
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Vorwort: Einführung : die vernunftkritische Dimension des philosophischen
Nachdenkens über den Alltag

Autor: Holzhey, Helmut

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

HELMUT HOLZHEY

Einführung
Die vernunftkritische Dimension des philosophischen

Nachdenkens über den Alltag

Jeder hat sich schon seine Gedanken zum Alltagsleben gemacht,
und für den theoretisch anspruchslosen Austausch solcher Gedanken,
die häufig affektiv mit Befürchtungen oder Hoffnungen besetzt sind,
ist diese gemeinsame Bezugsgrösse «Alltag(sleben)» auch hinreichend
verständlich. Nicht dass die alltägliche Kommunikation von einer
Definition des Alltags Gebrauch machte. Wovon man spricht, wenn man
über alltägliche Ereignisse und Sachverhalte spricht, ist in solcher und
für solche Kommunikation dennoch im allgemeinen fraglos. Der
Ausdruck «Alltag» bildet selbst einen Bestandteil der Alltagssprache oder
Umgangssprache, von dem gilt, was Harold Garfinkel über die unauf-
hebbare und gesellschaftlich gebilligte Vagheit des alltäglichen Redens

ausgeführt hat1. Anders sieht es aus, wenn der Alltag zum Gegenstand
einer eigentlichen Erkenntnisanstrengung gemacht wird. Dann ergeben

sich mit dem theoretischen Gebrauch des Ausdrucks die für den

theoretischen Gebrauch von Ausdrücken charakteristischen Anforderungen.

Die vorliegenden, im folgenden gedruckten Arbeiten veranlassen

beispielsweise zur Frage, ob sie einen einheitlichen Alltagsbegriff

traktieren. Die erste Reaktion des Lesers könnte Verwunderung
darüber sein, in wie vielfältige Zusammenhänge Wissenschafter und
Philosophen die Alltagsthematik, eine so unscheinbare Thematik,
einbringen; die zweite Reaktion die kritische Frage, wie zufällig wohl
derartige Überlegungen an ein Konzept «Alltag» geknüpft sein mö-

' In: Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit. Bd. 1 : Symbolischer
Interaktionismus und Ethnomethodologie. Hg., verfasst u. übersetzt von einer Arbeitsgruppe

Bielefelder Soziologen (Reinbeck 1973) 20 Iff.

Korrespondenzadresse: Prof.Dr. Helmut Holzhey. Voltastrasse 30, CH— 8044 Zürich

9



gen; die phänomenale Einheit des Alltags scheint aufgelöst: Was wir in
einer für alltägliche Bedürfnisse befriedigenden Weise von unserem
Alltag wussten, hat sich zu einer Reihe von Alltagsbegriffen dissoziiert,

deren Konvergenz nicht sichtbar ist.

Handelt es sich um das übliche Erlebnis des Laien angesichts der
(sozial-)wissenschaftlichen oder philosophischen Analyse eines ihm
vertrauten Tatbestandes? Natürlich, wird der mit analytischem
Verstand Ausgerüstete antworten; nicht nur, die kritische Vernunft. Das

vernunftkritische Argument könnte etwa folgendermassen lauten : Der
Alltag ist eine Schlüsselthematik, deren Analyse nicht nur das prekäre
Verhältnis zwischen Laien und Wissenschaftern offenbart, sondern
auch die - im Alltag selbst gelebte - Vermutung, es handle sich um
eine einheitliche Thematik, nicht oder jedenfalls nicht sofort bestätigt.
Statt eines Alltagskonzepts zeitigt die wissenschaftliche und philosophische

Analyse eine Mehrheit von Alltagsbegriffen, deren Verschiedenheit

in differenten Methoden und Perspektiven begründet ist. Dieser

Befund deutet, nochmals reflektiert, auf eine kritische Veruneinigung

der Vernunft hin, anders gesagt: Die Alltagsproblematik deutet
sich als eine Vernunftproblematik an.

Unter der «Vernunftproblematik» im Thema Alltag ist nichts
anderes zu verstehen, als was ich im Einführungspapier2 mit der Frage
umschrieben hatte, welche Modifikationen das philosophische Begreifen

erfährt, wenn der Alltag sein Objekt wird. Das philosophische
Begreifen artikuliert sich als Logik eines Subjekts, in der der Begriff
entsteht. Alle drei Momente, das subjektive, das methodische und das

gegenständliche Moment philosophischen Begreifens müssten betroffen
sein, wenn mit Recht von einer Modifikation gesprochen wird.

Das zeigt sich auch überall, wo in den vorliegenden Papieren eine
Reflexion auf die Bewegungen und in den Bewegungen begonnen
wird, die die Relation von Alltag und Philosophie lebendig machen; es

zeigt sich natürlich nuanciert, indem das eine oder andere Moment
den Akzent erhält. Diese Relation ist eine kritische. Was E.Agazzi
über die «Entwertung des Alltäglichen» als Grundzug abendländischer

Zivilisation ausführt, kennzeichnet nicht nur das wissenschaftli-

2 H. Holzhey: Alltag und Philosophie. Eine Entdeckung und ihre möglichen
Konsequenzen. In: Studia Philosophica 39 (1980) 9 — 29.

10



che Etablissement i.e.S.; auch und gerade Philosophie versteht sich
seit alters als Überwindung des common-sense-Weltbildes und der
ihm zugrundeliegenden Welterfahrung. Und B. Weisshaupt macht in
praktischer Absicht auf die Distanz aufmerksam, die dem Alltag
gegenüber notwendig zu gewinnen ist, soll über die Selbsterhaltung hinaus

Selbstbestimmung nach der Norm philosophischer Tradition
möglich werden. Die Relation von Alltag und Philosophie bleibt aber
auch eine kritische, wenn neuerdings das Recht und der Wert, der
Reichtum und die Schönheit des Alltäglichen gegen ihre wissenschaftliche

wie philosophische Abwertung hervorgehoben werden. Es handelt

sich um einen Vorgang philosophischer Selbstkritik, der nicht
darauf abzielt, dass Alltagsdenken und Alltagsbewusstsein den Part
des philosophischen Denkens spielen, sondern dass ein modifiziertes
philosophisches Begreifen Platz greift, und sei es zunächst nur als eine

Explikation des «Gesichtspunkts», den der Alltag bildet, aber nicht als

solchen darstellt.
Das Potential des Alltäglichen in der neuen Perspektive der

Umwertung einiger Werte erschliessen die Arbeiten von A.A. Moles,
E. Levinas und A.Wildermuth nach einigen spezifischen Aspekten.
Dabei tritt, mehr oder weniger expliziert, die hier zu fokussierende
Vernunft des Alltags in ihrer Problematik hervor: einer doppelten
Problematik, indem es sowohl um die Vernunft im Alltag (bzw. das In-
trojekt von Vernunft in den Alltag) wie um die Veralltäglichung der
Vernunft geht. A.A. Moles stellt die Mikrowerte des Alltäglichen, die
den Raum individueller Freiheit abstecken, gegen die offizielle
Vernunft der allgemeinen Regularitäten sozialen Lebens; und Mikropsy-
chologie ist nichts anderes als der theoretisch-wissenschaftliche Reflex

jener in ihr thematischen Mikrostruktur. Für den Philosophen, hält
E. Levinas fest, kann die Alltagssprache nicht einfach als «Wahrheit»
gelten. Aber eine kritische Kraft wird offenbar, die die Wirkungen der
Beredsamkeit bricht, die kritische Kraft des Sprechens in seiner Differenz

zum Gesprochenen - eine Beobachtung, die ihrerseits das

philosophische Sprechen verpflichtet. A.Wildermuth reflektiert ausdrücklich

die Methode einer über sich selbst verständigten Alltagsphilosophie.

Sie hat die Kritik an der kognitiven Ausrichtung traditioneller
Bemühungen um die Sinnlichkeit und Bildlichkeit des Alltagslebens
in sich aufgenommen. Am Horizont erscheint der Prozess einer Ver-

11



sinnlichung der Vernunft - nicht als Phantasiegebilde eines erregten
Kunsttheoretikers, sondern in der vernünftigen «Eigenmacht der
Phänomene» selbst situiert.

Die pointierteste Position bei der näheren Bestimmung der Modifikation

kritischen philosophischen Begreifens in seiner Inanspruchnahme

durchs Alltagsthema entwickelt J.-P. Leyvraz, wenn er seinen

Ausgangspunkt in den «Philosophischen Untersuchungen» des späten
Wittgenstein nimmt. Das Begreifenwollen wird von der den Alltag
repräsentierenden Umgangssprache (und nicht einmal von einer
solchen Repräsentanz des Alltags oder von der Umgangssprache kann
noch die Rede sein) zurückgestossen. Nicht nur dass der Alltagssprache

bzw. der Lebensform des alltäglichen Lebens der Charakter einer
eigenständigen «Sinnprovinz» neben Traum oder Wissenschaft
zugebilligt, nicht nur dass die Eigentümlichkeiten des Alltagswissens nicht
mehr an den wissenschaftlichen Idealen der Kohärenz, Klarheit und
Konsistenz3 gemessen werden - jeder Standpunkt über der Alltagssprache

ist verwehrt, und sei es derjenige, auf dem der Alltagssprache
eine fundamentale Bedeutung für die Sozietät zugemessen wird. Man
kann sich diese Selbstkritik philosophischen Begreifens und Begrei-
fenwollens an der Auseinandersetzung der Ethnomethodologen Me-
han und Wood mit Schütz' Alltagskonzept veranschaulichen. Für
Schütz sei «die Realität des Alltagslebens die eine umfassende Realität»;

die ethnomethodologische Einsicht muss hingegen bei der
Feststellung vieler Realitäten haltmachen, ohne deren Beziehung zueinander

begrifflich in Kriterien der Vergleichbarkeit bestimmen zu können.

Die sozialwissenschaftlichen Realitäten ähneln den Wittgen-
steinschen «Lebensformen», durch Familienähnlichkeit verknüpften
Sprachspielen4. - Die Kritik, die diese Reflexion auf die begriffliche
Nichtobjektivierbarkeit der Alltagssprache vollzieht, betrifft ineins
Methode und Objekt des Begreifens. Indem sich die Alltagssprache

3 A.Schütz: Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch. In: Gesammelte Aufsätze
II. Studien zur soziologischen Theorie. Hg. von A. Brodersen (Den Haag 1972) 56f.

4 In: Ethnomethodologie. Beiträge zu einer Soziologie des Alltagshandelns. Hg. von
E.Weingarten, F.Sack. J.Schenkein (Frankfurt a. M. 1976) 59f. - Vgl. H. Holzhey: Das

philosophische Realitätsproblem. Zu Kants Unterscheidung von Realität und
Wirklichkeit. In: 200 Jahre Kritik der reinen Vernunft, hg. von J. Kopper und W.Marx
(Hildesheim 1981)79-111.

12



nicht aufeinen Standpunkt, auf dem sie begrifflich-thematisch werden
könnte, transzendieren lässt, modifiziert (oder zerstört?) das sich
entziehende Objekt die philosophische Methode.

Die Thematisierung des Alltags kann sich in verschiedener Weise
kritisch auswirken. Wenn ich solche kritischen <Reflexe> nebeneinander

notiere, dann in Entsprechung zu Wittgensteins Moderierungsvor-
schlag - auf der Ebene der Reflexion. Auch was sich philosophisch als

Alltag begreifen lässt, hat die Statur eines Plurals; die Bestimmungen
der Relation von Alltag und Philosophie sollen nicht auf einen
einheitlichen philosophischen Begriff des Alltags durchgekämmt werden.
Ein Wort nur etwa zu erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen
Revisionen: Mit der Ausbildung einer phänomenologischen Sozialtheorie,

die ihr Objekt eo ipso im Alltagsleben hat, ist die rigide Trennung
von Alltagserfahrung und wissenschaftlicher Begriffsbildung,
zugespitzt formuliert: von Empirie und Apriori in einen Moderationspro-
zess verwickelt worden, dessen Konsequenzen nicht abzusehen sind.
R. Grathoff hat auf diese Revision hingewiesen5, die gerade gegenüber
der noch für Husserls Analyse der Lebenswelt verpflichtenden
transzendentalen Methode einen Neuansatz darstellt. Ich denke aber auch,
ein anderer Fall, an die im Marxschen Kritikbegriff fundierte «critique
de la vie quotidienne» von H. Lefèbvre. Sie ist in anderer Weise als die
eben angesprochene «Sprachkritik» eine Kritik des philosophischen
Begreifens: Sie nimmt es für die praktische Kritik in Anspruch, die
unter der Erscheinungsweise alltäglicher Praxis dem Alltagsleben eine
den Prozessen des Alltags angemessene Veränderung der gesellschaftlichen

Verhältnisse entlocken will. Das Absolute, die platonischen
Ideen, Instanzen über dem Alltäglichen auf der einen Seite - die
Relativierung und Entsubstanzialisierung fixer Entitäten (wie Staat, Kirche,

Kulturen), Erteilung des Wertakzents für dasjenige, das jenen
Entitäten unterworfen war, auf der anderen Seite. An der hier wiedergegebenen

Stelle aus «La vie quotidienne dans le monde moderne»6 fin-

5
Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phänomenologischen Sozialtheorie. In:
Materialien zur Soziologie des Alltags. Sonderheft 20/1978 der Kölner Zeitschrift für
Soziologie und Sozialpsychologie. Hg. von K. Hammerich und M. Klein (Opladen 1978)
67 — 85, bes. 80ff.

6
(Paris 1968) 35f.

13



det sich dann auch die so eindrückliche Formel von der demütigen
Vernunft des Alltäglichen («l'humble raison du quotidien»).

In der Arbeit von B. Weisshaupt wird schliesslich eindringlich die
Problematik des philosophischen Subjekts entwickelt. Die Frage der
Modifikation philosophischen Begreifens im Thema Alltag betrifft
nicht nur ein Was und Wie, sondern auch ein Wer. (Das gilt natürlich
ebenso für die marxistische Analyse.) Dieses, der philosophischen
Reflexion als Selbstbewusstsein bekannte, Wer erscheint unter der irre-
duziblen Doppelgestalt von Frau und Mann. Damit ist eine
Herausforderung des Philosophen formuliert, die auch die sprachkritische -
sexologisch - unterläuft. Es soll bewusst werden, dass die im Alltag
geschundene Vernunft eine geschlechtsdifferente Vernunft ist. Im
philosophischen Reden vom Alltag soll, mannkritisch, dem Identitätsbil-
dungsprozess der Frau das Wort geredet werden. Fragwürdig ist, ob
diese Auseinander-setzung in dem hier vorgezeigten Rahmen eines
selbstkritischen Prozesses philosophischer Vernunft geführt werden
kann.

14


	Einführung : die vernunftkritische Dimension des philosophischen Nachdenkens über den Alltag

