
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus





Bertrand Russell: Die Philosophie des Logischen Atomismus (Aufsätze zur Logik und
Erkenntnistheorie 1908—1918). Ausgewählt, übersetzt und eingeleitet von Johannes
Sinnreich. Deutscher Taschenbuch Verlag, München 1979.

Ursprünglich 1976 in der Nymphenburger Verlagshandlung veröffentlicht, wird das
Buch seit 1979 vom Deutschen Taschenbuch Verlag angeboten. Der Wechsel brachte
eine wesentliche Preisreduktion mit sich und es ist somit zu erwarten, dass die in diesem
Sammelband enthaltenen logisch-erkenntnistheoretisch orientierten Schriften eines der
Väter der zeitgenössischen analytischen Sprachphilosophie auch im deutschen Sprachraum

weitere Verbreitung finden und damit eine gewisse Bedeutung erhalten werden.
Ein Anfang wurde seinerzeit 1967 mit der Veröffentlichung der deutschen Übersetzung

des populären Klassikers «The Problems of Philosophy» (Probleme der Philosophie)

durch E.Bubser im Suhrkamp Verlag gemacht und 1971 gab U.Steinvorth im Re-
clam Verlag unter dem Titel «Bertrand Russell, Philosophische und politische Aufsätze»

die im Zusammenhang mit dem Thema des zu besprechenden Buches wichtigen
Schriften «Über das Kennzeichnen» (On Denoting), «Der logische Atomismus» (Logical
Atomism) und «Über die Natur von Wahrheit und Falschheit» (On the Nature ofTruth
and Falsehood) heraus. Es bleibt zu hoffen, dass auch das im Stil einer Autobiographie
geschriebene Werk von Bertrand Russell «Philosophie, Entwicklung meines Denkens»
(My Philosophical Development), das die beste Einführung in den vorliegenden
Problemkreis darstellt, bald als Billig-Ausgabe erhältlich sein wird. Die Übersetzung von
E.Bubser ist bis jetzt nur in der Nymphenburger Verlagshandlung (München 1973) zu
haben.

J.Sinnreich vergrössert nun das bereits vorliegende Angebot um 6 Aufsätze aus den
Jahren 1908 bis 1918. Sie wenden sich ohne Ausnahme wohl mehr an den spezialisierte-
ren Interessenten für Philosophie und ermöglichen es dem des Englischen Unkundigen
zusammen mit den im Reclam Verlag erschienenen Übersetzungen nunmehr, sich die
Grundlagen von Russells früher Philosophie in einer Weise anzueignen, die der Tiefe des

Gedankenganges dieses grossen Philosophen angemessen ist. Darin liegt die Bedeutung
des zu besprechenden Buches, in dem der Versuch gemacht wird, «eine Theorie darüber
zu bilden, wie die Welt unserer Erfahrung beschrieben werden kann, wobei die Beschreibung

den strengen Ansprüchen der mathematischen Logik entsprechen soll. Atomismus
wird die Theorie deshalb genannt, weil sie sich mit den einfachsten, nicht mehr weiter zu
zerlegenden Elementen der Beschreibung beschäftigt, den <atomaren> Aussagen.»

Der erste Aufsatz des Bandes, Mathematische Logik aufder Basis der Typentheorie
(Mathematical Logic as based on the Theory of Types, 1908) stellt die Lösung einiger
Widersprüche dar, die in der klassischen Logik, wie sie z.B. Frege noch vertreten hatte,
aufgetreten waren. Russell schlägt eine Schichtung der Gegenstände, über die wir
sprechen, in Typen vor, und beschränkt Aussagen über die Gesamtheit der Gegenstände auf
die Gesamtheit eines Typs. So werden die Antinomien vermieden. Erkenntnis durch
Bekanntschaft und Erkenntnis durch Beschreibung (Knowledge by Acquaintance and
Knowledge by Description, 1910—11) ist die philosophische Anwendung der
Kennzeichnungstheorie und behandelt die Frage, was wir über einen Gegenstand wissen, der
uns nicht unmittelbar sondern bloss durch Beschreibung gegeben ist. Solche Gegenstände

bilden die materiellen Objekte oder der Geist fremder Menschen. Universalien
und Individuen (On the Relations ofUniversals and Particulars, 1911 — 12) hat das
Problem zum Thema, ob ein gegebenes Individuum durch die Summe seiner Eigenschaften
ersetzt werden kann oder nicht. Sinnesdaten und Physik (The Relation of Sense-data to
Physics, 1914) kann als Kurzfassung des einflussreichen Buches «Our Knowledge of the
External World» (Unser Wissen von der Aussenwelt) gelten, das im selben Jahr erschie-

233



nen ist und die Konstruktion der physikalischen Gegenstände aus dem Rohmaterial der
Sinnesdaten durchzuführen versucht. Eine Fortsetzung fand dieses Unternehmen in
R.Carnap «Der logische Aufbau der Welt» 1928. Über die Natur der Bekanntschaft (On
the Nature of Acquaintance, 1914) bildet eine scharfsinnige Kritik an rivalisierenden
Wahrnehmungstheorien und zugleich eine präzise Fassung der eigenen Position. Es ist
für die wissenschaftliche Einstellung, mit der Russell Philosophie betrieb, charakteristisch,

dass er sich später nicht scheute, aufGrund neuer Ansichten die in diesem Aufsatz
abgelehnte Theorie des Neutralen Monismus von Mach und James zu seiner eigenen zu
machen. Philosophie des logischen Atomismus (The Philosophy of Logical Atomism,
1918- 19) ist die schriftliche Wiedergabe einer achtteiligen Vorlesung, wobei jeweils
noch Fragen der Teilnehmer am Ende der Stunde vermerkt sind. Durch den eher lockeren

Vortragsstil werden die Probleme des logischen Alomismus nicht etwa verdeckt,
Russell gibt sich im Gegenteil noch Mühe, aufsolche besonders hinzuweisen. Durch diese

Offenheit unterscheidet sich die Schrill wohltuend von Wittgensteins dogmatisch ab-
gefasstem «Tractatus logico-philosophicus», mit dem sie insofern viele Gemeinsamkeiten

aufweist, als sie die Grundgedanken des ehemaligen Schülers von Russell zu entwik-
keln sucht.

Obwohl der Band in der dtv-Reihe «Wissenschaft» erscheint, verdient die Übersetzung

das entsprechende Prädikat nur mit Vorbehalt. Denn ein genauer Vergleich des

letzten Aufsatzes mit dem Original fördert Auslassungen zu Tage, die ganze Sätze
ausmachen können (so S.209, S.211 auf S.241 fehlen sogar zwei Sätze! Der auf S.264
verschwundene Satz findet sich hingegen in den Anmerkungen wieder. Auslassungen von
Wörtern und Redewendungen seien hieraus Raumgründen nicht aufgezählt; die meisten
könnte man sich mit der Absicht des Übersetzers erklären, den Stil des Nobelpreisträgers
für Literatur des Jahres 1950 etwas zu verbessern. Dafür findet sich etwa auf S. 184 auch
eine sinnerweiternde Zufügung. Auf S. 182 vernimmt der staunende Leser, dass Russell
die Aussage «Die Gravitation variiert invers zum Winkel der Entfernung» zu den

Tatsachenfeststellungen der Astronomie zählt. Ein Blick aufden Urtext zeigt, dass der gelernte
Mathematiker natürlich sagen wollte, dass die Gravitation invers zum Quadrat der
Entfernung variiert. Unverzeihlich ist die Übersetzung auf S. 184 von «If one class is part of
another...» mit «Wenn eine Klasse Element einer anderen ist...» wo richtigerweise
stehen sollte «Wenn eine Klasse Teil einer anderen ist .». Die Übersetzung macht aus
dem Beispiel für eine Erkenntnis der Logik eine Aussage, die gegen die elementarste Regel

der von Russell selbst begründeten Typentheoric verstösst.
Positiv hervorzuheben ist die kurze Einleitung von J.Sinnreich, die es auch dem mit

den Absichten deranalytischen Philosophie nicht vertrauten Leser ermöglicht, zwischen
den einzelnen Aufsätzen die grossen Zusammenhänge zu sehen. Eine ausführliche
Literaturliste am Ende des Bandes erleichtert die Vertiefung in den angeschnittenen
Problemkreis. Nützlich ist auch das Stichwortverzeichnis und endlich ist lobend zu erwähnen,

dass die manchmal recht summarischen Verweise von Russell durch genauere
Angaben ergänzt worden sind, die es erst erlauben, zu den Quellen vorzustossen. Sieht man
von den Mängeln der Übersetzung ab (nur die oben genannten letzten beiden Beispiele
können als eigentliche Fehler bezeichnet werden), so hat man mit dem vorliegenden
Sammelband ein Mittel in der Hand, einem weiteren Publikum erstmals das Denken
Russells in seiner Atomismusphase auf breiter Basis vorzustellen, wozu die im Reclam
Verlag zugänglichen Übersetzungen allein noch nicht genügen. Gérard Bornet

234



Bernardo J.Gut: Inhaltliches Denken und formale Systeme. Verlag Rolf Kugler, Zug
1979.

Ein Buch, das in einem Bogen von den Grundlagen der Logik und Mathematik zu
Meditation und Philosophie als Kunst hinführt, erweckt zurecht die Neugier des Lesers.
Ob es sie zu befriedigen vermag, wird nicht zuletzt davon abhängen, ob der Leser verstehen

kann, was der Verfasser im Untertitel «inhaltliches Denken» nennt. «Verstehenkönnen»

ist ein Ausdruck, der nicht nur auf intuitive Einsicht, sondern ebenso auf diskursives

Erklären von Bedeutungen verweist. Stellt sich der Leser auf diesen diskursiven
Standpunkt, bleibt er gegen alle Einflüsterungen taub, und ist er nur bereit, das zu akzeptieren,

von dem er zeigen kann, dass er es versteht, so sieht er sich bald in Probleme
verstrickt, die intuitive Leser kaum zu ahnen scheinen.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Der erste hat die Grundlegung von Logik und
Arithmetik zum Thema und beginnt mit einer Kritik der Standpunkte von Frege und
Lorenzen. Dabei arbeitet der Verfasser heraus, dass die ideellen Inhalte, welche den
Gegenstand von Logik und Arithmetik ausmachen, für Frege unabhängig vom Erkennen
des Menschen vorhanden und diesem vorgegeben sind, während sie für Lorenzen als
Produkte bestimmter Operationen gelten. Er zeigt, wie beide Standpunkte vermittelt
werden können, indem man das Denken als eine Tätigkeit auffasst, welche ihre Produkte
nicht erzeugt, sondern tätig zur Erscheinung bringt. Verwandte Bestrebungen sieht der
Verfasser bei den Mathematikern Hilbert und Kaufmann. Ein weiteres Kapitel ist dem
klassischen Formalismus gewidmet, der ausdrücklich nur formale Systeme behandelt.
Dabei geht es Gut vor allem um die Frage, ob es Sätze gibt, welche durch formale
Beweise in den Systemen selbst nicht entscheidbar sind, jedoch durch inhaltliche Uber-
legungen entschieden werden können. Dies untersucht er anhand der Beweise von Gödel
und Finster und kommt dabei zum Schluss, dass sich jegliches formalistische Vorgehen
letztlich auf inhaltliches Denken abstützen muss (98). Der erste Teil schliesst mit einem
umfangreichen und informativen Kapitel über Finslers Versuch, eine nicht-formalisierte
Mengenlehre zu entwickeln, die sich auf die «absolute Logik» stützt, zu der die drei
Grundprinzipien der klassischen Logik gehören. Das Fazit dieses ersten Teiles hat man
wohl darin zu sehen, dass operationale und rein formale Begründungsversuche der
Mathematik inhaltliches Denken implizit voraussetzen, wobei Gut in diesem Zusammenhang

unter «inhaltlichem Denken» ein Denken versteht, das auf sich selbst reflektiert.
Gut geht in seiner Interpretation und Kritik der verschiedenen Ansätze jeweils so vor,

dass er stets danach fragt, wie sich das in ihnen Ausgedrückte erkennen lasse. Auf diese
Weise deckt er implizite Voraussetzungen auf, ein Vorgehen, das seinerseits nicht frei
sein kann von erkenntnistheoretischen und logischen Annahmen, die im zweiten Teil
der Arbeit thematisiert werden, der von der Frage ausgeht, ob der Erkenntnistheorie und
der absoluten Logik absolute Gewissheit zukomme. Obschon man bezweifeln kann, ob
dies wirklich die erste Frage ist, die sich hier stellt, knüpft Gut sogleich an die cartesische

Zweifelsbetrachtung an und geht danach zu Weischedel über, der gegen Descartes
vorbringt, er sei beim Faktum des Zweifeins stehen geblieben, wogegen auch das fragende
Zweifeln noch bezweifelt werden müsse. Gut meint, dass man auch dieses, formal
gedacht, wieder bezweifeln müsse usw., während inhaltlich gedacht der Zweifel am Zweifeln

zur Gewissheit führe. Aber nicht nur das zweifelnde, auch das besinnliche Denken
könne sich allem, auch sich selbst zuwenden, womit es ein Unbezweifelbares als vorläufige

Basis des Erkennens gewinne (152). Auch Sehelling und Solowjew, dessen Gedanken
Gut breiteren Raum gibt, waren der Ansicht, dass Descartes den methodischen Zweifel
zu rasch verlassen habe. Die Erörterungen der Ideen Solowjews führen zu den
erkenntnistheoretischen Schriften RudolfSteiners über, deren Grundgedanken kurz und korrekt

235



dargestellt werden. Daraus geht hervor, dass Gut in seiner bisherigen Überlegungen zu
denselben Resultaten wie Steinergekommen ist. Auch nach Steinergründet die
Erkenntnistheorie darin, dass die erkennende Tätigkeit (das Denken) sich selbst zum Gegenstand
macht. Ihr ist damit etwas mit absoluter Gewissheit gegeben, das zugleich ein tätig zur
Erscheinung Gebrachtes ist. Das Denken hebt Einzelnes aus der Gesamtheit des Gegebenen

(Wahrgenommenen) heraus und bezieht es den von ihm entwickelten Begriffen
gemäss aufeinander. Gut schliesst seine erkenntnistheoretischen Darlegungen mit einem
Vergleich von Solowjew und Steiner, aus dem die Verwandtschaft beider Denker hervorgeht.

Im folgenden wendet sich der Verfasser der bei Finsler explizit gewordenen Frage
nach einer absoluten Logik zu. Die Logik, so wird erklärt, hat es mit dem zu tun. was
man in bezug auf gedanklich Entwickeltes implizit anerkennen muss. Das ergibt die
bekannten logischen Prinzipien: 1. Das in einem bestimmten Zusammenhang gedanklich
Hervorgebrachte hat einen bestimmten Inhalt, der sich in diesem Zusammenhang gleich
bleibt (Prinzip der Identität). 2. Was ausgehend vom Postulieren entwickelt wird, darf
dem Postulierten in der Beziehung, in welcher es postuliert wird, nicht widersprechen
(Prinzip des Widerspruchs). 3. Jede Behauptung ist in der Hinsicht, in welcher sie

behauptet wird, entweder wahr oder falsch (Prinzip des ausgeschlossenen Dritten). Die
logischen Prinzipien handeln von dem im Erkcnnlnisprozess gedanklich Entwickelten als
solchem. Jedes gedankliche System, in dem diese Prinzipien gelten, gehorcht der absoluten

Logik (171 - 173).
Dieses Bestehen auf den drei logischen Prinzipien wendet sich nicht gegen die

Möglichkeit dialektischer oder mehrwertiger Logiken. Auch eine dialektische Logik erhebt
einen Gültigkeitsanspruch und muss insofern diese Prinzipien anerkennen, und eine
mehrwertige Logik muss sich auf Überlegungen abstützen, die der absoluten Logik
verpflichtet sind.

Gut schliesst den zweiten Teil seines Buches mit Überlegungen, die an solche Begriffe
anknüpfen, die Frege «logisch einfach» nannte. Darunter verstand er Begriffe, die sich
nur zirkulär einfuhren lassen, nach Gut z. B. die Begriffe «wahr», «falsch», «und»,
«Begriff», «Widerspruch», «Denken», «zirkelfrei», «Ding», «Beziehung». Für diese Begriffe
mag man zwar Definitionen finden, in deren Dcfiniens sie selbst nicht mehr explizit
auftreten, sie werden aber dennoch, wenn auch versteckt, mitgedacht. Grundbegriffe dieser
Art lassen sich nicht zirkelfrei auf andere Begriffe zurückführen, trotzdem können sie,

wenn auch zirkelhaft, charakterisiert werden. Dies geschieht dadurch, dass wir eine
entsprechende Intention postulieren und uns «von ihr leiten lassen» (180). Was dabei unter
«Intention» zu verstehen sei, versucht Gut im Rückgriffauf Brentano, Husserl und Hin-
tikka zu verdeutlichen. Die Begriffe «Intention» und «Intentionalität» gehören
allerdings zu den dunkelsten der Phänomenologie. Da bringt auch der Hinweis auf Hintikkas
Verständnis der Intentionalität als Intensionalität wenig Licht, zumal dann, wenn man
die Semantik möglicher Welten, aufdie sich Hintikka bezieht, ausser acht lässt.

Im letzten Teil des Buches liefert Gut zwei Beispiele dafür, was es heisst, einer Intention

zu folgen. So führt die Intention, Begriffe allein im Hinblick auf ihre Verschiedenheit

zu denken, zu einem System, das er «reinen Raum» nennt (202), wobei alle weiteren
Raumbegriffe als Spezifizierungen dieses reinen Raums verstanden werden können.
Ahnlich soll die Intention auf das Nacheinander von Verschiedenem zu einer ursprünglichen

Erfahrung von Zeit führen (204ff.). Was damit gemeint ist, zeigt der Verfasser nur
noch in Andeutungen; dasselbe gilt von den abschliessenden Bemerkungen über die
Verwandtschaft von Philosophie und Kunst.

236



Erstaunlich an diesem Buch ist das Nebeneinander eines beeindruckenden Aufwandes

an Scharfsinn und einer eigenartigen Blindheit der eigenen Position gegenüber. Zwar
mag es scheinen, als sei gerade dies dem Verfasser nicht unterlaufen, da er im Erkennen
bis zum Denken des Denkens vorgedrungen und damit sozusagen bis zu den Müttern
hinabgestiegen sei, bis zu jenem Boden nämlich, auf dem die höchste Sclbstgewissheit
erreichbar wird. Doch bei näherem Zusehen gerät fnan ins Schwanken und fragt sich, ob
hier überhaupt von einem Boden die Rede sein kann. Dreierlei möchte ich zu bedenken
geben: Erstens die Selbstverständlichkeit, mit der hier von «Denken» die Rede ist, zweitens

die kritiklose Übernahme des Reflexionsmodells und drittens die bedeutungstheoretische

Voreingenommenheit insbesondere jenen Ausdrücken gegenüber, die sich auf Be -
wusstseinszuständc beziehen.

Konnte Steiner mit seinem Begriff des Denkens noch relativ bruchlos an die Tradition
des deutschen Idealismus anschliessen, so ist uns heute ein solcher Rückgriff verbaut.
Wir können nicht mehr voraussetzen, dass man versteht, was wir mit «Denken» meinen;
wir können dies aber auch nicht dadurch verständlich machen, dass wir fordern, es sei

das Denken zum Gegenstand des Denkens zu machen, denn wiederum ist zu fragen, was
dies denn nun heissen solle. Das Verstehen von Etwas kann nicht mit der blossen
Gegebenheit dieses Etwas seinen Anfang nehmen. Diese ist zwar für die Verifikation von
Behauptungen unerlässlich, aber dabei wird schon vorausgesetzt, dass das Behauptete
verstanden wird. Das Verstehen geht dem Ausweisen notwendig vorher. Dennoch denkt
jeder und weiss, dass er denkt. Aber weiss er dies dadurch, dass er das Denken in seiner
Tätigkeit denkend wahrnimmt? Und wenn dem so wäre, wie könnte man sich darüber
verständigen, wenn jeder nur für sich und allein diese Wahrnehmung haben kann? Gibt
man selbst das zu, so ist immer noch fraglich, ob das Denken so verstanden werden kann,
wie Gut es zu verstehen scheint, und wie es sich seiner selbst gewiss sein kann. Freilich
gibt es das Phänomen, dass uns Sätze der form «ich weiss, dass ich denke» als gewiss
erscheinen. Doch spätestens seit Wittgenstein kann es nicht mehr als selbstverständlich
hingenommen werden, dass solche Sätze deskriptiv sind und auf innerer Wahrnehmung
beruhen.

Verwandte traditionelle bewusstseinstheoretische Vorstellungen kommen überall
zum Vorschein, wenn der Verfasser Ausdrücke gebraucht, die sich auf das Bewusstsein
beziehen. Unberührt von der Problematik metaphorischer Semantik schreibt er davon,
wie sich das Postulieren auf etwas «richtet», «sich in sich selbst spiegelt» (185), wie «in
einem selbst ein Prozess veranlasst wird» (205), wie Begriffe «aufleuchten», «entdeckt»,
«gewonnen» werden (28). Die Beispiele Hessen sich beliebig vermehren. Es findet sich
das ganze Vokabular einer «Paraoptik» (Ryle) versammelt, das seine Überzeugungskraft
aus der Analogie zum sinnlichen Sehen zieht. Gewiss, eine introspektionistische
Philosophie kommt nicht ohne metaphorische Sprache aus. Man darf aber verlangen, dass

einem diese Sprechweise erklärt wird, soll die Kommunikation nicht an den zufalligen
Assoziationen, die jeder mit den Worten verbindet, scheitern. Auch solche Erklärungsversuche

mögen scheitern, woraus hervorginge, dass sich mit einer Sprache, die sich am
Modell einer introspektionistischen Bewusstseinstheorie orientiert, nicht über Bewusstsein

sprechen lässt.

Diese Einwände richten sich nicht gegen die These des Buches, dass formale Systeme
inhaltliches Denken voraussetzen. In der Form, dass Kalküle nicht ohne natürliche
Sprache als letzter Metasprache zu konstruieren sind, wird diese Einsicht ohnehin
geschenkt. Fraglich ist nicht, ob formale Systeme aus sich selbst bestehen könnten, wohl
aber, wie das inhaltliche Denken, welches diese Systeme voraussetze, zu verstehen sei,
und wie es sich zur natürlichen Sprache verhalte. Das erste kann nicht deutlich werden

237



ohne das zweite. Diesem Mangel zum Trotz, hat das Buch seinen Wert darin, dass es

unentwegten Formalisten und Operationalisten den Boden unter den Füssen schwankend
macht. RudolfRuzicka

Elmar Holenstein: Von der Hintergehbarkeit der Sprache. Kognitive Unterlagen der
Sprache. Anhang: Zwei Vorträge von Roman Jakobson. Frankfürt/Main 1980.

«Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt»: dieser Kernsatz
aus Wittgensteins <Tractatus> ist in den letzten Jahrzehnten zum Leitmotiv der
philosophischen Bemühungen geworden. Der Streit geht im Wesentlichen nur noch um die Frage,

von welcher Sprache dahei auszugehen sei, ob von der jeweiligen Muttersprache, der
Alltagssprache oder vielleicht bloss von der Sprache als Sprachvermögen. Elmar Holenstein

hat mit seinem neuesten Buch den Versuch unternommen, die Philosophen
darüber aufzuklären, dass die angeblich unübcrschreitbaren Grenzen der Sprache durchaus
überschreitbar sind und dass die Psychologie und die eng mit ihr verbundenen linguistischen

Disziplinen der Ethno-, Neuro- und Psycholinguistik - von den Philosophen
unbemerkt-diese Grenze längst schon überschritten haben.

Der erste der in diesem Band gesammelten vier Aufsätze richtet sich vor allem gegen
die von der Erlanger Schule vertretene Nichlhintergehbarkeitsthese, die in ihrer
allgemeinen Version besagt, es sei unmöglich, ohne den Gebrauch der Sprache Dinge in der
Welt voneinander unterscheiden zu können. Gegen sie macht Holcnstein unter anderem
geltend, dass sich die Unterschiede, die wir- und nicht nur wir, sondern auch die Tiere -
in der Welt zu machen pflegen, vor allem im aussersprachlichcn Verhalten manifestieren,

und zur Widerlegung der präzisierenden These, die fundamentale und darum un-
hintergehbare sprachliche Handlung sei die Prädikation, verweist er auf die von Linguisten

wie Halliday und Jakobson - ein neuerer Beitrag Jakobsons zu dieser Thematik ist
im Anhang des Buches mitabgedruckt - durchgeführte Analyse des kindlichen
Spracherwerbs. Diese Studien bewiesen: «I. die Vorgängigkeit von nichtkonstalivcn Satzformen

wie Anruf(<Pau 1 !>) und Befehl (<Komm!>) gegenüber konstativen Satzformen (<Paul

kommt.>) und 2. die Vorgängigkeit der adjektivischen Determination (Modifikation)
eines Nomens (<Rotes ßlut>) gegenüber der adjektivischen Prädikation (<Blut ist rot.>)» (S.

27). Der Versuch, in diese frühkindlichen Satzformen prädikative Strukturen hineinzu-
lesen, entspringe dem logizistischen Vorurteil, das auch in der «ebenso weit verbreiteten
wie unbegründeten Annahme» zum Ausdruck komme, «dass die Umgangssprachen
<wildwüchsig>. sind» und deshalb durch eine «geordnet aufgebaute Sprache als Mittel
rationaler Wclterschliessung» (S. 43) zu ersetzen seien. Von Wildwüchsigkeit könne
jedoch keine Rede sein; denn die genetische Phänomenologie Husserlschcr Provenienz
und die genetische Epistemologie Piagets und des Prager Strukturalismus hätten
übereinstimmend gezeigt, dass die faktische Genesis von Sprache und Denken an allgemeine
strukturale Gesetzmässigkeiten gebunden ist.

In seinen zwei weiteren Aufsätzen legt Holenstcin dar, warum nach seiner Ansicht die

Entwicklung der natürlichen Sprachen nicht auf kontingente, geschichtlich-kulturelle
Bedingungen zurückgeführt werden kann. Die von den Linguisten entdeckten sprachlichen

Universalien - in allen Sprachen differenzieren sich zum Beispiel die Grundfarb-
wörtcr in bestimmter Reihenfolge aus - licssen sich nur unter der Voraussetzung erklären,

dass das Begriffssystem der einzelnen Sprachen, wie auch Chomsky und Quine
vermuten, weitgehend durch unseren Rezeptionsapparat, d.h. psychologisch-neurologisch
bedingt sei und dass darüberhinaus auch gewisse apriorische Natürlichkeits- und Konve-

238



nienzgesetze am Werke seien, die aus dem Bereich der in einer Sprache logisch
möglichen Merkmalskombinationen nur einen kleinen Teil zu realisieren gestatten.

Das schon von Husserl und Stumpf beobachtete und von der kognitiven Psychologie
experimentell bestätigte Phänomen der sogenannten prototypischen Erfahrung - für
viele Begriffe gibt es jeweils Gegenstände, die sie auf besonders typische oder optimale
Weise exemplifizieren: ein Singvogel zum Beispiel entspricht eher dem Begriff des Vogels
als ein Huhn oder ein Pinguin - zeige zudem, dass es so etwas wie eine natürliche
Klassifikation der Welt gebe, über die sich auch die Sprachnormierer nicht ungestraft hinwegsetzen

dürfen.
Das von Holenstein ausgearbeitete Material ist in der Tat beeindruckend und dazu

angetan, zumindest die Möglichkeit wieder neu zu bedenken, dass die Sprache nicht das

Ganze der Welt ist und die Grenze der Sprache eine Grenze, die nicht sie der Welt,
sondern die die Welt ihr setzt. Ein leiser Zweifel allerdings bleibt, ob Holenstein die Tragweite

der Nichthintergehbarkeitsthese richtig eingeschätzt hat. Man fragt sich zum
Beispiel, ob der Umstand, dass die frühe Stufe der kindlichen Sprachentwicklung keine
Prädikation kennt, uns in irgendeiner Weise - und nur dann wäre Prädikation für uns
hintergehbar - dazu verhelfen könne, anders als prädikativ zu sprechen. Dieser Zweifel wird
noch verstärkt bei der Lektüre des letzten Aufsatzes: Holensteins Plädoyer für die
Introspektion, wenn nicht als Königsstrasse, so doch als nützliche Seitenstrasse der Psychologie

zu heuristischen oder evaluativen Zwecken. Holenstein bringt zwar eine Reihe von
nützlichen Unterscheidungen und neuen Momenten mit ins Spiel, so etwa in dem
Abschnitt über die strukturelle Verschiedenheit von «innerer» und «äusseren) Rede.in dem
er sich auch auf einen ebenfalls im Anhang aufgenommenen Vortrag Jakobsons über
Einsteins Verhältnis zur Sprache stützen kann. Aber es ist nicht immer durchsichtig, was
damit bewiesen werden soll und kann. Dies liegt zunächst daran, dass sich von der Position,

gegen die Holenstein sich hier wendet, Tugendhats Interpretation des Privatspra-
chenargumentes von Wittgenstein, kaum eindeutig sagen lässt, was sie überhaupt besagt
und ob sie Introspektion in dem für die Psychologie relevanten Sinn ausschliessen
würde. Die Schwierigkeit liegt aber auch darin, dass mit vorwiegend empirischen Befunden,

etwa der Psychologie, eine These angegangen wird, die den Anspruch erhebt, nicht
empirisch, sondern analytisch wahr zu sein, das heisst wahr aufgrund der Bedeutung der
in unserer Sprache verwendeten Ausdrücke. Dieses Argumentationsverfahren muss dem
sprachanalytischen Philosophen ebenso befremdlich erscheinen wie der Versuch, durch
Anfrage bei den Standesämtern beweisen zu wollen, dass nicht alle Junggesellen
unverheiratet sind.

Doch selbst dann oder vielleicht gerade dann, wenn man Holenstein nicht überall zu
folgen vermag: sein ebenso provozierendes wie stimulierendes Buch könnte dazu beitragen,

ein zentrales Dogma der gegenwärtigen Philosophie der längst falligen Revision zu
unterziehen. Anton Hügli, Basel

Ernest Nagel: Teleology Revisited and Other Essays in the Philosophy and History of
Science. Columbia University Press, New York, 1979.

Ce livre, d'un philosophe des sciences bien connu outre-Atlantique, comprend une
partie des John Dewey Lectures prononcées par Nagel en 1977, ainsi que onze autres
articles écrits entre 1935 et 1976. Tous tournent autour de trois thèmes principaux: les

méthodes d'explication de la biologie, l'histoire des mathématiques depuis Descartes
jusqu'à nos jours et la valeur explicative de la science.

239



Les Dewey Lectures, qui ont donné leur titre au livre - Teleology Revisited - s'occupent

du premier thème, avec deux autres articles. Nagel y examine la valeur et la structure

des explications téléologiques en biologie. Pour cela, il distingue d'abord le but de la
fonction et examine diverses théories récentes à leur propos; il en conclut que les explications

téléologiques ont tout autant de valeur que les explications causales des sciences

physiques, qu'on peut même les identifier dans une certaine mesure.
A ce problème est aussi lié celui du déterminisme. Pour Nagel, ce dernier doit être

considéré comme une règle de procédure et non comme une loi signifiant une structure
de la nature. En effet, on ne peut démontrer sa vérité, mais on doit le présupposer pour
que la recherche scientifique continue. Dans cette optique, Nagel choisit une conception
mécaniste du déterminisme, contre les conceptions vitalistes et organicistes. Il relève
aussi qu'une telle théorie n'est pas incompatible avec la responsabilité humaine.

Le second thème fait l'objet de deux articles, l'un sur la mathématique et l'autre sur la

géométrie. Tous deux visent le même but: montrer comment et pourquoi ces deux sciences

ont évolué vers la formalisation. En effet, la mathématique que l'on a longtemps définie

comme la science des quantités est devenue pour finir un ensemble de structures
formelles capables d'interprétations multiples, de même la géométrie. Cette évolution,
selon Nagel, corrobore le convcntionalisme de Poincaré.

Sept articles concernent le troisième thème. Nagel y défend l'idée qu'il se fait de la
science contre certaines attaques. Il pose d'abord que la science est notre meilleur instrument

pour connaître la réalité, donc que nous ne pouvons nous en passer. Mais la science
n'est pas que cela: comme activité théorique, elle est aussi créatrice d'une base intellectuelle

pour une civilisation humaine et libérale, car elle a pour fonction de critiquer et
d'évacuer préjugés et superstitions.

C'est dans une telle optique que Nagel défend la science contre certaines interprétations

qu'il juge sceptiques, celle de Feyerabcnd en particulier. Celui-ci affirme que la
distinction des énoncés théoriques et des énoncés d'observation ne tient pas, car toute
observation est elle-même déterminée par la théorie qu'elle doit tester. Nagel concède que
l'observation n'est pas un absolu, que toute recherche et toute expérimentation sont
guidées par des hypothèses; cependant, ajoute-t-il, cela n'implique pas les conclusions de

Feyerabend, sinon on ne pourrait jamais tester une théorie, donc l'accepter ou la rejeter,
ce qui est manifestement faux.

Nagel s'attaque aussi à Popper, car il pense que sa théorie a des conséquences identiques

à celle de Feyerabend: on ne peut jamais accepter une théorie, elle reste toujours
une conjecture, de même les énoncés d'observation. De plus, Popper veut juger les sciences

empiriques selon des critères qui ne sont valables que pour les sciences formelles.
Si Nagel s'en prend à Popper, il n'est pas plus favorable à la théorie de l'induction de

Carnap. II lui adresse de nombreuses critiques, dont la principale est sans doute qu'elle
repose sur l'affirmation que l'on a une classe complète des prédicats primitifs, c'est-à-
dire que tous les traits observables de l'univers ont été observés. Cela est non seulement
irréaliste, remarque Nagel, mais même si cela était vrai, ce ne serait pas suffisant, car tous
les prédicats primitifs ne sont pas observables (exemple: les électrons). Tout cela fait que
la théorie de Carnap ne peut attribuera une hypothèse un degré de probabilité supérieur
à zéro.

Nagel répond aussi à ceux qui prétendent que la science vide le monde de sa réalité, en
fait un monde mort, donc en laisse échapper l'essentiel. Sa réponse est claire: la science
désécurise parce qu'elle remplace une vision du monde fondée sur des découvertes
scientifiques dépassées, que le sens commun a faite sienne, par une vision du monde nouvelle
et plus précise. Par là, la science semble faire disparaître l'immédiatement évident, alors

240



qu'en réalité elle ne fait qu'évacuer de l'ambigu, du vague, ce que d'aucuns prennent
indûment pour l'essentiel. Toutefois Nagel ne veut pas dire par là que la structure des

choses serait, pour l'essentiel, réductible à des lois mathématiques.
Chemin faisant, Nagel propose aussi des solutions à différents problèmes de philosophie

des sciences. Par exemple à celui de la réduction : peut-on réduire certaines théories
scientifiques à d'autres - par exemple la thermodynamique à la mécanique statistique -
et de quelle façon?

J'espère avoir montré, par ces quelques lignes, l'importance que ce livre de Nagel doit
avoir pour qui s'occupe de philosophie des sciences, et, d'une manière plus générale,

pour qui s'intéresse sérieusement au problème de l'objectivité et de la vérité.
Bernard Baertschi

Ilya Prigogine et Isabelle Stengers: La Nouvelle Alliance. Métamorphose de la science.
Paris, NRFGallimard. 1979.

Les auteurs présentent dans ce beau livre l'interprétation philosophique de travaux
antérieurs de l'équipe de Bruxelles, en particulier de ceux d'ilya Prigogine, qui lui ont
valu le Prix Nobel. Ils montrent que l'état contemporain des sciences physiques et chimiques

ne correspond plus à l'image de la nature que donnait la science «classique», à

l'époque où l'on pouvait encore espérer réduire la physique à la mécanique classique des

trajectoires et des moments. Prigogine et Stengers commencent par situer historiquement

et culturellement la mécanique classique pour mettre en évidence à la fois son
efficacité et ses limites: puis ils font remonter à la thermodynamique, plus particulièrement
à la formulation de la loi de la conduction de la chaleur de Fourier, la prise en considération

de phénomènes irréversibles ininterprétables par la mécanique (voir par exemple le
dernier chapitre de la Thermodynamique de Poincaré, 1892). Les auteurs distinguent
trois «stades» de la thermodynamique, - et c'est là que leur travail commence à être
original: les états à l'équilibre (où flux et forces s'annulent), les états proches de l'équilibre
(où les fonctions sont linéaires), et les états loin de l'équilibre (où les forces perdent leur
caractère de linéarité).

Ce sont ces derniers états, ou «structures dissipatives» qu'étudie I. Prigogine. L'hypothèse

des auteurs, c'est que les structures et processus dissipatifs sont ceux de la vie - ce

qui redistribue les relations entre physique, chimie et biologie: aussi l'Homme n'est-il
plus étranger à la Nature telle que la décrit la physique contemporaine, et c'est là la
signification de la «nouvelle alliance». Ces considérations ont amené Stengers et Prigogine à

repenser les rapports entre le monde microscopique et le monde macroscopique, parce
que les systèmes loin de l'équilibre ne restent pas inertes au niveau global; il faut alors se

donner les moyens de tenir compte des «fluctuations», et pouvoir évaluer dans quelles
conditions-de dimension du système considéré et de rapidité d'information à travers ce

système - les fluctuations peuvent modifier l'ensemble du système. Le système n'est donc
plus considéré comme simplement ensemble des parties qui interagissent, mais comme
jouant un rôle déterminant dans ces interactions: aussi la notion de «global» n'est-elle
pas «transcendante» aux méthodes scientifiques (p. 161).

Ces travaux scientifiques ont amené Prigogine et Stengers à remanier certaines
notions, dont celle de temps, qui constitue le fil directeur de leur livre: le temps n'est plus
seulement celui, linéaire, des trajectoires, mais il est lié à l'histoire du système, et cette
histoire fait partie de la connaissance scientifique de ce dernier, comme ensemble de
bifurcations: c'est dans ce cadre qu'a été conçu le «brusselator», système chimique où,
quelles que soient les bifurcations choisies par le système, toutes ses trajectoires mènent

241



au même cycle limite (p. 163). Aussi, pour les auteurs, hasard et nécessité ne s'opposent
plus - et c'était à la science classique que Jacques Monod s'adressait: il faut laisser une
place à la «spontanéité» et à la «liberté» dans les systèmes physiques. Ce sont là peut-être
des formulations un peu ambitieuses et massives, mais leur travail d'interprétation
philosophique est intéressant en ce sens que les idées de fluctuations et de bifurcations mettent

en évidence les différences plus qu'elles ne les réduisent.
D'ailleurs Prigogine et Stengers ont bien senti là les rapports plus ou moins directs

qu'ils pouvaient avoir avec des productions philosophiques récentes: ils citent plus de

trente philosophes, dont plusieurs contemporains: Maurice Merleau-Ponty, Heidegger,
Serres, Deleuze (en particulier en ce qui concerne sa notion d'intensité). Cet effort
d'information philosophique est très rare chez des scientifiques, et remarquable - même si

certaines de leurs interprétations sont parfois sujettes à caution.
Mais ce n'est néanmoins pas un livre de vulgarisation: les philosophes trouveront là

des exposés assez techniques, surtout dans la dernière partie, en ce qui concerne la Mécanique

Quantique ou la théorie ergodique (qui étudie le passage de systèmes réversibles à

des systèmes irréversibles par l'intermédiaire de la théorie des mélanges). Et c'est là une
initiative heureuse, si l'on songe que l'existence de la mécanique quantique ne fait pas
encore partie, comme celle de la Relativité, de la culture générale, alors qu'elle a un intérêt

philosophique évident, ne serait-ce que parce qu'elle contribue à disjoindre les
notions d'objectivité, d'universalité et d'objet immédiatement identifiable. La Nouvelle
Alliance est à mon avis une tentative remarquable même si elle est parfois trop ambitieuse
et massive au niveau des interprétations philosophiques: mais au moins les auteurs y ont
risqué quelque chose.

Le lecteur trouvera en fin de volume un Index des noms, qui lui permettra de se repérer

facilement, vu l'articulation historique de l'ouvrage. Anne-Françoise Schmid

Pierre Bourdieu, Le Sens pratique, Coll. «Le Sens commun». Editions de Minuit, Paris
1980.

Le programme de recherche de P. Bourdieu a pour but de construire une sociologie des

formes symboliques (langage, art, représentations mythiques, explications scientifiques)
qui se fonde sur une théorie de la pratique. Cette théorie peut être interprétée comme une
critique «transcendentale» des conditions sociales de possibilité de la connaissance
objective en général et de la connaissance de la pratique sociale en particulier. Après «La
Distinction, critique sociale du jugement» esthétique et des goûts artistiques, «Le Sens

pratique» développe la critique sociale de la raison théorique et constitue, pour ainsi
dire, le discours de la méthode épistémologique de la sociologie de Bourdieu. 11 s'agit en

somme de fixer les principes de la science sociologique et d'analyser les déterminations
sociales de la connaissance quia pour objet la praxis sociale.

D'une certaine manière, la théorie de B. nous propose une version sociologique de la

critique kantienne de la connaissance. A propos du projet kantien, Hegel remarquait
qu'il implique une régression à l'infini car la connaissance et la critique des conditions de

possibilité de la connaissance présuppose la critique et la connaissance des instruments
cognitifs de la critique elle-même et ainsi de suite. Or, de cette situation paradoxale -
comment <connaître> l'instrument de la connaissance en général? -, il semble que Piaget
et Bourdieu tirent des conséquences différentes mais, sans doute, complémentaires. Pour
le psychologue, il s'agit d'élaborer une «épistémologic génétique», c'est-à-dire une théorie

du développement, de la croissance et de la construction progressive des connaissances

au double niveau du sujet épistémique et de l'histoire des sciences. Pour le sociolo-

242



gue, il s'agit, en revanche, d'étudier les conditions historiques, sociales et politiques qui
déterminent la formation des processus cognitifs.

Quoi qu'il en soit, l'épistémologie sociologique de P. B. est une critique <socio-lrans-
cendantale> qui essaie de montrer la constitution effective de la dualité du sujet et de l'objet.

Plus précisément, il est question de dégager les conditions de possibilité du rapport
entre le sujet connaissant et l'objectivité de la pratique en tant qu'objet scientifique.
Comment comprendre, et constituer, la relation du sociologue aux faits sociaux? Du
coup, la critique de la connaissance de B. apparaît comme étant à la fois une auto-critique

de la connaissance sociologique et une «analyse critique des conditions sociales et
techniques de l'objectivation» (p.24) scientifique. C'est pourquoi, la critique des procédures

d'objectivation ne va pas jusqu'à la «critique <radicale> de toute objectivation et,

par là, de la science elle-même: sous peine de n'être qu'une projection d'états d'âme, la
science sociale suppose nécessairement le moment de l'objectivation et ce sont encore les

acquis de l'objectivisme structuraliste qui rendent possible le dépassement qu'il exige»
(ibid.).

Le sociologue, ainsi que tout autre scientifique, se doit de connaître l'opération
complexe qui constitue sa propre théorie en tant que théorie objective. Et c'est précisément
l'ignorance de ce genre d'opération, l'oubli de la genèse véritable du moment théorique,
qui définit l'erreur principale de certains courants structuralistes.

Quelle est, alors, la position de P. B.? Pour la comprendre, on peut se référer à la thèse

épistémologique fondamentale du structuralisme de Ferdinand de Saussure. Contrairement

à ce qui se passe dans les sciences de la nature, en linguistique, nous dit Saussure, il
est impossible de parler des choses à tel ou tel point de vue parce que c'est le point de vue
qui fait et détermine la chose elle-même. Or, dans la perspective de B, c'est l'idée même-
saussurienne et structuraliste - de choisir ou d'adopter un «point de vue» qu'il faut critiquer

et mettre en doute. En effet, en ce qui concerne des objets de nature pratique et
sociale, le simple choix d'un point de vue de la part d'un sujet comporte une altération «ob-
jectiviste» du processus social en question. «L'objectivisme constitue le monde social
comme un spectacle offert à l'observateur qui prend un <point de vue> sur l'action et qui,
important dans l'objet les principes de sa relation à l'objet, fait comme s'il était destiné à

la seule connaissance et si toutes les interactions se réduisaient à des échanges symboliques»

(87).
L'erreur transcendantale de la science sociale structuraliste comporte ainsi trois

conséquences importantes:

- la pratique sociale est transformée en <représentation> symbolique dont le spectateur
fournit le déchiffrement herméneutique en oubliant les conditions pratiques d'exercice;

- le mécanisme de l'objectivation est projeté dans l'objet social observé et interprété;

- les instruments d'objectivation (schémas, généalogies, tableaux synoptiques, cartes,
traductions et transcriptions, etc.) sont transposés du côté de l'objet et sont donc réi-
fiés: du modèle de la réalité on glisse ainsi à la réalité du modèle en confondant, comme

le dit Marx, les choses de la logique avec la logique des choses. Le système de

classement se fait chose et le structuralisme devient un <réalisme de la structure) qui ne

peut pas saisir la pratique en tant que pratique dans ses conditions effectives de
réalisation.

L'objectivisme est donc la doctrine des phénomènes sociaux qui opère une sorte
d'«épochè pratique» dans laquelle l'observateur prend une distance distinguée par
rapport aux nécessités pratiques ordinaires et quotidiennes du monde social réel. Au con-

243



traire, au fondement de l'épistémologie sociologique de P. B., se trouve le problème des

conditions socio-pratiques du rapport théorique et objectif à la praxis en tant que telle.
Et, pour résoudre ce problème difficile, l'auteur nous propose une théorie de la pratique
qui s'articule sur le concept d'«habitus», c'est-à-dire de <sens pratique). Mais, qu'est-ce
qu'un habitus?

«Les conditionnements associés à une classe particulière de conditions d'existence
produisent des <habitus>, systèmes de <dipositions> durables et transposables, structures
structurées prédisposées à fonctionner comme structures structurantes, c'est-à-dire en

tant que principes générateurs et organisateurs de pratiques et de représentations qui
peuvent être objectivement adaptées à leur but sans supposer la visée consciente de fins
et la maîtrise expresse des opérations nécessaires pour les atteindre, objectivement <ré-

glées> et <régulières> sans être en rien le produit de l'obéissance à des règles, et, étant tout
cela, collectivement orchestrées sans être le produit de l'action organisatrice d'un chef
d'orchestre» (88 — 89).

Système de dispositions acquises et durables (de nature cognitive, pratique et corporelle),

l'habitus est l'ensemble des schèmes qui engendrent les réponses aux stimuli
sociaux les plus divers. «Quasi-nature», l'habitus est au fond le produit de la nécessité
sociale et historique incorporée par les individus: «loi immanente», «lex insita» (Leibniz)
dans les corps par les histoires identiques» (99).

Déterminé par la situation historique et par les conditions sociales d'existence, l'habitus

détermine à son tour toutes les pratiques des individus et il représente la règle qui permet

de reconnaître les pratiques elles-mêmes comme «sensées, c'est-à-dire habitées par
un sens commun» (116). Pour P.B., tout se passe comme si, dans le monde social divisé
en classes, groupes et catégories d'individus, il y avait une harmonie historiquement et

socialement préétablie qui confère régularité, systématicité et unité aux actions collectives

en l'absence de toute organisation réfléchie. Or, cette sorte d'harmonie de classe est le

produit de l'homogénéité des habitus qui sont déterminés par les mêmes conditions
socio-historiques. Et, de plus, cette homogénéité des comportements, des goûts, des choix
et des croyances crée un sens pratique commun dans lequel tel ou tel groupe d'individus
peut se reconnaître.

Toujours est-il que, dans cette perspective, la nécessité sociale est inexorable à telle
enseigne que le sociologue lui-même ne peut pas y échapper: membre d'une classe (la
fraction dominée de la classe dominante), il classe les autres et l'avantage, le seul, qu'il a

par rapport à ceux-ci est celui de se savoir classé et de connaître les principes du classement.

A travers l'analyse des croyances, des attitudes corporelles, du capital symbolique, de
la temporalité et de la logique de la pratique, P. B. essaie de montrer comment l'ordre
social s'inscrit progressivement dans les cerveaux et comment les différentes modalités de

la praxis sont déterminées par les rapports de pouvoir, par ce qu'il appelle les «formes
élémentaires de la domination». Du même coup, sa sociologie critique - et son ethnologie,

cf. liv. 11 - se transforme en critique de l'idéologie dominante, c'est-à-dire des

discours et des procédures qui tentent de légitimer et de naturaliser l'arbitraire du pouvoir.
Du point de vue philosophique, le travail de Bourdicu nous paraît relever d'un certain
spinozisme marxiste: sa théorie est une philosophie de la nécessité sociale dans laquelle
la seule liberté non illusoire est celle de la connaissance.

«Les hommes donc, disait Spinoza, se trompent en ce qu'ils pensent être libres; et cette

opinion consiste uniquement pour eux à être ignorants des causes par lesquelles ils
sont déterminés. L'idée de leur liberté c'est donc qu'ils ne connaissent aucune cause à

leurs actions» (Ethique, éd. Pléiade, p.389). La seule liberté réelle qui est encore possible

244



est ainsi celle que rend possible la connaissance de la nécessité (sociale) qui nous détermine.

Mais, même si l'on accepte le point de vue de Bourdieu, nous savons que l'important

de toute façon, «c'est ce que les hommes font de ce qu'on a fait d'eux» (Sartre).
C.Chiesa

Otfried Höffe, Ethik und Politik. Grundmodelle und -problème der praktischen Philosophie.

suhrkamp taschenbuch Wissenschaft 266, Frankfurt 1979.

Das vorliegende Werk kann zum Konjunkturbereich Rehabilitierung der praktischen

Vernunft> (M.Riedel) gerechnet werden. Seine Überschrift müsste eigentlich lauten

<Materialien zu Grundproblemen der praktischen Philosophie), denn es handelt sich
keineswegs um eine Systematisierung des Themas <Ethik und Politik) wie der jetzige Titel

erwarten lässt, sondern um eine mit Vorwort und Personenregister versehene Sammlung

von 16 meist bereits anderswo abgedruckten Aufsätzen. Die ersten 9 werden in den
Teil I <Grundmodelle> zusammengefasst, die restlichen 7 dem Teil II Grundbegriffe und
-problème) subsumiert.

Die zwei ersten Arbeiten beschäftigen sich mit Aristoteles: die eine referiert seine

Bestimmungen des Menschen als politisches sowie als sprach- und vernunftbegabtes
Lebewesen, die andere studiert sein Modell der Ethik als praktische Philosophie. In herme-
neutisch gekonnter, feinfühliger Rekonstruktion wird nachgewiesen, dass Theorie und
Praxis, wissenschaftliche Rationalität und sittliches Interesse eine Einheit bilden, dass

also eine methodisch streng durchgeführte Ethik zur Anleitung für das sittliche Leben
wird.

Dass die letzte, das menschliche Flandeln leitende Verbindlichkeit nicht blosser Willkür

und persönlichem Gefühl überantwortet werden darf, sondern Gegenstand rationalen

Argumentierens ist, zeigt die dritte Studie, welche von Kants kategorischem Imperativ
als Kriterium des Sittlichen handelt. Der 4. Beitrag diskutiert den Utilitarismus als

Moral- und Rechtstheorie, wobei er ihn gegen oberflächliche Attacken verteidigt, ihn
aber trotzdem als sittlich angemessene Lehre verwirft.

Die Artikel 5 und 7 thematisieren die seil Jahren international von Moral- und
Rechtsphilosophen wie auch von Sozial- und Wirtschaftswissenschaftlern vielbeachtete
Gerechtigkeitstheorie von J. Rawls. Nr. 6 bietet einen Vergleich der vertragstheoretischen
Begründungen politischer Gerechtigkeit bei Hobbes, Kant und Rawls.
Kommunikationstheoretische Ansätze, insbesondere auch die Wahrheitstheorie von Habermas werden

in den Nummern 8 und 9 diskutiert, während in den Abschnitten 10 und 11 zwei
Grundsatzartikel aus dem Handbuch philosophischer Grundbegriffe überarbeitet und
erweitert Aufnahme finden, nämlich derjenige über den Grundbegriff Sittlichkeit sowie

jener über die Kategorie Streben. Höffe zeigt in den beiden Abhandlungen, dass der
Mensch als nicht ganz instinktdeterminiertes Wesen über einen Freiraum des Handelns
verfügt, über jenen Bereich, in dem Verantwortung erst möglich wird.

Während die bisher erwähnten Beiträge eher historisch-rekonstruktiven Charakter
haben, bieten die Nummern 10 und 11 eine respektable Verbindung von historischer
und systematischer Problemverarbeitung unter gleichzeitiger Berücksichtigung der
einschlägigen Fragestellungen der Gegenwart.

Der 12. Aufsatz untersucht den Diskussionsstand des Entscheidungsbegriffes in der
Bundesrepublik Deutschland, und Nr. 13 beschäftigt sich mit H.E. Tödts Theorie einer
sittlichen Urteilsfindung. Im Rückgriffauf anthropologische Einsichten plädiert Höffe in
Nr. 14, welche die Alternative Herrschaftsfreiheit oder gerechte Herrschaft zur Diskussion

stellt, für den Verfassungsstaat, den er der Anarchie und der Diktatur, beides dem
Menschen nicht angemessene Möglichkeiten-gegenüberstellt.

245



Nr. 15 expliziert das Problem von Strategien politischer Gerechtigkeit und stellt die
öffentliche Entscheidungsfindung als methodischen Kommunikationsprozess dar. Vor
allem interessiert die Frage, wie es möglich sein soll, die Prinzipien der politischen
Gerechtigkeit und der Humanität mit den Funktionsanforderungen der komplexen
Industriegesellschaft zu vermitteln. Höffe sieht im Ernstnehmen konzeptorientierter
wissenschaftlicher Politikberatung eine echte Chance. Ihn deswegen einen Technokraten zu
nennen, wäre wohl nicht richtig, spielt doch die Wissenschaft seines Erachtens im Pro-
zess öffentlicher Entscheidungsfindung lediglich die Rolle einer negativen Instanz. Allerdings

würde der Leser trotz dieser Vorsicht dem Positivismus gegenüber eine kritische
Auseinandersetzung mit den sogenannten <Funklionsanfordcrungen der komplexen
Industriegesellschaft) schätzen. Vielleicht würde dann auch einem Skeptiker der genaue
Vermittlungsablauf zwischen den doch zunächst so verschiedenen Ebenen politische
Gerechtigkeit und Humanität) einerseits und <Funklionsanforderungen der komplexen
Industricgesellschaft) anderseits etwas klarer.

Nr. 16 schliesslich erläutert die Problematik des Ethikunterrichtes in der pluralistischen

Gesellschaft, deren Erscheinungsformen, Gelähren und Chancen prägnant skizziert

werden. Der sonst eher zurückhaltende Autor warnt in engagierter Weise die
Bildungspolitiker vor allzu schnellen Reglementierungen im Bereich wertbezogener
Unterrichtsfacher, wobei er differenziert zwischen einer minimalen, aber allgemeinen
Verbindlichkeit und optimalen Entwürfen, die jedoch keinen Anspruch auf Allgemeinverbindlichkeit

geltend machen können.
Dass heute des öftern. auch von jungen Gelehrten, Aufsatzsammlungen publiziert

werden, scheint mir schon deswegen nicht ohne weiteres gerechtfertigt zu sein, weil
dadurch in der kaum mehr zu überblickenden Publikationsflut unnötige Wiederholungen
in die Welt gesetzt werden. Es wäre dem Leser auch in unserem Falle besser gedient,
wenn sich der Autor die Mühe genommen hätte, ein einheitliches Literaturverzeichnis
zu schaffen, ein Begriffsregister anzulegen - der philosophisch Interessierte wäre dafür
ebenso dankbar wie er es für das Autorcnvcrzeichnis ist - oder gar die sich in den
verschiedenen Abhandlungen repetierenden Argumentationsstrategien - eventuell in
einem Nachwort zu systematisieren.

Der Hinweis auf diese formalen Mängel darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen,
dass der Autor seine Anliegen und Thesen in einer Art und Weise vertritt, die unsere
ganze Aufmerksamkeit verdient. Durch das ganze Buch hindurch zieht sich so etwas wie
ein erfrischender geistiger Tenor, den ich das neue <begründet-begriffene> Selbstbewusst-
sein der praktischen Philosophie nennen möchte: diese hat sich vom Komplex, die min-
derbegabte Schwester der theoretischen Philosophie zu sein, befreit, auch sie erlebt sich
als Fülle von Rationalität; ihr Verhältnis zu den Wissenschaften ist ebenfalls ein selbst-
bewusstes: sie wird zwar auf deren Sachkompetenz Rücksicht nehmen, aber nicht
verzagt, sondern wohlwissend, dass auch sie etwas anzubieten hat, wonach die heutigen
Menschen in Alltag. Forschung und Politik geradezu verzweifelt Ausschau halten, nämlich

das Gut normativer Kompetenz.
Vom aristotelischen Denken herkommend stellt sich Höffe des öfteren quer zu gewissen

philosophischen Strömungen der Neuzeit und der Gegenwart, ohne dass man ihm in
der Regel den Vorwurf machen könnte, dieselben nicht genau zu kennen. So wehrt er
sich z.B. gegen die Tendenz verschiedener analytischer Ethikansätze, wissenschaftliche
Rationalität und sittliches Interesse für inkompatibel zu halten. Wie uns die Dcskription
des sogenannten geistigen Tenors gezeigt hat, bilden die beiden fur den Wissenschaftstheoretiker

der praktischen Vernunft - als solchen erfahrt der Leser den Autor - eine
letzte Einheit. Sämtliche Aspekte der praktischen Philosophie lassen sich auf diesem

246



Hintergrund auch wissenschaftlich vermitteln und es zeichnet sich die Möglichkeit einer
weitgefassten Entscheidungstheorie ab, in deren Rahmen das Verhältnis zwischen der
rationalen und der sittlichen Dimension menschlichen Handelns reflektiert werden kann.
Im Horizont einer solchen Theorie brauchen sich der sittliche und der rationale Aspekt
des menschlichen Handelns in keiner Weise zu konkurrenzieren: die Einheit des
Handelns, aber auch die Pluralität von Intentionen und Methoden können berücksichtigt
werden, die Vermittlung von Wissenschaft und Politik ist keine Utopie mehr; so
konkrete Fragen wie jene nach der Art von Institutionen, die imstande sind, Diskursresultate
in die politische Wirklichkeit zu transferieren, haben in einem solchen theoretischen
Kontext eine reelle Chance, beantwortet zu werden.

Es wäre freilich übertrieben, zu behaupten, Höffe leiste im vorliegenden Band die
volle Ausarbeitung dieses theoretischen Kontextes, er liefere das System einer
Wissenschaftstheorie der praktischen Vernunft. Er bietet höchstens Fragmente und Bausteine
zu einem solchen Unternehmen und zwar tut er dies fast ausschliesslich in der fruchtbaren

kritischen Auseinandersetzung mit den Entwürfen anderer Denker.
Dies geschieht vor allem im Teil I <Grundmodelle>, wo dem philosophiegeschichtlich

Interessierten reiche Information geboten wird. Durch seine kritischen Rekonstruktionen

klassischer und zeitgenössischer Entwürfe beabsichtigt Höffe, der sich im Rehabili-
tierungsprozess befindlichen praktischen Philosophie ein möglichst breites Problembe-
wusstsein zu garantieren. Sein Umgang mit den verschiedenen Konstrukten ist differenziert

und zeugt, wie schon im Zusammenhang mit seiner Aristoteles-Rezeption erwähnt
wurde, von einem bedeutenden hermeneutischen Geschick. Die Tatsache, dass er auch
auf Kontroversen innerhalb der Wirkungsgeschichte von Grundmodellen eingeht, mag
den Spezialisten reizen, macht jedoch dem nur allgemein philosophisch interessierten
Leser die beinahe überbefrachteten Anmerkungen etwas schwer zugänglich.

Wem mehr das Systematische zusagt, der kommt vor allem in Teil II Grundbegriffe -

und -problemo auf seine Rechnung. Neben einer offenen, manchmal die verschiedenen
Thesen allzu schnell versöhnenden Erörterung wichtiger Begriffe der philosophischen
Ethik und der politischen Philosophie wird ihm die Relevanz der praktischen Philosophie

bei der Suche nach Orientierungshilfen in der komplexen Industriegesellschaft vor
Augen geführt. In diesem Zusammenhang muss auf eine gewisse Einseitigkeit der
Beispielbezugsquellen hingewiesen werden. Höffe blickt fast ausschliesslich auf den
bildungspolitischen Bereich und lässt wirtschaftspolitische Aspekte zu kurz kommen.
Auch scheint mir die Einarbeitung der Probleme von Futurologie und Friedensforschung

in das Anschauungs- und Bezugsarsenal etwas dürftig.
Trotz dieser und ähnlicher Grenzen ist die vorliegende Publikation als eine ausgewogene

Leistung mit einem hohen Problembewusstseinsniveau zu bezeichnen, obwohl die
Rezeption der dialektischen und voluntaristischen Denktradition allzu sehr an den Rand
gerät und z.T. vorsichtiger sein dürfte. Nehmen wir z.B. zwei Verweise auf Marx, die
widersprüchlich gedeutet werden können ; aufSeite 292 wird der Autor des Kapitels dem
Typus des moralischen Nihilismus des Aufklärers zugerechnet, auf Seite 369 wird ihm
aber doch wieder zugestanden, dass er eine höchste sittlich-politische Norm anerkenne,
nämlich die «von Naturzwang und Herrschaft emanzipierte Form des sozialen
Verkehrs» (p. 369).

Höffes Ausführungen bestechen durch klare Formulierung schwieriger Gedankenabläufe

sowie durch didaktisch geschickte Gliederungen. Seine philosophiegeschichtlichen
Vergleiche beziehen sich auf zentrale Gedanken und tragen beim Leser zur Klärung der
verglichenen Grössen bei: denken wir etwa an die Bemerkungen zu Aristoteles und
Rousseau in bezug auf das Verhältnis zwischen Mensch und Bürger (p. 23, Anm.20), an

247



die Erörterungen zu Aristoteles und Hegel bezüglich des ArbeitsbegrifFes (p. 18, Anm.9)
oder an die Überlegungen zu Aristoteles und Kant die Vorstellung des Guten betreffend
(p.232, Anm.3).

Die Polemiken, welche Höffe mit zeitgenössischen Autoren führt, sind in der Regel
sehr sachlich und differenziert, obwohl man an seine Auseinandersetzung mit Habermas
(p.251 -277) zu Recht die Frage stellen kann, ob sie nicht bisweilen zu aggressiv ausfallt,
ob dort, wo dem Dialektiker gegenüber der Vorwurf der Tautologie gemacht wird, nicht
in einem Referat über Aristoteles oder H. Krings mildere Ausdrücke wie etwa <herme-
neutische Zirkularitäb oder ähnliche gebraucht worden wären.

Die vorliegende Skizze einer Wissenschaftstheorie der praktischen Vernunft basiert
auf einem erweiterten Rationalitätsbegriff, der weder aus den Elementen der Theorie
und der Praxis ein Dilemma macht, noch philosophische Reflexion und wissenschaftliche

Arbeit für unvereinbar hält, weswegen - vor allem im zweiten Teil - eine Öffnung
zur Interdisziplinarität sichtbar wird.

Wenn es auch bei Höffe Gedankenführungen gibt (vgl. etwa seine Argumentation im
Aufsatz <Herrschaftsfreiheit oder gerechte Herrschaft?), p.404-418), die einen geradezu
<behäbig-konservativen> Geist ausstrahlen, dann machen doch das bereits erwähnte
beachtlich hohe philosophische Problembewusstsein und die Bereitschaft, vom
Interdisziplinären Impulse für die Reflexion aufzunehmen, aus dem besprochenen Buch ein
Werk, bei dem auch nicht-scholastisch Orientierte Anknüpfungspunkte für die eigene
Weiterarbeit finden können. Hans Widmer

Harri Weltstein, Über die Aushaufahigkeit von Rawls' Theorie der Gerechtigkeit. Social
Strategies, vol. 13, Basel 1979.

Harri Wettstein montre que la théorie de la justice proposée par Rawls est insuffisante
et qu'elle peut être complétée. On sait que cette théorie (qui vise à rendre compte du
sentiment commun de Injustice et à le corriger) repose sur deux principes: 1°. la distribution
égale des libertés; 2". le «principe des différences», qui n'admet l'inégalité dans la répartition

du bien-être social que dans la mesure où les moins favorisés en profitent. Wettstein

propose d'y adjoindre un «principe de responsabilité»: «Plus le domaine où s'exerce le

pouvoir d'un individu est étendu, plus la sanction qui le frappe doit être lourde, si son
irresponsabilité a causé des torts» (p.54). Ainsi, il pense à la fois améliorer la «décidabi-
lité» de la théorie - en fournissant une réponse à des questions qui resteraient en suspens
dans le système de Rawls - et répondre à certaines objections majeures, notamment celle
de Hart. Ce dernier estime mal fondée la «règle de priorité» qui interdit de sacrifier des

libertés fondamentales à des biens économiques; cette règle lui paraît refléter la «mentalité
bourgeoise» de ceux qui sont suffisamment aisés et qui donnent un grand prix aux libertés

et au pouvoir. L'objection de Hart rejoint ici les vues de ceux qui reprochent à Rawls
d'être inféodé à l'idéologie du capitalisme libéral.

Wettstein commence par analyser et discuter soigneusement les objections; puis il
dévoile une lacune dans la représentation schématique que Rawls se fait de la réalité
sociale: il y manque la lutte concurrentielle, où chaque individu tente de conquérir une
position satisfaisante dans son travail (Arbeitsstellung): il est en effet essentiel à l'homme de

rechercher la puissance pour agrandir le champ de ses libertés; d'où découle la possibilité
d'abus, donc de conflits. Finalement le «principe de responsabilité» est esquissé, mais
sans donner lieu à une démonstration ni à une discussion rigoureuse. On en dit toutefois
assez pour faire comprendre que ce principe pourrait servir à garantir moralement la

248



«règle de priorité» discutée, car il empêche que la préférence pour les libertés soit due à la
soifde puissance.

On me permettra de formuler deux réserves. D'une part, j'ai peine à croire que le désir
de puissance soit dû uniquement à la recherche d'avantages matériels, ainsi que le
prétend Wettstein (p. 50). D'autre part, dans sa première objection méthodologique, l'auteur
fait trop d'honneur à Hare: d'où l'affirmation curieuse que, dans «l'équilibre réfléchi»,
Rawls ne voudrait pas expliquer nos convictions éthiques effectives; son modèle théorique

aurait pour seul but de corriger nos jugements en permettant de décider certains cas
douteux. Je préfère l'interprétation que Guido Küng donne de la méthode de Rawls (Revue

de Théologie et de Philosophie, vol. III, 1979/111, Lausanne 1979, p.280,284 — 5): elle
cadre mieux avec les textes, notamment avec le § 4 de A TheoryofJustice. Jean Villard

Gerson S.Sher, Marxist Humanism and Praxis. Edited, with translations. Buffalo, New
York 1978.

Es handelt sich um eine Sammlung von Beiträgen jener Gruppe jugoslawischer
Philosophen, die unter dem Namen der von ihnen zwischen 1964 und 1975 herausgegebenen
Zeitschrift «Praxis» bekannt wurde. Der Herausgeber ist auch Autor einer englischsprachigen

Monographie über die Praxis-Gruppe (1977). Die Texte sind repräsentativ ausgewählt,

sie vermitteln ein adäquates Bild dieser Philosophie (zumindest was die Zeit ihrer
«offiziellen» Wirksamkeit anbetrifft), die unter allen westlichen Freunden
marxistischhumanistischer Ideale so viel Sympathie gefunden hat und findet. Sie kann auch beim
angelsächsischen Leser fast nur Sympathie finden - vorausgesetzt er stösst sich nicht an
dem grundsätzlichen editorischen Mangel, dass so gut wie sämtliche Quellennachweise
fehlen. Er erfährt nur, dass «viele der Beiträge» zuerst in «Praxis» erschienen sind,
genauere Entstehungszeiten sind meist nur zu erraten.

Jede Beurteilung der Praxis-Philosophie muss vor dem Hintergrund des persönlichen
Ethos ihrer Autoren geschehen. Getreu der Devise des jungen Marx, «dass die Kritik sich
nicht vor ihren Resultaten furchtet und ebensowenig vor dem Konflikte mit den vorhandenen

Mächten» (vgl. S.3) zögerten sie nicht, dem kritischen Engagement ihre akademische

Existenz zu opfern und sich ständiger politischer Brandmarkung auszusetzen.
Praxis-Philosophie repräsentiert vor allem das philosophische Gewissen einer etablierten
sozialistischen Gesellschaft, der die Ideale, unter denen sie angetreten, unaufhaltsam
degenerieren. Was sie zu einer besonderen Philosophie macht, ist die Loyalität der eigenen
kritisierten Gesellschaft gegenüber, die feste Überzeugung von der Richtigkeit des
jugoslawischen Programms. Umso tragischer daher das interne Schicksal: Für jeden
Beobachter, der in den jugoslawischen Selbstverwaltungssozialismus Hoffnungen abseits der
blossen Utopie gesetzt hatte, muss sich die Frage stellen, wie es kommt, dass auch dieses

Regime wohlmeinendste - wenn auch scharfe - Kritik gewaltsam zum Schweigen bringen

muss. Es wäre dies eine Frage, deren Beantwortung in den Bereich der Praxis-Philosophie

selbst fallen müsste. Die Autoren des vorliegenden Bandes orientieren sich sämtlich

an Marx; aber nicht daran, was zumindest den «reifen» Marx so unschlagbar macht:
Seine - bekanntlich vernichtende - Kritik ist immer vor allem implizite Kritik, sie folgt
aus der detaillierten Analyse desen, was ist, aus der «Anatomie» der bürgerlichen Gesellschaft,

beinahe von selbst, die durch die Realität pervertierten Ideale bilden dabei den
undiskutierten Massstab. Freilich, eine solche Analyse hätte im Falle der Praxis-Philosophen

eine Konkretheit erfordert, die zu noch schärferen Repressionen geführt haben
würde (siehe Djilas). Das muss man stets im Auge behalten, wenn die Kritik oft zu sehr
im «Überbau» verharrt, sich hauptsächlich im Sollen, in der Konfrontation von Ideal

249



und Wirklichkeit bewegt. In diesem Bereich findet man dann auch differenzierte
Argumente und, was für westliche Leser besonders informativ ist, die undogmatische Darlegung

von Problemen, die für uns eher philologischer Art, im politischen Osten aber von
vitaler Bedeutung sein können, wie z. B. die Frage nach dem Status bzw. der Reihenfolge
der Übergangsperioden zwischen Kapitalismus und Sozialismus (vgl. Petrovic, S.8- 13)
oder dem Unterschied zwischen revolutionärem und bürokratischem Staatssozialismus
(vgl. Stojanovic, S. 51 f.).

Die elf Beiträge-etwas gewaltsam in fünfGruppen gegliedert - behandeln eine
Mannigfaltigkeit von Gegenständen, kreisen aber letztlich alle um ein und dieselbe Alternative,

die unter (auch methodologisch) verschiedenen Aspekten auftritt: Jede sozialistische

Gesellschaft, besonders natürlich die jugoslawische, steht vor der Wahl, entweder in
neuen entfremdeten etatistisch-technologischen Machtstrukturen als sozialistische zu
scheitern, oder mithilfe philosophischer Kritik und wachen revolutionären Gewissens
die Selbstbefreiung der assoziierten Individuen via politische Selbstbestimmung zu
verwirklichen.

Im ersten Aufsatz diskutiert Gajo Petrovic im Zusammenhang mit dem Problem der
Übergangsperiode das Verhältnis von Philosophie und Politik in sozialistischen
Ländern. Schön dabei sein entwaffnender Schluss auf Asymmetrie: Wenn gemäss dem Ideal
einer sozialistischen Gesellschaft möglichst alle Gesellschaftsmitglieder an Regierung
und Philosophie teilhaben sollen, müssen diejenigen, die bisher alles regiert haben, dann
weniger regieren; die Vermehrung derer, die denken, zwingt hingegen niemanden, dann
weniger zu denken, im Gegenteil. Der Beitrag Mihailo Markovics über Vernunft und
historische Praxis vermittelt die Atmosphäre des Kampfes einsamer Philosophen gegen
die Resignation. In einer dem Kritischen Rationalismus nicht unähnlichen praktischen
Selbstbeschränkung wird der utopische Auftrag der Geschichtsphilosophie im «revolutionären

Reformismus» (S.29) verankert. Philosophie, die «nicht einfach angewandt
werden kann», manifestiert ihre Praxis in der eigenen Sphäre: «Praxeologie» als kritische
Wahrnehmung ihres Gebrauchs und Missbrauchs (26).

Die existenzielle Grundsituation findet dann leidenschaftlichen Ausdruck in Rudi
Supeks «ethischen Antinomien revolutionärer Existenz»: Ethisches Bewusstsein ist
notwendigerweise und unvermeidlich unglückliches Bewusstsein (S.98), dem der Revolutionär,

vorausgesetzt, er folgt den «inneren Verpflichtungen», nicht entkommen kann.
Die ethische Orientierung am utopisch Möglichen gerät unweigerlich in Widerspruch
zur Begrenztheit aktuellen Handelns. Der zweite Widerspruch ergibt sich aus der
Unterordnung unter das revolutionäre Kollektiv. Supck gibt hier am Beispiel von Bucharin
einen schönen philosophischen Kommentar zur Tragödie der Selbstbezichtigung und
-Vernichtung unterlegener Parteiführer. Ebenso notwendig und unter der erwähnten
Grundbedingung fruchtbar der dritte Widerspruch (im laxen Gebrauch des Wortes): der
ethische Nonkonformismus des enttäuschten Revolutionärs.

Einen Schwerpunkt dieser vornehmlich am jungen Marx orientierten Philosophie
bildet dementsprechend die Thematik «Entfremdung» und «Ideologie». Predag Vra-
nicki erörtert das Problem der nicht aufgehobenen Entfremdung in sozialistischen
Gesellschaften (eine These, die im etablierten Marxismus 1965 von Adam Schaffvertreten
wurde und damals grosse Aufregung hervorrief). Zu den alten treten in Gestalt des
Mythos vom sozialistischen Staat und durch die zunehmende Bürokratisierung neue, spezifische

Formen der Entfremdung. Aber die Zukunft scheint hoffnungsvoll. Ebenfalls von
philosophischer Hoffnung aufdie Zukunft diktiert ist Milan Kangrgas Kritik an der
herkömmlichen Bestimmung von Ideologie durch falsches Bewusstsein. Er erinnert an
Marx' Grundauflfassung des ideologischen Bcwusstseins als der richtigen Darstellung

250



einer verkehrten (entfremdeten) Welt. Ideologisches Bewusstsein beschränkt sich auf
das, was ist (durchwegs Objekte entfremdeter menschlicher Tätigkeit), statt in
theoretisch-praktischer Einheit das Nochnicht anzueignen (S. 129, 132). Ein ähnliches
Plädoyer für «Ideale als kritische Projektionen einer neuen Totalität» (S. 156) findet sich bei
MHadin Zivotic nach ausführlicher Diskussion der klassischen Ideologiekritik sowie der
beiden «Grundideale unserer Zeit», Liberalismus und Kommunismus, in ihrer bekannten

Perversion durch Verwirklichung. Dieser Beitrag wird nachgewiesen: er entstammt
einem Buch von 1969.

Liberalismus ist auch das Thema der bestechend radikalen polito-logischen
Argumentation von Danko Grlic. Wer die kritischen Philosophen Jugoslawiens «Liberale»
nenne, sei im Irrtum, denn nur Kleingläubige meinen, Sozialismus durch Liberalisierung

zurechtrücken zu können. Liberalismus setzt nämlich immer ein dogmatisches
System voraus, das von sich aus - gelegentlich und begrenzt - Freiheiten gewährt, er
bezeichnet so die Anerkennung des bestehenden Dogmatismus, ja des Terrors, denn Terror
und Liberalismus bedingen sich gegenseitig (S. 114). Liberalismus ist eingeschränkte
Freiheit, und dies eine contradictio in adjecto (118). (Dass Liberalismus und Liberalisierung

ineins gesetzt und auf den historischen Bezug verzichtet wird, stört ob der Eindeutigkeit

der Absicht nicht.) Das Kapitel über den «etatistischen Mythos des Sozialismus»
von Svetozar Stojanovic (1973 schon einmal englisch erschienen) bemüht sich um
Abgrenzung von James Bamhams «Revolution der Managen) (1941) - eine Abgrenzung,
die diskutierbar bleibt -, erwähnt aber, aus naheliegenden Gründen und dennoch
bedauerlicherweise, die einschlägigen Arbeiten von Milovan Djilas nicht. Als Gründe für
die etatistische Perversion der sozialistischen Revolution sieht Stojanovic neben dem
Nichtvorhandensein eines entwickelten Proletariats u.a. auch den Umstand, dass weder
Marx noch Lenin mehr als Entwürfe zur Idee der sozialistischen Gesellschaft hinterlassen

haben. Diese erstaunlich idealistische Begründung wird noch unterstrichen durch die
Art der Betonung des Arguments, die Wahl zwischen Staatssozialismus und Selbstverwaltung

hänge nicht ausschliesslich von objektiven Bedingungen ab (53), und durch das

Gewicht der Verantwortlichkeit der Stalinisten (58ff.). Aber eben: alles dies muss aus der
besonderen Situation der Praxis-Philosophen beurteilt werden. - Das Neuartige an der
neuen Klasse im Staatssozialismus findet Stojanovic darin, dass nicht nur ein Teil der
herrschenden Klasse die Regierung der Gesellschaft besorgt, sondern dass in diesem

neuen Typus von Klassensystem herrschende Klasse und Staatsapparat (extensional)
identisch sind. Die Marxsche Devise von der Expropriation der Expropriateure sei auf
die Träger des Staatsapparates daher voll anzuwenden (S.54).

Zwei für die marxistische Revolutionstheorie delikate Einzelthemen handelt Ljuho-
mir Tadic problemgeschichtlich ab: Sinn und Funktion von Autorität und die Kritik des

Naturrechts. Die entwicklungsgeschichtliche Berechtigung von Autorität (man fragt sich

allerdings, wie wohltätig sie sich auf die griechischen Sklaven ausgewirkt haben muss,
vgl. S. 80) bis herauf zu Engels' realistischer Einschätzung des Produktionsbetriebes
kontrastiert mit der gegenwärtigen Situation. Die von den meisten Marxisten akzeptierte
Formel Saint-Simons von der Ablösung der Flerrschaft über Menschen durch die
Administration von Sachen hat sich, auch im jugoslawischen Selbstverwaltungssozialismus,
als illusorisch erwiesen (S. 88 f.). Autoritätsbeziehungen haben ihre Funktion fürdie
Entwicklung menschlicher Freiheit verloren und verdienen daher, je früher desto besser,

vom Antlitz der Erde hinweggefegt zu werden (S. 91).- Die Abhandlung über das Naturrecht

macht sich im wesentlichen den Standpunkt von Marx' Kritik des Gothaer
Programms zueigen und legt ihn gegen die Möglichkeit einer Apologie sozialistischen
Staatsrechts aus (S. 166 f.).

251



Die Sammlung wird sinngemäss abgeschlossen mit Zagorka Golubovics Darlegung
der«Praxis»-Position zu Freiheit und Gleichheit. Nach einer soziologisch-historisch
begründeten Kritik der Theorie von der natürlichen Ungleichheit werden auch hier Versuche

zurückgewiesen, die Verweigerung elementarer bürgerlicher Freiheiten mit einer
fragwürdigen sozialistischen Legalität zu rechtfertigen.

Wie wenig Neues die meisten Aufsätze der westlichen Marxismus-Diskussion heute
auch bringen mögen, eines jedenfalls wirkt - abgesehen von der schon betonten immensen

politischen Bedeutung der Praxis-Gruppe - höchst beeindruckend: die Radikalität,
mit der so gut wie alle Autoren an der Logik der ursprünglichen Marxschen (und natürlich

nicht nur Marxschen) Idee einer freien Assoziation von Produzenten festhalten.
Wenn das Proletariat diejenige Klasse ist, deren Befreiung die Befreiung von jeglicher
Klassenherrschaft voraussetzt, dann kann es keine spezifischen proletarischen
Klasseninteressen geben, dann kann es auch nicht so etwas wie sozialistischen Staat geben, denn
jede staatliche Institution (einschliesslich des Rechtssystems) ist per definitionem Instrument

von Klassenherrschaft. Diese Logik ist schliesslich auch dialektisch: Der sozialistische

Staat als unabhängige Quelle der Macht hat seine einzige Berechtigung in der
Destruktion seines eigenen Organismus als Staat, in seinem Dienste darfes keine Diener
geben (Grlic, S. 117). Für Vranicki ist das nicht nur eine Forderung: Es sei ein einzigartiger,
völlig neuer und zutiefst menschlicher Prozess, dass diejenigen entfremdeten Gewalten,
die der Sozialismus selbst gebiert, ihre Macht dazu benützen, sich selbst zu eliminieren
(S. 43). Wenn es dem Zeitgenossen auch etwas schwerfallt, die Botschaft zu glauben.

Judith Jânoska

K.Röttgers und H. Saner (Hrsg.), Gewalt. Grundlagenprobleme in der Diskussion der
Gewaltphänomene. Philosophie aktuell Bd. 7. Basel/Stuttgart 1978.

Materialien zu einer Theorie der Gewalt

Der vorliegende Sammelband behandelt das komplexe Thema Gewalt. Der didaktisch

wertvolle Anhang besteht aus einschlägiger Zitatensammlung, Fremdwörter- und
Personennamenerklärungen sowie aus einer Zusammenstellung der Autoren- und
Herausgeberkurzbiographien.

Wie H. Saner im Vorwort feststellt, hat der spektakuläre Terror der letzten Jahre den
Horizont der Gewaltdiskussion in erschreckendem Masse eingeengt: bekenntnishafte
Absage an jegliche personale Gewalt scheint weitgehend die Anstrengungen einer tieferen

Grundlagenanalyse zu ersetzen. Im Gegensatz zu dieser tabuisierenden Tendenz
thematisieren die vorgelegten Aufsätze Voraussetzungen, Wesen und Wirkungen von
Gewalt. Sie möchten so dem entgegentreten, was P. Bourdieu und J.-Cl. Passeron die <sym-
bolische Gewalb genannt haben1.

Diskussion des Begriffes <strukturelle Gewalt>

Für J.Galtung ist das emotionsgeladene Bedeutungsfeld <Gewalt> definitorisch zu wenig

geklärt; deshalb studiert er - von der Friedensforschung herkommend - das Problem
der Gewalttypologien (9 - 32). Sein Bemühen soll eine Theorie der Gewalt vorbereiten,
es soll aber auch zu einem besseren Verständnis der gesellschaftlichen Realität beitragen.

1

Grundlagen einer Theorie der symbolischen Gewalt, Frankfurt a. M. 1973.

252



In seinem Verständnis ist die Gewalt eine vermeidbare Behinderung menschlicher
Selbstverwirklichung. Je nachdem, welche Bedürfnisse unterdrückt werden, zeichnen
sich die verschiedenen Typen von Gewalt ab: direkte, personale dem menschlichen Körper

zugefügte Gewalt oder strukturell bedingte Gewaltformen der Armut, der
Unterdrückung und der Entfremdung, welche teilweise über dieselben Mechanismen realisiert
werden: Exploitation, Penetration, Fragmentation, Marginalisierung.

Auch die Möglichkeiten, wie Gewalt Gegengewalt erzeugen kann, werden erörtert
und anhand des folgenden Geschichtsablaufes dargestellt: den Anfang bildet direkte
Gewalt, die mit der Absicht eingesetzt wird, strukturelle Gewalt zu etablieren. Dieser
antwortet eine direkte Gegengewalt, die auch eine konterrevolutionäre Anstrengung nicht
zu bändigen vermag. Der Zyklus kann von neuem beginnen: direkte Gewalt schafft sich

strukturelle...
Galtung antwortet auf die Frage nach der Herkunft der Gewalt nicht mit kosmologi-

schen Annahmen (Paradies, Sündenfall), sondern mit drei theoretischen Ansätzen: nach
dem horizontalen erklärt sich jeder Fall von Gewalt aus einem anderen derselben Ebene;
der vertikale supponiert Verschiebungen innergesellschaftlicher Gewalt in den
zwischengesellschaftlichen Bereich; eine dritte Erklärung sucht die Wurzel der Gewalt in
den Herzen der Menschen, wobei sich zwei verschiedene Modalitäten anbieten: nach der
Lerntheorie wird der an sich neutrale Mensch durch die Gesellschaft zu Gewalt und
Herrschaft konditioniert, während die Auslösertheorie von latenten Destruktions- und
Herrschaftsneigungen ausgeht, die jederzeit in einem gewalttätigen Milieu aktualisiert
werden können.

Bevor auf die weiteren Arbeiten des zu rezensierenden Buches hingewiesen wird,
möchte ich U.Matz zur Sprache bringen, der in seinem Buch <Politik und Gewaltr den

Begriffder strukturellen Gewalt> einer kritischen Betrachtung unterzieht.
Nach ihm kann strukturelle Gewalt> am Fall des ungerechten Gesetzes studiert werden,

weil auch sie die beiden Grössen <Gewalt>, ungerechtes Gesetz) supponiert. Allerdings

bringt die Thematik der strukturellen Gewalt) auch nach ihm neue Aspekte in die
Diskussion: Subjekt der Gewaltanwendung, Verhältnis <Struktur-Prozess>, Unterdrük-
kung von Möglichkeiten menschlicher Selbstentfaltung.

Matz räumt ein, dass der traditionelle Gewaltbegriff im Vergleich zum Ansatz von
Galtung geradezu privatistisch wirkt, dass die neue Terminologie offenbar dem Phänomen

staatlicher Gewaltsamkeit wie überhaupt dem Bereich des Politischen gerechter
wird. Er ist jedoch mit der Erklärung, die Galtung abgibt, keineswegs zufrieden, denn, so

argumentiert er, ungleiche Verteilung von Macht und Besitz - scheinbarer Grund
struktureller Gewalt - hat es praktisch in allen bisherigen Gesellschaftsordnungen gegeben.
Von einer neuen Schau der Zusammenhänge kann also kaum die Rede sein. Ferner
macht er Galtung den Vorwurf, von einem individualistischen Anarchismus auszugehen
und diesen in utopischer Manier mit egalitären Vorstellungen totaler Selbstentfaltung zu
verbinden.

Die Gewalt werde durch Galtungs terminologische Erweiterung von einer phänomenologisch

leicht fassbaren Erscheinung zu einer Angelegenheit der politischen Anthropologie,

die Unterscheidbarkeit <soziale Unterdrückung/individuelles Versagen) werde
aufgehoben. Galtung stehe zu sehr unter der Vorstellung einer die menschliche Entfaltung

hemmenden Gesellschaft.
Wenn man z.B. die Mechanismen der nationalsozialistischen Vernichtungsbürokratie
betrachte, dann müsse man zwar zugeben, dass man mit dem Begriff der <personalen

2

Freiburg/München 1975,p.70—74.

253



Gewalt> nicht weiterkomme, denn offensichtlich gingen viele der Gewalthandlungen auf
das Konto des Apparates. Trotzdem dürfe man aber nicht übersehen, dass es immer wieder

Einzelpersönlichkeiten waren, welche die Strukturen prägten.
Man müsse sich davor hüten, unterscheidbare Elemente durcheinanderzubringen,

wie Galtung das tue, wenn er die Struktur und den konkreten variablen Handlungsablauf
miteinander identifiziere. Auch sei es nicht zweckmässig, den von der Umgangssprache
her auf Handlungen bezogenen Gewaltbegriff auf die Ebene der Strukturen zu übertragen.

Wenn dies gar in Verbindung mit dem utopischen Anarchismus geschehe, dann führe

das zu einer möglichen Verteufelungder institutionellen Ordnung überhaupt.
Aus diesen Gründen bleibe er bei der Auflassung von der Gewalt als einer Handlung.

Genauso wie sich im Bereich des positiven Rechtes eine Dualität von legaler und illegaler

Gewalt abzeichne, spalte sich die Gewalt auch im Bereich des natürlichen Rechtes in
eine legitime und in eine illegitime. Jedenfalls habe sie ihren Ort im Vollzug eines Gesetzes.

sie sei im Bereich des Funktionierens eines sozialen oder politischen Regelsystems
angesiedelt.

Es ist unbestreitbar, dass die heuristisch-analytische Potenz des Begriffes (strukturelle
Gewalb noch gesteigert werden könnte. Diese Talsache vermag jedoch keineswegs die
Kritik von Matz zu rechtfertigen.

Ist es erlaubt, aus den möglichen negativen Folgen bei der Anwendung eines Begriffes
auf seinen negativen Gehalt zu schliessen? Es ist zwar zuzugeben, dass eine unkritische
Verwendung des Terminus (strukturelle Gewalb zu verallgemeinernden Dämonisierun-
gen von Institutionen überhaupt führen könnte, diese Folgen sagen aber gar nichts über
den Begriffsinhalt selbst, aus dem sie sich nicht streng logisch, sondern bloss
assoziativverallgemeinernd ergeben. Zudem ist nicht auszuschliessen, dass mit einer Eingrenzung
des Gewaltbegriffes aufdic Handlungsebene verteufelte Gewalt-Zustände aufdem
Struktur-Niveau der wissenschaftlichen Analyse entgehen.

Mit welchem Recht beantragt Matz für eine wissenschaftliche Gewaltterminologie
die Beibehaltung der umgangssprachlichen Semantik? Die explizite Einführung eines im
Vergleich zur Alltagssprache neuen Aspektes hält sich bekanntlich im Rahmen der
gängigen wissenschaftstheoretischen Definitionsichre'.

Das Argument, es habe schon immer ungleiche Macht- und Besitzverteilung gegeben,
überzeugt wenig. Die Feststellung mag berechtigt sein, aber aus ihr folgt in bezug auf
(Strukturelle Gewalb überhaupt nichts. Der Hinweis auf die Geschichte könnte sogar
zugunsten einer strukturellen Betrachtung der Gewalt genutzt werden. Gerade die erst vor
kurzem fruchtbar gemachte synchron verfahrende Geschichtsschreibung - so könnte
man argumentieren -, verweist auf Konstanten und diese können nicht mehr vom
Individuell-Prozesshaften (Gewalt als Akt eines individuell fassbaren Täters), sondern nur
noch vom Allgemein-Zuständlichen (strukturelle Gewalt) her hinreichend erklärt werden.

Die Tatsache, dass die bisherige Analyse beim Individuell-Prozesshaften steckenblieb,

kann nicht als Beweis gegen die strukturelle Perspektive gewertet werden, zumal
letztere fürGaltung keine ausschliessendc Perspektive ist.

Ferner gilt: etwas, in unserem Falle das Bestehen ungleicher Besitz- und Gewaltverteilung

zu allen Zeiten, kann während Jahrhunderten mit Hilfe eines falschen oder
ungenügenden Modells erklärt werden, ohne, dass dies am Bestehenden selbst etwas verändern

würde: Der Lauf der Sonne ist schliesslich vor und nach Kopernikus derselbe
geblieben.

Was ist zum Vorwurf der falschen Prämissen zu sagen? Ist es nicht legitim, wenn ein

3

Vgl. H.Seiflfert, Einführung in die Wissenschaftstheorie 1, München 19747, p.31 f.

254



Sozialwissenschaftler von der leicht nachweisbaren Erfahrung einer solchen
Bedürfnisunterdrückung ausgeht, für die unmittelbar kein Subjekt haftbar gemacht werden kann?
Einen solchen in der Gegenwart wurzelnden Ausgangspunkt mit der Nomenklatur
«atopischen, <individualistischer> <Anarchismus> zu bezeichnen, mit Wörtern also, die eine
gesamtgesellschaftliche Lehre meinen, das kommt einer ungerechtfertigten Extrapolation

gleich.
Wie wir gesehen haben, leidet die Kritik von Matz an Galtung an schwerwiegenden

Mängeln: entspringen seine Bedenken, die Extension des Gewaltbegriffes auf das
Strukturelle hin auszuweiten, nicht vielleicht einer übertriebenen Sorge um die Erhaltung
gegebener Strukturen? Ist aber eine solche Sorge berechtigt zu einer Zeit, in der das Individuum

mehr und mehr zu einer blossen Funktion technisch stets perfekter werdender
Grundmuster degradiert wird?

Auch der Vorwurf, aus der Gewalt, einer phänomenologisch leicht fassbaren Erscheinung

werde eine Angelegenheit der politischen Anthropologie, ist reichlich problematisch:

warum soll etwas lediglich eine leicht fassbare Erscheinung sein, mit welchem
Recht isoliert man einen Fragenkomplex von den zwar nicht ohne weiteres leicht
wahrnehmbaren, dafür aber ganzheitlichen Zusammenhängen der politischen Anthropologie?

Die Forderung nach einer das Psychologische und Politische umfassenden
Handlungstheorie

Der Beitrag von Klaus Horn (p. 33 — 49) kritisiert den bisherigen Verlauf der Diskussion

über Gewalt und Aggression: nach ihm dürfen die beiden Begriffe nicht weiterhin
unvermittelt nebeneinanderher laufen. Objektivistische und subjektivistische Ansätze
sollen mit Hilfe einer politischen Psychologie vermittelt werden. Auch dränge sich eine
Reflexion der gegenseitigen Abhängigkeit von staatlicher Sanktionsgewalt und
individuellem Handeln auf. Vor einer Psychologisierung des Politischen, vor der Reduktion
sämtlicher Aggressionsphänomene aufdie primäre Sozialisation sei zu warnen. Man solle

sich nicht, wie die Psychoanalyse und die Lerntheorie auf die Analyseeinheit
Einzelmensch festlegen und den Funktionskreis lebensgeschichtlicher Sinnzusammenhänge
auf Kosten des Bereiches politischen Handelns ins Zentrum des Interesses rücken. Beide
Aspekte müssen zum Zuge kommen: zu fordern sei ein multifaktorieller Ansatz; mono-
kausalc Erklärungen seien im Forschungsfeld <Gewalt> unfruchtbar.

Der Relation <Gewalt/Recht> wendet sich R.-P. Calliess (p.50 — 60) zu. Die durch die
Körperlichkeit des Menschen vermittelte interpersonelle Beziehung sei für die Gewalt,
die man im Horizont einer kommunikativen Handlungstheorie erklären müsse, von
wesentlicher Bedeutung. Calliess setzt sich von der Zwangstheorie des Rechts im Sinne von
Max Weber ab. Nicht der vom Rechtsapparat ausgeübte Zwang ist seiner Ansicht nach
für die Konstitution des Rechts entscheidend, «sondern die Antwort des Apparates nach
formalisierten Regeln» (p. 54). Zwar sei die Gewalt zur Durchsetzung von Erwartungen
wichtig, als Symbol und Beweis von Recht käme ihr jedoch keinerlei Bedeutung zu. Sie

tendiere stets zur Reduktion von Komplexität und werde dann als Mittel der Problemlösung

angesehen, wenn weder individuell noch strukturell Handlungsalternativen
angeboten würden.

Auch die Leistung, welche als ein möglichst schnelles <Beim-Ziele-Ankommen>
verstanden wird, stehe in einer gewissen Nähe zur Gewalt. Es sei daher zu vermuten, dass

die Leistungsgesellschaft unter dem Apriori eines zum mindesten gewaltträchtigen
Strukturschemas stehe. Genauso wie Horn versucht auch Calliess das Psychologische

255



und das Politische zusammenzuschauen, die Handlungspotentiale bauen sich aus beiden
Komponenten auf: Aggression sei - und da bekennt sich Calliess zur Lerntheorie - nicht
etwas Individuel 1-Naturwüchsiges.

Gewalt sei nicht eine Zwangswirkung unter anderen und man dürfe sie nicht vom
Merkmal der Verletzung körperlicher Integrität trennen. Gerade bei der Umschreibung
desGewaltbegriffes sei Präzision erforderlich, weil sonst allzuviele Phänomene unter ihn
subsumiert würden: allzuviele Erscheinungen gerieten dann in den Bereich der Strafbarkeit:

auf diese Weise könnten einer globalen staatlichen Interventionspolitik Tür und
Tor geöffnet werden. Wolle man nicht hinter die Errungenschaften des Rechtsstaates
zurückfallen, müsse man die Ausdifferenzicrthcit von Rechts- und Gesellschaftsordnung
unbedingt erhalten, weil nämlich beim entfallen dieser Differenz die strukturelle Gewalt
entstehen würde.

Verschiedene Ebenen des Begriffes von der strukturellen Gewalt

Ein Vergleich der Arbeiten von Galtung und Calliess zeigt, dass die beiden Autoren
einen je verschiedenen Begriff von struktureller Gewalt vertreten, der erste einen an den
Grundbedürfnissen des Menschen orientierten, der zweite einen solchen, der die «rechtlich

geregelten Verteilungsmuster von Macht- und Einflusschancen, von Partizipationsund

Verfügungsmöglichkeiten in den verschiedenen sozialen Systemen» (p. 50) zum
Gegenstand hat.

Der Ansatz von Galtung ist grundsätzlicher als derjenige von Calliess, weil nämlich
Verteilungsmuster von Macht- und Einflusschancen nur dann als mehr oder weniger
gewalttätig, respektive gewaltlos beurteilt werden können, wenn sie den grundlegenden
Bedürfnissen der von ihnen Betroffenen in kleincrem oder grösserem Masse entsprechen.

Enttabuisierung der Gewalt als Kampfmittel gegen wachsende Gewaltpotentiale

In seinen Anmerkungen zum Problem Gewalt und Herrschaftsordnung (p.61 — 70)
bemüht sich A.Klönne, die Tabuisierung von Gewalt zu überwinden und zwar mit der
Absicht, ihre Bedingungen genauer zu erfassen, um so die Risiken gewaltformiger Politik
zu vermindern. Wie ihm ein Blick auf die Geschichte zeigt, konnte auch die bürgerliche
Herrschaftsform nicht von der Gewalt absehen; sie strebte lediglich deren Regulierung
durch Rechtsformen an, was aber nicht den automatischen Abbau von Gewaltpotentialen

zur Folge hatte, wie z. B. der Fall der Bundesrepublik Deutschland zeigt.
Gewisse Veränderungen im Strafrecht (vgl. den sog. Gewaltparagraphen) - meint

Klönne - weisen sogar auf einen Zuwachs des Gewaltpotentials hin: nur schon, wer
öffentliche Gewalt konstatiert, soll strafbar werden, weil man davon ausgeht, dass man in
einer Volksgemeinschaft lebt, in der die verschiedenen Interessen letztlich harmonisiert
sind. Diese schlussendliche Übereinstimmung würde man allenfalls auch mit Gewalt
verteidigen, wenn dies bloss im Namen des Staates geschähe.

Nicht unproblematisch sei auch die Annahme, der Staat besitze das einzige
Gewaltpotential. Wer also darüber verfüge, der könne auch die Gesellschaft verwandeln.
Selbstverständlich widerlegen die verschiedenen miteinander konfligierenden ausserstaatli-
chen Gewalten solche Prämissen.

Klönne, der den heute besonders wirksamen politischen Gewaltverdrängungskomplex
zu Tage fordert, plädiert für ein konfliktorientiertes Denken, weil er mit Chr. von

Krockow zu Recht die Überzeugung vertritt, dass «das Konzept der <Volksgemeinschaft>
die Konzentrationslager zur logischen Konsequenz hat» (p.70). Klönnes Aufsatz zeich-

256



net sich aus durch das Beiziehen konkreter Beispiele aus der deutschen Gegenwartsgeschichte.

Er macht die Aktualität der Gewaltdiskussion besonders deutlich.
O.Rammstedt (p. 71 — 81) studiert die kontingenten Grenzen der Gewalt. Auch er

wendet sich gegen ein totales Gewaltmonopol des Staates, denn dieser bedarf zwar der
Gewalt, nicht aber ist die Gewalt auf den Staat angewiesen. Aus diesem Grunde werde
jegliche Art von Gewalt sehr bald zum Politikum. da sie die Monopolstellung des Staates
in Frage stelle. Es sei daher auch nicht verwunderlich, dass Staatsvertreter die Klagen der
öffentlichen Meinung über die eskalierende Gewalt nur allzugerne zum Anlass nähmen,
ihre eigene Stellung zu stabilisieren.

Während in früheren Zeiten die Tendenz einer Trennung von Gewalt und Macht
festzustellen war, zeigt sich heute nach O. Rammstedt ein Trend zur engen Koppelung der
beiden. Nicht-legale Gewalt wird mit Hilfe legaler unterdrückt, denn man will eine <ge-

waltfreie Gesellschaft): der Mensch soll - und dazu bedient man sich paradoxerweise der
legalen Gewalt-davor befreit werden, Opfer der Gewalt zu werden.

Rammstedt durchleuchtet auch den Begriff der personalen Gewalt auf seine mögliche
Verschleierungsfunktion hin: die Logik, wo kein Täter, da keine Gewalt, oder, wo man
den Täter gefasst hat, da ist keine Gewalt mehr, kann die Möglichkeit, strukturelle
Gewalt wahrzunehmen, beinahe ausschalten. Sie kann ferner - denn sie konzentriert sich ja
bloss auf das Subjekt des Gewaltaktes - blind machen lür das Phänomen des Erleidens
von Gewalt, für die Auswirkung sozialer Zwänge, die sich heute bekanntlich in vermehrtem

Masse, aber anonym präsentieren.
Wenn man das Problemfeld Gewalt von der Perspektive des <Gewalt-Erieidens> aus

angehe, dann werden die Unterscheidungen zwischen Gewalt. Macht, Terror und
Aggression bedeutungslos angesichts der Tatsache, dass sie alle Einschränkung des Subjektes

zur Folge haben. Wenn auch die Überlegungen von Rammstedt deutlich machen,
dass gewisse Differenzierungen im Erlebnisbereich Gewalt zu relativieren sind, dann
möchte er sicher nicht ihren Wert überhaupt bezweifeln; er bringt sogar eine neue
Dimension in die Diskussion: jene des <Gewalt-Erleidens>. Diese rückt er nahe an das Feld
der «trukturellen Gewalt), eine Schau, die zum Verständnis bestimmter Situationen in
der dritten Welt einen wertvollen Beitrag leisten könnte.

Kontroverse um das Verhältnis von Wissenschaft und Philosophie in der Erörterung des
(Gewalt-Problems)

Das Verhältnis zwischen Kritik und Gewalt wird von K.Röttgers (p.82 — 96) zur
Sprache gebracht. Wenn man davon ausgehe, dass die Gewalt sich der Aufklärung
entziehe, dann könne man der Frage, was überhaupt eine Philosophie der Gewalt noch für
einen Sinn haben solle, nicht ausweichen. Ein kurzer Gang durch die Geschichte dieser
Philosophie (Luther, Kant, Fichte, Marx, Sorel, Lukâcs) zeigt dem Autor, dass es besser
ist, von der Tradition Abschied zu nehmen, weil ihre Ergebnisse nurallzu leicht zu
zweifelhaften Legitimationszwecken von Gewalt missbraucht werden können. Weit fruchtbarer

sei es, das von den Sozialwissenschaften in Bezug auf den Fragenkomplex Gewalt
Erarbeitete aufzunehmen und synthetisch zu verarbeiten.

Obwohl die meisten im hier besprochenen Band mitwirkenden Gelehrten ihren
Beitrag zu einer solchen Synthese geleistet hätten, bleibe ein theoretisches Defizit: anhin
habe man die Gewalt zu wenig als sinnhaft strukturiertes soziales Handeln gesehen. Eine
das Gewalthandeln als Ganzes in seinen aktiven und passiven Aspekten umfassende und
moralfrei beschreibende philosophische Theorie stehe noch aus. Eine solche dürfte nicht
beim Verhaltensaspekt stehen bleiben, sie müsste zum Sinn des Handelns vorstossen.

257



Ferner hätte sie das Gewalthandcln vom Gewaltcrleben zu trennen und es wären nicht
nur die Sozial-, sondern auch die Textwissenschaften zu konsultieren.

Viele der Gedanken von Röttgers-das wird der Aufsatz von H. Saner (p.97 — 112) zeigen

- sind problematisch, vor allem auch derjenige einer moralfreien Beschreibung von
Gewalt, sein Vorschlag aber, vermehrt die Textwissenschaften zum Worte kommen zu
lassen, sollte nicht überhört werden. Leider fehlen im vorgelegten Sammelband die
Bezugnahmen auf die Literatur fast ganz, obwohl auf diesem Gebiet schon gearbeitet
wurde4.

Sancrs Auseinandersetzung mit Röttgcrs wird getragen von der Überzeugung, dass die
philosophische Tradition mehr zu sagen hat als unsere wissenschaftsgläubige Zeit
wahrhaben möchte. Das kritische Studium des einmal Gedachten lohne sich auch heute
noch. Es helfe, die Indizien struktureller und symbolischer Gewalt unserer heutigen
gesellschaftlichen Praxis aufzuspüren.

Ein vernünftiger Umgang mit der Tradition, diese sei keineswegs identisch mit der
Geschichte der universitären Fachphilosophie, könne uns zeigen, dass verschiedene, die
Relation <Macht/Gewalt> variierende Modelle zu einem adäquaten Verständnis unserer
Gesellschaft fuhren können; insbesondere werde ersichtlich, dass die von Röttgers als
obsolet erklärte Disjunktion Kritik oder Gewalt auch heute noch aktuell sei. Die
Philosophie sei, auch in der Erörterung der Gewalt-Frage mehr als nur versöhnende und
synthetisierende <Kongressmutter> (p.97), nur sie könne uns wegen ihrer Grundlagen-Optik
davor bewahren, entweder wesentliche Implikate (z. B. Freiheit, Gerechtigkeit. Phantasie)

dem Operationalisierbarkeitsideal zu opfern oder aber, wie dies etwa bei der
Aggressionsforschung der Fall war, einen logisch ungeklärten Begriff zum Ausgangspunkt einer
ganzen Forschungstradition zu machen.

Obwohl Saner im Gegenzug zu Röttgers davon ausgeht, dass die Wissenschaft der
komplexen Realität <Gewalt> nicht gewachsen ist, verschmäht er keineswegs die von ihr,
insbesondere von der Friedens- und Aggressionsforschung gemachten Funde: etwa den

Begriff der <strukturellcn> oder symbolischem Gewalt. Eine umfassende Gewalt-Theorie
bedürfe eines echten Zusammenspiels zwischen Wissenschaft und Philosophie.

Ohne das Nachwort von Saner wäre das Buch einseitig geworden; die Partitur der
Wissenschaft wäre allzu dominant geblieben. Er hat gleichsam mit einigen philosophischen

Paukenschlägen diese Assymetrie korrigiert. Aber eben, es sind nur Paukenschläge;

sie müssten in einer systematischen Philosophie der Gewalt zu einer die wissenschaftliche

Partitur integrierenden Symphonie werden. Auch wäre zu wünschen, dass sie sich
im voraus besser gegen mögliche Einwände von rein analytisch orientierter Seite her
absichern würden, eine Präventivmassnahme, die sie sich ohne weiteres leisten könnten,
die im Gegenteil ihr ganzheitliches Profil nur klarer vermitteln würde. Hans Widmer

4
Vgl. P. von Matt, Das Gewaltproblem als Thema und Entwicklungsfaktor in der
modernen Literatur, in: Civitas, Luzern, 28. Jahrgang 1972/1973, p. 157— 170; ferner das
leider heute bei Philosophen und Sozialwissenschaftlern kaum zur Kenntnis genommene

sehr reiche Werk von E.Canetti, Masse und Macht, Hamburg 1960.

258



Gabrielle Dufour-Kowalska: Michel Henry, un philosophe de la vie et de la praxis. Vrin,
Paris, 1980.

Un tel livre. Hume l'aurait jeté au feu et Wittgenstein, s'il avait dû l'écrire, en aurait
laissé toutes les pages blanches. C'est dire que le livre de G. Dufour-Kowalska ne concerne

ni les recherches sur les quantités ou les nombres, ni celles sur les questions de fait, et
se situe, d'une certaine manière, dans le lieu de l'indicible.

Cela signifie d'abord que le sujet de ce livre n'est pas formellement la pensée de

M.Henry: il ne s'agit pas d'interpréter une pensée qui s'est exprimée dans différents
ouvrages - cela n'aurait rien à voir avec l'indicible -, interprétation qui demanderait un
point de vue extérieur à l'esprit de l'oeuvre interprétée, mais d'en faire une lecture
philosophique: de lire et de dire la pensée de M.Henry de l'intérieur. C'est pourquoi G.Du¬
four-Kowalska refuse résolument de prendre distance par rapport à l'oeuvre qu'elle lit et
dit. Par là, elle ne fait que mettre en pratique la méthode henryenne de lecture des
philosophes, lecture qui «n'est pas une interprétation, mais la mise en oeuvre d'un penser
effectif et vivant» (p. 128). Et c'est à l'intérieur de ce penser que G. Dufour-Kowalska, tout
comme M. Henry, se place; ils ont donc le même objet en commun.

Cela signifie ensuite que cet objet commun n'est pas un objet auquel tout discours
convient; c'est donc un objet particulier: l'être. La philosophie de M.Henry et la lecture
de G. Dufour-Kowalska sont donc une ontologie. Ce terme est pris ici au sens strict:
ontologique s'oppose à ontique et chercher à dire l'être, ce n'est pas parler des étants, mais
plutôt de leur racine, de leur origine. Cette ontologie est donc dès l'abord une ontologie
de l'origine.

Comment l'être se donne-t-il originairement? Pour le déterminer, M. Henry se tourne
vers la phénoménologie, c'est-à-dire entreprend l'élucidation du concept de phénomène.
Ce qui l'intéresse dans le phénomène, ce n'est pas ce qui apparaît, mais son apparaître
même. La détermination de l'essence de cet apparaître montrera que le phénomène est

son apparaître: «il est son apparaître même» (p. 51). Il n'y a donc pas à distinguer entre
l'être et le phénomène: l'être se donne, il n'y a en lui aucune distance, aucune transcendance:

il est le milieu de l'immanence.
Cela veut aussi dire que l'être est totalement transparent. Pourquoi alors le

méconnaissons-nous? Parce que nous essayons de l'appréhender avec les préjugés de la
transcendance, c'est-à-dire de l'objectivité, de la rationalité de type scientifique. Or si l'être est
immanence, ce type de rationalité, qui oeuvre dans la distance, est essentiellement inadéquat,

et il en est de même pour le langage qu'il inaugure. Ainsi, M.Henry «établit
l'hétérogénéité foncière de l'être et du langage» (p.27). On comprend maintenant pourquoi

nous avons dit plus haut que le lieu de ce livre, c'est l'indicible: il s'agit d'un indicible

qui se réfère au langage objectivant; c'est pourquoi, d'un autre point de vue, l'être est

dicible, mais dans un autre langage. Ce langage sera celui de l'absence de toute distance,
celui de la présence et non de la représentation, c'est-à-dire celui de la subjectivité, et

plus particulièrement celui du sentiment: l'être est sentiment en ce que, comme lui, il se

révèle tel qu'il est: si j'ai peur, ma peur est sa manifestation, son apparaître. Par là,
l'affectivité acquiert une valeur ontologique et non seulement psychologique ou existentielle.

Cela a au moins trois conséquences importantes:
(i) Cette théorie est une critique radicale de toute la philosophie occidentale, qui peut

être caractérisée, selon M.Henry, comme un monisme ontologique: l'être est réduit au
domaine de l'extériorité, de l'objectivité, et il n'y a rien en dehors de ce domaine. Bref,
d'une manière ou d'une autre, la philosophie occidentale a toujours réduit le sujet à l'objet,

l'être à la pensée rationnelle, et cela est vrai aussi de Husserl et de Heidegger. Il y a

259



donc «rupture de la métaphysique de M. Henry avec la tradition philosophique occidentale,

dans la mesure où cette dernière repose sur l'équation parménidienne: être pensée

langage» (p.66). Seuls, dans la philosophie moderne, Maine de Biran et Marx
échappent à ce monisme. Par là, la philosophie de M. Henry se définit comme un réalisme

ontologique: l'être est irréductible à la pensée.
(ii) Toute philosophie qui base ses analyses sur l'étude du langage commun ne peut

que manquer l'être. En effet, le langage commun est hanté par les présupposés de
l'extériorité, de la transcendance, et il est plein de conceptions héritées de la philosophie
classique et des sciences. Cela, même si ce n'est pas dit explicitement, rejette la philosophie
analytique anglo-saxonne hors de l'ontologie et, peut-être, hors de la philosophie, car la
méthode de l'ontologie doit être la suivante: «Eclairer le champ signifiant d'une notion
jusqu'à l'objet ultime qui le fonde, c'est là une méthode qui consiste à faire d'un terme

un concept authentique, à le soustraire aux fantaisies de l'opinion et du langage commun

pour le soumettre à son objet propre» (p. 190).

(iii) Si l'élucidation de l'essence de l'être apparaît souvent comme très abstraite, ou
plutôt comme très conceptuelle - cette ontologie se présente d'ailleurs comme «une
exploration des profondeurs de la réalité par la voie difficile du concept pour donner à

entendre et finalement proposer à vivre ce qui dépasse tout entendement» (p.240)- la

détermination de cette essence comme sentiment, affectivité souligne le fait qu'il s'est
toujours agi de rendre compte de la réalité et de la vie, car le sentiment est le mouvement
même de la vie.

Ce dernier point explique l'importance que M.Henry accorde à la philosophie du

corps - le corps, en tant que corps subjectif, vécu, est le lieu des sentiments-et à la
philosophie marxienne, qui est une philosophie de la praxis. Mais cette praxis va être interprétée

conformément à l'ontologie de l'immanence: la praxis est l'action du sujet, elle
appartient donc au domaine de la subjectivité: «L'être intérieur, inobjectif, qui est celui
de l'action, qui est l'essence de la réalité» (p. 185). Ainsi la conception marxiste de la
praxis va être refusée, et cela au nom même des textes de Marx, car, pour M.Henry, la
pensée de Marx a été trahie par le marxisme: la philosophie marxienne est une ontologie
de l'immanence, alors que le marxisme est un monisme ontologique, car il est resté hégélien.

Cette lecture de Marx se développe dans des directions inhabituelles pour qui ne se

place pas du point de vue de l'ontologie immanente, dont la moins surprenante n'est pas
l'affirmation que Marx n'était pas matérialiste. En effet, l'opposition du matérialisme et
de l'idéalisme appartient à la pensée de la transcendance, de l'objectivité; elle n'est donc
pas pertinente à l'intérieur de l'ontologie. Du même point de vue, M. Henry nie que la
méthode dialectique puisse s'appliquer au domaine social: étant du domaine de l'ontologique,

la dialectique ne peut être du domaine de l'ontique. Cela exige aussi une
réinterprétation des notions de révolution et de société sans classes.

On le voit, la pensée de M.Henry, lue par G.Dufour-Kowalska, est une pensée qui,
par son effort d'attention à l'originaire, ébranle toute la pensée occidentale en en prenant
le contrepied. Elle montre que la préoccupation de l'être, si elle fut réelle pour de
nombreux philosophes-et en particulier pour Plotin: elle «résonne depuis l'aurore de la

philosophie, depuis Platon, et surtout avec quels accents de nostalgie, chez son disciple Plotin»

(p.49) - n'a jamais abouti à une élucidation de l'essence de l'être, à cause des

présupposés objectivistes de la pensée occidentale. Cette philosophie nous invite donc à

prendre en compte l'autre moitié du «monde», non pas seulement parce qu'il est fâcheux
de taire une partie du réel, mais surtout parce que c'est la moitié essentielle: la figure
originelle de l'être qui fonde tout étant, l'autre moitié du «monde» donc, la transcendance.

260



Et pour pouvoir dire cette figure, ii faut abandonner le Logos de la science pour cet autre
Logos qui est celui du corps, du sentiment, de la praxis, de la vie. Et ainsi: «Le discours
du philosophe anti-rationaliste obéit lui-même à une stricte rationalité, conformément à

son ordre propre» (p.29).
Ainsi, quoi qu'ait dit Wittgenstein, ce livre a pu être écrit, même s'il n'a pas sa place

dans la bibliothèque étriquée de Hume. 11 n'est cependant pas nécessaire que nous nous
identifions au sceptique écossais. Bernard Baertschi

Jacob Allerhand: Das Judentum in der Aufklärung, problemata frommann-holzboog 86,
Stuttgart-Bad Canstatt 1980.

Aus Gründen historischer Disposition ist die Geschichte des Judentums in der
Aufklärung zur Beobachtung des Vorgangs von Aufklärung überhaupt besonders geeignet.
Der Zeitraffereffekt einer sich in nur zweihundert Jahren vollziehenden Emanzipation -
von der Mitte des 17. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts - verleiht dieser paradigmatischen

Charakter.
Eine aufschlussreiche Skizze dieses freilich im ganzen sehr viel komplexeren

Problems gibt hier der Wiener Judaist Jacob Allerhand. Befasst sich der erste Teil mit dem
europäischen Judentum am Vorabend der Aufklärung, so ist der zweite ganz der Gestalt
Moses Mendelssohns und seiner Umwelt gewidmet; unter der Überschrift Aufklärung.
Denn Mendelssohn ist, um an ein Wort Margarete Susmans zu erinnern, «Abschluss und
Vollendung einer Epoche».

Stellt Allerhand nachdrücklich und zurecht fest, dass Mendelssohns Bedeutung weniger

in der Geschichte der Philosophie, sondern vielmehr in der des Judentums zu suchen
ist, aus dem «deutschen Sokrates» kein «zweiter Spinoza» geworden ist, obwohl
Mendelssohns philosophische Leistungen durchaus beachtlich bleiben - er selbst ein beispielhafter

Weiser - so scheint uns die Konzeption, Mendelssohns Versuch sei gewesen «seiner

heimatlosen <Nation> ein Zuhause im Geiste zu schaffen» fragwürdig. Damit wird
mehr ver- als aufgedeckt, Mendelssohns Denken, das als jüdisches immer schon im
Geistigen jahrhundertealter Tradition beheimatet ist, zuwenig auf seine Wurzeln zurückgeführt.

Keine «Heimat im Geiste», sondern neue Grundlage auf dem Boden der Neuzeit
suchte Mendelssohn zu schaffen; um in kritischer Treue zu seinem Erbe Jude weiterhin
und nun bewusst zu sein. Damit Vorkämpfer der Emanzipation der Juden als dann der
Emanzipation überhaupt. Willi Goetschel

Paul R. Mendes-Flohr: Von der Mystik zum Dialog. Martin Bubers geistige Entwicklung
bis hin zu «Ich und Du». Jüdischer Verlag 1979.

Mit ausserordentlicher Präzision zeichnet Mendes-Flohr in dieser an der Brandeis-
University 1974 eingereichten Dissertation die geistige Umwelt des jungen Buber nach.
Nietzsche, dessen Zarathustra der Siebzehnjährige teilweise ins Polnische übersetzt,
Dilthey und Simmel als Bubers Lehrer, die «Neue Gemeinschaft» der Gebrüder Hart,
Eugen Diederichs und sein Verlag, Gustav Landauer sind die prägenden Gestalten und
Kreise um die und-gemäss dieser Darstellung - innerhalb derer Buber sich bewegte.

Vom Individuationsproblem her legt Mendes-Flohr Bubers philosophische Entwicklung

dar. Von Bubers Erlebnis-Mystik mit ihrer letztlich asozialen, zumindest a-sozialen
Einstellung zum Sozialrevolutionär dialogischen Denken verläuft die Entwicklung nicht
kontinuierlich, sondern durch eine Wende hindurch. Mendes-Flohr glaubt sie auf einen
Brief Landauers zurückführen zu können; mindestens geschieht die Wende in dieser Zeit

261



und muss der Brief eine gewisse Rolle spielen. In seinem Brief vom 12. Mai 1916 wendet
sich Landauer gegen den «Kriegsbuber», dem er Ästhetizismus und Formalismus
vorwirft: «Ich sage, dass Sie - sich selbst gegenüber - kein Recht haben, über die politischen
Ereignisse der Gegenwart, die man den Weltkrieg nennt, öffentlich mitzureden und diese
Wirrnisse in Ihre schönen und weisen Allgemeinheiten einzuordnen: es kommt völlig
Unzulängliches und Empörendes heraus.»

Mendes-Flohr stellt fest: «In Bubers nach dem Frühjahr 1916 verfassten Schriften
sind drei neue Elemente wahrzunehmen: 1. eine ausdrückliche Stellungnahme gegen
Krieg und chauvinistischen Nationalismus; 2. eine Neubewertung von Aufgabe und
Bedeutung des Erlebens; 3. eine Verlagerung des Schwerpunkts der Gemeinschaft vom Be-
wusstsein (d. h. einem subjektiv-kosmischen Erlebnis) auf die Beziehungen zwischen den
Menschen.» - «Somit verlagert sich der Schwerpunkt der Gemeinschaft vom Pathos
zum Ethos», was eine gründliche Umwertung des Erlcbnisbegriffs mit sich bringt. Der
Begriff der Begegnung ist «auf dem Wege meines Denkens aus der Kritik des Erlebnisbe-
griffs, dem ich in meiner Jugend anhing, aus einer radikalen Selbstberichtigung entstanden»

(Buber).
Erst im Zuge dieses Positionswechsels entdeckte Buber Landauers Sozialphilosophie,

und gewinnt der Begriff der Umkehr eine soziale, besser: zwischenmenschliche Dimension.

Der ersten und zweifellos interessantesten Entwicklungsphase Bubers - wie aus dem
germanophilen «Kriegsbuber» ein philosophisch eigenständiger Repräsentant jüdischen
Denkens wird - nachgegangen zu sein und so eine geistesgeschichtlich bedeutende Wende

beleuchtet zu haben ist das Verdienst dieser sehr sorgfältigen Untersuchung, auf die
man fortan gerne zurückgreifen wird. Willi Goetschel

W.R. Cord: Heimkehr ins Eigentliche. Gesammelte Schriften Bd.l, Novalis-Verlag,
Schaffhausen 1979.

Der Ausdruck «Heimkehr ins Eigentliche» weckt ambivalente Empfindungen. Wer
ist nicht schon einmal nach langer Wanderung, nach einer weiten Reise, nach einem
Aufenthalt in einem fernen Land gerne und erwartungsvoll wieder heimgekehrt? Erhart
Kästner, der Vielgereiste, der Autor liebgewordener Griechenlandbücher, gesteht
freimütig, «dass es überhaupt der verborgene Sinn allen Reisens ist, Heimweh zu haben».
Da gibt es aber auch die Geschichte vom verlorenen Sohn, dem das Heimkehren schwer
fällt. Jedoch auch er findet schliesslich zurück. Manche aber machen die äusserste Erfahrung,

dass jedes Heimkehren trügt, dass es fürden Menschen kein Zuhause, keine Bleibe
gibt.

Wenn «Heimkehr ins Eigentliche» der Titel eines philosophischen Buches ist, dann
weckt dies Erwartung und Skepsis zugleich. Die Erwartung, dass sich die Philosophie
nach der grossen Zersplitterung wieder des Zentralen besinnt, erneut die Frage nach dem
Ganzen stellt, am Ende wieder Metaphysik wird. Aber gleichzeitig meldet sich eine tiefe
Skepsis gegen die grossen Worte, die noch dem durchdachtesten metaphysischen
Entwurf unseres Jahrhunderts, nämlich der Philosophie Martin Heideggers, den Vorwurf
«Jargon der Eigentlichkeit» eintrugen. So greift vielleicht mancher mit gemischten
Gefühlen zum Buch von Walter Robert Corti, von dem hier die Rede sein soll. In welches

Eigentliche will er uns heimbringen? Wohin sind wir entlaufen, dass wir der Heimkehr
bedürfen?

Zu den Dingen hin. Zu den Dingen hin will dieses Buch führen. Das Eigentliche, das
ist die Natur. So lautet eine erste Antwort. Das kann man gut verstehen, nachdem sich in

262



den siebziger Jahren ein neues Umwelt- und Naturbewusstsein herausgebildet hat, das
sich jetzt in «grünen Parteien» und «grünen Ideologien» artikuliert. Aber Walter Corti
weist seit dem zweiten Weltkrieg unermüdlich auf das Eigentliche der Natur hin. 1954

legte er einen Plan zu einer «Akademie für ethische Forschung» vor. der es um «die
Erforschung der ethischen Verantwortung des sich für die Menschheit immer gefahrlicher
auswirkenden Wissens» hätte gehen sollen. Das Projekt blieb Idee. Es fehlten die
finanziellen Mittel zur Verwirklichung. Heute sehen viele das dringliche Anliegen.
«Verantwortung» ist das Grundwort der Wissenschaftsethik geworden.

Corti arbeitete auf seine Weise, philosophisch und naturbeschreibend, vom
Naturphilosophen Schölling und vom Naturforscher Konrad Lorenz beflügelt, allein an seiner
Idee. In früher Kindheit hatte ihn sein Vater, der ein «Chemiker und ein Wissender um
die Dinge» war, also schon beide Einflüsse zu verbinden suchte, aufdiese Bahn gebracht.

Das Eigentliche, das sind die Naturdinge. Welche? Das Gedeihen des kleinsten
Getiers im Wasser. Das Gekrabbel in der Erde. Das Gewimmel auf einerblühenden Wiese.
Die Welt der Vögel. Dieses unaufhörliche Zeugen und Gebären, Wachsen und Gedeihen,

Kämpfen und Leiden. Das von Kindern am meisten beachtete, unscheinbare Getier
und Gewächs. Solchen «Kleinigkeiten» gilt die höchste Aufmerksamkeit des jugendlichen

Forschers und Sammlers, in der Erwartung, dass sich im Kleinsten das Grossie
offenbare.

Das Staunen. Die Art, wie hier zu den Dingen hin vermittelt wird, ist eine phänome-
nologisch-morphologische. Der natürliche Hinblick erschliesst einer fragenden Seele
noch immer genug Erstaunliches, Geheimnisvolles. Und so wäre denn die zweite
Antwort: das Eigentliche liegt im kindlichen Staunen über die Wunder der Natur. Mit dem
Staunen über die Dinge, die nächsten und die fernsten, ist, so berichtet Aristoteles, die
Philosophie auf ihren Weg gekommen. An diese Tradition von Philosophie und von
Wissen schliesst Corti an. Hunderte von Beispielen wundersamster Erstaunlichkeiten
aus dem Kleintier- und Pflanzenreich werden beobachtet und aufs lebendigste geschildert.

Das derart gewonnene Wissen erscheint dem modernen Naturwissenschafter
vielleicht schon deshalb als «oberflächlich», weil es ihm die Dinge nicht verfügbar macht.
Jedoch: «Der Kern macht die Schale nicht gering und alle Tiefe nicht die Oberfläche.»

Das Durchscheinen. Der aus philosophischem Eros heraus Staunende bleibt nicht
beim Betrachten und Empfinden der Natur stehen. Dieses treibt ihn vielmehr zum
Gedanken hin. Es erheben sich Fragen nach dem Warum von soviel Drängen der Natur,
nach dem Grund von allem, nach den Zusammenhängen, nach dem, was durchs
Naturgeschehen durchscheint. So wird die Natur dem Sensiblen zum Aufgangsort des

Metaphysischen, des Über-Natürlichen. Im Sinnenfalligen zeigt sich Sinn. Der gleiche Stamm
der Wörter «Sinne» und «Sinn» weist noch aufein Gemeinsames hin. Maurice Merleau-
Ponty, gegen den Cartesianischcn Dualismus von Natur und Geist, Ausdehnung und
Denken antretend, hat wie kein anderer Phänomenologe den Sinn im Leiblichen
entdeckt. Auch für Walter Corti ist das Metaphysische nicht das Jenseitige an sich, sondern
die dynamische Dimension des Natürlichen selbst.

Die dritte Antwort lautet deshalb: das Eigentliche für den Menschen besteht im Wissen

dieses Durchscheinenden. Was ist es? Hier sieht sich das philosophische Reden vor
eine besondere Schwierigkeit gestellt. Einerseits lassen sich metaphysische Fragen nach
der letzten Einheit von allem nicht vermeiden - Kant hat deshalb von der Metaphysik als
Naturanlage des Menschen gesprochen -, anderseits erscheinen uns die grossen Antworten

wie «Sein», «Geist», «Gott» als blosse Kürzel eines älteren Sprachspiels, das
phänomenologisch erst wieder konkret eingelöst werden muss. Eigene Erfahrungsverläufe
interpretierend, erschliesst sich erst neu ein Verständnis derselben. Das betrifft auch die

263



Idee der «natura naturans» (F. Bacon) und des «werdenden Gottes» (Schelling), an die
Corti anknüpft. «In der Welt selbst ist der sehnende Weltgrund aufder Wanderschaft.»

Ist das Naturmystik'? Naturromantik? Im Sagen dieses Letzten ver-sagt die Sprache.
Sie wird deshalb überschwenglich. Sie steigert sich ins Poetische. Ein jugendliches
Gartenerlebnis löst die dichterische Zunge und gibt zu verstehen, dass, wer sich dem
Schauen und Lauschen der Dinge ganz überlässt, tiefer heimkehrt «in das Mutterreich
des Stoffes, ins Herz der Zeit. Ins Eigentliche». Und der sich mystisch in die Natur
Versenkende weiss sich plötzlich als «Mitarbeiter des göttlichen Seins» und als «Seinsgehorsamer».

Sprachkritik. Unversehens wird hier die Sprache feierlicher. Sie gefallt sich in immer
kräftigeren Bildern. Aus dem «Angerührtscin durch die Dinge» wird eine «Bruderschaft,
weit in die Sterne hinein». Das klingt erhaben. Aber verstehen wir uns da noch? Die
dichterischen Worte eilen zu schnell zu weit von jenen konkreten Dingen weg, auf die
der naturforschende Corti in alltäglicher und wissenschaftlicher Sprachlichkeit so frisch
und verständlich hingeht. Das ist ein Problem der gesamten Metaphysik, dass ihr die
Erfahrungsaufgänge der Begriffe abhanden gekommen sind. Insofern hat die analytische
Sprachphilosophie diese Leerformeln mit Recht kritisiert. Diese Kritik hatte zur Folge,
dass ihre Genese wieder ausfindig gemacht wird. Das aber kommt der Metaphysik selber

nur zugute.
Das ist genau die Absicht des «Archivs für genetische Philosophie», das Corti ein

Leben lang aufgebaut hat. Der Liebe zu den Dingen stehen bei ihm allerdings eine
Unbekümmertheit und ein Misstrauen bezüglich der Sprache gegenüber, welche diese genetische

Analyse auch behindern. Die Unbekümmertheit zeigt sich im grosszügigen
Gebrauch der dichterischen Sprache in metaphysischen Belangen. Das Misstrauen formuliert

er eigens in einer Sprachkritik. Den Vorrang der Dinge vor den Wörtern behauptend.

weil erstere älter seien als letztere und sich niemals voll «aussprechen» Hessen,
kritisiert er jenes «wortreiche Wortreich», das den «Muttergrund» der Dinge verloren habe
und selbstherrlich herrsche. Genau dieser Gefahr, wortreich zu sein (Metaphysik als
Reich der Wörter?), setzt sich aber am Ende die Rede vom Eigentlichen selber aus.

«Die Dinge standen am Anfang des Erlebens und im Aufgang des Verwunderns, nie
das Wort. Dieses kam später, blieb blosses Zeichen für die Sache, lebte nur von dieser
und genügte nie sich selbst.» Sind in solcher Sicht Ding und Zeichen nicht zu weit
auseinander angesetzt? Wie steht denn «blosses Zeichen» zur «Sache»? Um welche Art Zei-
chcnhafligkeit handelt es sich? Wie soll das Bezeichnen «später» gelingen, wenn nicht
schon das Schauen, Berühren, Riechen und Schmecken, das Erleben und Verwundern
zeichen- und sinnhaft geschähen? Wenn nicht den Dingen selber Zeichenhaftigkeit eigen
wäre? «Welt» ist immer Interpretation. Und diese ein Zeichengeschchen. Corti deutet
selber diese semiotischc Konsequenz an. Aber bleibt bei ihm ein Rest von Naturalismus
oder Positivismus? Ergänzend zur höchst lebendigen Sprachlichkeit des Naturforschers
wünschte sich der Leser die sprachgenetische Analyse des Philosophen. Dann wäre das

metaphysische Reden anschaulich ganz und gar eingelöst.
Das Persönliche. Das Philosophische ist bei Corti keine systematische Angelegenheit.

Im Gegenteil. Es lebt vont Persönlichen, vom Biographischen her. Am Anfang des
Erfahrens steht eine überragende Vaterfigur, im Zentrum befindet sich eine Verherrlichung
der Mutterkräfte. Das Buch «Heimkehr ins Eigentliche» ist eine Sammlung von Aufsätzen,

die von Jugenderinnerungen, von Reisen, von der Schule, vom Altern, vom Sterben,
vom Gehirn und von der Vermassung handeln, vom «Lob der Vergänglichkeit» wie auch
«Vom Sinn des Naturschutzes» reden. Zum Biographischen gehören auch Photos und
ein Curriculum vitae des Verfassers. Den Abschluss bildet eine sehr detaillierte
Bibliographie.

264



Was hat es mit diesem Biographischen für eine Bewandtnis? Steht es dem Philosophischen

im Weg? Oder wächst diesem von hier eine neue Möglichkeit zu? Man denkt an
die Tagebuchform moderner Literatur. Man hat bei ihr den Kult der Eitelkeiten getadelt.
Bei einer oberflächlichen Betrachtung mag auch dieses Buch diesen Tadel auf sich
ziehen. Wenn man aber weiss, mit welcher Bescheidenheit dieser Mann dem philosophischen

Gedanken gelebt hat, Masslosigkeit allein im Fragen kannte, mit der Gründung
des Kinderdorfes Trogen ein humanitäres Ideal verwirklichte, das weltweite Beachtung
und Nachahmung fand und der Schweiz mehr als ihm zum Ruhme gereichte, wer vom
Scheitern der Akademie-Idee gehört hat, den kann das Biographische nicht eigentlich
mehr stören. Es gehört zu jedem Denken dazu. Es bildet das Atmosphärische des

Philosophierens. Macht es menschlicher. Das hat der wahre Dilettantismus (die echte Liebhaberei)

dem Professionalismus voraus, dass er (sie) auch das Menschliche nicht zu verstellen

braucht.
«Heimkehr ins Eigentliche» verdient eine breite Leserschaft. Das Buch ist bei der

Sensibilisierung für das Abgründige der Natur ein heiterer Wegweiser. Paul Good

Hermann Levin Goldschmidt: Selbstentfaltung und Selbstanalyse. Novalis Verlag,
Schaffhausen 1980.

In Krisenzeiten - und welche Zeit hat nicht ihre sie bestimmende Krise - wie in dieser
unkritisch-kritischen Zeit, wo nichts mehr gilt, weil alles gilt, und das Gesetz in mir
angezweifelt wird, weil der Sternenhimmel über mir vor lauter Licht nicht mehr zu erblik-
ken ist, hat sich der Mensch immer wieder aufvon neuem abgründigen Boden zu fragen,
wer er, er selber sei. Lebenshilfe so buchstäblich, Hilfe auf der Suche nach dem Sinn -
ohne dem «Sinnstreit bis zur Besinnungslosigkeit» anheimzufallen - nämlich als gerade
keinem zu suchenden und zu findenden, sondern diesen in der Besinnung zu gebenden,
in der Gesinnung zu bewährenden Sinn, will dieses - gerade so tief philosophische -
Buch bieten. Antwort auf die Frage «Wie der Mensch wird der er ist und was er selber für
sich tun kann». Denn «Mensch der Anthropologie zweiter Stufe und nun unbehütet,
«ohne Spielraum für Kindereien und ohne jeden Schutz vordem eigenen und allgemeinen

Untergang, wenn er seine Selbstzerstörung nicht selber verhindert), ist der Mensch
dieser Mensch ausserdem, weil er der, der er ist, werden muss, um es zu sein».

Aufgabe des sich selbst gegebenen Menschen ist deshalb seine Selbstentfaltung: Arbeit
mit und an sich selbst, die durch den vierfachen «Aufstand von unten her» der Umwälzungen

Darwins, Marxens, Freuds und Einsteins nun restlos gefordert, bei Wendung der
aber hier ebenfalls verhängnisvollen Weichenstellungen auch möglich ist.

Selbstentfaltung und mit ihr - auf dem Boden der Neuzeit - untrennbar zusammengehend

die Selbstanalyse als das Wahrzeichen der Selbstentfaltung, «sie Wahrheit erst
dank dieser Bewährung», bezeichnen aufgrund der Entdeckungen der vier Revolutionen
keine leere Forderung, sondern konkret und pragmatisch - von der Sache her allein
verantwortbar-die dem Menschen gemässe Bestimmung.

Neurosen, Psychosen, Soziosen und Stress - manipuliert oder nicht - stellen sich dem
Menschen immer wieder in den Weg, wo dieser sich zur Selbstentfaltung Bahn brechen
will. Die Lehranalyse aber - wie Jaspers zurecht moniert hatte - ist ein bloss neues
Exerzitium zur Approbation der zur Zunft gewordenen Psychoanalyse. «Selbstdurchleuchtung»

tritt an ihre Stelle, die allerdings nun Selbstanalyse zu sein hat, wie Goldschmidt
festhält, der Jaspers nun seinerseits kritisiert: «ein fast schon peinlich verblendeter
Lobredner der Universität», die dieser rühmt, «als wäre sie noch immer eine Stätte freier
Forschung, freier Wissenschaft».

265



So müssen denn Psychologie mit jetzt Psychoanalyse zweiler Stufe, diese seit Turel
den vorgeburtlichen Bereich einbeziehend, sowie Soziologie einerseits, wie ebenso
andrerseits die sich immer wieder gegenüber jeder neuen Höhe von neuem ebenbürtig
erweisende Bibel und die seit Freud wieder neu erkannte Erkenntnisquelle der Dichtung
zur Unterstützung herangezogen werden.

Freilich nun Aufklärung, die die Dialektik - «ein jetzt heimlich letzter Monologismus»

- überwindet im Durchbruch zur Dialogik. Diese führt als «Relationstheorie» - im
Gegensatz zu Hegels Aufhebung - zur «Aufgeräumtheit», der Verortung der sich selbst
verabsolutierenden Wahrheiten. «Dort eingeräumt, wo die eine und andere Wahrheit in
ihre eigene und allgemeine Aufgeräumtheit eingehen, hören diese zwar auf, absolute
Wahrheiten zu sein, bleiben aber, insoweit die Bezogenheit ihrer «Relation» zutrifft,
absolutgültig.»

Beinahe rührend ist denn etwa, wenn der Philosoph der «Freiheit für den
Widerspruch» hier (Band 37, p.268) als «zum Philosophen aufgewachsener <Nathan der Weise»)

begrüsst wurde: diese letzte gefahrlich-liebenswürdige Ausflucht durch Etikettierung,

verräterische Etikettierung. Nathan der Weise ist in erster Linie nicht Mendelssohn,

der Alibiphilosoph deutscher Schuld, sondern Lessing - verdrängter Lessing! -
selber, wie dahinter Spinoza, verdrängt auch er.

«Denn es gibt... nur einen, einen einzigen Ausweg aus der seelischen Unmündigkeit:
Mündigkeit der Seele dadurch, dass ihr Ich seiner Selbstverantwortung und deren
Gericht standhält, zur Selbstanalyse - Bewährung seiner Selbstanalyse - vorbehaltlos
bereit.» Weshalb das Lesen, selbständige Lesen nun «unumgängliche Grundlage eigener
Verantwortung Für die eigene Selbstentfaltung bis zur Selbstanalyse» bildet. Von ihm,
dem Erkenntniskatalysator - «Bücher sind gelebtes Leben, das dem Leser das seine
vergegenwärtigt» - führt ein weiterer Schritt zum Lernen, dem Erkennen, dessen Bedeutung
mehr als im Inhalt der Lehre darin besteht, «selber lernen zu können, was an Lehre
jeweils und längst schon ergangen ist».

So dass nun der von Paracelsus selbst und selbstbewusst bewährte Ausspruch «Alte-
rius non sit qui suus esse potest» - «Andern kein Untertan, Wer er selber sein kann!» -
zur Losung und, wie die vier Revolutionen der Jahre 1859 und 1895 zusammen bezeugen,

hier und jetzt erfüllbaren Wirklichkeit wird.
Endet Selbstanalyse unter diesen Vorzeichen neuzeitlsicher Herausforderung letztlich

nie und nirgends, so mündet sie doch zum Schluss in «fruchtbares Schweigen» ein: kein
ohnmächtiges Verstummen oder Verschweigen vorgetäuschter Ohnmacht, sondern
Verschwiegenheit und Schweigen der Ehrfurcht: «Freiheit, Ehrfurcht, Begegnung bilden
zusammen den biblisch nachgewiesenen und neuzeitlich von neuem nachzuweisenden
Weg zur Bewährung der Liebe, Bewährung durch Frieden.»-«Zuhören befreit zum
Vernehmen alles dessen, was das Selbst von aussen und innen her zur Verantwortung zieht,
hierdurch mitschöpferisch, ein beispielhaft fruchtbares Schweigen.»

Am Ziel - «Ziel ihres möglichen Anfangs sinnvoller Fruchtbarkeit» - Findet sich die
Selbstentfaltung dann, wenn ihr Weg, der beim unbewussten, unterbewussten und
vorgeburtlichen Es und Wir den Anfang nehmend zum Ich, Wir und Du führend, «in die Welt
und zum Mitmenschen durch die Selbstanalyse hindurchgeführt und auf deren Wegen
das Selbst mit sich selbst ausgesöhnt hat. Nur das Selbst selber kann mit sich selber Frieden

und den Frieden schliessen, den es-und vor jedem andern Frieden - geschlossen
haben muss, um ihn andern zu bringen: dem Fernen, dem Nahen!» Willi Goetschel

266


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

