Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 40 (1981)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus






Bertrand Russell: Die Philosophie des Logischen Atomismus (Aufsidtze zur Logik und
Erkenntnistheorie 1908 — 1918). Ausgewihlt, libersetzt und eingeleitet von Johannes
Sinnreich. Deutscher Taschenbuch Verlag, Miinchen 1979.

Urspriinglich 1976 in der Nymphenburger Verlagshandlung veréffentlicht, wird das
Buch seit 1979 vom Deutschen Taschenbuch Verlag angeboten. Der Wechsel brachte
eine wesentliche Preisreduktion mit sich und es ist somit zu erwarten, dass die in diesem
Sammelband enthaltenen logisch-erkenntnistheoretisch orientierten Schriften eines der
Viter der zeitgendssischen analytischen Sprachphilosophie auch im deutschen Sprach-
raum weitere Verbreitung finden und damit eine gewisse Bedeutung erhalten werden.

Ein Anfang wurde seinerzeit 1967 mit der Verdffentlichung der deutschen Uberset-
zung des populdren Klassikers «The Problems of Philosophy» (Probleme der Philoso-
phie) durch E.Bubser im Suhrkamp Verlag gemacht und 1971 gab U.Steinvorth im Re-
clam Verlag unter dem Titel «Bertrand Russell, Philosophische und politische Aufsit-
ze» die im Zusammenhang mit dem Thema des zu besprechenden Buches wichtigen
Schriften «Uber das Kennzeichnen» (On Denoting), «Der logische Atomismus» (Logical
Atomism) und «Uber die Natur von Wahrheit und Falschheit» (On the Nature of Truth
and Falsehood) heraus. Es bleibt zu hoffen, dass auch das im Stil einer Autobiographie
geschriebene Werk von Bertrand Russell «Philosophie, Entwicklung meines Denkens»
(My Philosophical Development), das die beste Einfiihrung in den vorliegenden Pro-
blemkreis darstellt, bald als Billig-Ausgabe erhiltlich sein wird. Die Ubersetzung von
E.Bubser ist bis jetzt nur in der Nymphenburger Verlagshandlung (Miinchen 1973) zu
haben.

J.Sinnreich vergréssert nun das bereits vorliegende Angebot um 6 Aufsitze aus den
Jahren 1908 bis 1918. Sie wenden sich ohne Ausnahme wohl mehr an den spezialisierte-
ren Interessenten fiir Philosophie und ermoglichen es dem des Englischen Unkundigen
zusammen mit den im Reclam Verlag erschienenen Ubersetzungen nunmehr, sich die
Grundlagen von Russells frither Philosophie in einer Weise anzueignen, die der Tiefe des
Gedankenganges dieses grossen Philosophen angemessen ist. Darin liegt die Bedeutung
des zu besprechenden Buches, in dem der Versuch gemacht wird, «eine Theorie dariiber
zu bilden, wie die Welt unserer Erfahrung beschrieben werden kann, wobei die Beschrei-
bung den strengen Anspriichen der mathematischen Logik entsprechen soll. Atomismus
wird die Theorie deshalb genannt, weil sie sich mit den einfachsten, nicht mehr weiter zu
zerlegenden Elementen der Beschreibung beschiftigt, den <atomaren> Aussagen.»

Der erste Aufsatz des Bandes, Mathematische Logik auf der Basis der Typentheorie
(Mathematical Logic as based on the Theory of Types, 1908) stellt die Losung einiger
Widerspriiche dar, die in der klassischen Logik, wie sie z.B. Frege noch vertreten hatte,
aufgetreten waren. Russell schlidgt eine Schichtung der Gegenstéiinde, {iber die wir spre-
chen, in Typen vor, und beschrinkt Aussagen liber die Gesamtheit der Gegenstdnde auf
die Gesamtheit eines Typs. So werden die Antinomien vermieden. Erkenntnis durch Be-
kanntschafi und Erkenntnis durch Beschreibung (Knowledge by Acquaintance and
Knowledge by Description, 1910—11) ist die philosophische Anwendung der Kenn-
zeichnungstheorie und behandelt die Frage, was wir iiber einen Gegenstand wissen, der
uns nicht unmittelbar sondern bloss durch Beschreibung gegeben ist. Solche Gegen-
stinde bilden die materiellen Objekte oder der Geist fremder Menschen. Universalien
und Individuen (On the Relations of Universals and Particulars, 1911 — 12) hat das Pro-
blem zum Thema, ob ein gegebenes Individuum durch die Summe seiner Eigenschaften
ersetzt werden kann oder nicht. Sinnesdaten und Physik (The Relation of Sense-data to
Physics, 1914) kann als Kurzfassung des einflussreichen Buches «Qur Knowledge of the
External World» (Unser Wissen von der Aussenwelt) gelten, das im selben Jahr erschie-

233



nen ist und die Konstruktion der physikalischen Gegenstiande aus dem Rohmaterial der
Sinnesdaten durchzufiihren versucht. Eine Fortsetzung fand dieses Unternehmen in
R.Carnap «Der logische Aufbau der Welt» 1928. Uber die Natur der Bekanntschafi (On
the Nature of Acquaintance, 1914) bildet eine scharfsinnige Kritik an rivalisierenden
Wahrnehmungstheorien und zugleich eine prizise Fassung der eigenen Position. Es ist
fiir die wissenschaftliche Einstellung, mit der Russell Philosophie betrieb, charakteri-
stisch, dass er sich spiter nicht scheute, auf Grund neuer Ansichten die in diesem Aufsatz
abgelehnte Theorie des Neutralen Monismus von Mach und James zu seiner eigenen zu
machen. Philosophie des logischen Atomismus (The Philosophy of Logical Atomism,
1918 — 19) ist die schriftliche Wiedergabe einer achtteiligen Vorlesung, wobel jeweils
noch Fragen der Teilnehmer am Ende der Stunde vermerkt sind. Durch den eher locke-
ren Vortragsstil werden die Probleme des logischen Atomismus nicht etwa verdeckt,
Russell gibt sich im Gegenteil noch Miihe, auf'solche besonders hinzuweisen. Durch die-
se Offenheit unterscheidet sich die Schrift wohltuend von Wittgensteins dogmatisch ab-
gefasstem «Tractatus logico-philosophicus», mit dem sie insofern viele Gemeinsamkei-
ten aufweist, als sie die Grundgedanken des ehemaligen Schiilers von Russell zu entwik-
keln sucht.

Obwohl der Band in der dtv-Reihe «Wissenschaft» erscheint, verdient die Uberset-
zung das entsprechende Pridikat nur mit Vorbehalt. Denn cin genauer Vergleich des
letzten Aufsatzes mit dem Original fordert Auslassungen zu Tage, die ganze Sitze aus-
machen kénnen (so S.209, S.211), auf S.241 fehlen sogar zwei Sitze! Der auf' S.264 ver-
schwundene Satz findet sich hingegen in den Anmerkungen wieder. Auslassungen von
Wortern und Redewendungen seien hier aus Raumgriinden nicht aufgezihlt; die meisten
kénnte man sich mit der Absicht des Ubersetzers erkliren, den Stil des Nobelpreistrigers
fiir Literatur des Jahres 1950 etwas zu verbessern. Dafiir findet sich etwa auf'S. 184 auch
eine sinnerweiternde Zufiigung. Auf S. 182 vernimmt der staunende Leser, dass Russell
die Aussage «Die Gravitation variiert invers zum Winkel der Entfernung» zu den Tatsa-
chenfeststellungen der Astronomie zihlt. Ein Blick aufden Urtext zeigt, dass der gelernte
Mathematiker natiirlich sagen wollte, dass die Gravitation invers zum Quadrat der Ent-
fernung variiert. Unverzeihlich ist die Ubersetzung auf S. 184 von «If one class is part of
another .. .» mit «Wenn eine Klasse Element einer anderen ist . . .» wo richtigerweise ste-
hen sollte «Wenn eine Klasse 7eil einer anderen ist . . .». Die Ubersetzung macht aus
dem Beispiel flir eine Erkenntnis der Logik eine Aussage, die gegen die elementarste Re-
gel der von Russell selbst begriindeten Typentheorie verstosst.

Positiv hervorzuheben ist die kurze Einleitung von J.Sinnreich, die es auch dem mit
den Absichten der analytischen Philosophie nicht vertrauten Leser erméglicht, zwischen
den einzelnen Aufsitzen die grossen Zusammenhange zu sehen. Eine ausfiihrliche Lite-
raturliste am Ende des Bandes erleichtert die Vertiefung in den angeschnittenen Pro-
blemkreis. Niitzlich ist auch das Stichwortverzeichnis und endlich ist lobend zu erwih-
nen, dass die manchmal recht summarischen Verweise von Russell durch genauere An-
gaben ergidnzt worden sind, die es erst erlauben, zu den Quellen vorzustossen. Sieht man
von den Miingeln der Ubersetzung ab (nur die oben genannten letzten beiden Beispiele
konnen als eigentliche Fehler bezeichnet werden), so hat man mit dem vorliegenden
Sammelband ein Mittel in der Hand, einem weiteren Publikum erstmals das Denken
Russells in seiner Atomismusphase auf breiter Basis vorzustellen, wozu die im Reclam
Verlag zuginglichen Ubersetzungen allein noch nicht geniigen. Gérard Bornet

234



Bernardo J.Gut: Inhaltliches Denken und formale Systeme. Verlag Rolf Kugler, Zug
1979.

Ein Buch, das in einem Bogen von den Grundlagen der Logik und Mathematik zu
Meditation und Philosophie als Kunst hinfiihrt, erweckt zurecht die Neugier des Lesers.
Ob es sie zu befriedigen vermag, wird nicht zuletzt davon abhingen, ob der Leser verste-
hen kann, was der Verfasser im Untertitel «inhaltliches Denken» nennt. «Verstehenkon-
nen» ist ein Ausdruck, der nicht nur auf intuitive Einsicht, sondern ebenso auf diskursi-
ves Erkldren von Bedeutungen verweist. Stellt sich der Leser auf diesen diskursiven
Standpunkt, bleibt er gegen alle Einfliisterungen taub, und ist er nur bereit, das zu akzep-
tieren, von dem er zeigen kann, dass er es versteht, so sieht er sich bald in Probleme ver-
strickt, die intuitive Leser kaum zu ahnen scheinen.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Der erste hat die Grundlegung von Logik und
Arithmetik zum Thema und beginnt mit einer Kritik der Standpunkte von Frege und
Lorenzen. Dabei arbeitet der Verfasser heraus, dass die ideellen Inhalte, welche den Ge-
genstand von Logik und Arithmetik ausmachen, fiir Frege unabhéngig vom Erkennen
des Menschen vorhanden und diesem vorgegeben sind, wihrend sie flir Lorenzen als
Produkte bestimmter Operationen gelten. Er zeigt, wie beide Standpunkte vermittelt
werden konnen, indem man das Denken als eine Tétigkeit auffasst, welche ihre Produkte
nicht erzeugt, sondern tétig zur Erscheinung bringt. Verwandte Bestrebungen sieht der
Verfasser bei den Mathematikern Hilbert und Kaufmann. Ein weiteres Kapitel ist dem
klassischen Formalismus gewidmet, der ausdriicklich nur formale Systeme behandelt.
Dabei geht es Gut vor allem um die Frage, ob es Sitze gibt, welche durch formale Be-
weise in den Systemen selbst nicht entscheidbar sind, jedoch durch inhaltliche Uber-
legungen entschieden werden kénnen. Dies untersucht er anhand der Beweise von Godel
und Finsler und kommt dabei zum Schluss, dass sich jegliches formalistische Vorgehen
letztlich auf inhaltliches Denken abstiitzen muss (98). Der erste Teil schliesst mit einem
umfangreichen und informativen Kapitel iiber Finslers Versuch, eine nicht-formalisierte
Mengenlehre zu entwickeln, die sich auf die «absolute Logik» stiitzt, zu der die drei
Grundprinzipien der klassischen Logik gehoren. Das Fazit dieses ersten Teiles hat man
wohl darin zu sehen, dass operationale und rein formale Begriindungsversuche der Ma-
thematik inhaltliches Denken implizit voraussetzen, wobeil Gut in diesem Zusammen-
hang unter «inhaltlichem Denken» ein Denken versteht, das auf'sich selbst reflektiert.

Gut geht in seiner Interpretation und Kritik der verschiedenen Ansétze jeweils so vor,
dass er stets danach fragt, wie sich das in ithnen Ausgedriickte erkennen lasse. Auf diese
Weise deckt er implizite Voraussetzungen auf, ein Vorgehen, das seinerseits nicht frei
sein kann von erkenntnistheoretischen und logischen Annahmen, die im zweiten Teil
der Arbeit thematisiert werden, der von der Frage ausgeht, ob der Erkenntnistheorie und
der absoluten Logik absolute Gewissheit zukomme. Obschon man bezweifeln kann, ob
dies wirklich die erste Frage ist, die sich hier stellt, kniipft Gut sogleich an die cartesische
Zweifelsbetrachtung an und geht danach zu Weischedel {iber, der gegen Descartes vor-
bringt, er sei beim Faktum des Zweifelns stehen geblieben, wogegen auch das fragende
Zweifeln noch bezweifelt werden miisse. Gut meint, dass man auch dieses, formal ge-
dacht, wieder bezweifeln miisse usw., wihrend inhaltlich gedacht der Zweifel am Zwei-
feln zur Gewissheit fihre. Aber nicht nur das zweifelnde, auch das besinnliche Denken
konne sich allem, auch sich selbst zuwenden, womit es ein Unbezweifelbares als vorldu-
fige Basis des Erkennens gewinne (152). Auch Schelling und Solowjew, dessen Gedanken
Gut breiteren Raum gibt, waren der Ansicht, dass Descartes den methodischen Zweifel
zu rasch verlassen habe. Die Erorterungen der Ideen Solowjews fiihren zu den erkennt-
nistheoretischen Schriften Rudolf Steiners iber, deren Grundgedanken kurz und korrekt

235



dargestellt werden. Daraus geht hervor, dass Gut in seiner bisherigen Uberlegungen zu
denselben Resultaten wie Steiner gekommen ist. Auch nach Steiner griindet die Erkennt-
nistheorie darin, dass die erkennende Téatigkeit (das Denken) sich selbst zum Gegenstand
macht. Thr ist damit etwas mit absoluter Gewissheit gegeben, das zugleich ein titig zur
Erscheinung Gebrachtes ist. Das Denken hebt Einzelnes aus der Gesamtheit des Gegebe-
nen (Wahrgenommenen) heraus und bezicht es den von ihm entwickelten Begriffen ge-
mass aufeinander. Gut schliesst seine erkenntnistheoretischen Darlegungen mit einem
Vergleich von Solowjew und Steiner, aus dem die Verwandtschaft beider Denker hervor-
geht.

Im folgenden wendet sich der Verfasser der bei Finsler explizit gewordenen Frage
nach einer absoluten Logik zu. Die Logik, so wird erklirt, hat es mit dem zu tun, was
man in bezug auf gedanklich Entwickeltes implizit anerkennen muss. Das ergibt die be-
kannten logischen Prinzipien: 1. Das in einem bestimmten Zusammenhang gedanklich
Hervorgebrachte hat einen bestimmten Inhalt, der sich in diesem Zusammenhang gleich
bleibt (Prinzip der Identitdt). 2. Was ausgehend vom Postulieren entwickelt wird, darf
dem Postulierten in der Beziehung, in welcher es postuliert wird, nicht widersprechen
(Prinzip des Widerspruchs). 3. Jede Behauptung ist in der Hinsicht, in welcher sie be-
hauptet wird, entweder wahr oder falsch (Prinzip des ausgeschlossenen Dritten). Die lo-
gischen Prinzipien handeln von dem im Erkenntnisprozess gedanklich Entwickelten als
solchem. Jedes gedankliche System, in dem diese Prinzipien gelten, gehorcht der absolu-
ten Logik (171 —173).

Dieses Bestehen auf den drei logischen Prinzipien wendet sich nicht gegen die Mog-
lichkeit dialektischer oder mehrwertiger Logiken. Auch eine dialektische Logik erhebt
einen Gliltigkeitsanspruch und muss insofern diese Prinzipien anerkennen, und eine
mehrwertige Logik muss sich auf Uberlegungen abstiitzen, die der absoluten Logik ver-
pflichtet sind.

Gut schliesst den zweiten Teil seines Buches mit Uberlegungen, die an solche Begriffe
ankniipfen, die Frege «logisch einfach» nannte. Darunter verstand er Begriffe, die sich
nur zirkuldr einfiihren lassen, nach Gut z.B. die Begriffe «wahr», «falsch», «und», «Be-
grifty, « Widerspruch», «Denken», «zirkelfrei», «Ding», «Beziechung». Fiir diese Begriffe
mag man zwar Definitionen finden, in deren Definiens sie selbst nicht mehr explizit auf-
treten, sie werden aber dennoch, wenn auch versteckt, mitgedacht. Grundbegriffe dieser
Art lassen sich nicht zirkelfrei auf andere Begriffe zurlickfiihren, trotzdem konnen sie,
wenn auch zirkelhaft, charakterisiert werden. Dies geschieht dadurch, dass wir eine ent-
sprechende Intention postulieren und uns «von ihr leiten lassen» (180). Was dabei unter
«Intention» zu verstehen sei, versucht Gut im Riickgriff auf Brentano, Husserl und Hin-
tikka zu verdeutlichen. Die Begriffe «Intention» und «Intentionalitit» gehoren aller-
dings zu den dunkelsten der Phinomenologie. Da bringt auch der Hinweis auf Hintikkas
Verstidndnis der Intentionalitit als Intensionalitdt wenig Licht, zumal dann, wenn man
die Semantik moglicher Welten, auf die sich Hintikka bezieht, ausser acht lasst.

Im letzten Teil des Buches liefert Gut zwei Beispiele dafiir, was es heisst, einer Inten-
tion zu folgen. So fiihrt die Intention, Begriffe allein im Hinblick auf ihre Verschieden-
heit zu denken, zu einem System, das er «reinen Raum» nennt (202), wobei alle weiteren
Raumbegriffe als Spezifizierungen dieses reinen Raums verstanden werden konnen.
Ahnlich soll die Intention auf das Nacheinander von Verschiedenem zu einer urspriingli-
chen Erfahrung von Zeit fiihren (204{f.). Was damit gemeint ist, zeigt der Verfasser nur
noch in Andeutungen; dasselbe gilt von den abschliessenden Bemerkungen iiber die Ver-
wandtschaft von Philosophie und Kunst.

236



Erstaunlich an diesem Buch ist das Nebeneinander eines beeindruckenden Aufwan-
des an Scharfsinn und einer eigenartigen Blindheit der eigenen Position gegeniiber. Zwar
mag es scheinen, als sei gerade dies dem Verfasser nicht unterlaufen, da er im Erkennen
bis zum Denken des Denkens vorgedrungen und damit sozusagen bis zu den Miittern
hinabgestiegen sei, bis zu jenem Boden ndmlich, auf dem die hdchste Selbstgewissheit er-
reichbar wird. Doch bei ndherem Zusehen geriit man ins Schwanken und fragt sich, ob
hier tiberhaupt von einem Boden die Rede sein kann. Dreierlei mochte ich zu bedenken
geben: Erstens die Selbstverstandlichkeit, mit der hier von «Denken» die Rede ist, zwei-
tens die kritiklose Ubernahme des Reflexionsmodells und drittens die bedeutungstheore-
tische Voreingenommenheit insbesondere jenen Ausdriicken gegentiber, die sich auf Be-
wusstseinszustinde beziehen.

Konnte Steiner mit seinem Begriff des Denkens noch relativ bruchlos an die Tradition
des deutschen Idealismus anschliessen, so ist uns heute ein solcher Riickgriff verbaut.
Wir konnen nicht mehr voraussetzen, dass man versteht, was wir mit « Denken» meinen;
wir konnen dies aber auch nicht dadurch verstindlich machen, dass wir fordern, es sei
das Denken zum Gegenstand des Denkens zu machen, denn wiederum ist zu fragen, was
dies denn nun heissen solle. Das Verstehen von Etwas kann nicht mit der blossen Gege-
benheit dieses Etwas seinen Anfang nehmen. Diese ist zwar fiir die Verifikation von Be-
hauptungen unerlisslich, aber dabei wird schon vorausgesetzt, dass das Behauptete ver-
standen wird. Das Verstehen geht dem Ausweisen notwendig vorher. Dennoch denkt je-
der und weiss, dass er denkt. Aber weiss er dies dadurch, dass er das Denken in seiner Ta-
tigkeit denkend wahrnimmt? Und wenn dem so wire, wie konnte man sich dartiber ver-
stindigen, wenn jeder nur fiir sich und allein diese Wahrnehmung haben kann? Gibt
man selbst das zu, so ist immer noch fraglich, ob das Denken so verstanden werden kann,
wie Gut es zu verstehen scheint, und wie es sich seiner selbst gewiss sein kann. Freilich
gibt es das Phanomen, dass uns Sitze der form «ich weiss, dass ich denke» als gewiss er-
scheinen. Doch spitestens seit Wittgenstein kann es nicht mehr als selbstverstandlich
hingenommen werden, dass solche Séitze deskriptiv sind und auf innerer Wahrnehmung
beruhen.

Verwandte traditionelle bewusstseinstheoretische Vorstellungen kommen {iberall
zum Vorschein, wenn der Verfasser Ausdriicke gebraucht, die sich auf das Bewusstsein
beziehen. Unbertihrt von der Problematik metaphorischer Semantik schreibt er davon,
wie sich das Postulieren auf etwas «richtet», «sich in sich selbst spiegelt» (185), wie «in
einem selbst ein Prozess veranlasst wird» (205), wie Begriffe «aufleuchten», «entdeckt»,
«gewonnen» werden (28). Die Beispiele liessen sich beliebig vermehren. Es findet sich
das ganze Vokabular einer «Paraoptik» (Ryle) versammelt, das seine Uberzeugungskraft
aus der Analogie zum sinnlichen Sehen zieht. Gewiss, eine introspektionistische Philo-
sophie kommt nicht ohne metaphorische Sprache aus. Man darf aber verlangen, dass
einem diese Sprechweise erkldrt wird, soll die Kommunikation nicht an den zufilligen
Assoziationen, die jeder mit den Worten verbindet, scheitern. Auch solche Erklarungs-
versuche mogen scheitern, woraus hervorginge, dass sich mit einer Sprache, die sich am
Modell einer introspektionistischen Bewusstseinstheorie orientiert, nicht liber Bewusst-
sein sprechen lésst.

Diese Einwinde richten sich nicht gegen die These des Buches, dass formale Systeme
inhaltliches Denken voraussetzen. In der Form, dass Kalkiile nicht ohne natiirliche
Sprache als letzter Metasprache zu konstruieren sind, wird diese Einsicht ohnehin ge-
schenkt. Fraglich ist nicht, ob formale Systeme aus sich selbst bestehen konnten, wohl
aber, wie das inhaltliche Denken, welches diese Systeme voraussetze, zu verstehen sei,
und wie es sich zur natiirlichen Sprache verhalte. Das erste kann nicht deutlich werden

237



ohne das zweite. Diesem Mangel zum Trotz, hat das Buch seinen Wert darin, dass es un-
entwegten Formalisten und Operationalisten den Boden unter den Flissen schwankend
macht. Rudolf Ruzicka

Elmar Holenstein: Von der Hintergehbarkeit der Sprache. Kognitive Unterlagen der
Sprache. Anhang: Zwei Vortrige von Roman Jakobson. Frankfurt/Main 1980.

«Die Grenzen meiner Sprache bedeuten die Grenzen meiner Welt»: dieser Kernsatz
aus Wittgensteins «Tractatus» ist in den letzten Jahrzehnten zum Leitmotiv der philoso-
phischen Bemiihungen geworden. Der Streit geht im Wesentlichen nur noch um die Fra-
ge, von welcher Sprache dabei auszugehen sei, ob von der jeweiligen Muttersprache, der
Alltagssprache oder vielleicht bloss von der Sprache als Sprachvermogen. Elmar Holen-
stein hat mit seinem neuesten Buch den Versuch unternommen, die Philosophen dar-
liber aufzuklidren, dass die angeblich uniiberschreitbaren Grenzen der Sprache durchaus
liberschreitbar sind und dass die Psychologie und die eng mit ihr verbundenen linguisti-
schen Disziplinen der Ethno-, Neuro- und Psycholinguistik — von den Philosophen un-
bemerkt — diese Grenze lingst schon liberschritten haben.

Der erste der in diesem Band gesammelten vier Aufsitze richtet sich vor allem gegen
die von der Erlanger Schule vertretene Nichthintergehbarkeitsthese, die in ihrer allge-
meinen Version besagt, es sei unmoglich, ohne den Gebrauch der Sprache Dinge in der
Welt voneinander unterscheiden zu kénnen. Gegen sie macht Holenstein unter anderem
geltend, dass sich die Unterschiede, die wir — und nicht nur wir, sondern auch die Tiere —
in der Welt zu machen pflegen, vor allem im aussersprachlichen Verhalten manifestie-
ren, und zur Widerlegung der prizisierenden These, die fundamentale und darum un-
hintergehbare sprachliche Handlung sei die Priadikation, verweist er auf die von Lingui-
sten wie Halliday und Jakobson - ein neuerer Beitrag Jakobsons zu dieser Thematik ist
im Anhang des Buches mitabgedruckt — durchgefiihrte Analyse des kindlichen Sprach-
erwerbs. Diese Studien bewiesen: «l. die Vorgingigkeit von nichtkonstativen Satzfor-
men wie Anruf (<Paul’) und Befehl (<(Kommb) gegeniiber konstativen Satzformen («Paul
kommt.») und 2. die Vorgingigkeit der adjektivischen Determination (Modifikation)
eines Nomens (<Rotes Bluty) gegeniiber der adjektivischen Priadikation («Blut ist rot.»)» (S.
27). Der Versuch, in diese frithkindlichen Satzformen pridikative Strukturen hineinzu-
lesen, entspringe dem logizistischen Vorurteil, das auch in der «ebenso weit verbreiteten
wie unbegriindeten Annahme» zum Ausdruck komme, «dass die Umgangssprachen
«wvildwiichsigs . . . sind» und deshalb durch eine «geordnet aufgebaute Sprache als Mittel
rationaler Welterschliessung» (S. 43) zu ersetzen seien. Von Wildwiichsigkeit konne je-
doch keine Rede sein; denn die genetische Phinomenologie Husserlscher Provenienz
und die genetische Epistemologie Piagets und des Prager Strukturalismus hitten liber-
einstimmend gezeigt, dass die faktische Genesis von Sprache und Denken an allgemeine
strukturale Gesetzmassigkeiten gebunden ist.

In seinen zwei weiteren Aufsitzen legt Holenstein dar, warum nach seiner Ansicht die
Entwicklung der natiirlichen Sprachen nicht auf kontingente, geschichtlich-kulturelle
Bedingungen zurlickgefiihrt werden kann. Die von den Linguisten entdeckten sprach-
lichen Universalien —in allen Sprachen differenzieren sich zum Beispiel die Grundfarb-
worter in bestimmter Reihenfolge aus — liessen sich nur unter der Voraussetzung erkla-
ren, dass das Begriffssystem der einzelnen Sprachen, wie auch Chomsky und Quine ver-
muten, weitgehend durch unseren Rezeptionsapparat, d.h. psychologisch-neurologisch
bedingt sei und dass dariiberhinaus auch gewisse apriorische Natiirlichkeits- und Konve-

238



nienzgesetze am Werke seien, die aus dem Bereich der in einer Sprache logisch mog-
lichen Merkmalskombinationen nur einen kleinen Teil zu realisicren gestatten.

Das schon von Husserl und Stumpf beobachtete und von der kognitiven Psychologie
experimentell bestitigte Phdnomen der sogenannten prototypischen Erfahrung — fiir
viele Begriffe gibt es jeweils Gegenstiande, die sie auf besonders typische oder optimale
Weise exemplifizieren: ein Singvogel zum Beispiel entspricht echer dem Begriff des Vogels
als ein Huhn oder ein Pinguin — zeige zudem, dass es so etwas wie eine natlirliche Klassi-
fikation der Welt gebe, liber die sich auch die Sprachnormierer nicht ungestraft hinweg-
setzen diirfen.

Das von Holenstein ausgearbeitete Material ist in der Tat beeindruckend und dazu
angetan, zumindest die Moglichkeit wieder neu zu bedenken, dass die Sprache nicht das
Ganze der Welt ist und die Grenze der Sprache eine Grenze, die nicht sie der Welt, son-
dern die die Welt ihr setzt. Ein leiser Zweifel allerdings bleibt, ob Holenstein die Trag-
weite der Nichthintergehbarkeitsthese richtig eingeschitzt hat. Man fragt sich zum Bei-
spiel, ob der Umstand, dass die friihe Stufe der kindlichen Sprachentwicklung keine Pri-
dikation kennt, uns in irgendeiner Weise — und nur dann wére Priadikation fiir uns hinter-
gehbar — dazu verhelfen konne, anders als priadikativ zu sprechen. Dieser Zweifel wird
noch verstirkt bei der Lektiire des letzten Aufsatzes: Holensteins Pladoyer fiir die Intro-
spektion, wenn nicht als Konigsstrasse, so doch als niitzliche Seitenstrasse der Psycholo-
gie zu heuristischen oder evaluativen Zwecken. Holenstein bringt zwar eine Reihe von
niitzlichen Unterscheidungen und neuen Momenten mit ins Spiel, so etwa in dem Ab-
schnitt tiber die strukturelle Verschiedenheit von «innerem und «dusserem Rede,in dem
er sich auch auf einen ebenfalls im Anhang aufgenommenen Vortrag Jakobsons liber
Einsteins Verhiltnis zur Sprache stiitzen kann. Aber es ist nicht immer durchsichtig, was
damit bewiesen werden soll und kann. Dies liegt zunédchst daran, dass sich von der Posi-
tion, gegen die Holenstein sich hier wendet, Tugendhats Interpretation des Privatspra-
chenargumentes von Wittgenstein, kaum eindeutig sagen ldsst, was sie liberhaupt besagt
und ob sie Introspektion in dem fiir die Psychologie relevanten Sinn ausschliessen
wiirde. Die Schwierigkeit liegt aber auch darin, dass mit vorwiegend empirischen Befun-
den, etwa der Psychologie, eine These angegangen wird, die den Anspruch erhebt, nicht
empirisch, sondern analytisch wahr zu sein, das heisst wahr aufgrund der Bedeutung der
in unserer Sprache verwendeten Ausdriicke. Dieses Argumentationsverfahren muss dem
sprachanalytischen Philosophen ebenso befremdlich erscheinen wie der Versuch, durch
Anfrage bei den Standesdmtern beweisen zu wollen, dass nicht alle Junggesellen unver-
heiratet sind.

Doch selbst dann oder vielleicht gerade dann, wenn man Holenstein nicht tiberall zu
folgen vermag: sein ebenso provozierendes wie stimulierendes Buch konnte dazu beitra-
gen, ein zentrales Dogma der gegenwirtigen Philosophie der langst falligen Revision zu
unterzichen. Anton Hiigli, Basel

Ernest Nagel: Teleology Revisited and Other Essays in the Philosophy and History of
Science. Columbia University Press, New York, 1979.

Ce livre, d’un philosophe des sciences bien connu outre-Atlantique, comprend une
partie des John Dewey Lectures prononcées par Nagel en 1977, ainsi que onze autres ar-
ticles écrits entre 1935 et 1976. Tous tournent autour de trois thémes principaux: les
méthodes d’explication de la biologie, I’histoire des mathématiques depuis Descartes jus-
qu’anos jours et la valeur explicative de la science.

239



Les Dewey Lectures, qui ont donné leur titre au livre — Teleology Revisited — s’occu-
pent du premier théme, avec deux autres articles. Nagel y examine la valeur et la struc-
ture des explications téléologiques en biologie. Pour cela, il distingue d’abord le but de la
fonction et examine diverses théories récentes a leur propos: il en conclut que les explica-
tions téléologiques ont tout autant de valeur que les explications causales des sciences
physiques, qu’on peut méme les identifier dans une certaine mesure.

A ce probléme est aussi lié celui du déterminisme. Pour Nagel, ce dernier doit étre
considéré comme une regle de procédure et non comme une loi signifiant une structure
de la nature. En effet, on ne peut démontrer sa vérité, mais on doit le présupposer pour
que la recherche scientifique continue. Dans cette optique, Nagel choisit une conception
mécaniste du déterminisme, contre les conceptions vitalistes et organicistes. Il releve
aussi qu’une telle théorie n’est pas incompatible avec la responsabilité humaine.

Le second théme fait I'objet de deux articles, I'un sur la mathématique et ’autre sur la
géomeétrie. Tous deux visent le méme but: montrer comment et pourquoi ces deux scien-
ces ont évolué vers la formalisation. En effet, la mathématique que I'on a longtemps défi-
nie comme la science des quantités est devenue pour finir un ensemble de structures for-
melles capables d’interprétations multiples, de méme la géométrie. Cette évolution, se-
lon Nagel, corrobore le conventionalisme de Poincaré.

Sept articles concernent le troisieme théme. Nagel y défend I'idée qu'il se fait de la
science contre certaines attaques. Il pose d’abord que la science est notre meilleur instru-
ment pour connaitre la réalité, donc que nous ne pouvons nous en passer. Mais la science
n’est pas que cela: comme activité théorique, elle est aussi créatrice d’une base intellec-
tuelle pour une civilisation humaine et libérale, car elle a pour fonction de critiquer et
d’évacuer préjugés et superstitions.

C’est dans une telle optique que Nagel défend la science contre certaines interpréta-
tions qu’il juge sceptiques, celle de Feyerabend en particulier. Celui-ci affirme que la dis-
tinction des énoncés théoriques et des énoncés d’observation ne tient pas, car toute ob-
servation est elle-méme déterminée par la théorie qu’elle doit tester. Nagel concéde que
'observation n’est pas un absolu, que toute recherche et toute expérimentation sont
guidées par des hypothéses; cependant, ajoute-t-il, cela n’implique pas les conclusions de
Feyerabend, sinon on ne pourrait jamais tester une théorie, donc I'accepter ou la rejeter,
ce qui est manifestement faux.

Nagel s’attaque aussi a Popper, car il pense que sa théorie a des conséquences identi-
ques a celle de Feyerabend: on ne peut jamais accepter une théorie, elle reste toujours
une conjecture, de méme les énoncés d’observation. De plus, Popper veut juger les scien-
ces empiriques selon des critéres qui ne sont valables que pour les sciences formelles.

Si Nagel s’en prend a Popper, il n’est pas plus favorable a la théorie de I'induction de
Carnap. Il lui adresse de nombreuses critiques, dont la principale est sans doute qu’elle
repose sur I'affirmation que I'on a une classe compléte des prédicats primitifs, ¢’est-a-
dire que tous les traits observables de I'univers ont été observés. Cela est non seulement
irréaliste, remarque Nagel, mais méme si cela était vrai, ce ne serait pas suffisant, car tous
les prédicats primitifs ne sont pas observables (exemple: les électrons). Tout cela fait que
la théorie de Carnap ne peut attribuer a une hypothése un degré de probabilité supérieur
a zéro.

Nagel répond aussi a ceux qui prétendent que la science vide le monde de sa réalité, en
fait un monde mort, donc en laisse échapper I'essentiel. Sa réponse est claire: la science
désécurise parce qu’elle remplace une vision du monde fondée sur des découvertes scien-
tifiques dépassées, que le sens commun a faite sienne, par une vision du monde nouvelle
et plus précise. Par la, la science semble faire disparaitre I'immeédiatement évident, alors

240



qu’en réalité elle ne fait qu’évacuer de I'ambigu, du vague, ce que d’aucuns prennent in-
diment pour I'essentiel. Toutefois Nagel ne veut pas dire par la que la structure des
choses serait, pour I'essentiel, réductible a des lois mathématiques.

Chemin faisant, Nagel propose aussi des solutions a diftérents problémes de philoso-
phie des sciences. Par exemple a celui de la réduction: peut-on réduire certaines théories
scientifiques a d’autres — par exemple la thermodynamique a la mécanique statistique —
et de quelle fagon?

J'espére avoir montré, par ces quelques lignes, I'importance que ce livre de Nagel doit
avoir pour qui s’occupe de philosophie des sciences, et, d'une maniére plus générale,
pour qui s’intéresse sérieusement au probléme de I'objectivité et de la vérité.

Bernard Baertschi

Ilya Prigogine et Isabelle Stengers: La Nouvelle Alliance. Métamorphose de la science.
Paris, NRF Gallimard, 1979.

Les auteurs présentent dans ce beau livre I'interprétation philosophique de travaux
antérieurs de I’équipe de Bruxelles, en particulier de ceux d’llya Prigogine, qui lui ont
valu le Prix Nobel. Ils montrent que I’état contemporain des sciences physiques et chimi-
ques ne correspond plus a I'image de la nature que donnait la science «classique», a
I’époque ou I'on pouvait encore espérer réduire la physique a la mécanique classique des
trajectoires et des moments. Prigogine et Stengers commencent par situer historique-
ment et culturellement la mécanique classique pour mettre en évidence a la fois son effi-
cacité et ses limites: puis ils font remonter a la thermodynamique, plus particuliérement
a la formulation de la loi de la conduction de la chaleur de Fourier, la prise en considéra-
tion de phénomenes irréversibles ininterprétables par la mécanique (voir par exemple le
dernier chapitre de la Thermodynamique de Poincaré, 1892). Les auteurs distinguent
trois «stades» de la thermodynamique, — et ¢’est la que leur travail commence a étre ori-
ginal: les états a I’équilibre (ou flux et forces s’annulent), les états proches de I’équilibre
(ou les fonctions sont linéaires), et les états loin de ’équilibre (ou les forces perdent leur
caractere de linéarité).

Ce sont ces derniers états, ou «structures dissipatives» qu’étudie 1. Prigogine. L’hypo-
thése des auteurs, ¢’est que les structures et processus dissipatifs sont ceux de la vie — ce
qui redistribue les relations entre physique, chimie et biologie: aussi ’'Homme n’est-il
plus étrangera la Nature telle que la décrit la physique contemporaine, et ¢’est la la signi-
fication de la «nouvelle alliance». Ces considérations ont amené Stengers et Prigogine a
repenser les rapports entre le monde microscopique et le monde macroscopique, parce
que les systemes loin de I’équilibre ne restent pas inertes au niveau global; il faut alors se
donner les moyens de tenir compte des «fluctuations», et pouvoir évaluer dans quelles
conditions — de dimension du systéme considéré et de rapidité d’information a travers ce
systeme — les fluctuations peuvent modifier I'ensemble du systéme. Le systéme n’est donc
plus considéré comme simplement ensemble des parties qui interagissent, mais comme
jouant un role déterminant dans ces interactions: aussi la notion de «global» n’est-elle
pas «transcendante» aux méthodes scientifiques (p. 161).

Ces travaux scientifiques ont amené Prigogine et Stengers a remanier certaines no-
tions, dont celle de temps, qui constitue le fil directeur de leur livre: le temps n’est plus
seulement celui, linéaire, des trajectoires, mais il est lié a I’histoire du systéme, et cette
histoire fait partie de la connaissance scientifique de ce dernier, comme ensemble de bi-
furcations: c’est dans ce cadre qu’a été congu le «brusselator», systéme chimique ou,
quelles que soient les bifurcations choisies par le systéme, toutes ses trajectoires menent

241



au méme cycle limite (p. 163). Aussi, pour les auteurs, hasard et nécessité ne s’opposent
plus — et ¢’était a la science classique que Jacques Monod s’adressait: il faut laisser une
place a la «spontanéité» et a la «liberté» dans les systémes physiques. Ce sont 1a peut-étre
des formulations un peu ambitieuses et massives, mais leur travail d’interprétation phi-
losophique est intéressant en ce sens que les idées de fluctuations et de bifurcations met-
tent en évidence les différences plus qu’elles ne les réduisent.

Drailleurs Prigogine et Stengers ont bien senti la les rapports plus ou moins directs
qu’ils pouvaient avoir avec des productions philosophiques récentes: ils citent plus de
trente philosophes, dont plusieurs contemporains: Maurice Merleau-Ponty, Heidegger,
Serres, Deleuze (en particulier en ce qui concerne sa notion d’intensité). Cet effort d’in-
formation philosophique est trés rare chez des scientifiques, et remarquable — méme si
certaines de leurs interprétations sont parfois sujettes a caution.

Mais ce n’est néanmoins pas un livre de vulgarisation: les philosophes trouveront la
des exposés assez techniques, surtout dans la derniére partie, en ce qui concerne la Méca-
nique Quantique ou la théorie ergodique (qui étudie le passage de systemes réversibles a
des systémes irréversibles par I'intermédiaire de la théorie des mélanges). Et c’est 1a une
initiative heureuse, si I’on songe que ’existence de la mécanique quantique ne fait pas
encore partie, comme celle de la Relativité, de la culture générale, alors qu’elle a un inté-
rét philosophique évident, ne serait-ce que parce qu’elle contribue a disjoindre les no-
tions d’objectivité, d’universalité et d’objet immédiatement identifiable. La Nouvelle Al-
liance est a mon avis une tentative remarquable méme si elle est parfois trop ambitieuse
et massive au niveau des interprétations philosophiques: mais au moins les auteurs y ont
risqué quelque chose.

Le lecteur trouvera en fin de volume un Index des noms, qui lui permettra de se repé-
rer facilement, vu 'articulation historique de 'ouvrage. Anne-Frangoise Schmid

Pierre Bourdieu, Le Sens pratique, Coll. «Le Sens commun», Editions de Minuit, Paris
1980.

Le programme de recherche de P. Bourdieu a pour but de construire une sociologie des
formes symboliques (langage, art, représentations mythiques, explications scientifiques)
qui se fonde sur une théorie de la pratique. Cette théorie peut étre interprétée comme une
critique «transcendentale» des conditions sociales de possibilité de la connaissance ob-
jective en général et de la connaissance de la pratique sociale en particulier. Apres «La
Distinction, critique sociale du jugement» esthétique et des gofits artistiques, «Le Sens
pratique» développe la critique sociale de la raison théorique et constitue, pour ainsi
dire, le discours de la méthode épistémologique de la sociologie de Bourdieu. Il s’agit en
somme de fixer les principes de la science sociologique et d’analyser les déterminations
sociales de la connaissance qui a pour objet la praxis sociale.

D’une certaine maniére, la théorie de B. nous propose une version sociologique de la
critique kantienne de la connaissance. A propos du projet kantien, Hegel remarquait
qu’il implique une régression a I’infini car la connaissance et la critique des conditions de
possibilité de la connaissance présuppose la critique et la connaissance des instruments
cognitifs de la critique elle-méme et ainsi de suite. Or, de cette situation paradoxale —
comment «connaitre> I'instrument de la connaissance en général? —, il semble que Piaget
et Bourdieu tirent des conséquences différentes mais, sans doute, complémentaires. Pour
le psychologue, il s’agit d’élaborer une «¢épistémologie génétique», c’est-a-dire une théo-
rie du développement, de la croissance et de la construction progressive des connaissan-
ces au double niveau du sujet épistémique et de I’histoire des sciences. Pour le sociolo-

242



gue, il s’agit, en revanche, d’étudier les conditions historiques, sociales et politiques qui
déterminent la formation des processus cognitifs.

Quoi qu’il en soit, I'¢pistémologie sociologique de P.B. est une critique socio-trans-
cendantale> qui essaie de montrer la constitution effective de la dualité du sujet et de I'ob-
jet. Plus précisément, il est question de dégager les conditions de possibilité du rapport
entre le sujet connaissant et I’objectivité de la pratique en tant qu’objet scientifique.
Comment comprendre, et constituer, la relation du sociologue aux faits sociaux? Du
coup, la critique de la connaissance de B. apparait comme étant a la fois une auto-criti-
que de la connaissance sociologique et une «analyse critique des conditions sociales et
techniques de I’objectivation» (p.24) scientifique. C’est pourquoi, la critique des procé-
dures d’objectivation ne va pas jusqu’a la «critique <radicale> de toute objectivation et,
par la, de la science elle-méme: sous peine de n’étre qu'une projection d’'états d’ame, la
science sociale suppose nécessairement le moment de I'objectivation et ce sont encore les
acquis de I'objectivisme structuraliste qui rendent possible le dépassement qu’il exige»
(ibid.).

Le sociologue, ainsi que tout autre scientifique, se doit de connaitre I'opération com-
plexe qui constitue sa propre théorie en tant que théorie objective. Et ¢’est précisément
I"ignorance de ce genre d’opération, I'oubli de la genése véritable du moment théorique,
qui définit ’erreur principale de certains courants structuralistes.

Quelle est, alors, la position de P.B.? Pour la comprendre, on peut se référer a la thése
epistémologique fondamentale du structuralisme de Ferdinand de Saussure. Contraire-
ment a ce qui se passe dans les sciences de la nature, en linguistique, nous dit Saussure, il
est impossible de parler des choses a tel ou tel point de vue parce que c’est le point de vue
qui fait et détermine la chose elle-méme. Or, dans la perspective de B, c’est I'idée méme —
saussurienne et structuraliste — de choisir ou d’adopter un «point de vue» qu’il faut criti-
quer et mettre en doute. En effet, en ce qui concerne des objets de nature pratique et so-
ciale, le simple choix d’un point de vue de la part d’un sujet comporte une altération «ob-
jectiviste» du processus social en question. «L’objectivisme constitue le monde social
comme un spectacle offert a I'observateur qui prend un <point de vue> sur I’action et qui,
important dans I’objet les principes de sa relation a I’objet, fait comme s’il était destiné a
la seule connaissance et si toutes les interactions se réduisaient a des échanges symboli-
ques» (87).

L’erreur transcendantale de la science sociale structuraliste comporte ainsi trois
conséquences importantes:

— la pratique sociale est transformée en «représentation» symbolique dont le spectateur
fournit le déchiffrement herméneutique en oubliant les conditions pratiques d’exer-
cice;

— le mécanisme de I’objectivation est projeté dans I’objet social observé et interprété;

— les instruments d’objectivation (schémas, généalogies, tableaux synoptiques, cartes,
traductions et transcriptions, etc.) sont transposés du coté de 'objet et sont donc réi-
fies: du modele de la réalité on glisse ainsi a la réalité du modele en confondant, com-
me le dit Marx, les choses de la logique avec la logique des choses. Le systéme de clas-
sement se fait chose et le structuralisme devient un «r¢alisme de la structure» qui ne
peut pas saisir la pratique en tant que pratique dans ses conditions effectives de réali-
sation.

L’objectivisme est donc la doctrine des phénomenes sociaux qui opére une sorte
d’«époche pratique» dans laquelle I’observateur prend une distance distinguée par rap-
port aux nécessités pratiques ordinaires et quotidiennes du monde social réel. Au con-

243



traire, au fondement de I’épistémologie sociologique de P.B., se trouve le probléme des
conditions socio-pratiques du rapport théorique et objectif a la praxis en tant que telle.
Et, pour résoudre ce probléme difficile, I'auteur nous propose une théorie de la pratique
qui s’articule sur le concept d’«habitus», c’est-a-dire de <sens pratique>. Mais, qu’est-ce
qu’un habitus?

«Les conditionnements associés a une classe particulicre de conditions d’existence
produisent des <habitusy, systéemes de «dipositions» durables et transposables, structures
structurées prédisposées a fonctionner comme structures structurantes, c’est-a-dire en
tant que principes générateurs et organisateurs de pratiques et de représentations qui
peuvent étre objectivement adaptées a leur but sans supposer la visée consciente de fins
et la maitrise expresse des opérations nécessaires pour les atteindre, objectivement «<ré-
glées) et arégulieresy sans étre en rien le produit de "obéissance a des régles, et, étant tout
cela, collectivement orchestrées sans étre le produit de I'action organisatrice d’un chef
d’orchestre» (88 — 89).

Systéme de dispositions acquises et durables (de nature cognitive, pratique et corpo-
relle), I'habitus est I'ensemble des schémes qui engendrent les réponses aux stimuli so-
ciaux les plus divers. «Quasi-nature», I’habitus est au fond le produit de la nécessité so-
ciale et historique incorporée par les individus: «loi immanente», «lex insita» (Leibniz)
dans les corps par les histoires identiques» (99).

Déterminé par la situation historique et par les conditions sociales d’existence, I’habi-
tus détermine a son tour toutes les pratiques des individus et il représente la régle qui per-
met de reconnaitre les pratiques elles-mémes comme «sensées, ¢’est-a-dire habitées par
un sens commun» (116). Pour P.B., tout se passe comme si, dans le monde social divisé
en classes, groupes et catégories d’individus, il y avait une harmonie historiquement et
socialement préétablie qui confére régularité, systématicité et unité aux actions collecti-
ves en ’absence de toute organisation réfléchie. Or, cette sorte d’harmonie de classe est le
produit de ’homogénéité des habitus qui sont déterminés par les mémes conditions so-
cio-historiques. Et, de plus, cette homogénéité des comportements, des godts, des choix
et des croyances crée un sens pratique commun dans lequel tel ou tel groupe d’'individus
peut se reconnaitre.

Toujours est-il que, dans cette perspective, la nécessité sociale est inexorable a telle
enseigne que le sociologue lui-méme ne peut pas y échapper: membre d’une classe (la
fraction dominée de la classe dominante), il classe les autres et I’avantage, le seul, qu’il a
par rapport a ceux-ci est celui de se savoir classé et de connaitre les principes du classe-
ment.

A travers I’analyse des croyances, des attitudes corporelles, du capital symbolique, de
la temporalité et de la logique de la pratique, P.B. essaie de montrer comment I’ordre so-
cial s’inscrit progressivement dans les cerveaux et comment les différentes modalités de
la praxis sont déterminées par les rapports de pouvoir, par ce qu’il appelle les «formes
élémentaires de la domination». Du méme coup, sa sociologie critique — et son ethnolo-
gie, cf. liv. Il — se transforme en critique de I'idéologie dominante, c’est-a-dire des dis-
cours et des procédures qui tentent de légitimer et de naturaliser I'arbitraire du pouvoir.
Du point de vue philosophique, le travail de Bourdieu nous parait relever d’un certain
spinozisme marxiste: sa théorie est une philosophie de la nécessité sociale dans laquelle
la seule liberté non illusoire est celle de la connaissance.

«Les hommes donc, disait Spinoza, se trompent en ce qu’ils pensent étre libres; et cet-
te opinion consiste uniquement pour eux a étre . . . ignorants des causes par lesquelles ils
sont déterminés. L’idée de leur liberté c’est donc qu’ils ne connaissent aucune cause a
leurs actions» (Ethique, éd. Pléiade, p.389). La seule liberté réelle qui est encore possible

244



est ainsi celle que rend possible la connaissance de la nécessité (sociale) qui nous déter-

mine. Mais, méme si I’on accepte le point de vue de Bourdieu, nous savons que I'impor-

tant de toute fagon, «c’est ce que les hommes font de ce qu’on a fait d’eux» (Sartre).
C.Chiesa

Otfried Hdffe, Ethik und Politik. Grundmodelle und -probleme der praktischen Philoso-
phie. suhrkamp taschenbuch wissenschaft 266, Frankfurt 1979.

Das vorliegende Werk kann zum Konjunkturbereich Rehabilitierung der prakti-
schen Vernunft> (M.Riedel) gerechnet werden. Seine Uberschrift miisste eigentlich lau-
ten <Materialien zu Grundproblemen der praktischen Philosophie», denn es handelt sich
keineswegs um eine Systematisierung des Themas <Ethik und Politik» wie der jetzige Ti-
tel erwarten ladsst, sondern um eine mit Vorwort und Personenregister versehene Samm-
lung von 16 meist bereits anderswo abgedruckten Aufsdtzen. Die ersten 9 werden in den
Teil I «<Grundmodelle> zusammengefasst, die restlichen 7 dem Teil II «<Grundbegriffe und
-probleme» subsumiert.

Die zwei ersten Arbeiten beschiftigen sich mit Aristoteles: die eine referiert seine Be-
stimmungen des Menschen als politisches sowie als sprach- und vernunftbegabtes Lebe-
wesen, die andere studiert sein Modell der Ethik als praktische Philosophie. In herme-
neutisch gekonnter, feinfiihliger Rekonstruktion wird nachgewiesen, dass Theorie und
Praxis, wissenschaftliche Rationalitit und sittliches Interesse eine Einheit bilden, dass
also eine methodisch streng durchgefiihrte Ethik zur Anleitung fiir das sittliche Leben
wird.

Dass die letzte, das menschliche Handeln leitende Verbindlichkeit nicht blosser Will-
kiir und personlichem Gefiihl iiberantwortet werden darf, sondern Gegenstand rationa-
len Argumentierens ist, zeigt die dritte Studie, welche von Kants kategorischem Impera-
tiv als Kriterium des Sittlichen handelt. Der 4. Beitrag diskutiert den Utilitarismus als
Moral- und Rechtstheorie, wobei er ihn gegen oberflachliche Attacken verteidigt, ihn
aber trotzdem als sittlich angemessene Lehre verwirft.

Die Artikel 5 und 7 thematisieren die seit Jahren international von Moral- und
Rechtsphilosophen wie auch von Sozial- und Wirtschaftswissenschaftlern vielbeachtete
Gerechtigkeitstheorie von J. Rawls. Nr. 6 bietet einen Vergleich der vertragstheoretischen
Begriindungen politischer Gerechtigkeit bei Hobbes, Kant und Rawls. Kommunika-
tionstheoretische Ansitze, insbesondere auch die Wahrheitstheorie von Habermas wer-
den in den Nummern 8 und 9 diskutiert, wihrend in den Abschnitten 10 und 11 zwei
Grundsatzartikel aus dem Handbuch philosophischer Grundbegriffe iiberarbeitet und
erweitert Aufnahme finden, ndmlich derjenige liber den Grundbegriff Sittlichkeit sowie
jener liber die Kategorie Streben. Hoffe zeigt in den beiden Abhandlungen, dass der
Mensch als nicht ganz instinktdeterminiertes Wesen liber einen Freiraum des Handelns
verfligt, iber jenen Bereich, in dem Verantwortung erst méglich wird.

Wihrend die bisher erwihnten Beitrdge eher historisch-rekonstruktiven Charakter
haben, bieten die Nummern 10 und 11 eine respektable Verbindung von historischer
und systematischer Problemverarbeitung unter gleichzeitiger Beriicksichtigung der ein-
schlagigen Fragestellungen der Gegenwart.

Der 12. Aufsatz untersucht den Diskussionsstand des Entscheidungsbegriffes in der
Bundesrepublik Deutschland, und Nr. 13 beschiftigt sich mit H.E. Tédts Theorie einer
sittlichen Urteilsfindung. Im Riickgriff aufanthropologische Einsichten plddiert Hoffe in
Nr. 14, welche die Alternative Herrschaftsfreiheit oder gerechte Herrschaft zur Diskus-
sion stellt, fiir den Verfassungsstaat, den er der Anarchie und der Diktatur, beides dem
Menschen nicht angemessene Moglichkeiten — gegeniiberstellt.

245



Nr. 15 expliziert das Problem von Strategien politischer Gerechtigkeit und stellt die
offentliche Entscheidungsfindung als methodischen Kommunikationsprozess dar. Vor
allem interessiert die Frage, wie es moglich sein soll, die Prinzipien der politischen Ge-
rechtigkeit und der Humanitat mit den Funktionsanforderungen der komplexen Indu-
striegesellschaft zu vermitteln. Hoffe sieht im Ernstnehmen konzeptorientierter wissen-
schaftlicher Politikberatung eine echte Chance. Ihn deswegen einen Technokraten zu
nennen, wire wohl nicht richtig, spielt doch die Wissenschalt seines Erachtens im Pro-
zess offentlicher Entscheidungsfindung lediglich die Rolle einer negativen Instanz. Aller-
dings wiirde der Leser trotz dieser Vorsicht dem Positivismus gegentiber eine kritische
Auseinandersetzung mit den sogenannten «Funktionsanforderungen der komplexen In-
dustriegesellschafty schiitzen. Vielleicht wiirde dann auch einem Skeptiker der genaue
Vermittlungsablauf zwischen den doch zunéchst so verschiedenen Ebenen <politische
Gerechtigkeit und Humanitity einerseits und Funktionsanforderungen der komplexen
Industriegesellschaft» anderseits etwas klarer.

Nr. 16 schliesslich erldutert die Problematik des Ethikunterrichtes in der pluralisti-
schen Gesellschaft, deren Erscheinungsformen, Gefahren und Chancen prignant skiz-
ziert werden. Der sonst eher zuriickhaltende Autor warnt in engagierter Weise die Bil-
dungspolitiker vor allzu schnellen Reglementierungen im Bereich wertbezogener Unter-
richtsfacher, wobei er differenziert zwischen einer minimalen, aber allgemeinen Ver-
bindlichkeit und optimalen Entwiirfen, die jedoch keinen Anspruch auf Allgemeinver-
bindlichkeit geltend machen konnen.

Dass heute des oftern, auch von jungen Gelehrten, Aufsatzsammlungen publiziert
werden, scheint mir schon deswegen nicht ohne weiteres gerechtfertigt zu sein, weil da-
durch in der kaum mehr zu {iberblickenden Publikationsflut unnétige Wiederholungen
in die Welt gesetzt werden. Es wiire dem Leser auch in unserem Falle besser gedient,
wenn sich der Autor die Miihe genommen hitte, ein einheitliches Literaturverzeichnis
zu schaffen, ein Begriffsregister anzulegen — der philosophisch Interessierte wire dafiir
ebenso dankbar wie er es fliir das Autorenverzeichnis ist — oder gar die sich in den ver-
schiedenen Abhandlungen repetierenden Argumentationsstrategien — eventuell in ei-
nem Nachwort zu systematisieren.

Der Hinweis auf diese formalen Miingel darf jedoch nicht dariiber hinwegtduschen,
dass der Autor seine Anliegen und Thesen in einer Art und Weise vertritt, die unsere
ganze Aufmerksamkeit verdient. Durch das ganze Buch hindurch zieht sich so etwas wie
ein erfrischender geistiger Tenor, den ich das neue <begriindet-begriffene» Selbstbewusst-
sein der praktischen Philosophie nennen mdochte: diese hat sich vom Komplex, die min-
derbegabte Schwester der theoretischen Philosophie zu sein, befreit, auch sie erlebt sich
als Fiille von Rationalitit; ithr Verhiltnis zu den Wissenschafien ist ebenfalls ein selbst-
bewusstes: sie wird zwar auf deren Sachkompetenz Riicksicht nehmen, aber nicht ver-
zagt, sondern wohlwissend, dass auch sie etwas anzubieten hat, wonach die heutigen
Menschen in Alltag, Forschung und Politik geradezu verzweifelt Ausschau halten, nam-
lich das Gut normativer Kompetenz.

Vom aristotelischen Denken herkommend stellt sich Hoffe des ofteren quer zu gewis-
sen philosophischen Stromungen der Neuzeit und der Gegenwart, ohne dass man ihm in
der Regel den Vorwurf machen konnte, dieselben nicht genau zu kennen. So wehrt er
sich z.B. gegen die Tendenz verschiedener analytischer Ethikansitze, wissenschaftliche
Rationalitit und sittliches Interesse fiir inkompatibel zu halten. Wie uns die Deskription
des sogenannten geistigen Tenors gezeigt hat, bilden die beiden flir den Wissenschafts-
theoretiker der praktischen Vernunft — als solchen erfiahrt der Leser den Autor — eine
letzte Einheit. Simtliche Aspekte der praktischen Philosophie lassen sich auf diesem

246



Hintergrund auch wissenschaftlich vermitteln und es zeichnet sich die M&glichkeit einer
weitgefassten Entscheidungstheorie ab, in deren Rahmen das Verhiltnis zwischen der ra-
tionalen und der sittlichen Dimension menschlichen Handelns reflektiert werden kann.
Im Horizont einer solchen Theorie brauchen sich der sittliche und der rationale Aspekt
des menschlichen Handelns in keiner Weise zu konkurrenzieren: die Einheit des Han-
delns, aber auch die Pluralitit von Intentionen und Methoden konnen bertlicksichtigt
werden, die Vermittlung von Wissenschaft und Politik ist keine Utopie mehr; so kon-
krete Fragen wie jene nach der Art von Institutionen, die imstande sind, Diskursresultate
in die politische Wirklichkeit zu transferieren, haben in einem solchen theoretischen
Kontext eine reelle Chance, beantwortet zu werden.

Es wire freilich iibertrieben, zu behaupten, Hoffe leiste im vorliegenden Band die
volle Ausarbeitung dieses theoretischen Kontextes, er licfere das System einer Wissen-
schaftstheorie der praktischen Vernunft. Er bietet hochstens Fragmente und Bausteine
zu einem solchen Unternehmen und zwar tut er dies fast ausschliesslich in der fruchtba-
ren kritischen Auseinandersetzung mit den Entwiirfen anderer Denker.

Dies geschieht vor allem im Teil 1 «<Grundmodelley, wo dem philosophiegeschichtlich
Interessierten reiche Information geboten wird. Durch seine kritischen Rekonstruktio-
nen klassischer und zeitgendssischer Entwiirfe beabsichtigt Hoffe, der sich im Rehabili-
tierungsprozess befindlichen praktischen Philosophie ein moglichst breites Problembe-
wusstsein zu garantieren. Sein Umgang mit den verschiedenen Konstrukten ist differen-
ziert und zeugt, wie schon im Zusammenhang mit seiner Aristoteles-Rezeption erwihnt
wurde, von einem bedeutenden hermeneutischen Geschick. Die Tatsache, dass er auch
auf Kontroversen innerhalb der Wirkungsgeschichte von Grundmodellen eingeht, mag
den Spezialisten reizen, macht jedoch dem nur allgemein philosophisch interessierten
Leser die beinahe iiberbefrachteten Anmerkungen etwas schwer zugéinglich.

Wem mehr das Systematische zusagt, der kommt vor allem in Teil II «<Grundbegriffe-
und -probleme» auf seine Rechnung. Neben einer offenen, manchmal die verschiedenen
Thesen allzu schnell verschnenden Erorterung wichtiger Begriffe der philosophischen
Ethik und der politischen Philosophie wird ihm die Relevanz der praktischen Philoso-
phie bei der Suche nach Orientierungshilfen in der komplexen Industriegesellschaft vor
Augen gefiihrt. In diesem Zusammenhang muss auf eine gewisse Einseitigkeit der Bei-
spielbezugsquellen hingewiesen werden. Hoffe blickt fast ausschliesslich auf den bil-
dungspolitischen Bereich und lidsst wirtschaftspolitische Aspekte zu kurz kommen.
Auch scheint mir die Einarbeitung der Probleme von Futurologie und Friedensfor-
schung in das Anschauungs- und Bezugsarsenal etwas diirftig.

Trotz dieser und dhnlicher Grenzen ist die vorliegende Publikation als eine ausgewo-
gene Leistung mit einem hohen Problembewusstseinsniveau zu bezeichnen, obwohl die
Rezeption der dialektischen und voluntaristischen Denktradition allzu sehr an den Rand
gerdt und z. T. vorsichtiger sein diirfte. Nehmen wir z.B. zwei Verweise auf Marx, die
widerspriichlich gedeutet werden konnen: auf Seite 292 wird der Autor des Kapitels dem
Typus des moralischen Nihilismus des Aufklirers zugerechnet, auf Seite 369 wird ihm
aber doch wieder zugestanden, dass er eine hochste sittlich-politische Norm anerkenne,
ndmlich die «von Naturzwang und Herrschaft emanzipierte Form des sozialen Ver-
kehrs» (p.369).

Hoffes Ausfiihrungen bestechen durch klare Formulierung schwieriger Gedankenab-
ldufe sowie durch didaktisch geschickte Gliederungen. Seine philosophiegeschichtlichen
Vergleiche beziehen sich auf zentrale Gedanken und tragen beim Leser zur Kldrung der
verglichenen Groéssen bei: denken wir etwa an die Bemerkungen zu Aristoteles und
Rousseau in bezug auf das Verhdiltnis zwischen Mensch und Biirger (p.23, Anm.20), an

247



die Erdrterungen zu Aristoteles und Hegel beziiglich des Arbeitsbegriffes (p. 18, Anm.9)
oder an die Uberlegungen zu Aristoteles und Kant die Vorstellung des Guten betreffend
(p.232, Anm.3).

Die Polemiken, welche Hoffe mit zeitgendssischen Autoren fiihrt, sind in der Regel
sehr sachlich und differenziert, obwohl man an seine Auseinandersetzung mit Habermas
(p.251 —277) zu Recht die Frage stellen kann, ob sie nicht bisweilen zu aggressiv ausféllt,
ob dort, wo dem Dialektiker gegeniiber der Vorwurf der Tautologie gemacht wird, nicht
in einem Referat iiber Aristoteles oder H. Krings mildere Ausdriicke wie etwa <herme-
neutische Zirkularitdt> oder dhnliche gebraucht worden wiren.

Die vorliegende Skizze einer Wissenschaftstheorie der praktischen Vernunft basiert
auf einem erweiterten Rationalititsbegriff, der weder aus den Elementen der Theorie
und der Praxis ein Dilemma macht, noch philosophische Reflexion und wissenschaftli-
che Arbeit fiir unvereinbar hilt, weswegen — vor allem im zweiten Teil — eine Offnung
zur Interdisziplinaritat sichtbar wird.

Wenn es auch bei Hoffe Gedankenfiihrungen gibt (vgl. etwa seine Argumentation im
Aufsatz (Herrschaftsfreiheit oder gerechte Herrschaft?, p.404 —418), die einen geradezu
{behibig-konservativen» Geist ausstrahlen, dann machen doch das bereits erwdhnte
beachtlich hohe philosophische Problembewusstsein und die Bereitschaft, vom Interdis-
ziplindren Impulse fiir die Reflexion aufzunehmen, aus dem besprochenen Buch ein
Werk, bei dem auch nicht-scholastisch Orientierte Ankniipfungspunkte fiir die eigene
Weiterarbeit finden konnen. Hans Widmer

Harri Wettstein, Uber die Ausbaufihigkeit von Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit. Social
Strategies, vol. 13, Basel 1979.

Harri Wettstein montre que la théorie de la justice proposée par Rawls est insuffisante
et qu’elle peut étre complétée. On sait que cette théorie (qui vise a rendre compte du sen-
timent commun de la justice et a le corriger) repose sur deux principes: 1°. la distribution
égale des libertés; 2°. le «principe des différences», qui n’admet I'inégalité dans la réparti-
tion du bien-étre social que dans la mesure ou les moins favorisés en profitent. Wettstein
propose d’y adjoindre un «principe de responsabilité»: «Plus le domaine ou s’exerce le
pouvoir d’un individu est étendu, plus la sanction qui le frappe doit étre lourde, si son ir-
responsabilité a causé des torts» (p.54). Ainsi, il pense a la fois améliorer la «décidabi-
lité» de la théorie — en fournissant une réponse a des questions qui resteraient en suspens
dans le systéme de Rawls — et répondre a certaines objections majeures, notamment celle
de Hart. Ce dernier estime mal fondée la «régle de priorité» qui interdit de sacrifier des li-
bertés fondamentales a des biens économiques; cette régle lui parait refléter la «mentalité
bourgeoise» de ceux qui sont suffisamment aisés et qui donnent un grand prix aux liber-
tés et au pouvoir. L’objection de Hart rejoint ici les vues de ceux qui reprochent a Rawls
d’étre inféodé a I'idéologie du capitalisme libéral.

Wettstein commence par analyser et discuter soigneusement les objections; puis il dé-
voile une lacune dans la représentation schématique que Rawls se fait de la réalité so-
ciale: il y manque la lutte concurrentielle, ou chaque individu tente de conquérir une po-
sition satisfaisante dans son travail (Arbeitsstellung): il est en effet essentiel 4 I’homme de
rechercher la puissance pour agrandir le champ de ses libertés; d’ou découle la possibilité
d’abus, donc de conflits. Finalement le «principe de responsabilité» est esquissé, mais
sans donner lieu a une démonstration ni a une discussion rigoureuse. On en dit toutefois
assez pour faire comprendre que ce principe pourrait servir a garantir moralement la

248



«regle de priorité» discutée, car il empéche que la préférence pour les libertés soit due a la
soif de puissance.

On me permettra de formuler deux réserves. D’une part, j’ail peine a croire que le désir
de puissance soit dd uniquement a la recherche d’avantages matériels, ainsi que le pré-
tend Wettstein (p. 50). D’autre part, dans sa premiére objection méthodologique, 'auteur
fait trop d’honneur a Hare: d’ou I'affirmation curieuse que, dans «I’équilibre réfléchi»,
Rawls ne voudrait pas expliquer nos convictions éthiques effectives; son modele théo-
rique aurait pour seul but de corriger nos jugements en permettant de décider certains cas
douteux. Je préfere I'interprétation que Guido Kiing donne de la méthode de Rawls (Re-
vue de Théologie et de Philosophie, vol. 111, 1979/111, Lausanne 1979, p.280, 284 — 5): elle
cadre mieux avec les textes, notamment avec le § 4 de A Theory of Justice.  Jean Villard

Gerson S.Sher, Marxist Humanism and Praxis. Edited, with translations. Buffalo, New
York 1978.

Es handelt sich um eine Sammlung von Beitrdagen jener Gruppe jugoslawischer Philo-
sophen, die unter dem Namen der von ihnen zwischen 1964 und 1975 herausgegebenen
Zeitschrift «Praxis» bekannt wurde, Der Herausgeber ist auch Autor einer englischspra-
chigen Monographie iiber die Praxis-Gruppe (1977). Die Texte sind reprisentativ ausge-
wihlt, sie vermitteln ein addquates Bild dieser Philosophie (zumindest was die Zeit ihrer
«offiziellen» Wirksamkeit anbetrifft), die unter allen westlichen Freunden marxistisch-
humanistischer Ideale so viel Sympathie gefunden hat und findet. Sie kann auch beim
angelsdchsischen Leser fast nur Sympathie finden — vorausgesetzt er stdsst sich nicht an
dem grundsitzlichen editorischen Mangel, dass so gut wie simtliche Quellennachweise
fehlen. Er erfahrt nur, dass «viele der Beitrdge» zuerst in «Praxis» erschienen sind, ge-
nauere Entstehungszeiten sind meist nur zu erraten.

Jede Beurteilung der Praxis-Philosophie muss vor dem Hintergrund des personlichen
Ethos ihrer Autoren geschehen. Getreu der Devise des jungen Marx, «dass die Kritik sich
nicht vor ihren Resultaten fiirchtet und ebensowenig vor dem Konflikte mit den vorhan-
denen Michten» (vgl. S.3) zogerten sie nicht, dem kritischen Engagement ihre akademi-
sche Existenz zu opfern und sich stidndiger politischer Brandmarkung auszusetzen. Pra-
xis-Philosophie reprisentiert vor allem das philosophische Gewissen einer etablierten
sozialistischen Gesellschaft, der die Ideale, unter denen sie angetreten, unaufhaltsam de-
generieren. Was sie zu einer besonderen Philosophie macht, ist die Loyalitiit der eigenen
kritisierten Gesellschaft gegeniiber, die feste Uberzeugung von der Richtigkeit des jugo-
slawischen Programms. Umso tragischer daher das interne Schicksal: Fiir jeden Beob-
achter, der in den jugoslawischen Selbstverwaltungssozialismus Hoffnungen abseits der
blossen Utopie gesetzt hatte, muss sich die Frage stellen, wie es kommt, dass auch dieses
Regime wohlmeinendste — wenn auch scharfe — Kritik gewaltsam zum Schweigen brin-
gen muss. Es wire dies eine Frage, deren Beantwortung in den Bereich der Praxis-Philo-
sophie selbst fallen miisste. Die Autoren des vorliegenden Bandes orientieren sich simt-
lich an Marx; aber nicht daran, was zumindest den «reifen» Marx so unschlagbar macht:
Seine — bekanntlich vernichtende — Kritik ist immer vor allem implizite Kritik, sie folgt
aus der detaillierten Analyse desen, was ist, aus der « Anatomie» der biirgerlichen Gesell-
schaft, beinahe von selbst, die durch die Realitét pervertierten Ideale bilden dabei den
undiskutierten Massstab. Freilich, eine solche Analyse hétte im Falle der Praxis-Philo-
sophen eine Konkretheit erfordert, die zu noch schirferen Repressionen gefiihrt haben
wiirde (siehe Djilas). Das muss man stets im Auge behalten, wenn die Kritik oft zu sehr
im «Uberbau» verharrt, sich hauptsichlich im Sollen, in der Konfrontation von Ideal

249



und Wirklichkeit bewegt. In diesem Bereich findet man dann auch differenzierte Argu-
mente und, was fiir westliche Leser besonders informativ ist, die undogmatische Darle-
gung von Problemen, die fiir uns eher philologischer Art, im politischen Osten aber von
vitaler Bedeutung sein konnen, wie z. B. die Frage nach dem Status bzw. der Reihenfolge
der Ubergangsperioden zwischen Kapitalismus und Sozialismus (vgl. Petrovi¢, S.8 — 13)
oder dem Unterschied zwischen revolutiondrem und biirokratischem Staatssozialismus
(vel. Stojanovi¢, S.51f1).

Die elf Beitrige — etwas gewaltsam in fiinf Gruppen gegliedert — behandeln eine Man-
nigfaltigkeit von Gegenstianden, kreisen aber letztlich alle um ein und dieselbe Alterna-
tive, die unter (auch methodologisch) verschiedenen Aspekten auftritt: Jede sozialisti-
sche Gesellschaft, besonders natiirlich die jugoslawische, steht vor der Wahl, entweder in
neuen entfremdeten etatistisch-technologischen Machtstrukturen als sozialistische zu
scheitern, oder mithilfe philosophischer Kritik und wachen revolutioniren Gewissens
die Selbstbefreiung der assoziierten Individuen via politische Selbstbestimmung zu ver-
wirklichen.

Im ersten Aufsatz diskutiert Gajo Petrovi¢ im Zusammenhang mit dem Problem der
Ubergangsperiode das Verhiltnis von Philosophie und Politik in sozialistischen Lin-
dern. Schon dabei sein entwaffnender Schluss auf Asymmetrie: Wenn gemiss dem Ideal
einer sozialistischen Gesellschaft moglichst alle Gesellschaftsmitglieder an Regierung
und Philosophie teilhaben sollen, miissen dicjenigen, die bisher alles regiert haben, dann
weniger regieren; die Vermehrung derer, die denken, zwingt hingegen niemanden, dann
weniger zu denken, im Gegenteil. Der Beitrag Mihailo Markoviés iiber Vernunft und hi-
storische Praxis vermittelt die Atmosphire des Kampfes einsamer Philosophen gegen
die Resignation. In einer dem Kritischen Rationalismus nicht undhnlichen praktischen
Selbstbeschriankung wird der utopische Auftrag der Geschichtsphilosophie im «revolu-
tiondren Reformismus» (S.29) verankert. Philosophie, die «nicht einfach angewandt
werden kann», manifestiert ihre Praxis in der eigenen Sphire: «Praxeologie» als kritische
Wahrnehmung ihres Gebrauchs und Missbrauchs (26).

Die existenzielle Grundsituation findet dann leidenschaftlichen Ausdruck in Rudi
Supeks «ethischen Antinomien revolutiondrer Existenz»: Ethisches Bewusstsein ist not-
wendigerweise und unvermeidlich ungliickliches Bewusstsein (S.98), dem der Revolu-
tiondr, vorausgesetzt, er folgt den «inneren Verpflichtungen», nicht entkommen kann.
Die ethische Orientierung am utopisch Moglichen gerit unweigerlich in Widerspruch
zur Begrenztheit aktuellen Handelns. Der zweite Widerspruch ergibt sich aus der Unter-
ordnung unter das revolutionidre Kollektiv. Supek gibt hier am Beispiel von Bucharin
einen schdonen philosophischen Kommentar zur Tragddie der Selbstbezichtigung und
-vernichtung unterlegener Parteifithrer. Ebenso notwendig und unter der erwidhnten
Grundbedingung fruchtbar der dritte Widerspruch (im laxen Gebrauch des Wortes): der
ethische Nonkonformismus des enttduschten Revolutiondrs.

Einen Schwerpunkt dieser vornehmlich am jungen Marx orientierten Philosophie
bildet dementsprechend die Thematik «Entfremdung» und «ldeologien. Predag Vra-
nicki erortert das Problem der nicht aufgehobenen Entfremdung in sozialistischen Ge-
sellschaften (eine These, die im etablierten Marxismus 1965 von Adam Schaff vertreten
wurde und damals grosse Aufregung hervorrief). Zu den alten treten in Gestalt des My-
thos vom sozialistischen Staat und durch die zunehmende Biirokratisierung neue, spezi-
fische Formen der Entfremdung. Aber die Zukunft scheint hoffnungsvoll. Ebenfalls von
philosophischer Hoffnung aufdie Zukunft diktiert ist Milan Kangrgas Kritik an der her-
kommlichen Bestimmung von Ideologie durch falsches Bewusstsein. Er erinnert an
Marx’ Grundauffassung des ideologischen Bewusstseins als der richtigen Darstellung

250



einer verkehrten (entfremdeten) Welt. Ideologisches Bewusstsein beschrankt sich auf
das, was ist (durchwegs Objekte entfremdeter menschlicher Tatigkeit), statt in theore-
tisch-praktischer Einheit das Nochnicht anzueignen (S.129, 132). Ein dhnliches Pli-
doyer fiir «Ideale als kritische Projektionen einer neuen Totalitit» (S. 156) findet sich bei
Miladin Zivoti¢ nach ausfiihrlicher Diskussion der klassischen Ideologiekritik sowie der
beiden «Grundideale unserer Zeit», Liberalismus und Kommunismus, in ithrer bekann-
ten Perversion durch Verwirklichung. Dieser Beitrag wird nachgewiesen: er entstammt
einem Buch von 1969.

Liberalismus ist auch das Thema der bestechend radikalen polito-logischen Argu-
mentation von Danko Grli¢. Wer die kritischen Philosophen Jugoslawiens «Liberale»
nenne, sei im Irrtum, denn nur Kleingldubige meinen, Sozialismus durch Liberalisie-
rung zurechtriicken zu konnen. Liberalismus setzt ndmlich immer ein dogmatisches Sy-
stem voraus, das von sich aus — gelegentlich und begrenzt — Freiheiten gewéhrt, er be-
zeichnet so die Anerkennung des bestechenden Dogmatismus, ja des Terrors, denn Terror
und Liberalismus bedingen sich gegenseitig (S.114). Liberalismus ist eingeschrinkte
Freiheit, und dies eine contradictio in adjecto (118). (Dass Liberalismus und Liberalisie-
rung ineins gesetzt und auf den historischen Bezug verzichtet wird, stort ob der Eindeu-
tigkeit der Absicht nicht.) Das Kapitel {iber den «etatistischen Mythos des Sozialismus»
von Svetozar Stojanovi¢ (1973 schon einmal englisch erschienen) bemiiht sich um Ab-
grenzung von James Burnhams «Revolution der Manager» (1941) — eine Abgrenzung,
die diskutierbar bleibt —, erwidhnt aber, aus naheliegenden Griinden und dennoch be-
dauerlicherweise, die einschlagigen Arbeiten von Milovan Djilas nicht. Als Griinde fiir
die etatistische Perversion der sozialistischen Revolution sieht Stojanovi¢ neben dem
Nichtvorhandensein eines entwickelten Proletariats u.a. auch den Umstand, dass weder
Marx noch Lenin mehr als Entwiirfe zur Idee der sozialistischen Gesellschaft hinterlas-
sen haben. Diese erstaunlich idealistische Begriindung wird noch unterstrichen durch die
Art der Betonung des Arguments, die Wahl zwischen Staatssozialismus und Selbstver-
waltung hinge nicht ausschliesslich von objektiven Bedingungen ab (53), und durch das
Gewicht der Verantwortlichkeit der Stalinisten (58ff.). Aber eben: alles dies muss aus der
besonderen Situation der Praxis-Philosophen beurteilt werden. — Das Neuartige an der
neuen Klasse im Staatssozialismus findet Stojanovi¢ darin, dass nicht nur ein Teil der
herrschenden Klasse die Regierung der Gesellschaft besorgt, sondern dass in diesem
neuen Typus von Klassensystem herrschende Klasse und Staatsapparat (extensional)
identisch sind. Die Marxsche Devise von der Expropriation der Expropriateure sei auf
die Triger des Staatsapparates daher voll anzuwenden (S. 54).

Zwei fiir die marxistische Revolutionstheorie delikate Einzelthemen handelt Ljubo-
mir Tadi¢ problemgeschichtlich ab: Sinn und Funktion von Autoritit und die Kritik des
Naturrechts. Die entwicklungsgeschichtliche Berechtigung von Autoritédt (man fragt sich
allerdings, wie wohltitig sie sich auf die griechischen Sklaven ausgewirkt haben muss,
vgl. S.80) bis herauf zu Engels’ realistischer Einschidtzung des Produktionsbetriebes kon-
trastiert mit der gegenwirtigen Situation. Die von den meisten Marxisten akzeptierte
Formel Saint-Simons von der Ablésung der Herrschaft iiber Menschen durch die Admi-
nistration von Sachen hat sich, auch im jugoslawischen Selbstverwaltungssozialismus,
als illusorisch erwiesen (S.88f.). Autorititsbeziehungen haben ihre Funktion fiir die Ent-
wicklung menschlicher Freiheit verloren und verdienen daher, je friiher desto besser,
vom Antlitz der Erde hinweggefegt zu werden (S.91). — Die Abhandlung liber das Natur-
recht macht sich im wesentlichen den Standpunkt von Marx’ Kritik des Gothaer Pro-
gramms zueigen und legt ihn gegen die Moglichkeit einer Apologie sozialistischen
Staatsrechts aus (S. 166f.).

251



Die Sammlung wird sinngemadss abgeschlossen mit Zagorka Goluboviés Darlegung
der «Praxis»-Position zu Freiheit und Gleichheit. Nach einer soziologisch-historisch be-
griindeten Kritik der Theorie von der natiirlichen Ungleichheit werden auch hier Versu-
che zurilickgewiesen, die Verweigerung elementarer biirgerlicher Freiheiten mit einer
fragwiirdigen sozialistischen Legalitit zu rechtfertigen.

Wie wenig Neues die meisten Aufsidtze der westlichen Marxismus-Diskussion heute
auch bringen mogen, eines jedenfalls wirkt — abgesehen von der schon betonten immen-
sen politischen Bedeutung der Praxis-Gruppe — hochst beeindruckend: die Radikalitit,
mit der so gut wie alle Autoren an der Logik der urspriinglichen Marxschen (und natiir-
lich nicht nur Marxschen) Idee einer freien Assoziation von Produzenten festhalten.
Wenn das Proletariat diejenige Klasse ist, deren Befreiung die Befreiung von jeglicher
Klassenherrschaft voraussetzt, dann kann es keine spezifischen proletarischen Klassen-
interessen geben, dann kann es auch nicht so etwas wie sozialistischen Staat geben, denn
jede staatliche Institution (einschliesslich des Rechtssystems) ist per definitionem Instru-
ment von Klassenherrschaft. Diese Logik ist schliesslich auch dialektisch: Der sozialisti-
sche Staat als unabhingige Quelle der Macht hat scine einzige Berechtigung in der De-
struktion seines eigenen Organismus als Staat, in seinem Dienste darfes keine Diener ge-
ben (Grli¢, S. 117). Fiir Vranicki ist das nicht nur eine Forderung: Es sei ein einzigartiger,
vollig neuer und zutiefst menschlicher Prozess, dass diejenigen entfremdeten Gewalten,
die der Sozialismus sclbst gebiert, ihre Macht dazu benlitzen, sich selbst zu eliminieren
(5.43). Wenn es dem Zeitgenossen auch etwas schwerfillt, die Botschaft zu glauben.

Judith Jdnoska

K. Rotigers und H.Saner (Hrsg.), Gewalt. Grundlagenprobleme in der Diskussion der
Gewaltphanomene. Philosophie aktuell Bd. 7. Basel/Stuttgart 1978.

Materialien zu einer Theorie der Gewalt

Der vorliegende Sammelband behandelt das komplexe Thema Gewalt. Der didak-
tisch wertvolle Anhang besteht aus cinschlidgiger Zitatensammlung, Fremdworter- und
Personennamenerkldrungen sowie aus einer Zusammenstellung der Autoren- und Her-
ausgeberkurzbiographien.

Wie H.Saner im Vorwort feststellt, hat der spektakulire Terror der letzten Jahre den
Horizont der Gewaltdiskussion in erschreckendem Masse eingeengt: bekenntnishafte
Absage an jegliche personale Gewalt scheint weitgehend die Anstrengungen einer tiefe-
ren Grundlagenanalyse zu ersetzen. Im Gegensatz zu dieser tabuisierenden Tendenz the-
matisieren die vorgelegten Aufsidtze Voraussetzungen, Wesen und Wirkungen von Ge-
walt. Sie mdchten so dem entgegentreten, was P. Bourdieu und J.-Cl. Passeron die «<ym-
bolische Gewalt> genannt haben'.

Diskussion des Begriffes «strukturelle Gewalty
Fiir J.Galtung ist das emotionsgeladene Bedeutungsfeld «Gewalt> definitorisch zu we-
nig geklirt; deshalb studiert er — von der Friedensforschung herkommend — das Problem
der Gewalttypologien (9 — 32). Sein Bemiihen soll eine Theorie der Gewalt vorbereiten,

essoll aber auch zu einem besseren Verstiandnis der gesellschaftlichen Realitit beitragen.

' Grundlagen einer Theorie der symbolischen Gewalt, Frankfurt a. M. 1973.

292



In seinem Verstdndnis ist die Gewalt eine vermeidbare Behinderung menschlicher
Selbstverwirklichung. Je nachdem, welche Bediirfnisse unterdriickt werden, zeichnen
sich die verschiedenen Typen von Gewalt ab: direkte, personale dem menschlichen Kér-
per zugefiigte Gewalt oder strukturell bedingte Gewaltformen der Armut, der Unter-
driickung und der Entfremdung, welche teilweise liber dieselben Mechanismen realisiert
werden: Exploitation, Penetration, Fragmentation, Marginalisierung.

Auch die Moglichkeiten, wie Gewalt Gegengewalt erzeugen kann, werden erdrtert
und anhand des folgenden Geschichtsablaufes dargestellt: den Anfang bildet direkte Ge-
walt, die mit der Absicht eingesetzt wird, strukturelle Gewalt zu etablieren. Dieser ant-
wortet eine direkte Gegengewalt, die auch eine konterrevolutionidre Anstrengung nicht
zu biandigen vermag. Der Zyklus kann von neuem beginnen: direkte Gewalt schafft sich
strukturelle.. ..

Galtung antwortet auf die Frage nach der Herkunft der Gewalt nicht mit kosmologi-
schen Annahmen (Paradies, Siindenfall), sondern mit drei theoretischen Ansitzen: nach
dem horizontalen erklart sich jeder Fall von Gewalt aus einem anderen derselben Ebene;
der vertikale supponiert Verschiebungen innergesellschaftlicher Gewalt in den zwi-
schengesellschaftlichen Bereich; eine dritte Erkldrung sucht die Wurzel der Gewalt in
den Herzen der Menschen, wobei sich zwel verschiedene Modalitidten anbieten: nach der
Lerntheorie wird der an sich neutrale Mensch durch die Gesellschaft zu Gewalt und
Herrschaft konditioniert, wihrend die Ausldsertheorie von latenten Destruktions- und
Herrschaftsneigungen ausgeht, die jederzeit in einem gewalttitigen Milieu aktualisiert
werden kdnnen.

Bevor auf die weiteren Arbeiten des zu rezensierenden Buches hingewiesen wird,
méchte ich U.Matz zur Sprache bringen, der in seinem Buch «Politik und Gewalty’ den
Begriff der strukturellen Gewalt einer kritischen Betrachtung unterzieht.

Nach ihm kann «trukturelle Gewalts am Fall des ungerechten Gesetzes studiert wer-
den, weil auch sie die beiden Grossen «Gewalt>, cungerechtes Gesetz> supponiert. Aller-
dings bringt die Thematik der «trukturellen Gewalt> auch nach ihm neue Aspekte in die
Diskussion: Subjekt der Gewaltanwendung, Verhiltnis «Struktur-Prozess», Unterdriik-
kung von Maoglichkeiten menschlicher Selbstentfaltung.

Matz rdumt ein, dass der traditionelle Gewaltbegriff im Vergleich zum Ansatz von
Galtung geradezu privatistisch wirkt, dass die neue Terminologie offenbar dem Phéno-
men staatlicher Gewaltsamkeit wie iliberhaupt dem Bereich des Politischen gerechter
wird. Er ist jedoch mit der Erkldrung, die Galtung abgibt, keineswegs zufrieden, denn, so
argumentiert er, ungleiche Verteilung von Macht und Besitz — scheinbarer Grund struk-
tureller Gewalt — hat es praktisch in allen bisherigen Gesellschaftsordnungen gegeben.
Von einer neuen Schau der Zusammenhinge kann also kaum die Rede sein. Ferner
macht er Galtung den Vorwurf, von einem individualistischen Anarchismus auszugehen
und diesen in utopischer Manier mit egalitdren Vorstellungen totaler Selbstentfaltung zu
verbinden.

Die Gewalt werde durch Galtungs terminologische Erweiterung von einer phianome-
nologisch leicht fassbaren Erscheinung zu einer Angelegenheit der politischen Anthro-
pologie, die Unterscheidbarkeit «soziale Unterdriickung/individuelles Versagen» werde
aufgehoben. Galtung stehe zu sehr unter der Vorstellung einer die menschliche Entfal-
tung hemmenden Gesellschaft.

Wenn man z.B. die Mechanismen der nationalsozialistischen Vernichtungsbiirokra-
tie betrachte, dann miisse man zwar zugeben, dass man mit dem Begriff der «personalen

® Freiburg/Miinchen 1975, p.70 — 74.

253



Gewalt nicht weiterkomme, denn offensichtlich gingen viele der Gewalthandlungen auf
das Konto des Apparates. Trotzdem diirfe man aber nicht tibersehen, dass es immer wie-
der Einzelpersénlichkeiten waren, welche die Strukturen prigten.

Man miisse sich davor hiiten, unterscheidbare Elemente durcheinanderzubringen,
wie Galtung das tue, wenn er die Struktur und den konkreten variablen Handlungsablauf
miteinander identifiziere. Auch sei es nicht zweckmissig, den von der Umgangssprache
her auf Handlungen bezogenen Gewaltbegriftf auf die Ebene der Strukturen zu iibertra-
gen. Wenn dies gar in Verbindung mit dem utopischen Anarchismus geschehe, dann fiih-
re das zu einer moglichen Verteufelung der institutionellen Ordnung iiberhaupt.

Aus diesen Griinden bleibe er bei der Auffassung von der Gewalt als einer Handlung.
Genauso wie sich im Bereich des positiven Rechtes eine Dualitét von legaler und illega-
ler Gewalt abzeichne, spalte sich die Gewalt auch im Bereich des natiirlichen Rechtes in
eine legitime und in eine illegitime. Jedenfalls habe sie ihren Ort im Vollzug eines Geset-
zes, sie seil im Bereich des Funktionierens eines sozialen oder politischen Regelsystems
angesiedelt.

Es ist unbestreitbar, dass die heuristisch-analytische Potenz des Begriffes «strukturelle
Gewalt> noch gesteigert werden konnte. Diese Tatsache vermag jedoch keineswegs die
Kritik von Matz zu rechtfertigen.

Ist es erlaubt, aus den moglichen negativen Folgen bei der Anwendung eines Begriffes
auf seinen negativen Gehalt zu schliessen? Es ist zwar zuzugeben, dass eine unkritische
Verwendung des Terminus «strukturelle Gewalt» zu verallgemeinernden Ddmonisierun-
gen von Institutionen iiberhaupt fiihren kénnte, diese Folgen sagen aber gar nichts tiber
den Begriffsinhalt selbst, aus dem sie sich nicht streng logisch, sondern bloss assoziativ-
verallgemeinernd ergeben. Zudem ist nicht auszuschliessen, dass mit einer Eingrenzung
des Gewaltbegriffes auf die Handlungsebene verteufelte Gewalt-Zustinde auf dem Struk-
tur-Niveau der wissenschaftlichen Analyse entgehen.

Mit welchem Recht beantragt Matz fiir eine wissenschaftliche Gewaltterminologie
die Beibehaltung der umgangssprachlichen Semantik? Die explizite Einfiihrung eines im
Vergleich zur Alltagssprache neuen Aspektes hilt sich bekanntlich im Rahmen der gin-
gigen wissenschaftstheoretischen Definitionslehre”.

Das Argument, es habe schon immer ungleiche Macht- und Besitzverteilung gegeben,
liberzeugt wenig. Die Feststellung mag berechtigt sein, aber aus ihr folgt in bezug auf
sstrukturelle Gewalts tiberhaupt nichts. Der Hinweis auf die Geschichte konnte sogar zu-
gunsten einer strukturellen Betrachtung der Gewalt genutzt werden. Gerade die erst vor
kurzem fruchtbar gemachte synchron verfahrende Geschichtsschreibung — so konnte
man argumentieren —, verweist auf Konstanten und diese konnen nicht mehr vom Indi-
viduell-Prozesshaften (Gewalt als Akt eines individuell fassbaren Titers), sondern nur
noch vom Allgemein-Zustindlichen (strukturelle Gewalt) her hinreichend erkldrt wer-
den. Die Tatsache, dass die bisherige Analyse beim Individuell-Prozesshaften stecken-
blieb, kann nicht als Beweis gegen die strukturelle Perspektive gewertet werden, zumal
letztere fiir Galtung keine ausschliessende Perspektive ist.

Ferner gilt: etwas, in unserem Falle das Bestehen ungleicher Besitz- und Gewaltver-
teilung zu allen Zeiten, kann wihrend Jahrhunderten mit Hilfe eines falschen oder unge-
niigenden Modells erkldart werden, ohne, dass dies am Bestehenden selbst etwas veridn-
dern wiirde: Der Lauf der Sonne ist schliesslich vor und nach Kopernikus derselbe ge-
blieben.

Was ist zum Vorwurf der falschen Primissen zu sagen? Ist es nicht legitim, wenn ein

* Vgl. H.Seiffert, Einfiihrung in die Wissenschaftstheorie 1, Miinchen 19747, p.31f.

254



Sozialwissenschaftler von der leicht nachweisbaren Erfahrung einer solchen Bediirfnis-
unterdriickung ausgeht, fiir die unmittelbar kein Subjekt haftbar gemacht werden kann?
Einen solchen in der Gegenwart wurzelnden Ausgangspunkt mit der Nomenklatur <«uto-
pischer, dandividualistischer <Anarchismus» zu bezeichnen, mit Wortern also, die eine
gesamtgesellschaftliche Lehre meinen, das kommt einer ungerechtfertigten Extrapola-
tion gleich.

Wie wir gesehen haben, leidet die Kritik von Matz an Galtung an schwerwiegenden
Mingeln: entspringen seine Bedenken, die Extension des Gewaltbegriftes auf das Struk-
turelle hin auszuweiten, nicht vielleicht einer tibertriebenen Sorge um die Erhaltung ge-
gebener Strukturen? Ist aber eine solche Sorge berechtigt zu einer Zeit, in der das Indivi-
duum mehr und mehr zu einer blossen Funktion technisch stets perfekter werdender
Grundmuster degradiert wird?

Auch der Vorwurf, aus der Gewalt, einer phinomenologisch leicht fassbaren Erschei-
nung werde eine Angelegenheit der politischen Anthropologie, ist reichlich problema-
tisch: warum soll etwas lediglich eine leicht fassbare Erscheinung sein, mit welchem
Recht isoliert man einen Fragenkomplex von den zwar nicht ohne weiteres leicht wahr-
nehmbaren, dafiir aber ganzheitlichen Zusammenhingen der politischen Anthropolo-
gie?

Die Forderung nach einer das Psychologische und Politische umfassenden
Handlungstheorie

Der Beitrag von Klaus Horn (p.33 —49) kritisiert den bisherigen Verlauf der Diskus-
sion tiber Gewalt und Aggression: nach ihm diirfen die beiden Begriffe nicht weiterhin
unvermittelt nebeneinanderher laufen. Objektivistische und subjektivistische Ansétze
sollen mit Hilfe einer politischen Psychologie vermittelt werden. Auch dringe sich eine
Reflexion der gegenseitigen Abhéngigkeit von staatlicher Sanktionsgewalt und indivi-
duellem Handeln auf. Vor einer Psychologisierung des Politischen, vor der Reduktion
samtlicher Aggressionsphdnomene auf die primare Sozialisation sei zu warnen. Man sol-
le sich nicht, wie die Psychoanalyse und die Lerntheorie auf die Analyseeinheit Einzel-
mensch festlegen und den Funktionskreis lebensgeschichtlicher Sinnzusammenhinge
auf Kosten des Bereiches politischen Handelns ins Zentrum des Interesses riicken. Beide
Aspekte miissen zum Zuge kommen: zu fordern sei ein multifaktorieller Ansatz; mono-
kausale Erkldrungen seien im Forschungsfeld «Gewalt> unfruchtbar.

Der Relation «Gewalt/Recht> wendet sich R.-P. Calliess (p. 50 — 60) zu. Die durch die
Korperlichkeit des Menschen vermittelte interpersonelle Beziehung sei fiir die Gewalt,
die man im Horizont einer kommunikativen Handlungstheorie erklidren miisse, von we-
sentlicher Bedeutung. Calliess setzt sich von der Zwangstheorie des Rechts im Sinne von
Max Weber ab. Nicht der vom Rechtsapparat ausgeiibte Zwang ist seiner Ansicht nach
fiir die Konstitution des Rechts entscheidend, «sondern die Antwort des Apparates nach
formalisierten Regeln» (p.54). Zwar sei die Gewalt zur Durchsetzung von Erwartungen
wichtig, als Symbol und Beweis von Recht kdme ihr jedoch keinerlei Bedeutung zu. Sie
tendiere stets zur Reduktion von Komplexitit und werde dann als Mittel der Probleml6-
sung angesehen, wenn weder individuell noch strukturell Handlungsalternativen ange-
boten wiirden.

Auch die Leistung, welche als ein moglichst schnelles <Beim-Ziele-Ankommen» ver-
standen wird, stehe in einer gewissen Nahe zur Gewalt. Es sei daher zu vermuten, dass
die Leistungsgesellschaft unter dem Apriori eines zum mindesten gewalttrichtigen
Strukturschemas stehe. Genauso wie Horn versucht auch Calliess das Psychologische

255



und das Politische zusammenzuschauen, die Handlungspotentiale bauen sich aus beiden
Komponenten auf: Aggression sei — und da bekennt sich Calliess zur Lerntheorie — nicht
etwas Individuell-Naturwiichsiges.

Gewalt sei nicht eine Zwangswirkung unter anderen und man diirfe sie nicht vom
Merkmal der Verletzung korperlicher Integritit trennen. Gerade bei der Umschreibung
des Gewaltbegriftes sei Prizision erforderlich, weil sonst allzuviele Phinomene unter ithn
subsumiert wiirden: allzuviele Erscheinungen gerieten dann in den Bereich der Strafbar-
keit: auf diese Weise konnten einer globalen staatlichen Interventionspolitik Tiir und
Tor geoffnet werden. Wolle man nicht hinter die Errungenschaften des Rechtsstaates zu-
riickfallen, miisse man die Ausdifferenziertheit von Rechts- und Gesellschaftsordnung
unbedingt erhalten, weil nimlich beim entfallen dieser Differenz die strukturelle Gewalt
entstehen wiirde.

Verschiedene Ebenen des Begriffes von der strukturellen Gewalt

Ein Vergleich der Arbeiten von Galtung und Calliess zeigt, dass die beiden Autoren
einen je verschiedenen Begriff von struktureller Gewalt vertreten, der erste einen an den
Grundbediirfnissen des Menschen orientierten, der zweite einen solchen, der die «recht-
lich geregelten Verteilungsmuster von Macht- und Einflusschancen, von Partizipations-
und Verfligungsmoglichkeiten in den verschiedenen sozialen Systemen» (p.50) zum Ge-
genstand hat.

Der Ansatz von Galtung ist grundséatzlicher als derjenige von Calliess, weil niamlich
Verteilungsmuster von Macht- und Einflusschancen nur dann als mehr oder weniger ge-
walttitig, respektive gewaltlos beurteilt werden konnen, wenn sie den grundlegenden Be-
diirfnissen der von ihnen Betroffenen in kleinerem oder grosserem Masse entsprechen.

Enttabuisierung der Gewalt als Kampfmittel gegen wachsende Gewaltpotentiale

In seinen Anmerkungen zum Problem Gewalt und Herrschaftsordnung (p.61 —70)
bemiiht sich A.Klonne, die Tabuisierung von Gewalt zu iiberwinden und zwar mit der
Absicht, ihre Bedingungen genauer zu erfassen, um so die Risiken gewaltformiger Politik
zu vermindern. Wie ihm ein Blick auf die Geschichte zeigt, konnte auch die biirgerliche
Herrschaftsform nicht von der Gewalt absehen; sie strebte lediglich deren Regulierung
durch Rechtsformen an, was aber nicht den automatischen Abbau von Gewaltpotentia-
len zur Folge hatte, wie z. B. der Fall der Bundesrepublik Deutschland zeigt.

Gewisse Verdnderungen im Strafrecht (vgl. den sog. Gewaltparagraphen) — meint
Klonne — weisen sogar auf einen Zuwachs des Gewaltpotentials hin: nur schon, wer 6f-
fentliche Gewalt konstatiert, soll strafbar werden, weil man davon ausgeht, dass man in
einer Volksgemeinschaft lebt, in der die verschiedenen Interessen letztlich harmonisiert
sind. Diese schlussendliche Ubereinstimmung wiirde man allenfalls auch mit Gewalt
verteidigen, wenn dies bloss im Namen des Staates geschihe.

Nicht unproblematisch sei auch die Annahme, der Staat besitze das einzige Gewalt-
potential. Wer also dariiber verflige, der konne auch die Gesellschaft verwandeln. Selbst-
verstiandlich widerlegen die verschiedenen miteinander konfligierenden ausserstaatli-
chen Gewalten solche Pramissen.

Klonne, der den heute besonders wirksamen politischen Gewaltverdrangungskom-
plex zu Tage fordert, pladiert fiir ein konfliktorientiertes Denken, weil er mit Chr. von
Krockow zu Recht die Uberzeugung vertritt, dass «das Konzept der <Volksgemeinschaft»
die Konzentrationslager zur logischen Konsequenz hat» (p.70). Klénnes Aufsatz zeich-

256



net sich aus durch das Beiziehen konkreter Beispiele aus der deutschen Gegenwartsge-
schichte. Er macht die Aktualitit der Gewaltdiskussion besonders deutlich.

O.Rammstedt (p.71 —81) studiert die kontingenten Grenzen der Gewalt. Auch er
wendet sich gegen ein totales Gewaltmonopol des Staates, denn dieser bedarf zwar der
Gewalt, nicht aber ist die Gewalt auf den Staat angewiesen. Aus diesem Grunde werde
jegliche Art von Gewalt sehr bald zum Politikum, da sie die Monopolstellung des Staates
in Frage stelle. Es sei daher auch nicht verwunderlich, dass Staatsvertreter die Klagen der
offentlichen Meinung tiber die eskalierende Gewalt nur allzugerne zum Anlass nahmen,
ihre eigene Stellung zu stabilisieren.

Wihrend in friiheren Zeiten die Tendenz einer Trennung von Gewalt und Macht fest-
zustellen war, zeigt sich heute nach O.Rammstedt ein Trend zur engen Koppelung der
beiden. Nicht-legale Gewalt wird mit Hilfe legaler unterdriickt, denn man will eine «ge-
waltfreie Gesellschaft>: der Mensch soll — und dazu bedient man sich paradoxerweise der
legalen Gewalt — davor befreit werden, Opfer der Gewalt zu werden.

Rammstedt durchleuchtet auch den Begriftf der personalen Gewalt auf seine mogliche
Verschleierungsfunktion hin: die Logik, wo kein Téter, da keine Gewalt, oder, wo man
den Titer gefasst hat, da ist keine Gewalt mehr, kann die Moglichkeit, strukturelle Ge-
walt wahrzunehmen, beinahe ausschalten. Sie kann ferner — denn sie konzentriert sich ja
bloss auf das Subjekt des Gewaltaktes — blind machen fiir das Phanomen des Erleidens
von Gewalt, fiir die Auswirkung sozialer Zwinge, die sich heute bekanntlich in vermehr-
tem Masse, aber anonym prisentieren.

Wenn man das Problemfeld Gewalt von der Perspektive des «Gewalt-Erleidens» aus
angehe, dann werden die Unterscheidungen zwischen Gewalt, Macht, Terror und Ag-
gression bedeutungslos angesichts der Tatsache, dass sie alle Einschrinkung des Subjek-
tes zur Folge haben. Wenn auch die Uberlegungen von Rammstedt deutlich machen,
dass gewisse Differenzierungen im Erlebnisbereich Gewalt zu relativieren sind, dann
mochte er sicher nicht ihren Wert {iberhaupt bezweifeln; er bringt sogar eine neue Di-
mension in die Diskussion: jene des «Gewalt-Erleidens. Diese riickt er nahe an das Feld
der «trukturellen Gewalty, eine Schau, die zum Verstindnis bestimmter Situationen in
der dritten Welt einen wertvollen Beitrag leisten konnte.

Kontroverse um das Verhdltnis von Wissenschafi und Philosophie in der Erérterung des
«Gewalt-Problems»

Das Verhiltnis zwischen Kritik und Gewalt wird von K.Rottgers (p.82 —96) zur
Sprache gebracht. Wenn man davon ausgehe, dass die Gewalt sich der Aufkldrung ent-
ziehe, dann konne man der Frage, was iiberhaupt eine Philosophie der Gewalt noch fiir
einen Sinn haben solle, nicht ausweichen. Ein kurzer Gang durch die Geschichte dieser
Philosophie (Luther, Kant, Fichte, Marx, Sorel, Lukacs) zeigt dem Autor, dass es besser
ist, von der Tradition Abschied zu nehmen, weil ihre Ergebnisse nur allzu leicht zu zwei-
felhaften Legitimationszwecken von Gewalt missbraucht werden konnen. Weit frucht-
barer sei es, das von den Sozialwissenschaften in Bezug auf den Fragenkomplex Gewalt
Erarbeitete aufzunehmen und synthetisch zu verarbeiten.

Obwohl! die meisten im hier besprochenen Band mitwirkenden Gelehrten ihren Bei-
trag zu einer solchen Synthese geleistet hitten, bleibe ein theoretisches Defizit: anhin
habe man die Gewalt zu wenig als sinnhaft strukturiertes soziales Handeln gesehen. Eine
das Gewalthandeln als Ganzes in seinen aktiven und passiven Aspekten umfassende und
moralfrei beschreibende philosophische Theorie stehe noch aus. Eine solche diirfte nicht
beim Verhaltensaspekt stehen bleiben, sie miisste zum Sinn des Handelns vorstossen.

257



Ferner hitte sie das Gewalthandeln vom Gewalterleben zu trennen und es wiren nicht
nur die Sozial-, sondern auch die Textwissenschaften zu konsultieren.

Viele der Gedanken von Rottgers — das wird der Aufsatz von H.Saner (p.97 — 112) zei-
gen —sind problematisch, vor allem auch derjenige einer moralfreien Beschreibung von
Gewalt, sein Vorschlag aber, vermehrt die Textwissenschaften zum Worte kommen zu
lassen, sollte nicht iiberhort werden. Leider fehlen im vorgelegten Sammelband die Be-
zugnahmen auf die Literatur fast ganz, obwohl auf diesem Gebiet schon gearbeitet
wurde®.

Saners Auseinandersetzung mit Rottgers wird getragen von der Uberzeugung, dass die
philosophische Tradition mehr zu sagen hat als unsere wissenschaftsglaubige Zeit wahr-
haben mochte. Das kritische Studium des einmal Gedachten lohne sich auch heute
noch. Es helfe, die Indizien struktureller und symbolischer Gewalt unserer heutigen ge-
sellschaftlichen Praxis aufzuspiiren.

Ein verniinftiger Umgang mit der Tradition, diese sei keineswegs identisch mit der
Geschichte der universitiren Fachphilosophie, konne uns zeigen, dass verschiedene, die
Relation <Macht/Gewalt variierende Modelle zu einem adidquaten Verstindnis unserer
Gesellschaft fiihren kdnnen; insbesondere werde ersichtlich, dass die von Raéttgers als
obsolet erkldrte Disjunktion Kritik oder Gewalt auch heute noch aktuell sei. Die Philo-
sophie sei, auch in der Erérterung der Gewalt-Frage mehr als nur versohnende und syn-
thetisierende «(Kongressmutter» (p.97), nur sie konne uns wegen ihrer Grundlagen-Optik
davor bewahren, entweder wesentliche Implikate (z.B. Freiheit, Gerechtigkeit, Phanta-
sie) dem Operationalisierbarkeitsideal zu opfern oder aber, wie dies etwa bei der Aggres-
sionsforschung der Fall war, einen logisch ungeklirten Begriff zum Ausgangspunkt einer
ganzen Forschungstradition zu machen.

Obwohl Saner im Gegenzug zu Rottgers davon ausgeht, dass die Wissenschaft der
komplexen Realitit «Gewalt> nicht gewachsen ist, verschmiht er keineswegs die von ihr,
insbesondere von der Friedens- und Aggressionsforschung gemachten Funde: etwa den
Begriff der «strukturellen» oder <symbolischen> Gewalt. Eine umfassende Gewalt-Theorie
bediirfe eines echten Zusammenspiels zwischen Wissenschaft und Philosophie.

Ohne das Nachwort von Saner wire das Buch einseitig geworden: die Partitur der
Wissenschaft wire allzu dominant geblieben. Er hat gleichsam mit einigen philosophi-
schen Paukenschligen diese Assymetrie korrigiert. Aber eben, es sind nur Paukenschli-
ge; sie miissten in einer systematischen Philosophie der Gewalt zu einer die wissenschaft-
liche Partitur integrierenden Symphonie werden. Auch wire zu wiinschen, dass sie sich
im voraus besser gegen mogliche Einwéinde von rein analytisch orientierter Seite her ab-
sichern wiirden, eine Priventivmassnahme, die sie sich ohne weiteres leisten konnten,
die im Gegenteil ihr ganzheitliches Profil nur klarer vermitteln wiirde. Hans Widmer

Vel. P. von Matt, Das Gewaltproblem als Thema und Entwicklungsfaktor in der mo-
dernen Literatur, in: Civitas, Luzern, 28. Jahrgang 1972/1973, p. 157 — 170, ferner das
leider heute bei Philosophen und Sozialwissenschaftlern kaum zur Kenntnis genom-
mene sehr reiche Werk von E.Canetti, Masse und Macht, Hamburg 1960.

258



Gabrielle Dufour-Kowalska: Michel Henry, un philosophe de la vie et de la praxis. Vrin,
Paris, 1980.

Un tel livre, Hume I'aurait jeté au feu et Wittgenstein, s'il avait da I'écrire, en aurait
laissé toutes les pages blanches. C’est dire que le livre de G. Dufour-Kowalska ne concer-
ne ni les recherches sur les quantités ou les nombres, ni celles sur les questions de fait, et
se situe, d'une certaine maniére, dans le lieu de I'indicible.

Cela signifie d’abord que le sujet de ce livre n’est pas formellement la pensée de
M.Henry: il ne s’agit pas d’interpréter une pensée qui s’est exprimée dans différents
ouvrages — cela n’aurait rien a voir avec I'indicible —, interprétation qui demanderait un
point de vue extérieur a ’esprit de I'oeuvre interprétée, mais d’en faire une lecture philo-
sophique: de lire et de dire la pensée de M. Henry de I'intérieur. C’est pourquoi G.Du-
four-Kowalska refuse résolument de prendre distance par rapport a I'oeuvre qu’elle lit et
dit. Par Ia, elle ne fait que mettre en pratique la méthode henryenne de lecture des philo-
sophes, lecture qui «’est pas une interprétation, mais la mise en oeuvre d’'un penser ef-
fectif et vivant» (p. 128). Et c’est a I'intérieur de ce penser que G. Dufour-Kowalska, tout
comme M. Henry, se place; ils ont donc le méme objet en commun.

Cela signifie ensuite que cet objet commun n’est pas un objet auquel tout discours
convient; c’est donc un objet particulier: I'étre. La philosophie de M. Henry et la lecture
de G.Dufour-Kowalska sont donc une ontologie. Ce terme est pris ici au sens strict: on-
tologique s’oppose a ontique et chercher a dire I’étre, ce n’est pas parler des étants, mais
plutdt de leur racine, de leur origine. Cette ontologie est donc dés I’abord une ontologie
de 'origine.

Comment I’étre se donne-t-il originairement? Pour le déterminer, M. Henry se tourne
vers la phénoménologie, ¢’est-a-dire entreprend I’élucidation du concept de phénoméne.
Ce qui I'intéresse dans le phénoméne, ce n’est pas ce gui apparait, mais son apparaitre
méme. La détermination de ’essence de cet apparaitre montrera que le phénomeéne est
son apparaitre: «il est son apparaitre méme» (p.51). Il n’y a donc pas a distinguer entre
I’étre et le phénomeéne: I’étre se donne, il n’y a en lui aucune distance, aucune transcen-
dance: il est le milieu de I'immanence.

Cela veut aussi dire que I’étre est totalement transparent. Pourquoi alors le mécon-
naissons-nous? Parce que nous essayons de I'appréhender avec les préjugés de la trans-
cendance, c’est-a-dire de I’objectivité, de la rationalité de type scientifique. Or si I’étre est
immanence, ce type de rationalité, qui oeuvre dans la distance, est essentiellement inadé-
quat, et il en est de méme pour le langage qu’il inaugure. Ainsi, M.Henry «établit (. . .)
I’hétérogénéité fonciere de I’étre et du langage» (p.27). On comprend maintenant pour-
quoi nous avons dit plus haut que le lieu de ce livre, c’est I'indicible: il s’agit d’un indici-
ble qui se référe au langage objectivant; c’est pourquoi, d’un autre point de vue, I’étre est
dicible, mais dans un autre langage. Ce langage sera celui de I’absence de toute distance,
celui de la présence et non de la représentation, c’est-a-dire celui de la subjectivité, et
plus particuliérement celui du sentiment: I’étre est sentiment en ce que, comme lui, il se
révele tel qu’il est: si j’ai peur, ma peur est sa manifestation, son apparaitre. Par la, I’af-
fectivité acquiert une valeur ontologique et non seulement psychologique ou existen-
tielle.

Cela a au moins trois conséquences importantes:

(1) Cette théorie est une critique radicale de toute la philosophie occidentale, qui peut
étre caractérisée, selon M.Henry, comme un monisme ontologique: I’étre est réduit au
domaine de I’extériorité, de I’objectivité, et il n’y a rien en dehors de ce domaine. Bref,
d’une maniére ou d’une autre, la philosophie occidentale a toujours réduit le sujet a I'ob-
jet, I’étre a la pensée rationnelle, et cela est vrai aussi de Husserl et de Heidegger. [l y a

259



donc «rupture de la métaphysique de M. Henry avec la tradition philosophique occiden-
tale, dans la mesure ou cette derniére repose sur I’équation parménidienne: étre = pen-
sée = langage» (p.66). Seuls, dans la philosophie moderne, Maine de Biran et Marx
¢chappent a ce monisme. Par la, la philosophie de M. Henry se définit comme un réalis-
me ontologique: I'étre est irréductible a la pensée.

(1) Toute philosophie qui base ses analyses sur I'étude du langage commun ne peut
que manquer I’étre. En effet, le langage commun est hanté par les présupposés de I'exté-
riorité, de la transcendance, et il est plein de conceptions héritées de la philosophie clas-
sique et des sciences. Cela, méme si ce n’est pas dit explicitement, rejette la philosophie
analytique anglo-saxonne hors de I'ontologie et, peut-étre, hors de la philosophie, car la
méthode de 'ontologie doit étre la suivante: «Eclairer le champ signifiant d’une notion
jusqu’a I'objet ultime qui le fonde, c’est la une méthode (. . .) qui consiste a faire d’un ter-
me un concept authentique, a le soustraire aux fantaisies de 'opinion et du langage com-
mun pour le soumettre a son objet propre» (p. 190).

(111) Si I"¢élucidation de I’essence de I’étre apparait souvent comme trés abstraite, ou
plutdt comme trés conceptuelle — cette ontologie se présente d’ailleurs comme «une ex-
ploration des profondeurs de la réalité par la voie difficile du concept pour donner a en-
tendre et finalement proposer a vivre ce qui dépasse tout entendement» (p.240) — la dé-
termination de cette essence comme sentiment, affectivité souligne le fait qu’il s’est tou-
jours agi de rendre compte de la réalité et de la vie, car le sentiment est le mouvement
méme de la vie.

Ce dernier point explique I'importance que M.Henry accorde a la philosophie du
corps — le corps, en tant que corps subjectif, vécu, est le lieu des sentiments — et a la philo-
sophie marxienne, qui est une philosophie de la praxis. Mais cette praxis va étre interpré-
tée conformément a I'ontologie de I'immanence: la praxis est I'action du sujet, elle
appartient donc au domaine de la subjectivité: «L’étre intérieur, inobjectif, qui est celui
de P’action, qui est 'essence de la réalité» (p.185). Ainsi la conception marxiste de la
praxis va étre refusée, et cela au nom méme des textes de Marx, car, pour M.Henry, la
pensée de Marx a été trahie par le marxisme: la philosophie marxienne est une ontologie
de I'immanence, alors que le marxisme est un monisme ontologique, car il est resté hégé-
lien.

Cette lecture de Marx se développe dans des directions inhabituelles pour qui ne se
place pas du point de vue de I’ontologie immanente, dont la moins surprenante n’est pas
I'affirmation que Marx n’était pas matérialiste. En effet, 'opposition du matérialisme et
de I'idéalisme appartient a la pensée de la transcendance, de I’objectivité; elle n’est donc
pas pertinente a I'intérieur de 'ontologie. Du méme point de vue, M. Henry nie que la
méthode dialectique puisse s’appliquer au domaine social: étant du domaine de I'ontolo-
gique, la dialectique ne peut étre du domaine de I'ontique. Cela exige aussi une réinter-
prétation des notions de révolution et de société sans classes.

On le voit, la pensée de M. Henry, lue par G.Dufour-Kowalska, est une pensée qui,
par son effort d’attention a I’originaire, ébranle toute la pensée occidentale en en prenant
le contrepied. Elle montre que la préoccupation de I’étre, si elle fut réelle pour de nom-
breux philosophes —et en particulier pour Plotin: elle «résonne depuis I'aurore de la phi-
losophie, depuis Platon, et surtout avec quels accents de nostalgie, chez son disciple Plo-
tin» (p.49) — n’a jamais abouti a une élucidation de I'essence de I’étre, a cause des pre-
supposés objectivistes de la pensée occidentale. Cette philosophie nous invite donc a
prendre en compte 'autre moitié du «monde», non pas seulement parce qu’il est ficheux
de taire une partie du réel, mais surtout parce que c’est la moitié essentielle: la figure ori-
ginelle de I’étre qui fonde tout étant, ["autre moitié du «monde» donc, la transcendance.

260



Et pour pouvoir dire cette figure, il faut abandonner le Logos de la science pour cet autre
Logos qui est celui du corps, du sentiment, de la praxis, de la vie. Et ainsi: «Le discours
du philosophe anti-rationaliste obéit lui-méme a une stricte rationalité, conformément a
son ordre propre» (p.29).

Ainsi, quoi qu’ait dit Wittgenstein, ce livre a pu étre écrit, méme s’il n’a pas sa place
dans la bibliothéque étriquée de Hume. Il n’est cependant pas nécessaire que nous nous
identifions au sceptique écossais. Bernard Baertschi

Jacob Allerhand: Das Judentum in der Aufklirung. problemata frommann-holzboog 86,
Stuttgart-Bad Canstatt 1980.

Aus Griinden historischer Disposition ist die Geschichte des Judentums in der Auf-
klarung zur Beobachtung des Vorgangs von Aufklirung liberhaupt besonders geeignet.
Der Zeitraffereffekt einer sich in nur zweithundert Jahren vollziechenden Emanzipation —
von der Mitte des 17. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts - verleiht dieser paradigmati-
schen Charakter.

Eine aufschlussreiche Skizze dieses freilich im ganzen sehr viel komplexeren Pro-
blems gibt hier der Wiener Judaist Jacob Allerhand. Befasst sich der erste Teil mit dem
europidischen Judentum am Vorabend der Aufklidrung, so ist der zweite ganz der Gestalt
Moses Mendelssohns und seiner Umwelt gewidmet; unter der Uberschrift Aufkldrung.
Denn Mendelssohn ist, um an ein Wort Margarete Susmans zu erinnern, «Abschluss und
Vollendung einer Epoche».

Stellt Allerhand nachdriicklich und zurecht fest, dass Mendelssohns Bedeutung weni-
ger in der Geschichte der Philosophie, sondern vielmehr in der des Judentums zu suchen
ist, aus dem «deutschen Sokrates» kein «zweiter Spinoza» geworden ist, obwohl Men-
delssohns philosophische Leistungen durchaus beachtlich bleiben —er selbst ein beispiel-
hafter Weiser — so scheint uns die Konzeption, Mendelssohns Versuch sei gewesen «sei-
ner heimatlosen (Nation> ein Zuhause im Geiste zu schaffen» fragwiirdig. Damit wird
mehr ver- als aufgedeckt, Mendelssohns Denken, das als jiidisches immer schon im Gei-
stigen jahrhundertealter Tradition beheimatet ist, zuwenig auf seine Wurzeln zurtickge-
fithrt. Keine «Heimat im Geiste», sondern neue Grundlage auf dem Boden der Neuzeit
suchte Mendelssohn zu schaffen; um in kritischer Treue zu seinem Erbe Jude weiterhin
und nun bewusst zu sein. Damit Vorkdmpfer der Emanzipation der Juden als dann der
Emanzipation {iberhaupt. Willi Goetschel

Paul R. Mendes-Flohr: Von der Mystik zum Dialog. Martin Bubers geistige Entwicklung
bis hin zu «Ich und Du». Jiidischer Verlag 1979.

Mit ausserordentlicher Prizision zeichnet Mendes-Flohr in dieser an der Brandeis-
University 1974 eingereichten Dissertation die geistige Umwelt des jungen Buber nach.
Nietzsche, dessen Zarathustra der Siebzehnjdhrige teilweise ins Polnische iibersetzt,
Dilthey und Simmel als Bubers Lehrer, die «Neue Gemeinschaft» der Gebriider Hart,
Eugen Diederichs und sein Verlag, Gustav Landauer sind die prigenden Gestalten und
Kreise um die und — gemaiss dieser Darstellung — innerhalb derer Buber sich bewegte.

Vom Individuationsproblem her legt Mendes-Flohr Bubers philosophische Entwick-
lung dar. Von Bubers Erlebnis-Mystik mit ihrer letztlich asozialen, zumindest a-sozialen
Einstellung zum sozialrevolutiondr dialogischen Denken verlduft die Entwicklung nicht
kontinuierlich, sondern durch eine Wende hindurch. Mendes-Flohr glaubt sie auf einen
Brief Landauers zuriickfiihren zu kdnnen; mindestens geschieht die Wende in dieser Zeit

261



und muss der Brief eine gewisse Rolle spiclen. In seinem Briefvom 12. Mai 1916 wendet
sich Landauer gegen den «Kriegsbubem, dem er Asthetizismus und Formalismus vor-
wirft: «lIch sage, dass Sie — sich selbst gegeniiber — kein Recht haben, liber die politischen
Ereignisse der Gegenwart, die man den Weltkrieg nennt, offentlich mitzureden und diese
Wirrnisse in lThre schonen und weisen Allgemeinheiten einzuordnen: es kommt vollig
Unzulidngliches und Empdrendes heraus.»

Mendes-Flohr stellt fest: «In Bubers nach dem Friithjahr 1916 verfassten Schriften
sind drei neue Elemente wahrzunehmen: 1. eine ausdriickliche Stellungnahme gegen
Krieg und chauvinistischen Nationalismus; 2. eine Neubewertung von Aufgabe und Be-
deutung des Erlebens; 3. eine Verlagerung des Schwerpunkts der Gemeinschaft vom Be-
wusstsein (d. h. einem subjektiv-kosmischen Erlebnis) auf die Bezichungen zwischen den
Menschen.» — «Somit verlagert sich der Schwerpunkt der Gemeinschaft vom Pathos
zum Ethos», was eine griindliche Umwertung des Erlebnisbegriffs mit sich bringt. Der
Begriff der Begegnung ist «auf dem Wege meines Denkens aus der Kritik des Erlebnisbe-
grifts, dem ich in meiner Jugend anhing, aus einer radikalen Selbstberichtigung entstan-
den» (Buber).

Erst im Zuge dieses Positionswechsels entdeckte Buber Landauers Sozialphilosophie,
und gewinnt der Begriff der Umkehr eine soziale, besser: zwischenmenschliche Dimen-
sion.

Der ersten und zweifellos interessantesten Entwicklungsphase Bubers — wie aus dem
germanophilen «Kriegsbubem ein philosophisch eigenstindiger Repriisentant jiidischen
Denkens wird — nachgegangen zu sein und so eine geistesgeschichtlich bedeutende Wen-
de beleuchtet zu haben ist das Verdienst dieser sehr sorgfiltigen Untersuchung, auf die
man fortan gerne zurilickgreifen wird. Willi Goetschel

W.R. Corti: Heimkehr ins Eigentliche. Gesammelte Schriften Bd.l, Novalis-Verlag,
Schafthausen 1979.

Der Ausdruck «Heimkehr ins Eigentliche» weckt ambivalente Empfindungen. Wer
ist nicht schon einmal nach langer Wanderung, nach einer weiten Reise, nach einem
Aufenthalt in einem fernen Land gerne und erwartungsvoll wieder heimgekehrt? Erhart
Kistner, der Vielgereiste, der Autor liebgewordener Griechenlandbiicher, gesteht frei-
miitig, «dass es tiberhaupt der verborgene Sinn allen Reisens ist, Heimweh zu haben».
Da gibt es aber auch die Geschichte vom verlorenen Sohn, dem das Heimkehren schwer
fallt. Jedoch auch er findet schliesslich zuriick. Manche aber machen die dusserste Erfah-
rung, dass jedes Heimkehren triigt, dass es fiir den Menschen kein Zuhause, keine Bleibe
gibt.

Wenn «Heimkehr ins Eigentliche» der Titel eines philosophischen Buches ist, dann
weckt dies Erwartung und Skepsis zugleich. Die Erwartung, dass sich die Philosophie
nach der grossen Zersplitterung wieder des Zentralen besinnt, erneut die Frage nach dem
Ganzen stellt, am Ende wieder Metaphysik wird. Aber gleichzeitig meldet sich eine tiefe
Skepsis gegen die grossen Worte, die noch dem durchdachtesten metaphysischen Ent-
wurf unseres Jahrhunderts, ndmlich der Philosophie Martin Heideggers, den Vorwurf
«Jargon der Eigentlichkeit» eintrugen. So greift vielleicht mancher mit gemischten Ge-
fiihlen zum Buch von Walter Robert Corti, von dem hier die Rede sein soll. In welches
Eigentliche will er uns heimbringen? Wohin sind wir entlaufen, dass wir der Heimkehr
bediirfen?

Zu den Dingen hin. Zu den Dingen hin will dieses Buch fiihren, Das Eigentliche, das
ist die Natur. So lautet eine erste Antwort. Das kann man gut verstehen, nachdem sich in

262



den siebziger Jahren ein neues Umwelt- und Naturbewusstsein herausgebildet hat, das
sich jetzt in «griinen Parteien» und «griinen Ideologien» artikuliert. Aber Walter Corti
weist seit dem zweiten Weltkrieg unermidlich auf das Eigentliche der Natur hin. 1954
legte er einen Plan zu einer «Akademie fiir ethische Forschung» vor, der es um «die Er-
forschung der ethischen Verantwortung des sich fiir die Menschheit immer gefihrlicher
auswirkenden Wissens» hitte gehen sollen. Das Projekt blieb Idee. Es fehlten die finan-
ziellen Mittel zur Verwirklichung. Heute sehen viele das dringliche Anliegen. «Verant-
wortungy ist das Grundwort der Wissenschaftsethik geworden.

Corti arbeitete auf seine Weise, philosophisch und naturbeschreibend, vom Natur-
philosophen Schelling und vom Naturforscher Konrad Lorenz befliigelt, allein an seiner
Idee. In frither Kindheit hatte ihn sein Vater. der ein «Chemiker und ein Wissender um
die Dinge» war, also schon beide Einfliisse zu verbinden suchte, auf diese Bahn gebracht.

Das Eigentliche, das sind die Naturdinge. Welche? Das Gedeihen des kleinsten Ge-
tiers im Wasser. Das Gekrabbel in der Erde. Das Gewimmel aufeiner blithenden Wiese.
Die Welt der Vogel. Dieses unaufhérliche Zeugen und Gebiren, Wachsen und Gedei-
hen, Kdmpfen und Leiden. Das von Kindern am meisten beachtete, unscheinbare Getier
und Gewichs. Solchen «Kleinigkeiten» gilt die hochste Aufmerksamkeit des jugendli-
chen Forschers und Sammlers, in der Erwartung, dass sich im Kleinsten das Grosste of-
fenbare.

Das Staunen. Die Art, wie hier zu den Dingen hin vermittelt wird, ist eine phinome-
nologisch-morphologische. Der natiirliche Hinblick erschliesst einer fragenden Seele
noch immer genug Erstaunliches, Geheimnisvolles. Und so wire denn dic zweite Ant-
wort: das Eigentliche liegt im kindlichen Staunen {iber die Wunder der Natur. Mit dem
Staunen iliber die Dinge, die ndchsten und die fernsten, ist, so berichtet Aristoteles, die
Philosophie auf ihren Weg gekommen. An diese Tradition von Philosophie und von
Wissen schliesst Corti an. Hunderte von Beispielen wundersamster Erstaunlichkeiten
aus dem Kleintier- und Pflanzenreich werden beobachtet und aufs lebendigste geschil-
dert. Das derart gewonnene Wissen erscheint dem modermnen Naturwissenschafter viel-
leicht schon deshalb als «oberfldchlich», weil es ihm die Dinge nicht verfiighar macht.
Jedoch: «Der Kern macht die Schale nicht gering und alle Tiefe nicht die Oberfliche.»

Das Durchscheinen. Der aus philosophischem Eros heraus Staunende bleibt nicht
beim Betrachten und Empfinden der Natur stehen. Dieses treibt ihn vielmehr zum Ge-
danken hin. Es erheben sich Fragen nach dem Warum von soviel Dringen der Natur,
nach dem Grund von allem, nach den Zusammenhéngen, nach dem, was durchs Natur-
geschehen durchscheint. So wird die Natur dem Sensiblen zum Aufgangsort des Meta-
Physischen, des Uber-Natiirlichen. Im Sinnenfilligen zeigt sich Sinn. Der gleiche Stamm
der Worter «Sinne» und «Sinn» weist noch aufein Gemeinsames hin. Maurice Merleau-
Ponty, gegen den Cartesianischen Dualismus von Natur und Geist, Ausdehnung und
Denken antretend, hat wie kein anderer Phinomenologe den Sinn im Leiblichen ent-
deckt. Auch flir Walter Corti ist das Metaphysische nicht das Jenseitige an sich, sondern
die dynamische Dimension des Natlirlichen selbst.

Die dritte Antwort lautet deshalb: das Eigentliche fiir den Menschen besteht im Wis-
sen dieses Durchscheinenden. Was ist es? Hier sieht sich das philosophische Reden vor
eine besondere Schwierigkeit gestellt. Einerseits lassen sich metaphysische Fragen nach
der letzten Einheit von allem nicht vermeiden — Kant hat deshalb von der Metaphysik als
Naturanlage des Menschen gesprochen —, anderseits erscheinen uns die grossen Antwor-
ten wie «Sein», «Geist», «Gott» als blosse Kiirzel eines dlteren Sprachspiels, das phino-
menologisch erst wieder konkret eingeldst werden muss. Eigene Erfahrungsverlaufe in-
terpretierend, erschliesst sich erst neu ein Verstidndnis derselben. Das betrifft auch die

263



Idee der «natura naturans» (F.Bacon) und des «werdenden Gottes» (Schelling), an die
Corti ankniipft. «In der Welt selbst ist der sehnende Weltgrund auf der Wanderschaft.»

Ist das Naturmystik? Naturromantik? Im Sagen dieses Letzten ver-sagt die Sprache.
Sie wird deshalb iiberschwenglich. Sie steigert sich ins Poetische. Ein jugendliches
Gartenerlebnis 16st die dichterische Zunge und gibt zu verstehen, dass, wer sich dem
Schauen und Lauschen der Dinge ganz iiberlisst, tiefer heimkehrt «in das Mutterreich
des Stoffes, ins Herz der Zeit. Ins Eigentliche». Und der sich mystisch in die Natur Ver-
senkende weiss sich plotzlich als «Mitarbeiter des gottlichen Seins» und als «Seinsgehor-
samer».

Sprachkritik. Unversehens wird hier die Sprache feierlicher. Sie gefillt sich in immer
kriftigeren Bildern. Aus dem «Angeriihrtsein durch die Dinge» wird eine «Bruderschatft,
weit in die Sterne hinein». Das klingt erhaben. Aber verstechen wir uns da noch? Die
dichterischen Worte eilen zu schnell zu weit von jenen konkreten Dingen weg, auf die
der naturforschende Corti in alltdglicher und wissenschaftlicher Sprachlichkeit so frisch
und verstdndlich hingeht. Das ist ein Problem der gesamten Metaphysik, dass ihr die Er-
fahrungsaufgiange der Begriffe abhanden gekommen sind. Insofern hat die analytische
Sprachphilosophie diese Leerformeln mit Recht kritisiert. Diese Kritik hatte zur Folge,
dass ihre Genese wieder ausfindig gemacht wird. Das aber kommt der Metaphysik selber
nur zugute.

Das ist genau die Absicht des «Archivs fiir genetische Philosophie», das Corti ein Le-
ben lang aufgebaut hat. Der Liebe zu den Dingen stehen bei ihm allerdings eine Unbe-
kiimmertheit und ein Misstrauen beziiglich der Sprache gegeniiber, welche diese geneti-
sche Analyse auch behindern. Die Unbekiimmertheit zeigt sich im grossziigigen Ge-
brauch der dichterischen Sprache in metaphysischen Belangen. Das Misstrauen formu-
liert er eigens in einer Sprachkritik. Den Vorrang der Dinge vor den Wortern behaup-
tend, weil erstere dlter seien als letztere und sich niemals voll «aussprechen» liessen, kri-
tisiert er jenes «wortreiche Wortreich», das den «Muttergrund» der Dinge verloren habe
und selbstherrlich herrsche. Genau dieser Gefahr, wortreich zu sein (Metaphysik als
Reich der Worter?), setzt sich aber am Ende die Rede vom Eigentlichen selber aus.

«Die Dinge standen am Anfang des Erlebens und im Aufgang des Verwunderns, nie
das Wort. Dieses kam spiter, blieb blosses Zeichen fiir die Sache, lebte nur von dieser
und geniigte nie sich selbst.» Sind in solcher Sicht Ding und Zeichen nicht zu weit aus-
einander angesetzt? Wie steht denn «blosses Zeichen» zur «Sache»? Um welche Art Zei-
chenhaftigkeit handelt es sich? Wie soll das Bezeichnen «spiter» gelingen, wenn nicht
schon das Schauen, Berilihren, Riechen und Schmecken, das Erleben und Verwundern
zeichen- und sinnhaft geschihen? Wenn nicht den Dingen selber Zeichenhaftigkeit eigen
wire? «Welt» ist immer Interpretation. Und diese ein Zeichengeschehen. Corti deutet
selber diese semiotische Konsequenz an. Aber bleibt bei ihm ein Rest von Naturalismus
oder Positivismus? Erginzend zur hichst lebendigen Sprachlichkeit des Naturforschers
wiinschte sich der Leser die sprachgenetische Analyse des Philosophen. Dann wire das
metaphysische Reden anschaulich ganz und gar eingelost.

Das Personliche. Das Philosophische ist bei Corti keine systematische Angelegenheit.
Im Gegenteil. Es lebt vom Personlichen, vom Biographischen her. Am Anfang des Er-
fahrens steht eine iiberragende Vaterfigur, im Zentrum befindet sich eine Verherrlichung
der Mutterkrifte. Das Buch «Heimkehr ins Eigentliche» ist eine Sammlung von Aufsit-
zen, die von Jugenderinnerungen, von Reisen, von der Schule, vom Altern, vom Sterben,
vom Gehirn und von der Vermassung handeln, vom «Lob der Verginglichkeit» wie auch
«Vom Sinn des Naturschutzes» reden. Zum Biographischen gehdren auch Photos und
ein Curriculum vitae des Verfassers. Den Abschluss bildet eine sehr detaillierte Biblio-
graphie.

264



Was hat es mit diesem Biographischen fiir eine Bewandtnis? Steht es dem Philosophi-
schen im Weg? Oder wichst diesem von hier eine neue Moglichkeit zu? Man denkt an
die Tagebuchform moderner Literatur. Man hat bei ihr den Kult der Eitelkeiten getadelt.
Bei einer oberflachlichen Betrachtung mag auch dieses Buch diesen Tadel auf sich zie-
hen. Wenn man aber weiss, mit welcher Bescheidenheit dieser Mann dem philosophi-
schen Gedanken gelebt hat, Masslosigkeit allein im Fragen kannte, mit der Griindung
des Kinderdorfes Trogen ein humanitires Ideal verwirklichte, das weltweite Beachtung
und Nachahmung fand und der Schweiz mehr als ihm zum Ruhme gereichte, wer vom
Scheitern der Akademie-Idee gehort hat, den kann das Biographische nicht eigentlich
mehr storen. Es gehort zu jedem Denken dazu. Es bildet das Atmosphérische des Philo-
sophierens. Macht es menschlicher. Das hat der wahre Dilettantismus (die echte Liebha-
berei) dem Professionalismus voraus, dass er (sie) auch das Menschliche nicht zu verstel-
len braucht.

«Heimkehr ins Eigentliche» verdient eine breite Leserschaft. Das Buch ist bei der Sen-
sibilisierung fiir das Abgriindige der Natur ein heiterer Wegweiser. Paul Good

Hermann Levin Goldschmidt: Selbstentfaltung und Selbstanalyse. Novalis Verlag,
Schaffhausen 1980.

In Krisenzeiten — und welche Zeit hat nicht ihre sie bestimmende Krise — wie in dieser
unkritisch-kritischen Zeit, wo nichts mehr gilt, weil alles gilt, und das Gesetz in mir an-
gezweifelt wird, weil der Sternenhimmel iiber mir vor lauter Licht nicht mehr zu erblik-
ken ist, hat sich der Mensch immer wieder auf von neuem abgriindigen Boden zu fragen,
wer er, er selber sei. Lebenshilfe so buchstidblich, Hilfe auf der Suche nach dem Sinn -
ohne dem «Sinnstreit bis zur Besinnungslosigkeit» anheimzufallen — ndmlich als gerade
keinem zu suchenden und zu findenden, sondern diesen in der Besinnung zu gebenden,
in der Gesinnung zu bewidhrenden Sinn, will dieses — gerade so tief philosophische —
Buch bieten. Antwort auf die Frage «Wie der Mensch wird der er ist und was er selber flir
sich tun kann». Denn «Mensch der Anthropologie zweiter Stufe und nun unbehiitet,
ohne Spielraum fiir Kindereien und ohne jeden Schutz vor dem eigenen und allgemei-
nen Untergang, wenn er seine Selbstzerstorung nicht selber verhinderty, ist der Mensch
dieser Mensch ausserdem, weil er der, der er ist, werden muss, um es zu seiny.

Aufgabe des sich selbst gegebenen Menschen ist deshalb seine Selbstentfaltung: Arbeit
mit und an sich selbst, die durch den vierfachen «Aufstand von unten her» der Umwil-
zungen Darwins, Marxens, Freuds und Einsteins nun restlos gefordert, bei Wendung der
aber hier ebenfalls verhingnisvollen Weichenstellungen auch méglich ist.

Selbstentfaltung und mit ihr — auf dem Boden der Neuzeit — untrennbar zusammen-
gehend die Selbstanalyse als das Wahrzeichen der Selbstentfaltung, «sie Wahrheit erst
dank dieser Bewihrungy», bezeichnen aufgrund der Entdeckungen der vier Revolutionen
keine leere Forderung, sondern konkret und pragmatisch — von der Sache her allein ver-
antwortbar — die dem Menschen gemésse Bestimmung,

Neurosen, Psychosen, Soziosen und Stress — manipuliert oder nicht - stellen sich dem
Menschen immer wieder in den Weg, wo dieser sich zur Selbstentfaltung Bahn brechen
will. Die Lehranalyse aber — wie Jaspers zurecht moniert hatte — ist ein bloss neues Exer-
zitium zur Approbation der zur Zunft gewordenen Psychoanalyse. «Selbstdurchleuch-
tung» tritt an ihre Stelle, die allerdings nun Selbstanalyse zu sein hat, wie Goldschmidt
festhilt, der Jaspers nun seinerseits Kritisiert: «ein fast schon peinlich verblendeter Lob-
redner der Universitity, die dieser rithmt, «als wire sie noch immer eine Stitte freier
Forschung, freier Wissenschaft».

265



So miissen denn Psychologie mit jetzt Psychoanalyse zweiter Stufe, diese seit Turel
den vorgeburtlichen Bereich einbeziehend, sowie Soziologie einerseits, wie ebenso an-
drerseits die sich immer wieder gegentiber jeder neuen Hoéhe von neuem ebenbiirtig er-
weisende Bibel und die seit Freud wieder neu erkannte Erkenntnisquelle der Dichtung
zur Unterstiitzung herangezogen werden.

Freilich nun Aufkldrung, die die Dialektik — «ein jetzt heimlich letzter Monologis-
mus» — liberwindet im Durchbruch zur Dialogik. Diese fiihrt als «Relationstheorie» —im
Gegensatz zu Hegels Aufhebung — zur «Aufgerdumtheit», der Verortung der sich selbst
verabsolutierenden Wahrheiten. «Dort eingerdumt, wo die eine und andere Wahrheit in
ihre eigene und allgemeine Aufgerdumtheit eingehen, héren diese zwar auf, absolute
Wahrheiten zu sein, bleiben aber, insoweit die Bezogenheit ihrer «Relation» zutrifft, ab-
solut gliltig.»

Beinahe rithrend ist denn etwa, wenn der Philosoph der «Freiheit flir den Wider-
spruch» hier (Band 37, p.268) als «zum Philosophen aufgewachsener (Nathan der Wei-
se» begriisst wurde: diese letzte gefahrlich-liebenswiirdige Ausflucht durch Etikettie-
rung, verraterische Etikettierung. Nathan der Weise ist in erster Linie nicht Mendels-
sohn, der Alibiphilosoph deutscher Schuld, sondern Lessing — verdriangter Lessing! — sel-
ber, wie dahinter Spinoza, verdriangt aucher.

«Denn es gibt . . . nur einen, einen einzigen Ausweg aus der seelischen Unmiindigkeit:
Miindigkeit der Seele dadurch, dass ihr Ich seiner Selbstverantwortung und deren Ge-
richt standhilt, zur Selbstanalyse — Bewidhrung seiner Selbstanalyse — vorbehaltlos be-
reit.» Weshalb das Lesen, selbstindige Lesen nun «unumgangliche Grundlage eigener
Verantwortung fiir die eigene Selbstentfaltung bis zur Selbstanalyse» bildet. Von ihm,
dem Erkenntniskatalysator — «Biicher sind gelebtes Leben, das dem Leser das seine ver-
gegenwartigt» — flihrt ein weiterer Schritt zum Lernen, dem Erkennen, dessen Bedeutung
mehr als im Inhalt der Lehre darin besteht, «selber lernen zu kénnen, was an Lehre je-
weils und ldngst schon ergangen ist».

So dass nun der von Paracelsus selbst und selbstbewusst bewihrte Ausspruch «Alte-
rius non sit qui suus esse potest» — «Andern kein Untertan, Wer er selber sein kann!» —
zur Losung und, wie die vier Revolutionen der Jahre 1859 und 1895 zusammen bezeu-
gen, hier und jetzt erfiillbaren Wirklichkeit wird.

Endet Selbstanalyse unter diesen Vorzeichen neuzeitlsicher Herausforderung letztlich
nie und nirgends, so miindet sie doch zum Schluss in «fruchtbares Schweigen» ein: kein
ohnmichtiges Verstummen oder Verschweigen vorgetauschter Ohnmacht, sondern Ver-
schwiegenheit und Schweigen der Ehrfurcht: «Freiheit, Ehrfurcht, Begegnung bilden zu-
sammen den biblisch nachgewiesenen und neuzeitlich von neuem nachzuweisenden
Weg zur Bewihrung der Liebe, Bewidhrung durch Frieden.» — « Zuhdren befreit zum Ver-
nehmen alles dessen, was das Selbst von aussen und innen her zur Verantwortung zieht,
hierdurch mitschopferisch, ein beispielhaft fruchtbares Schweigen.»

Am Ziel — «Ziel thres moglichen Anfangs sinnvoller Fruchtbarkeit» — findet sich die
Selbstentfaltung dann, wenn ihr Weg, der beim unbewussten, unterbewussten und vorge-
burtlichen Es und Wir den Anfang nehmend zum Ich, Wir und Du fiihrend, «in die Welt
und zum Mitmenschen durch die Selbstanalyse hindurchgefiihrt und auf deren Wegen
das Selbst mit sich selbst ausgesohnt hat. Nur das Selbst selber kann mit sich selber Frie-
den und den Frieden schliessen, den es —und vor jedem andern Frieden — geschlossen ha-
ben muss, um ithn andern zu bringen: dem Fernen, dem Nahen!» Willi Goetschel

266



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

