Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 40 (1981)

Rubrik: Berichte Uber die Diskussion = Résumé des discussions

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Berichte uber die Diskussion / Résumé des discussions

Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung
fiir die Philosophie

Die im Anschluss an die Arbeiten von J.-P. Leyvraz und E. Agazzi
gefiihrte Diskussion entziindete sich an der kritischen Frage, was fur
die Philosophie auf der einen und den Alltag auf der anderen Seite ge-
wonnen sei, wenn man — E. Agazzi folgend — herkdmmliche philoso-
phische Begriffe wie «die Welt», «das Ganze», «das Unmittelbare»,
«das Gegebene» etc. mit dem Begriff des Alltags gleichsetzt und tradi-
tionelle Probleme der Philosophie in dieser neuen Terminologie zu
formulieren versucht. Der Gewinn erscheint schon darum fraglich,
weil der Begriff «Alltag» in sich selbst mehrdeutig ist und von einem
einheitlichen Phidnomen «Alltag» nicht gesprochen werden kann:
«Alltagy ist ein Gegenbegriff zu so disparaten Begriffen wie «Feier»,
«Kult», «Kunst», «Sonntag» etc. Bezweifelt wurde auch, ob in der
«ordinary language approach» der Oxforder Schule die Alltagsspra-
che, etwa im Unterschied zur Wissenschaftssprache, eine besondere
Auszeichnung erfiahrt: Der Sprachgebrauch, aufden sich die Vertreter
dieser Richtung zu berufen pflegen, ist zwar der normale Sprachge-
brauch (ordinary use of language), aber dies kann ebenso gut der ge-
wohnliche Sprachgebrauch des Physikers oder Biologen sein und kei-
neswegs bloss der Alltagssprachgebrauch (use of ordinary language).

Als im Grunde entscheidender und interessanter erwies sich die
Frage, auf welche Weise und mit welcher Berechtigung der Ubergang
von dem Bereich alltdglicher (nichtphilosophischer) Sprache und Er-
fahrung zur Philosophie gemacht werden konne. Es wurde behauptet:
Es gibt Begriffe der Alltagssprache — «Ursache» z.B. oder « Wahrheit»
—, die philosophischer Natur sind, weil sie auf das Ganze zielen, das
heisst, weil sie anwendbar sind auf jeden moglichen Gegenstand als
Gegenstand. Dies unterscheide sie von den wissenschaftlichen Begrif-
fen, die das Ganze immer nur unter einem bestimmten Gesichtspunkt

225



thematisieren: die Mechanik z.B. betrachte die Gegenstidnde nur, so-
fern thnen Priadikate wie «Masse», «Lidnge» usw. zugesprochen wer-
den konnen. Zum Geschiift des Philosophen gehore es nun, die philo-
sophischen Alltagsbegriffe zu analysieren, um mit threr Hilfe die
Wirklichkeit unter den «Gesichtspunkt des Ganzen» zu bringen. Die-
ser Versuch konne allerdings auch misslingen: die philosophische To-
talisierung werde falsch und mithin zur Ideologie, wenn sie — wie z.B.
die Psychoanalyse oder der Marxismus — Begriffe, die nur auf einen
Teilbereich der Welt anwendbar seien, auf das Ganze der Wirklichkeit
anwende und so bestimmte Aspekte verabsolutiere. Die Bildung von
Ideologien diirfe allerdings nicht verwechselt werden mit der Tat-
sache, dass jede Totalisierung in dem Sinne historisch sei, dass sie in
der jeweiligen Situation und in der jeweils zur Verfligung stehenden
Sprache vorgenommen werden miisse.

Die These, dass die Philosophie die in der Alltagssprache angelegten
Totalisierungen weiterzutreiben habe, wurde von verschiedenen Sei-
ten her angegriffen: Wie stellt man fest, ob eine Totalisierung falsch
se1? Oder gibt es gleichzeitig verschiedene Totalisierungen, die alle
gleich legitim sind? Und setzt dies nicht voraus, dass es einen alle To-
talisierungen umgreifenden Diskurs gibt? Der Haupteinwand richtet
sich gegen den in dieser These vorausgesetzten kontinuierlichen Uber-
gang von den Alltagsbegriffen zur Philosophie. Spitestens seit Kant
habe man den Ubergang vom alltiglichen (auf Gegenstiande der Erfah-
rung gerichteten) Gebrauch der kategorischen Grundbegriffe zum phi-
losophischen (metaphysischen), auf die Erscheinungswelt als Ganze
gerichteten Sprachgebrauch — zum Beispiel vom gewohnlichen Ge-
brauch des Wortes «Ursache» zu dem Begriff der «causa sui» — als
Sprung empfunden. Und nicht nur Kant, sondern auch der spitere
Wittgenstein halte diesen Sprung fiir illegitim und erhebe deshalb die
programmatische Forderung, die Worter von threm metaphysischen
Gebrauch wieder auf ihren alltidglichen zuriickzufiihren. Die Krank-
heit der Philosophie ser nicht die falsche Totalisierung, sondern die
Totalisierung tiberhaupt.

Totalisierung — so wurde Wittgenstein interpretiert — sei darum
nicht moglich, weil jede Begriindung nur in der Sprache gegeben und
die Sprache als ganze nicht selbst begriindet werden kann. Wer eine
solche Begriindung dennoch versuche, handle «unsittlich» im Hegel-

226



schen Sinne; denn er erhebe einen Herrschaftsanspruch, in dem er —
die Eigenstandigkeit der anderen missachtend — iiber den gesamten
Diskurs verfligen wolle. An die Stelle der Erkldrung (Begriindung)
miisse daher, wie Wittgenstein gefordert habe, die Beschreibung tre-
ten; denn die Beschreibung des Sprachgebrauchs sei mit keinem Herr-
schaftsanspruch verbunden, da in Bezug auf den gemeinsamen
Sprachgebrauch jeder als gleich kompetent anzusehen sei und der
Konsens aller gesucht werden miisse. Daraus aber ableiten zu wollen,
dass die Konsensustheorie der Wahrheit die einzig mogliche Wahr-
heitstheorie se1, wurde als ein weiterer Dogmatisierungsversuch ab-
gewehrt: Auch die Klarung des Wahrheitsbegriffes selbst konne nur
durch eine Beschreibung des Sprachgebrauchs gewonnen werden.

Anton Hiigli/Jean Paul Reding

227



Die sinnlich-leibliche Erfahrung des Alltags /
L’expérience corporelle et sensorielle dans la vie quotidienne

Les discussions de ce groupe, auquel se sont inscrits dix-huit person-
nes, ont été¢ précédées par de breves introductions des professeurs
Moles et Wildermuth. Chacun d’eux a mis en relief les aspects cen-
traux de son exposé et souligné des points essentiels. Ainsi M. Moles a
résumé sa pensée en cing ¢léments: 1) le quotidien se situe dans le ré-
sidu qui demeure lorsque I'institutionalisation de la vie s’épuise; 2) le
quotidien peut étre objet d’une micropsychologie, c’est-a-dire la re-
cherche de I’espace entre le seuil de la conscience et le seuil de la per-
ception; 3) En se servant de la théorie des décisions la micropsycho-
logie opére avec la notion du «cott généralisé» qui est une fonction du
«colit économique» et du «cout psychologique»; 4) la micropsycho-
logie cherche a saisir des actes a partir des «actomes» ordonnés d’apres
un calcul des cofits et des risques; 5) ce qui est a craindre est que la res-
triction du champ de I’action libre devienne plus importante au fur et
a mesure que les grandes structures se multiplient: tout ce qui n’est pas
autorisé est interdit.

M. Wildermuth a résumeé sa pensée de la maniére suivante. La these
fondamentale est celle d’une opposition entre les catégories ration-
nelles définissant une culture et celle de I'image qui se rattache a I’ex-
périence sensorielle. Il faut insister pourtant sur le fait que I’expé-
rience corporelle-sensorielle, telle qu’elle avait été dégagée par Baum-
garten, n’a rien d’irrationnel. Voyant ici le sens profond de ce qui est
esthétique, M. Wildermuth a insisté sur les possibilités qu’a I'image de
nous restituer la phénoménalité (le vécu) du quotidien. Cependant,
I’on ne peut nier que dans toute culture I'tmage est toujours médialisée
et ne sert que comme moyen a des fins de communications précises.
C’est 1c1 que se trouve 'interpellation actuelle de I’art contemporain
qui essaie de nous livrer la primordialité du vécu sensoriel-corporel
sans schématisation rationnelle.

Si, dans la discussion qui a suivi, les participants ont d’abord cher-
ché des précisicns, un certain nombre des thémes ont surgi. On s’est
posé¢ des questions quant a la distinction entre la culture du quotidien

228



et celle qui est dite la «haute culture». D’autres ont cherché a en savoir
davantage sur cet espace interstitiel dans lequel se situe I’action libre et
créatrice de I'individu. D’autres encore ont soulevé des questions per-
tinentes a I’égard du rétrécissement et de I’appauvrissement de I’expé-
rience sensorielle-corporelle dans les conditions d’une réduction de
tout a des schemes d’une rationalité culturelle. Certains participants
ont proposé des discussions plus approfondies du rapport entre 1’ho-
mogeniété fondamentale de I’homme et I’histoire des cultures, tandis
que d’autres se sont demandé si une philosophie du quotidien n’aurait
pas une influence bénéfique sur le quotidien vécu.

Pourtant, dimanche, la discussion a pris un tournant intéressant, a
savoir Messieurs Moles et Wildermuth ont essayé de mettre en évi-
dence les fondements de leurs différences, tant au niveau méthodolo-
gique que sur le plan de leurs visions respectives de ce qu’est le quoti-
dien. En effet, tous les deux ont insisté sur les conséquences pour la
quotidienneté d’une médiatisation réductive soit du champ de ’action
libre par les institutions soit de la phénoménalité vécue par la culture
courante. Cette confrontation a fait ressortir la grande distance qui sé-
pare les deux conceptions. Sit M. Wildermuth soutient une orientation
phénoménologique qui prétend que [’expérience corporelle-sensoriel-
le est le mode d’étre méme de I’étre vivant bien que toujours assimilé
dans des cadres symboliques qui rendent le quotidien a la fois opaque
et historique, M. Moles pour sa part demeure convaincu de la structu-
ration de I’expérience méme au niveau le plus infime. Il ne semble pas
vouloir admettre une phénoménalité vécue non-structurée et par con-
séquent insiste sur I'utilité des méthodes empiriques et quantitatives.

Si les participants ont eu de la peine a absorber I'optique de M.
Moles, ils n’ont pas non plus entendu une réponse satisfaisante a une
question posée a M. Wildermuth concernant la raison d’étre de la
contrainte exercée par des structures qui découlent de la créativité des
individus toujours en train de reproduire leur existence sociale. En
somme, cette confrontation, stimulée et entretenue par de nombreuses
interventions de la part des participants, s’est avérée utile dans le sens
qu’elle a rendu possible un approfondissement de la complexité de la
problématique du quotidien.

Edward M. Swiderski

229






	Berichte über die Diskussion = Résumé des discussions

