
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Rubrik: Berichte über die Diskussion = Résumé des discussions

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berichte über die Diskussion / Résumé des discussions

Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung
für die Philosophie

Die im Anschluss an die Arbeiten von J.-P. Leyvraz und E. Agazzi
geführte Diskussion entzündete sich an der kritischen Frage, was für
die Philosophie aufder einen und den Alltag auf der anderen Seite

gewonnen sei, wenn man - E. Agazzi folgend - herkömmliche philosophische

Begriffe wie «die Welt», «das Ganze», «das Unmittelbare»,
«das Gegebene» etc. mit dem Begriff des Alltags gleichsetzt und
traditionelle Probleme der Philosophie in dieser neuen Terminologie zu
formulieren versucht. Der Gewinn erscheint schon darum fraglich,
weil der Begriff «Alltag» in sich selbst mehrdeutig ist und von einem
einheitlichen Phänomen «Alltag» nicht gesprochen werden kann:
«Alltag» ist ein Gegenbegriff zu so disparaten Begriffen wie «Feier»,
«Kult», «Kunst», «Sonntag» etc. Bezweifelt wurde auch, ob in der

«ordinary language approach» der Oxforder Schule die Alltagssprache,

etwa im Unterschied zur Wissenschaftssprache, eine besondere

Auszeichnung erfahrt: Der Sprachgebrauch, auf den sich die Vertreter
dieser Richtung zu berufen pflegen, ist zwar der normale Sprachgebrauch

(ordinary use of language), aber dies kann ebenso gut der
gewöhnliche Sprachgebrauch des Physikers oder Biologen sein und

keineswegs bloss der Alltagssprachgebrauch (use ofordinary language).
Als im Grunde entscheidender und interessanter erwies sich die

Frage, auf welche Weise und mit welcher Berechtigung der Übergang

von dem Bereich alltäglicher (nichtphilosophischer) Sprache und
Erfahrung zur Philosophie gemacht werden könne. Es wurde behauptet:
Es gibt Begriffe der Alltagssprache - «Ursache» z. B. oder «Wahrheit»

-, die philosophischer Natur sind, weil sie auf das Ganze zielen, das

heisst, weil sie anwendbar sind auf jeden möglichen Gegenstand als

Gegenstand. Dies unterscheide sie von den wissenschaftlichen Begriffen,

die das Ganze immer nur unter einem bestimmten Gesichtspunkt

225



thematisieren: die Mechanik z.B. betrachte die Gegenstände nur,
sofern ihnen Prädikate wie «Masse», «Länge» usw. zugesprochen werden

können. Zum Geschäft des Philosophen gehöre es nun, die
philosophischen Alltagsbegriffe zu analysieren, um mit ihrer Hilfe die
Wirklichkeit unter den «Gesichtspunkt des Ganzen» zu bringen. Dieser

Versuch könne allerdings auch misslingen: die philosophische To-
talisierung werde falsch und mithin zur Ideologie, wenn sie - wie z. B.

die Psychoanalyse oder der Marxismus - Begriffe, die nur auf einen
Teilbereich der Welt anwendbar seien, auf das Ganze der Wirklichkeit
anwende und so bestimmte Aspekte verabsolutiere. Die Bildung von
Ideologien dürfe allerdings nicht verwechselt werden mit der
Tatsache, dass jede Totalisierung in dem Sinne historisch sei, dass sie in
der jeweiligen Situation und in der jeweils zur Verfügung stehenden

Sprache vorgenommen werden müsse.

Die These, dass die Philosophie die in der Alltagssprache angelegten
Totalisierungen weiterzutreiben habe, wurde von verschiedenen Seiten

her angegriffen: Wie stellt man fest, ob eine Totalisierung falsch
sei? Oder gibt es gleichzeitig verschiedene Totalisierungen, die alle
gleich legitim sind? Und setzt dies nicht voraus, dass es einen alle
Totalisierungen umgreifenden Diskurs gibt? Der Haupteinwand richtet
sich gegen den in dieser These vorausgesetzten kontinuierlichen Übergang

von den Alltagsbegriffen zur Philosophie. Spätestens seit Kant
habe man den Übergang vom alltäglichen (aufGegenstände der Erfahrung

gerichteten) Gebrauch der kategorischen Grundbegriffe zum
philosophischen (metaphysischen), auf die Erscheinungswelt als Ganze

gerichteten Sprachgebrauch - zum Beispiel vom gewöhnlichen
Gebrauch des Wortes «Ursache» zu dem Begriff der «causa sui» - als

Sprung empfunden. Und nicht nur Kant, sondern auch der spätere
Wittgenstein halte diesen Sprung für illegitim und erhebe deshalb die
programmatische Forderung, die Wörter von ihrem metaphysischen
Gebrauch wieder auf ihren alltäglichen zurückzuführen. Die Krankheit

der Philosophie sei nicht die falsche Totalisierung, sondern die
Totalisierung überhaupt.

Totalisierung - so wurde Wittgenstein interpretiert - sei darum
nicht möglich, weil jede Begründung nur in der Sprache gegeben und
die Sprache als ganze nicht selbst begründet werden kann. Wer eine
solche Begründung dennoch versuche, handle «unsittlich» im Hegel-

226



sehen Sinne; denn er erhebe einen Herrschaftsanspruch, in dem er-
die Eigenständigkeit der anderen missachtend - über den gesamten
Diskurs verfügen wolle. An die Stelle der Erklärung (Begründung)
müsse daher, wie Wittgenstein gefordert habe, die Beschreibung
treten; denn die Beschreibung des Sprachgebrauchs sei mit keinem
Herrschaftsanspruch verbunden, da in Bezug auf den gemeinsamen
Sprachgebrauch jeder als gleich kompetent anzusehen sei und der
Konsens aller gesucht werden müsse. Daraus aber ableiten zu wollen,
dass die Konsensustheorie der Wahrheit die einzig mögliche
Wahrheitstheorie sei, wurde als ein weiterer Dogmatisierungsversuch
abgewehrt: Auch die Klärung des Wahrheitsbegriffes selbst könne nur
durch eine Beschreibung des Sprachgebrauchs gewonnen werden.

Anton Hügli/Jean Paul Reding

227



Die sinnlich-leibliche Erfahrung des Alltags/
L'expérience corporelle et sensorielle dans la vie quotidienne

Les discussions de ce groupe, auquel se sont inscrits dix-huit personnes,

ont été précédées par de brèves introductions des professeurs
Moles et Wildermuth. Chacun d'eux a mis en relief les aspects
centraux de son exposé et souligné des points essentiels. Ainsi M. Moles a

résumé sa pensée en cinq éléments: 1) le quotidien se situe dans le
résidu qui demeure lorsque l'institutionalisation de la vie s'épuise; 2) le

quotidien peut être objet d'une micropsychologie, c'est-à-dire la

recherche de l'espace entre le seuil de la conscience et le seuil de la

perception; 3) En se servant de la théorie des décisions la micropsychologie

opère avec la notion du «coût généralisé» qui est une fonction du
«coût économique» et du «coût psychologique»; 4) la micropsychologie

cherche à saisir des actes à partir des «actômes» ordonnés d'après
un calcul des coûts et des risques; 5) ce qui est à craindre est que la
restriction du champ de l'action libre devienne plus importante au fur et
à mesure que les grandes structures se multiplient: tout ce qui n'est pas
autorisé est interdit.

M. Wildermuth a résumé sa pensée de la manière suivante. La thèse

fondamentale est celle d'une opposition entre les catégories rationnelles

définissant une culture et celle de l'image qui se rattache à

l'expérience sensorielle. Il faut insister pourtant sur le fait que l'expérience

corporelle-sensorielle, telle qu'elle avait été dégagée par Baum-
garten, n'a rien d'irrationnel. Voyant ici le sens profond de ce qui est

esthétique, M. Wildermuth a insisté sur les possibilités qu'a l'image de

nous restituer la phénoménalité (le vécu) du quotidien. Cependant,
l'on ne peut nier que dans toute culture l'image est toujours médialisée
et ne sert que comme moyen à des fins de communications précises.
C'est ici que se trouve l'interpellation actuelle de l'art contemporain
qui essaie de nous livrer la primordialité du vécu sensoriel-corporel
sans schématisation rationnelle.

Si, dans la discussion qui a suivi, les participants ont d'abord cherché

des précisions, un certain nombre des thèmes ont surgi. On s'est

posé des questions quant à la distinction entre la culture du quotidien

228



et celle qui est dite la «haute culture». D'autres ont cherché à en savoir
davantage sur cet espace interstitiel dans lequel se situe l'action libre et
créatrice de l'individu. D'autres encore ont soulevé des questions
pertinentes à l'égard du rétrécissement et de l'appauvrissement de l'expérience

sensorielle-corporelle dans les conditions d'une réduction de

tout à des schèmes d'une rationalité culturelle. Certains participants
ont proposé des discussions plus approfondies du rapport entre l'ho-
mogéniété fondamentale de l'homme et l'histoire des cultures, tandis

que d'autres se sont demandé si une philosophie du quotidien n'aurait
pas une influence bénéfique sur le quotidien vécu.

Pourtant, dimanche, la discussion a pris un tournant intéressant, à

savoir Messieurs Moles et Wildermuth ont essayé de mettre en
évidence les fondements de leurs différences, tant au niveau méthodologique

que sur le plan de leurs visions respectives de ce qu'est le quotidien.

En effet, tous les deux ont insisté sur les conséquences pour la

quotidienneté d'une médiatisation réductive soit du champ de l'action
libre par les institutions soit de la phénoménalité vécue par la culture
courante. Cette confrontation a fait ressortir la grande distance qui
sépare les deux conceptions. Si M. Wildermuth soutient une orientation
phénoménologique qui prétend que l'expérience corporelle-sensorielle

est le mode d'être même de l'être vivant bien que toujours assimilé
dans des cadres symboliques qui rendent le quotidien à la fois opaque
et historique, M. Moles pour sa part demeure convaincu de la structuration

de l'expérience même au niveau le plus infime. Il ne semble pas
vouloir admettre une phénoménalité vécue non-structurée et par
conséquent insiste sur l'utilité des méthodes empiriques et quantitatives.

Si les participants ont eu de la peine à absorber l'optique de M.
Moles, ils n'ont pas non plus entendu une réponse satisfaisante à une
question posée à M. Wildermuth concernant la raison d'être de la
contrainte exercée par des structures qui découlent de la créativité des

individus toujours en train de reproduire leur existence sociale. En

somme, cette confrontation, stimulée et entretenue par de nombreuses
interventions de la part des participants, s'est avérée utile dans le sens

qu'elle a rendu possible un approfondissement de la complexité de la
problématique du quotidien.

Edward M. Swiderski

229




	Berichte über die Diskussion = Résumé des discussions

