
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Selbstverwirklichung durch oder ohne den Anderen? : Überlegungen im
Anschluss an ein misslungenes Gespräch

Autor: Sitter, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophical/1981

BEAT SITTER

Selbstverwirklichung durch oder ohne den Anderen?

Überlegungen im Anschluss an ein misslungenes Gespräch

Auf den ersten Blick scheinen die Texte, mit denen sich die Gruppe
«Alltag und Selbstverwirklichung» befassen sollte, kaum etwas
miteinander zu tun zu haben: Emmanuel Levinas thematisiert die Sprache,

insbesondere die kritische Funktion der als Medium der Begegnung

gedeuteten Alltagssprache gegenüber rhetorisch-poetischem und
wissenschaftlichem Sprachgebrauch. Brigitte Weisshaupt interpretiert
die alltägliche Existenzweise der Frauen als Dasein eines Sisyphus
ohne Bewusstsein und skizziert Wege, auf denen die Frauen Selbstbe-
wusstsein und Selbstbestimmung gewinnen könnten. - Sodann sind
für Fevinas die Anerkennung des Anderen, der Dienst für ihn, die
unwillkürliche Unterordnung unter ihn Voraussetzung des Gelingens
persönlicher Existenz. Weisshaupt dagegen plädiert für die Priorität
des Selbstbewusstseins. Sie legt Gewicht auf den Gegensatz zwischen
der Frau als der Unterdrückten und dem Manne als dem repressiven
Anderen. Erst wenn in dieser Entgegensetzung das Bewusstsein der
Frau allein durch sich selbst zum weiblichen Selbstbewusstsein geworden

ist, ergibt sich die Möglichkeit neuer Begegnung der Geschlechter.

Erlangt also für Levinas der Einzelne sein Selbst erst in der Begegnung
mit dem Anderen, scheint für Weisshaupt herrschaftsfreie Begegnung

nur als Verbindung von isoliert reifgewordenen Subjekten möglich zu
sein1. - Weiter stellt Levinas seine Überlegungen zunächst ohne ex-

1

In der Diskussion wurde deutlich, dass für Levinas Selbstbewusstsein und
Selbstbestimmung zwar wichtig, nicht jedoch «norme ultime» sind. «L'idée du dévouement,
de servir quelqu'un» geht vor, denn erst im Dienst am Anderen werde ich verantwortlich,

und nur in der Verantwortung bildet sich das Selbst. Dabei ist durchaus nicht
gesagt, dass ich nur durch bewusste Entscheidung dazu komme, dem Anderen zu die-

Korrespondenzadresse: Dr. Beat Sitter. Kappelenring42A, CH—3032 Hinterkappelen

213



plizite Rücksicht auf die Geschlechtlichkeit des Menschen an;
Weisshaupts Beitrag hingegen verdankt sich eben der Reflexion auf die
geschlechtliche Differenz und ihre sozialen, wirtschaftlichen, politischen

und auch wissenschaftlichen Folgen in der Geschichte und
Gegenwart. - Schliesslich gilt der Alltag bei Levinas als Bereich, der einzig

die Chance der Erfüllung menschlicher Existenz birgt. Im Gegensatz

hierzu interpretiert Weisshaupt ihn als Ort, in dem das menschliche,

vorzüglich aber das Dasein der Frau der Absurdität verfällt. - Den
Ideen von Versöhnung, Dienst und Verantwortung in der Gemeinsamkeit

stehen so die Vorstellungen von repressiver Herrschaft, von
Selbstverwirklichung als Selbstbehauptung im Konflikt mit dem
Anderen gegenüber.

Bezüge zwischen beiden Texten herzustellen wird dadurch
erschwert, dass sie sich aufunterschiedlichen Abstraktionsebenen bewegen,

in sich ebenso wie einander gegenüber. Dennoch möchte man
annehmen, dass gerade die anscheinend grundsätzlichen Differenzen
günstige Voraussetzungen für das philosophische, d. h. das rückhaltlos
auch die ureigenen Selbstverständlichkeiten hinterfragende Gespräch
schaffen2. Diese Erwartung wird verstärkt, wenn man sich die dialektische

Spannung vergegenwärtigt, in der beide Positionen zueinander
stehen: Während für Weisshaupt die antagonistische Deutung des

Verhältnisses zwischen Frau und Mann im Mittelpunkt der Aufmerksamkeit

steht, beruht Levinas' Analyse der kritischen Valenz der
Alltagssprache darauf, dass er diese Sprache als Akt auffasst, der, ganz
von der Nähe des Nächsten bestimmt, sich als Bindung an den Anderen

und als Tor zur Erfahrung der Transzendenz auszeichnet. Die

Begegnung mit dem Anderen als Erfüllung persönlicher Existenz in Ver-

nen. - Weisshaupt geht dagegen davon aus, dass ich ein Selbstbewusstsein erst finden

muss, um es in der Begegnung mit dem Anderen aufheben zu können. Der Dienst am
Anderen ist Sklaverei, wenn er nicht in einer existcnziellen Entscheidung gründet.

2 Die Differenzen, wie sie oben dargestellt wurden, traten zwar so in der Diskussion auf.
Bei näherem Zusehen zeigt sich freilich, dass in ihnen eben durch die Vermengung
verschiedener Abstraktionsebenen uneinheitliche Kategorien einander gegenübergestellt.

mithin falsche oder nicht existente Gegensätze behauptet werden. Die Aufklärung

dieser Missverständnisse könnte eine Vermittlung der als gegensätzlich empfundenen

Positionen bedeuten und insofern das Gelingen des Gesprächs im Sinne einer
Bereicherung der Horizonte der Partner.

214



antwortung, Opfer und Geschenk ist sein eigentliches Thema3. Das

Gespräch, das sich in dieser Situation entzünden könnte, brauchte
nicht im Unverbindlichen zu bleiben, müsste auch nicht einen Status

quo zementieren. Als philosophisches hätte es die unterschiedlichen
Interpretationen erlebter Wirklichkeit, ihre vielfältigen Voraussetzungen,

insbesondere die leitenden Wert- und Ordnungsvorstellungen
herauszuarbeiten, zu analysieren, auf ihre praktischen Konsequenzen
zu befragen, in kritischer Gegenüberstellung zu reflektieren und zu
bewerten. Es Hesse sich leiten von dem bestimmten Willen, gemeinsame
Wahrheit zu finden, um in deren Lichte die gemeinsamen Lebensverhältnisse

gerechter zu gestalten.
In Magglingen gelang dieses Gespräch nicht, weil Erregung viele

Teilnehmer zur Polarisierung ohne verbindende Mitte drängte. Wohl
tauchten Prägen auf, die nach Vertiefung riefen, sie wurden jedoch nur
selten ein Stück weit verfolgt. Einige seien im folgenden festgehalten
und etwas ausgeführt. Allerdings scheint nötig, vorweg bescheiden

festzustellen, dass Philosophie nur wenig zu faktisch wirkungsvollen
Lösungen innerhalb des Problemkomplexes, den Ausdrücke wie

«Emanzipation der Frau» bezeichnen, beizutragen vermag. Entscheidender

ist der-durch praktisch-philosophische Reflexion wohl
aufgeklärte, legitimierte und angeleitete - Einsatz in Bereichen wie Erziehung

und Bildung, Wirtschafts- und Sozialpolitik.

1. Aus feministischer Sicht (venia sit dicto) müsste sich Levinas die

Frage gefallen lassen, ob er seine Vorstellungen nicht an die Voraussetzung

der Harmonie der Geschlechter knüpfe; ob nicht diese

Vorstellungen, weil die Voraussetzung nicht zutreffe, bloss der Beschwichtigung,

der Verschleierung, der Schaffung eines falschen Bewusstseins

dienen; ob sich in ihnen nicht ein seinerseits unbewusstes Interesse an
der Aufrechterhaltung von Privilegien der Männer verberge. -
Andererseits Hesse sich prüfen, inwiefern doch gerade Levinas' grundsätzliches

Anliegen, losgelöst von allfälligen persönlichen Ansichten bezüglich

der Stellung der Frau in der Geschichte4, das emanzipatorische

3 Erst wer im Angesicht des Anderen «sait que personne ne peut le remplacer», erfahrt
sich als wahres Selbst in der «responsabilité pour autrui».

4 «La femme est toujours à l'écoute»: An Frauengestalten wie Sara, Lea, Rebekka und

215



Interesse seitens der Frauen zu lordern vermöchte. Aus seinen Überlegungen

entspringt ja die zentrale Forderung des Dienens, d. h. des

Verzichtes darauf, dem Anderen gegenüber als herrisches Selbst aufzutreten.

Die hier implizite Ethik verpflichtet den Mann, all das preiszugeben,

was usurpiert zu haben die Frau ihn bezichtigt.

2. Anhand von Levinas' kritischer Betrachtung der Beredsamkeit
(éloquence) mit ihrer metaphorischen Verführungsgewalt, die, statt
Erfahrungen und Empfindungen zu gliedern, fassbar und veränderbar zu
machen, Realität bloss vorspiegelt, um allenfalls ein bestimmtes Ziel
zu erreichen, liesse sich die Redeweise in Weisshaupts Text überprüfen.

Dieser Text arbeitet mit kühnen Verallgemeinerungen und
pauschalen Bewertungen, die mindestens zur Frage berechtigen, ob er den

Anspruch, Wirklichkeit darzustellen, noch einzulösen vermöge.
Vielleicht führt diese Frage dazu, dass man dem Text überhaupt erst
gerecht wird, indem man zeigt, dass er, eminent rhetorisch, nicht
differenzierte Darstellung, vielmehr Polemik und, durch diese hindurch,
eine Bewusstseinsveränderung bei als ganz unterschiedlich unterstellten

Adressaten bezweckt. Er wäre dann nicht so sehr als philosophische

Analyse, weit eher als mit philosophischen Mitteln arbeitendes
rhetorisches Werk zu würdigen. Man könnte danach etwa untersuchen,

in welcher Weise der Rekurs auf Philosophie die rhetorische
Wirkung beeinflusst.

3. Mit Weisshaupts Abhandlung verbindet sich ein interessanter
methodischer Anspruch: Auf allgemeine Überlegungen zur Lage des

Menschen in einer immer komplexer werdenden Welt folgt die These,
die Analyse der Situation der Frau erhelle die «condition humaine»
exemplarisch, sei mithin auch für männliches Dasein aussagekräftig.
Diese These wird nirgends ausdrücklich begründet. Immerhin lässt
sich aus dem Kontext schHessen, dass die Lage der Frau insofern
beispielhaft ist, als die Gefahr der Unterdrückung und des Verlustes des

Selbstbewusstseins wie der Selbstbestimmung die «condition humai-

Rachel lasse sich ablesen, dass die Frau zwar nicht im Vordergrund stehe, indessen aus
dem Hintergrunde alles Wichtige und Wesentliche leite. Demzufolge gilt: «Il y a une
priorité du féminin dans l'histoire»; «les femmes sont les aiguilleurs de l'histoire».

216



ne» heute wie nie zuvor kennzeichnet. Die wichtigste Errungenschaft
seit Anbruch der Neuzeit droht verloren zu gehen; die Analyse des

weiblichen Daseins, das zur Selbstbestimmung noch gar nicht gelangt
ist, vermag dies in einmaliger Schärfe hervorzuheben.

Eben diese Analyse hat ihren Brennpunkt allerdings in der
Polarisierung von Frau und Mann; die Frage, wie sich ein weibliches Selbst

trotz männlicher Repression entfalten könne, steht im Vordergrund.
Das programmatische Beharren auf spezifisch weiblicher Vernunft
und Sprache macht die Vorstellung der Vermittlung durch diese

Instanzen fast unmöglich. Damit wird jedoch schwer erfindlich, inwiefern

eine Analyse des weiblichen Daseins für den Menschen
überhaupt noch exemplarisch sein kann. Weit eher wird sie zur Kontrastfolie,

auf der sich das Besondere männlicher Existenz als das Fremde,
das ganz Andere abzeichnet.

So weit dies zutrifft, lässt sich die methodische These also nicht halten.

Sie fallt darum nicht schon vollständig dahin. Sie Hesse sich neu
erheben, müsste dann allerdings den Zweck der Abhandlung verändern.

Denn sie fordert, nach wesentlichen Gemeinsamkeiten von
«condition féminine» und «condition masculine» zu suchen, verbietet
in der Folge alle unvermittelte Polarisierung.

4. Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung sind Mittelbegriffe in
Weisshaupts Überlegungen. Aus der vorwiegend von männlichen
Denkern geschaffenen philosophischen Tradition der Neuzeit
geschöpft, werden sie als Begriffe von der Frage nach geschlechtlicher
Bedingtheit offenbar ausgenommen und als «gemeinanthropologische»

Kategorien behandelt. Müssten aber angesichts der Tatsache,
dass Vernunft und insbesondere philosophisches Reden als männlich
beherrscht gelten, nicht auch diese Begriffe grundsätzlich in Frage
gestellt werden? Böten nicht Fevinas' Überlegungen hierzu einen
Ansatzpunkt? Rückt in ihnen doch das Selbstbewusstsein auf der Skala
der existenzleitenden Werte ein gut Stück nach hinten, um es dem
Denken möglich zu machen, von der Idee nicht des Selbstbewusst-
seins, sondern der Bestimmung durch den in seiner Besonderheit
(Transzendenz) ganz angenommenen Anderen auszugehen. In dieser
Idee läge der Verzicht auf Herrschaft und Repression, mithin auch die

Forderung nach Einschränkung der persönlichen Willkür zugunsten
des Anderen.

217



Übrigens schliessen sich Weisshaupts und Levinas' Ansichten
bezüglich der Genese des Selbstbewusstseins nicht aus. Auch für Weisshaupt

ist die Begegnung mit dem Anderen für diese Genese konstitutiv.

Anders bliebe der Vorschlag, Anerkennungsgemeinschaften von
Frauen zu schaffen, unverständlich, uneinsichtig auch die Forderung
späterer Anerkennung durch den Mann. Unverträglich würden beide
Ansichten erst dann, wenn man Levinas unterstellen wollte, er
bezwecke die Entrechtung der Frau, wenn er den Dienst und die ohne
allen Anspruch auf Vergeltung übernommene Verantwortung gegenüber

dem Anderen als primäre Quellen für Selbstbewusstsein und
Selbstbestimmung auszeichne. - Entsteht ein Selbst nur im
Wechselverhältnis zum Anderen5, kann dieses Verhältnis sich doch
unterschiedlich gestalten, nicht nur als Dienst, sondern auch als Distanzierung,

als Konflikt. Man kann aber nicht den einen oder anderen Modus

des Verhältnisses bevorzugen, ohne - zumindest implizit - eine
sittliche Entscheidung getroffen zu haben. Die normative Theorie der
Entstehung des Selbstbewusstseins verweist somit auf die Unerläss-
lichkeit vorgängiger ethischer Reflexion und Kritik.

5. Auch wenn Levinas von der menschlichen Vernunft bzw. Sprache
spricht, ist für ihn die Differenz der Geschlechter gerade in diesen
Bereichen eine Selbstverständlichkeit6. Daraus resultiert die Aufgabe,
die Einheit in dieser Differenz zu denken und sie in der alltäglichen
Praxis zu verwirklichen. Für Levinas ist jedenfalls die Möglichkeit der
Kommunikation zwischen Frau und Mann auf gemeinsamer vernünftiger

Grundlage gewährleistet. Nicht so für Weisshaupt. Sic behauptet
eine von der männlichen ganz verschiedene weibliche Vernunft und
verbindet mit dieser Behauptung die Forderung, eine eigene weibliche
Sprache zu schaffen. Ob beide, Behauptung und Forderung, nur Inhalte

oder Formen oder beides zusammen betreffen, bleibt zwar offen.

Hingegen entsteht der bestimmte Eindruck, bei Vernunft und Sprache
handle es sich um Frau und Mann essentiell trennende Instanzen.
Nimmt man dies an, werden die geforderte herrschaftsfreie Verständi-

5
Vgl. Löwith, K.: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen, München 1928 und
Darmstadt21969.

h «L'esprit humain est toujours deux.»

218



gung zwischen den Geschlechtern, besonders aber die als für die

Selbstwerdung der Frau für unabdinglich deklarierte Anerkennung
durch den Mann fragwürdig, fehlt doch ein zentrales Medium der

Begegnung. Angesichts dieser Aporie lässt sich fragen, ob es nicht doch
sinnvoller sei, mit Levinas von der Hypothese einer letzten Einheit
von Frau und Mann auszugehen, um die berechtigten Forderungen
nach Auflösung möglicher repressiver Vernunft- und Sprachgebräuche

überhaupt erfüllen zu können.

6. Auf spezifisch weiblicher Vernunft und Sprache zu insistieren
führt, wie wohl jede in bezug auf den Mann antagonistische
Selbstinterpretation der Frau, notgedrungen zur ontologischen Differenzierung

der Geschlechter. Aus ihr lassen sich faktische Unterschiede
beispielsweise in der sozialen, politischen oder wirtschaftlichen Praxis,
die hier als ungerecht kritisiert werden, dort legitimieren - eine
Möglichkeit, die bekanntlich nicht ungenutzt bleibt. Um ihr entgegenzuwirken,

wird gesetzt, es gebe kein ontologisches Wesen der Frau7.

Verbindet sich - wie in Magglingen - die Behauptung einer spezifisch
weiblichen Vernunft und Sprache mit der Abweisung jeder ontologischen

Differenzierung der Geschlechter zu ein und derselben Position,
resultiert ein eklatanter Widerspruch: Der Behauptung, es gebe kein
verschiedenes Wesen von Frau und Mann, widerstreitet das Bemühen,
das Wesen der Frau losgelöst von allem Männlichen zu erfassen.

Philosophisch ausgerichtete Argumentation müsste diese Unverträglichkeit

aufgreifen. Sie darf sich nicht bei der Feststellung beruhigen, dass

das wahlweise Eintreten für gegensätzliche Standpunkte vom an sich
klaren Ziel eines polemischen Diskurses her rhetorisch gerechtfertigt
werden kann.

7. Die Diskriminierung der Frau durch den Mann ist nicht in erster
Linie ein philosophisches Problem. Doch kann Philosophie als Selbstbesinnung,

Kritik und Aufklärung die für solche Diskriminierung
geltend gemachten Gründe als Scheinlegitimationen entlarven und, etwa

7 Als Argument für diese Setzung musste in Magglingen der Hinweis auf nicht weiter
analysierte Erkenntnisse der Kulturanthroplogie dienen, auch die Berufung auf Sar-

trcs Diktum, der Mensch sei, wozu ersieh mache.

219



als philosophische Anthropologie, eine vernünftige Grundlage für die

gerechte Verwirklichung von Einheit und Differenz der Geschlechter
im Alltag schaffen. Als Sozialphilosophie kann sie Leitlinien entwik-
keln, die einerseits der Kritik, andererseits der Gestaltung der Verhältnisse

in den verschiedenen Lebensbereichen dienen. Ihre Leitlinien
bleiben jedoch folgenlos, wenn sie sich nicht mit der - sozialwissenschaftlichen

- Analyse eben dieser Lebensbereiche vermitteln und

wenn nicht zuerst durch Erziehung und Bildung die Voraussetzungen
dafür geschaffen werden, dass die Leitlinien in ihrer Berechtigung
erkannt, geprüft, verändert und in den politischen Willen des Einzelnen,
unbesehen seines Geschlechtes, aufgenommen werden. Die
hauptsächlichen Anstrengungen im Interesse der Emanzipation der Lrau
dürften danach vermutlich in anderen Gebieten als jenem der Philosophie

zu leisten sein8.

8. Eine letzte Bemerkung betrifft nochmals die Verallgemeinerung
mittels des Begriffs, deren Ambivalenz, in Magglingen im Rahmen des

allgemeinen Themas «Alltag und Philosophie» besonders von
H. Holzhey explizit zum Problem gemacht, auf dem Hintergrund von
Text und Anliegen Weisshaupts exemplarisch hervortritt: In
philosophischer Reflexion will der Mensch auf den Begriff bringen, was ist
und geschieht, damit er nicht dumpf erlebt, sondern einsieht und
versteht, zu seinen Lebensverhältnissen Stellung nehmen und sie gestalten

kann. Das Begreifen dringt notwendig auf Zusammenfassung,
Abstraktion, damit Vereinfachung. Dadurch erst erlaubt es Orientierung
als Voraussetzung verantwortbaren Handelns. Selbstbestimmung lässt

sich nicht als oberstes Ziel setzen, ohne dass man die Lorderung
begrifflichen Denkens anerkennt.

Insofern dem Begreifen die Aufgabe zufallt, erlebte Wirklichkeit zu
ordnen, bleibt es gerade seiner Vcrallgemeinerungsleistung wegen auf
Bewährung an dieser Wirklichkeit verwiesen: Es ist grundsätzlich re-

* Um Selbstbestimmung im Alltag zu erlangen, dürfte der spekulative Weg über die
Entfaltung des Bewusstseins nach Hegclscher Manier, wenn überhaupt, zur Not für in
der Philosophie versierte Frauen gangbar sein. Zur Lösung des dringlichen Problems
der Emanzipation der Frau im durchschnittlichen Alltag wird er kaum ins Gewicht
Fallendes beitragen.

220



visionsbedürftig, was bedingt, dass es schon als es selbst zurückhaltend,

für das Unvorhergesehene offen sein muss; es muss Verallgemeinerung

immer auch zurücknehmen können'. Das gilt natürlich auch
für die pauschale Konfrontation von Frau und Mann. Wenn sie in fixe
Verallgemeinerungen hineinführt, wird ihre Relevanz schon aus
erkenntnistheoretischen Gründen fragwürdig.

Das bedeutet nicht schon, dass sie pädagogisch und gesellschaftspolitisch

unfruchtbar bleibe. Sie lässt sich im Gegenteil, wie bereits
angedeutet, rhetorisch rechtfertigen. Ihre Funktion als Ferment der Be-

wusstseinsbildung, als Element der polemisch verfahrenden Aufklärung

ist nicht einfach von der Hand zu weisen. Doch bedarf diese
primär taktische Sicht praktisch-philosophischer Reflexion, soll sie nicht
in Konflikte hineinführen, die keine anderen als gewalttätige Lösungen

zulassen. Wo Verallgemeinerungen erstarren, verstellen sie, was
sie zu begreifen sich anschicken. Vorweg versperren sie den Zugang
zum Gespräch, das im Austrag sich widerstreitender Positionen zu
gemeinsamer Einsicht und dieser entsprechendem Handeln führen soll.
Dieser doppelten Gefahr erliegt feministisch engagierte Philosophie
dann, wenn sie provokatorisch bleibt, Behauptungen repetiert, statt
sich um einsichtig begründende Argumente zu bemühen. Sie verfällt
dann in einen Fehler, den sie am Manne kritisiert; Sie klammert sich

an eine ausschliessliche Perspektive, ohne sich um die Vielfalt der
Erscheinungen und der möglichen Legitimationsweisen zu kümmern.
Partikularität verabsolutierend, bleibt sie in einem isolierten
Ausschnitt der Wirklichkeit eingegrenzt, an einen nicht erweiterungsfähigen

Zustand des Bewusstseins gebunden, damit jedoch in
selbstverschuldete Abhängigkeit verstrickt. Sie verliert den Sinn dafür, «dass

die verschiedenen Gegensätze und Spannungen unseres menschlichen
Daseins in einer spannungsreichen Einheit miteinander verbunden
bleiben», dass wir diese Spannung «nicht durchbrechen und
durchschneiden; die beiden Pole nicht auseinanderlegen und isolieren»
sollen, «so dass sie beziehungslos nebeneinander und als einander völlig

9 Dass hier eine Denkhaltung wie die von Levinas, der die konkrete Erfahrung der
Transzendenz im Anderen, nicht jene des Selbst in mir. und nicht die abstraktive
Arbeit des Bcgreifens in den Vordergrund rückt, günstige Voraussetzungen schafft, dürfte

einleuchten.

221



entgegengesetzt erlebt werden: Materie gegen Geist, Körper gegen
Seele, Erde gegen Himmel, Mensch gegenüber Gott und Frau gegenüber

Mann»10. Dass sie diese Spannung gewahre und aushalte, ist
praktischer Philosophie in feministischer Absicht zu wünschen.

10 Catharina J.M. Halkes, in: Wenn Frauen ans Wort kommen. Stimmen zur feministischen

Theologie, hrsg. von C..I.M. Halkes, Burckhardtverlag, Gelnhausen 1980,
S. 15— 18.

222


	Selbstverwirklichung durch oder ohne den Anderen? : Überlegungen im Anschluss an ein misslungenes Gespräch

