
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Sisyphos ohne Pathos : Votum

Autor: Hesse, Reinhard / Sasse, Isabel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

REINHARD HESSE / ISABEL SASSE

Sisyphosohne Pathos

Votum

In ihrem Beitrag zum Symposion der Schweizerischen Philosophischen

Gesellschaft vom 7.6.1980 charakterisiert Frau Weisshaupt die
moderne Frau als «Sisyphos ohne Pathos»: sie tue stets das Gleiche,
sich alltäglich Wiederholende, nicht über sich selbst Hinausgehende,
Sinnlose. In ihrer Sisyphosarbeit sei sie nicht Held, sondern Opfer,
daher ohne Pathos. Aus Mangel an Distanzierungsmöglichkeiten vom
Alltag könne ihr keine identitätsstiftende Reflexionsanstrengung
gelingen.

Der Ausweg aus dieser Situation liege in einer «anteilmässig gerechten,

demokratischen Mitbeteiligung der condition féminine am
gesamtgesellschaftlichen Leben», wodurch «die condition humaine
insgesamt von Grund auf verändert» würde und damit allererst die aus
der Sicht der Frau «unumgängliche Voraussetzung für die Erreichung
des aufklärerischen Ziels der Selbstbestimmung» geschaffen würde
(S. 193f.). Geschlechtervariierende Job-Rotation und Zulassung der
Frau zu «allen Möglichkeiten des Lebens» seien geeignete Mittel,
einen weiblichen Bewusstwerdungs-, Reflexions- und Anerkennungs-
prozess einzuleiten, der schliesslich in der Ausbildung einer nicht
männlich domestizierten weiblichen Identität enden könne (S. ibid.).

Ich möchte zu dem eben ansatzweise skizzierten Vortrag von Frau
Weisshaupt einige Anmerkungen machen, aus denen ersichtlich werden

soll, in welche Richtung vom Vortrag aus weitergedacht werden
müsste, um seine mehr oder weniger stillschweigend mitgeführten
begrifflich-systematischen Voraussetzungen etwas deutlicher abzuklären
bzw. diese zu problematisieren. Der Angelpunkt des Vortrags ist si-

Korrespondenzadresse: Dr. Reinhard Hesse. Im Weiler 11. D— 7752 Insel Reichenau

203



cherlich der Begriff der weiblichen Identität. Er impliziert den Begriff
der Identität resp. der menschlichen Identität überhaupt, wovon die
weibliche wiederum ein Sonderfall wäre. Ich denke, niemand wird der
Behauptung widersprechen, dass schon die Frage, was denn die eigentliche

Identität des Menschen allgemein sei, bisher alles andere als

philosophisch konsensfähig beantwortet ist. Dies gilt, historisch gesehen,
auch für die Zeit vor der durch Rousseau markierten spezifischen
Identitätskrise der Moderne mit dem ihr eigenen Entfremdungsbe-
wusstsein. Hier wird deutlich, um wieviel schwieriger eine abschliessende

Antwort auf die Teilfrage nach der besonderen weiblichen Identität

sein muss. Auch wenn die Unterstellung stimmte, die Vernunft
sei «die letzte Bastion, die die Männer werden halten wollen» (S. 189),

so würde es gleichwohl selbst denen, die dies vielleicht doch nicht wollen,

schwerfallen, eine bündige Antwort auf die gestellte Frage
bereitzuhalten.

Ich möchte nun in Anlehnung an den Vortrag einige der Schwierigkeiten,

die sich hier ergeben, beschreiben. «Geschichtlichkeit»,
«Sinn» und «Arbeit» sind die Stichworte, um die es dabei geht.

I. Geschichtlichkeit

Die bisherige Geschichte wurde nach feministischer Auffassung von
den Männern gemacht. Auch Frau Weisshaupt teilt offensichtlich diese

Meinung: die Frauen hätten keine «Bildungsgeschichtc» (S. 184);
die Vernunft sei eine männliche Hervorbringung, sie werde von den

Männern als Instrument zur Domestizierung der Frauen eingesetzt. In
ihren Diskussionsvoten machte die Referentin zugleich deutlich, dass

ihrer Meinung nach auch der europäische Liebesbegriff und die Sprache

von Männern geschaffen seien und für männliche Zwecke
instrumentalisiert würden. Liebesbegriff und Sprachstruktur seien «männlich»;

Frauen hätten hieran historisch nicht mitgewirkt. - Die Frau
wird demnach als blosses Objekt der von Männern gemachten
Geschichte verstanden. Sie selbst ist in diesem Sinne geschichtslos.

Die Summe der in der Lebensgeschichte des Menschen enthaltenen
Handlungen ergibt ein Gesamtbild von dessen Persönlichkeit, erlaubt
seine Identifikation. Bewirbt man sich um eine Stelle, so sendet man

204



gewöhnlich auch einen Lebenslauf ein. Man beschreibt darin, was

man im Laufe seines Lebens gemacht hat. Auch Widerfarnisse mögen
darin vorkommen, sind aber für den Adressaten kaum als solche
interessant, sondern primär unter der Frage: Wie hat der sich vorstellende
Bewerber darauf (handelnd) reagiert? Nun <bewerben sich>, um im
Bild zu bleiben, die Frauen um demokratische Teilnahme am
gesellschaftlichen, kulturellen und politischen Gemeinschaftsleben. Hätten
sie als Geschlechtsgruppe insgesamt in der Tat eine Art schriftliche
Bewerbung einzusenden, so müsste ihr Lebenslauf nach Frau Weisshaupt

leer bleiben.
Die Frage wäre also: wie können die Frauen jemals herausfinden,

was ihre eigentliche Identität ist, da doch ihre ganze bisherige
Persönlichkeitsbildung von Männern bestimmt wurde? Frau Weisshaupt
selbst verzichtet auf den bequemen Ausweg zur «weiblichen Natur»:
auch was die vermeintliche weibliche «Natur» der Frau sei, sei historisch

(durch Männer) festgelegt und in einen historisch gewachsenen
Rollenkodex eingeschrieben.

Dem Reiz des zweiten, in Fortschritts- und Emanzipationsdebatten
üblichen Auswegs kann sie sich allerdings nicht entziehen, nämlich
dem der Hoffnung auf «die Verhältnisse». Die allgemeinen Verhältnisse,

die «condition humaine» werde sich von Grund auf ändern,
wenn die «condition féminine» ins gesamtgesellschaftliche Leben

aufgenommen sei; und danach sei dann aufdialektische Weise die eigentliche,

freie, weibliche Identitätsbildung möglich. - Hier bleibt aber die
Frage unbeantwortet, wer denn zunächst die «condition féminine»
definiert, und zwar ahistorisch und anatural, und, wenn das möglich
wäre, wer sie wie in die «condition humaine» aufnimmt bzw. von aussen

in sie hereinträgt. Dazu bedürfte es jedenfalls entsprechender
Menschen. Woher aber sollen die kommen, wenn die Verhältnisse nun
einmal nicht dazu geeignet sind, sie hervorzubringen und ihnen die

nötige Durchsetzungschance zu geben? Mit anderen Worten: es stellt
sich die alte Frage: müssen erst die Verhältnisse geändert werden, um
einen neuen Typ Mensch entstehen zu lassen oder ist nicht die Entstehung

des neuen Typs Mensch Voraussetzung für die Veränderung der
Verhältnisse?

Die Hegeische Dialektik, die Frau Weisshaupt hier ins Spiel bringt,
ist bei ihr nur auf den inneren Dialog der Frau bezogen. Das hilft so

205



nicht weiter, da dann just die (sozialen, ökonomischen, politischen)
«Verhältnisse» ausser Betracht bleiben. Hier überhaupt Hoffnung in
eine Dialektik der Entwicklung investieren zu können, hiesse,
vorauszusetzen, a) dass die äusseren, objektiven Verhältnisse ganz so
schlimm nicht sind und b) dass es um die innere, subjektive Situation
der Frau, d.h. um ihre Fähigkeit, als handelndes Subjekt aufzutreten,
ebenfalls ganz so betrüblich nicht bestellt ist. Mit anderen Worten:
dass in beiden Feldern immerhin doch wenigstens Chancen und
Ansätze zur Identitätsbildung historisch vorgegeben sind. Von nichts
kommt nichts; auch nicht dialektisch. Es muss immer schon

irgendetwas Positives vorausgesetzt werden, aus dem heraus sich durch
Widerspruch etc. weiteres entwickeln kann. Man müsste den puristischen

Standpunkt aufgeben, die bisherige Geschichte sei männliche
Geschichte und sich zu einem etwas durchwachseneren, widersprüchlichen,

komplizierteren Bild bereitfinden. Dazu möchte ich am
Schluss noch einige Anmerkungen machen, die nach meiner Ansicht
dem Gedanken weiblicher Emanzipation mehr Realisierungschancen
einräumen als es Frau Weisshaupts Konzept tun kann.

2. Sinn

Die weibliche Alltagswirklichkeit ist für Frau Weisshaupt sinnentleert,

weil sie sich stets gleichförmig wiederholt. Sinn liege allein im
dauerhaften Beitrag zu der sich (auf ein vernünftiges Ziel hin) entwik-
kelnden geschichtlichen Wirklichkeit. Dies aber sei nur in der Arbeit
des Mannes gegeben.

Hier wird ein geschichtsphilosophisch, d.h. hegelianisch bestimmtes

Sinnverständnis deutlich. Dem «Über sich selbst Hinausgehen»
entspricht fast wörtlich die «epidosis eis autö», die der Hcgelschüler
Droysen in seiner «Historik» immer wieder zentral thematisiert. Ich
möchte hierzu zwei kritische Anmerkungen machen. Die Hegeische
Interpretation der Wirklichkeit als vernünftig und der Geschichte als
eines Wirklichwerdens der Vernunft ist das vernunftzentrierte
philosophische System par excellence. Hier wird die gemäss Frau Weisshaupt

traditionell männliche Vernunft von dem Mann Hegel zum
theodizeehaften Geschichtsprinzip überhaupt erhoben. Meine erste

206



Frage ist: sind nicht die Chancen gering, männliche Vernunft durch
männliche (hegelsche) Vernunft zu überwinden; hiesse das nicht, den

Teufel, wenn er denn einer ist, mit dem Beelzebub, wenn er denn einer
ist, auszutreiben? Wie lässt sich dies mit dem Konzept vereinbaren,
wonach die Frau ihre eigene Art von Identität möglicherweise jenseits
jeder traditionellen <männlichen Vernunft) zu suchen habe? - Und als

zweite Anmerkung bzw. Frage: wie steht es denn überhaupt inhaltlich
mit der Hegeischen Geschichtsmetaphysik? Können wir tatsächlich
noch daran glauben, dass die Geschichte einen vernünftigen Gang auf
ein vernünftiges Ziel hin darstellt? Nicht erst die politische Wirklichkeit

des 20. Jahrhunderts lässt daran zweifeln. Bereits den
geschichtswissenschaftlichen Adepten des Hegeischen Systems im 19. Jahrhundert

fiel es schwer, diesen Optimismus angesichts der Quellenlagen
durchzuhalten. Die totale Selbstauflösung des geschichtsphilosophi-
schen Systems im relativistischen Historismus war eine der Folgen
solcher Schwierigkeiten. Wer kennt schon «das Ziel der Geschichte», wer
weiss schon, ob es vernünftig, d.h. sinnstiftend, ist und wer ahnt schon,
ob seine eigenen «dauernden» (Weisshaupt) Beiträge a) wirklich
dauern und b) zur Erreichung des unterstellten Ziels tatsächlich
beitragen? Diese kaum mehr geschichtsphilosophisch, sondern in ihren
Konsequenzen eher wohl nur ethisch angehbaren Schwierigkeiten
bleiben bei Frau Weisshaupt zu sehr im Hintergrund. Ihre Klage, dass

die Frauen an diesem Geschichtsbild nicht mitmalcn dürften, klingt
mir deshalb etwas zu undifferenziert. - Damit aber bin ich bereits
beim dritten Stichwort:

3. Arbeit

Man muss nicht Marxist sein, um zu bemerken, dass mindestens seit
der Industrialisierung «arbeiten» keineswegs gleichbedeutend ist mit
«dauerhafter, über sich selbst hinausgehender Teilhabe an einem
sinnvollen Gesamtzusammenhang». Im Gegenteil: Partikularisierung, Se-

rienhaftigkeit, mangelnde Transparenz, Entfremdung sind einige der
Begriffe, unter denen mindestens die moderne Arbeitswelt diskutiert
wird. Nach Marx ist gerade diese moderne Arbeitswelt der Ort, an dem
sie Entfremdung vollzieht: das Produkt der Arbeit, in dem sich der Ar-

207



beitende selbst realisieren könnte/sollte, habe sich mit der kapitalistischen

Industrialisierung vergegenständlicht, sei dem Arbeitenden zum
Objekt geworden, habe sich ihm entfremdet. Damit habe der Arbeiter
zugleich sich selbst entfremdet, indem nämlich das Produkt ein Stück
seiner selbst sei, das ihm nun aber als Objekt entgegentrete und sich
seiner Verfügung entziehe.

Das sich stets Wiederholende ist ebenso Charakteristikum der
alltäglichen Arbeitswclt des Mannes wie es Charakteristikum der alltäglichen

Lebenswelt der Frau in Haushalt und Familie ist. Dem Vorteil
der Einbindung des Mannes in grössere soziale Zusammenhänge steht
dabei die Austrocknung kommunikativer Kompetenzen in seiner in
der Regel bereits vorprogrammierten, automatisierten alltäglichen
Arbeitswelt neutralisierend gegenüber. Die Frau hat die Chance, dem
Mangel an Einbindung in grössere soziale Zusammenhänge durch
Aufbau und Inganghalten kommunikativer Strukturen innerhalb
ihres engeren Lebensbereiches tendenziell ein gewisses Gegengewicht
entgegenzusetzen.

Wenn Sinn nur im Über sich selbst Hinausgehen liegt, so findet die
Frau hier einen Bereich, in dem sie, wenn sie will, eben dies auf sehr

naheliegende Weise tun kann. Es scheint mir keineswegs vorderhand
ausgemacht, dass ein Gespräch der Mutter mit einem trostsuchenden
Kind weniger davon an sich habe als der Zusammenbau eines Auto-
motors in der Fabrik des Mannes. Davon, dass in der heutigen sozialen
Wirklichkeit sich die Tätigkeitsbereiche von Mann und Frau ohnehin
zunehmend vermischen, einmal ganz abgesehen. Und ob die
millionenfache Autoproduktion «dauernder» ist als die millionenfache
mühselige Persönlichkeitsbildung in der Erziehungjeder neuen
Generation, ist eine weitere Frage, über die es sich sicher gesondert nachzudenken

lohnt. Hinzu kommt: die wachsende Unüberschaubarkeit und
Unkontrollierbarkeit der immer komplexer und differenzierter
werdenden sozialen Wirklichkeit der modernen Industricgesellschaften
lassen die Familie, so korrumpiert sie auch immer sein mag, als ein
Residuum der vergleichsweisen Überschaubarkeit, der immerhin
nicht völlig chancenlosen Kommunikation erscheinen. Die Frau, die
hier ihren Halt hat, ist sicherlich weniger «haltlos» (S. 184) als mancher

Mann, der vielleicht noch den Herrn und Meister spielen will,
wie es die Tradition zu erfordern scheint, der aber im Grunde weder in

208



der sozialen Wirklichkeit noch folglich im privaten Bereich mehr tun
kann, als an die zu Posen gewordenen überkommenen Attitüden
einfach zu glauben, ohne ihnen noch einen substanziellen Sinn geben zu
können.

In der Arbeitswelt des Mannes, auf die Frau Weisshaupt einige
Hoffnungen setzt, aktualisiert sich also letztlich das Problematischwerden
des Dauer-, Entfaltungs- und Fortschrittsbegriffs. Der Frage, ob es

überhaupt einen philosophisch auszumachenden «Sinn» gebe,
schliesst sich hier die weitere Frage an, ob, wenn es ihn wider allen
Anschein doch geben sollte, es denn ausgerechnet die industrialisierte
Arbeitswelt ist, die Zugang zu ihm verschafft. Man kann wohl Zweifel
haben, dass sich die emanzipierte Identität der Frau aus ihrer Eingliederung

in die Arbeitswelt ergeben wird. Daraus ergibt sich allenfalls
ihre Gleichstellung mit dem Mann. Angesichts der gegebenen Arbeitswelt

ist dies keineswegs gleichbedeutend mit Emanzipation.
Ich komme nun zu meiner Schlussbemerkung: wenn die Identität

der Frau nicht ahistorisch und anatural definiert werden kann - wie
dann? Meine Antwort ist: historisch und natural.

Zunächst zu «natural»: dies muss, wie weiter oben schon angedeutet,

sehr vorsichtig verstanden werden, und d. h. vor allem: anti-naturalistisch.

Als naturalistisch möchte ich alle Definitionen weiblicher
Identitätsaspekte bezeichnen, die a) vergessen, dass der Naturbegriff
selbst ein Historikum ist und die b) aus klaren, natürlichen Gegebenheiten

<zwingende> soziokulturelle Schlüsse ziehen. Beispiel: dass nur
die Frau Mutter sein kann, ist eine triviale naturale Gegebenheit.
Naturalistische Fehlschlüsse hieraus wären etwa: dass jede Frau Mutter
werden soll/müsse, um sich verwirklichen zu können. Oder: dass ihre
Funktion als Mutter zugleich ihre Bestimmung als Dienerin,
Dienstleistungen Erbringende deutlich mache. - Das Vermeiden der
naturalistischen Auffassung impliziert, wie man sieht, keineswegs die
Ausklammerung naturaler Beschreibungen. Dies ist eine Banalität, die
vielleicht manchmal vergessen wird. Die Frau ist ebenso auch ein
natürliches Wesen wie der Mann. Die naturalen Identitätsbeschreibungen

können nicht vollständig sein und sicher nicht den Kern der Identität

treffen; gleichwohl sind sie ein legitimer Beitrag zu einer freilich
über sie hinausgehenden Identitätsfindung.

Deren eigentliche Schwierigkeiten liegen sicherlich auf histori-

209



schem Gebiet, das soll heissen auf dem Gebiet des <Lebenslaufs>. Hätten

die Frauen wirklich keinen eigenen Lebenslauf oder Ansätze dazu,

so wäre hier alles Bemühen ohnehin chancenlos. Geschichtlichkeit ist
eine systematische conditio sine qua non der Identitätsfindung. Wenn
die Frauen eine eigene Identität suchen und hätten doch keine
Geschichte, so müssten sie sich eine erfinden; sie müssten an eine
Geschichte glauben, die sie für die ihre halten. Meine These ist, dass sie

jedoch - entgegen Frau Weisshaupt - in der angenehmen Lage sind,
auf Fiktionen nicht angewiesen zu sein. Ich will das an einigen
Beispielbelegen skizzenhaft erläutern.

Vorab eine kurze Nebenbemerkung zum Mythos, der ja in seiner

quasi-historiographischen Funktion auch de facto identitätsstiftend
sein kann. Zwar stellt z. B. der jüdisch-christliche Mythos den Mann in
Gottvaters bzw. Adams Gestalt an den Anfang der Welt bzw. der
Geschichte. Aber es gibt auch andere kulturelle Traditionen, die an den

Anfang eine Ur-Mutter, etwa die Mutter Erde, oder eine Fruchtbarkeitsgöttin

stellen.
Diesseits des Mythos, im bereits historisch fassbaren Bereich,

verweisen uns die Antrhopologen auf die matriarchalische Verfassung
vieler Frühgesellschaften. Matriarchat als offiziell etablierte Lebensform

gibt es noch heute in mancherlei aussereuropäischen Kulturkreisen.

- Matriarchat als FrauenHerrschaft wäre nun allerdings wohl gerade

etwas, was den emanzipatorischen, auf Selbstbestimmung und
nicht aufSubordination hinausgehenden Ambitionen des Feminismus
nicht entgegenkäme. Mischformen im Sinne wechselseitiger Teilhabe
an der Prägung des gesellschaftlichen Lebens lägen dem schon näher.

Ich möchte auch hierfür einige Stichworte nennen.
Unsere heutige, provenzalisch-romantisch bestimmte Liebesvorstellung,

die sich im hohen Mittelalter unter Einfluss weiblicher <Lie-

beshöfo gebildet hat, überlässt zwar dem Mann die aktive Rolle i.S.
der Liebeswerbung, stellt jedoch der Frau die freie Entscheidung über
Annahme oder Ablehnung der Werbung und damit, das kann kaum
überbetont werden, über das Lebensglück des Werbenden anheim. Die
Gewährung oder Verweigerung ihrer Liebe verschafft der Frau eine
ebenso subtile wie kaum zu erschütternde Machtposition innerhalb
der Beziehung der Geschlechter. Männliche Machtpositionen werden
dadurch nicht aufgehoben, aber relativiert.

210



Ein anderer Bereich ist der der Erziehung. Es ist im wesentlichen
zunächst die Mutter, die dem Kind Zuwendung, Vertrauen, Hilfe, Liebe,
Beachtung, Anerkennung zuteil werden lässt. Das so von der Mutter
Erfahrene und Gelernte bildet den Grundstock jeder weiteren
Persönlichkeitsentwicklung des Kindes. Von der Mutter her kommen die
ersten, grundlegenden Einweisungen in das Wert- und Normensystem.
Und es ist vorwiegend die Mutter, von der das Kind die Sprache erlernt
und sich damit zugleich den Bereich der Vernunft erschliesst. Sicher
ist es richtig, daraufhinzuweisen, dass die Mütter ihre Kinder ja
geschlechtsspezifisch differenziert erziehen. Aber E ist das so

unvernünftig nicht (Jungen werden z.B. mit Sicherheit später nicht Mütter
werden und brauchen deshalb dafür nicht erzogen werden) und 2. ist
das hinter diesem Hinweis auf die ungleiche Erziehung stehende

Argument, es sei ja letztlich die gesellschaftliche Wirklichkeit und damit
eigentlich der Mann, der die Kindererziehung bestimme, so schlicht
nicht haltbar. Es erinnert vielmehr an die Frage, ob die Existenz der
Henne für die Existenz des Eis oder umgekehrt die Existenz des Eis für
die Existenz der Henne Voraussetzung sei. Ebenso kann man nämlich
fragen, ob die Erziehung durch die Mutter den Mann prägt oder ob der
Mann die Art der Erziehung durch die Mutter prägt. Ich glaube nicht,
dass diese Art der Fragestellung sehr weit führt. Wichtig scheint mir,
festzuhalten, dass beides untrennbar miteinander verbunden ist und
dass jedenfalls die Frau (als Mutter) hier eine erhebliche Rolle
mitspielt.

Auch die politische und sozioökonomische Rolle, die die Frau im
Laufe der Geschichte gespielt hat, darf hier nicht unerwähnt bleiben.
Die Frau war grösstenteils erbberechtigt wie der Mann. Sie konnte ihr
Vermögen mit in die Ehe einbringen und es, solange es Scheidung gab,
im Fall der Trennung auch wieder mit herausnehmen. Viele europäische

Staaten kannten die weibliche Thronfolge. Und wenn es um die
Aussenverhältnisse der Staaten zueinander ging, so war die Heiratspolitik

ein legitimes, friedliches Mittel. In ihr waren die Anrechte der
Frauen auf bestimmte Herrschafts- und Besitztümer gleichberechtigtes

Element. Sicher ist es nicht ganz unadäquat, darauf zu verweisen,
dass auch unter den sog. Grossen der Geschichte eine ganze Reihe
Frauen zu finden sind: von Cleopatra über Elisabeth I. von England,
Zarin Katharina der Grossen und Kaiserin Maria Theresia bis Indira
Gandhi in unseren Tagen.

211



All dies macht deutlich, dass die Frauen nicht geschichtslos sind
und dass sie folglich ihre Identitätssuche keineswegs als hoffnungslos
betrachten müssen. Sie können vielmehr durchaus versuchen, sie in

Fortsetzung historischer Entwicklungen und in kritischer oder auch
revolutionärer Abhebung von ihnen näher zu definieren und dieses so

gewonnene Selbstverständnis in die gegenwärtige Diskussion, in der
sie zu Recht um weitere Emanzipation kämpfen, mit einzubringen.

212


	Sisyphos ohne Pathos : Votum

