Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Sisyphos ohne Pathos : Votum
Autor: Hesse, Reinhard / Sasse, Isabel
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
REINHARD HESSE / ISABEL SASSE

Sisyphos ohne Pathos

Votum

In threm Beitrag zum Symposion der Schweizerischen Philosophi-
schen Gesellschaft vom 7.6.1980 charakterisiert Frau Weisshaupt die
moderne Frau als «Sisyphos ohne Pathos»: sie tue stets das Gleiche,
sich alltaglich Wiederholende, nicht {iber sich selbst Hinausgehende,
Sinnlose. In threr Sisyphosarbeit sei sie nicht Held, sondern Opfer, da-
her ohne Pathos. Aus Mangel an Distanzierungsmoglichkeiten vom
Alltag konne 1hr keine identititsstiftende Reflexionsanstrengung ge-
lingen.

Der Ausweg aus dieser Situation liege in einer «anteilmassig gerech-
ten, demokratischen Mitbeteiligung der condition féminine am ge-
samtgesellschaftlichen Leben», wodurch «die condition humaine ins-
gesamt von Grund auf verandert» wiirde und damit allererst die aus
der Sicht der Frau «unumgéngliche Voraussetzung fiir die Erreichung
des aufkldrerischen Ziels der Selbstbestimmung» geschaffen wiirde
(S.193f)). Geschlechtervariierende Job-Rotation und Zulassung der
Frau zu «allen Moglichkeiten des Lebens» seien geeignete Mittel,
einen weiblichen Bewusstwerdungs-, Reflexions- und Anerkennungs-
prozess einzuleiten, der schliesslich in der Ausbildung einer nicht
mannlich domestizierten weiblichen Identitiat enden konne (S.1bid.).

Ich mdchte zu dem eben ansatzweise skizzierten Vortrag von Frau
Weisshaupt einige Anmerkungen machen, aus denen ersichtlich wer-
den soll, in welche Richtung vom Vortrag aus weitergedacht werden
miisste, um seine mehr oder weniger stillschweigend mitgefiihrten be-
grifflich-systematischen Voraussetzungen etwas deutlicher abzukliren
bzw. diese zu problematisieren. Der Angelpunkt des Vortrags ist si-

Korrespondenzadresse: Dr. Reinhard Hesse, Im Weiler 11, D — 7752 Insel Reichenau

203



cherlich der Begriff der weiblichen Identitit. Er impliziert den Begriff
der Identitidt resp. der menschlichen Identitit tiberhaupt, wovon die
weilbliche wiederum ein Sonderfall wire. Ich denke, niemand wird der
Behauptung widersprechen, dass schon die Frage, was denn die eigent-
liche Identitiat des Menschen allgemein sei, bisher alles andere als phi-
losophisch konsensfahig beantwortet ist. Dies gilt, historisch gesehen,
auch fiir die Zeit vor der durch Rousseau markierten spezifischen
Identitatskrise der Moderne mit dem 1hr eigenen Entfremdungsbe-
wusstsein. Hier wird deutlich, um wieviel schwieriger eine abschlies-
sende Antwort aufdie Teilfrage nach der hesonderen weiblichen Iden-
titdt sein muss. Auch wenn die Unterstellung stimmte, die Vernunft
se1 «die letzte Bastion, die die Manner werden halten wollen» (S. 189),
so wiirde es gleichwohl selbst denen, die dies vielleicht doch nicht wol-
len, schwerfallen, eine biindige Antwort auf die gestellte Frage bereit-
zuhalten.

Ich mo6chte nun in Anlehnung an den Vortrag cinige der Schwierig-
keiten, die sich hier ergeben, beschreiben. «Geschichtlichkeit»,
«Sinn» und «Arbeit» sind die Stichworte, um die es dabei geht.

1. Geschichtlichkeit

Die bisherige Geschichte wurde nach feministischer Auffassung von
den Mannern gemacht. Auch Frau Weisshaupt teilt offensichtlich die-
se Meinung: die Frauen hitten keine «Bildungsgeschichte» (S.184);
die Vernunft sei eine midnnliche Hervorbringung, sie werde von den
Minnern als Instrument zur Domestizierung der Frauen eingesetzt. In
ihren Diskussionsvoten machte die Referentin zugleich deutlich, dass
ihrer Meinung nach auch der europiische Liebesbegriff und die Spra-
che von Minnern geschaffen seien und fiir mannliche Zwecke instru-
mentalisiert wiirden. Liebesbegriff und Sprachstruktur seien «minn-
lich»; Frauen hitten hieran historisch nicht mitgewirkt. — Die Frau
wird demnach als blosses Objekt der von Mannern gemachten Ge-
schichte verstanden. Sie selbst ist in diesem Sinne geschichtslos.

Die Summe der in der Lebensgeschichte des Menschen enthaltenen
Handlungen ergibt ein Gesamtbild von dessen Personlichkeit, erlaubt
seine Identifikation. Bewirbt man sich um eine Stelle, so sendet man

204



gewOhnlich auch einen Lebenslauf ein. Man beschreibt darin, was
man im Laufe seines Lebens gemacht hat. Auch Widerfarnisse mogen
darin vorkommen, sind aber fiir den Adressaten kaum als solche inter-
essant, sondern priméir unter der Frage: Wie hat der sich vorstellende
Bewerber darauf (handelnd) reagiert? Nun <bewerben sichy, um 1m
Bild zu bleiben, die Frauen um demokratische Teilnahme am gesell-
schaftlichen, kulturellen und politischen Gemeinschaftsleben. Hétten
sie als Geschlechtsgruppe insgesamt in der Tat eine Art schriftliche
Bewerbung einzusenden, so miisste thr Lebenslauf nach Frau Weiss-
haupt leer bleiben.

Die Frage wire also: wie konnen die Frauen jemals herausfinden,
was 1hre eigentliche Identitit ist, da doch 1hre ganze bisherige Person-
lichkeitsbildung von Minnern bestimmt wurde? Frau Weisshaupt
selbst verzichtet auf den bequemen Ausweg zur «weiblichen Natum:
auch was die vermeintliche weibliche «Natur» der Frau set, sei histo-
risch (durch Minner) festgelegt und in einen historisch gewachsenen
Rollenkodex eingeschrieben.

Dem Reiz des zweiten, in Fortschritts- und Emanzipationsdebatten
tiblichen Auswegs kann sie sich allerdings nicht entziehen, ndmlich
dem der Hoffnung auf «die Verhiltnisse». Die allgemeinen Verhilt-
nisse, die «condition humaine» werde sich von Grund auf dndern,
wenn die «condition féminine» ins gesamtgesellschaftliche Leben auf-
genommen sei; und danach sei dann auf dialektische Weise die eigent-
liche, freie, weibliche Identitdtsbildung moglich. — Hier bleibt aber die
Frage unbeantwortet, wer denn zunéchst die «condition féminine» de-
fintert, und zwar ahistorisch und anatural, und, wenn das maoglich
wdre, wer sie wie in die «condition humaine» aufnimmt bzw. von aus-
sen in sie hereintrdgt. Dazu bediirfte es jedenfalls entsprechender
Menschen. Woher aber sollen die kommen, wenn die Verhaltnisse nun
einmal nicht dazu geeignet sind, sie hervorzubringen und ihnen die
notige Durchsetzungschance zu geben? Mit anderen Worten: es stellt
sich die alte Frage: miissen erst die Verhaltnisse gedndert werden, um
einen neuen Typ Mensch entstehen zu lassen oder ist nicht die Entste-
hung des neuen Typs Mensch Voraussetzung fiir die Verdnderung der
Verhaltnisse?

Die Hegelsche Dialektik, die Frau Weisshaupt hier ins Spiel bringt,
ist bei ithr nur auf den inneren Dialog der Frau bezogen. Das hilft so

205



nicht weiter, da dann just die (sozialen, 6konomischen, politischen)
«Verhiltnisse» ausser Betracht bleiben. Hier tiberhaupt Hoffnung in
eine Dialektik der Entwicklung investieren zu konnen, hiesse, voraus-
zusetzen, a) dass die dusseren, objektiven Verhiltnisse ganz so
schlimm nicht sind und b) dass es um die innere, subjektive Situation
der Frau, d.h. um ihre Fihigkeit, als handelndes Subjekt aufzutreten,
ebenfalls ganz so betriiblich nicht bestellt ist. Mit anderen Worten:
dass in beiden Feldern immerhin doch wenigstens Chancen und An-
satze zur Identitatsbildung historisch vorgegeben sind. Von nichts
kommt nichts; auch nicht dialektisch. Es muss immer schon ir-
gendetwas Positives vorausgesetzt werden, aus dem heraus sich durch
Widerspruch etc. weiteres entwickeln kann. Man miisste den puristi-
schen Standpunkt aufgeben, die bisherige Geschichte sei mannliche
Geschichte und sich zu einem etwas durchwachseneren, widerspriich-
lichen, komplizierteren Bild bereitfinden. Dazu mochte ich am
Schluss noch einige Anmerkungen machen, die nach meiner Ansicht
dem Gedanken weiblicher Emanzipation mehr Realisierungschancen
einrdumen als es Frau Weisshaupts Konzept tun kann.

2. S8inn

Die weibliche Alltagswirklichkeit ist fiir Frau Weisshaupt sinnent-
leert, weil sie sich stets gleichformig wiederholt. Sinn liege allein 1im
dauerhaften Beitrag zu der sich (auf ein verniinftiges Ziel hin) entwik-
kelnden geschichtlichen Wirklichkeit. Dies aber sei nur in der Arbeit
des Mannes gegeben.

Hier wird ein geschichtsphilosophisch, d.h. hegelianisch bestimm-
tes Sinnverstindnis deutlich. Dem «Uber sich selbst Hinausgehen»
entspricht fast wortlich die «epidosis eis auto», die der Hegelschiiler
Droysen in seiner «Historik» immer wieder zentral thematisiert. Ich
mochte hierzu zwei kritische Anmerkungen machen. Die Hegelsche
Interpretation der Wirklichkeit als verniinftig und der Geschichte als
eines Wirklichwerdens der Vernunft ist das vernunftzentrierte philo-
sophische System par excellence. Hier wird die geméss Frau Weiss-
haupt traditionell miannliche Vernunft von dem Mann Hegel zum
theodizeehaften Geschichtsprinzip iiberhaupt erhoben. Meine erste

206



Frage ist: sind nicht die Chancen gering, midnnliche Vernunft durch
mannliche (hegelsche) Vernunft zu liberwinden; hiesse das nicht, den
Teufel, wenn er denn einer ist, mit dem Beelzebub, wenn er denn einer
ist, auszutreiben? Wie lisst sich dies mit dem Konzept vereinbaren,
wonach die Frau ihre eigene Art von Identitidt moglicherweise jenseits
jeder traditionellen <médnnlichen Vernunft> zu suchen habe? — Und als
zweite Anmerkung bzw. Frage: wie steht es denn liberhaupt inhaltlich
mit der Hegelschen Geschichtsmetaphysik? Konnen wir tatsidchlich
noch daran glauben, dass die Geschichte einen verniinftigen Gang auf
ein verniinftiges Ziel hin darstellt? Nicht erst die politische Wirklich-
keit des 20. Jahrhunderts ldsst daran zweifeln. Bereits den geschichts-
wissenschaftlichen Adepten des Hegelschen Systems im 19. Jahrhun-
dert fiel es schwer, diesen Optimismus angesichts der Quellenlagen
durchzuhalten. Die totale Selbstauflosung des geschichtsphilosophi-
schen Systems 1m relativistischen Historismus war eine der Folgen sol-
cher Schwierigkeiten. Wer kennt schon «das Ziel der Geschichte», wer
weiss schon, ob es verniinftig, d. h. sinnstiftend, 1st und wer ahnt schon,
ob seine eigenen «dauernden» (Weisshaupt) Beitrdge a) wirklich
dauern und b) zur Erreichung des unterstellten Ziels tatsachlich bei-
tragen? Diese kaum mehr geschichtsphilosophisch, sondern in ihren
Konsequenzen eher wohl nur ethisch angehbaren Schwierigkeiten
bleiben bei Frau Weisshaupt zu sehr im Hintergrund. Ihre Klage, dass
die Frauen an diesem Geschichtsbild nicht mitmalen diirften, klingt
mir deshalb etwas zu undifferenziert. — Damit aber bin ich bereits
beim dritten Stichwort:

3. Arbeit

Man muss nicht Marxist sein, um zu bemerken, dass mindestens seit
der Industrialisierung «arbeiten» keineswegs gleichbedeutend ist mit
«dauerhafter, tiber sich selbst hinausgehender Teilhabe an einem sinn-
vollen Gesamtzusammenhang». Im Gegenteil: Partikularisierung, Se-
rienhaftigkeit, mangelnde Transparenz, Entfremdung sind einige der
Begriffe, unter denen mindestens die moderne Arbeitswelt diskutiert
wird. Nach Marx ist gerade diese moderne Arbeitswelt der Ort, an dem
sie Entfremdung vollzieht: das Produkt der Arbeit, in dem sich der Ar-

2007



beitende selbst realisieren kdnnte/sollte, habe sich mit der kapitalisti-
schen Industrialisierung vergegenstindlicht, se1 dem Arbeitenden zum
Objekt geworden, habe sich ihm entfremdet. Damit habe der Arbeiter
zugleich sich selbst entfremdet, indem ndmlich das Produkt ein Stiick
seiner selbst sei, das ihm nun aber als Objekt entgegentrete und sich
seiner Verfligung entziehe.

Das sich stets Wiederholende ist ebenso Charakteristikum der all-
taglichen Arbeitswelt des Mannes wie es Charakteristikum der alltag-
lichen Lebenswelt der Frau in Haushalt und Familie ist. Dem Vorteil
der Einbindung des Mannes in grossere soziale Zusammenhinge steht
dabei die Austrocknung kommunikativer Kompetenzen in seiner in
der Regel bereits vorprogrammierten, automatisierten alltdglichen
Arbeitswelt neutralisierend gegeniiber. Die Frau hat die Chance, dem
Mangel an Einbindung in grossere soziale Zusammenhinge durch
Aufbau und Inganghalten kommunikativer Strukturen innerhalb ih-
res engeren Lebensbereiches tendenziell ein gewisses Gegengewicht
entgegenzusetzen.

Wenn Sinn nur im Uber sich selbst Hinausgehen liegt, so findet die
Frau hier einen Bereich, in dem sie, wenn sie will, eben dies auf sehr
naheliegende Weise tun kann. Es scheint mir keineswegs vorderhand
ausgemacht, dass ein Gesprach der Mutter mit einem trostsuchenden
Kind weniger davon an sich habe als der Zusammenbau eines Auto-
motors in der Fabrik des Mannes. Davon, dass in der heutigen sozialen
Wirklichkeit sich die Tatigkeitsbereiche von Mann und Frau ohnehin
zunehmend vermischen, einmal ganz abgesechen. Und ob die millio-
nenfache Autoproduktion «dauernder» ist als die millionenfache
miihselige Personlichkeitsbildung in der Erziehung jeder neuen Gene-
ration, ist eine weitere Frage, liber die es sich sicher gesondert nachzu-
denken lohnt. Hinzu kommt: die wachsende Uniiberschaubarkeit und
Unkontrollierbarkeit der immer komplexer und differenzierter wer-
denden sozialen Wirklichkeit der modernen Industriegesellschaften
lassen die Familie, so korrumpiert sie auch immer sein mag, als ein
Residuum der vergleichsweisen Uberschaubarkeit, der immerhin
nicht vollig chancenlosen Kommunikation erscheinen. Die Frau, die
hier ihren Halt hat, ist sicherlich weniger «haltlos» (S. 184) als man-
cher Mann, der vielleicht noch den Herrn und Meister spielen will,
wie es die Tradition zu erfordern scheint, der aber im Grunde weder in

208



der sozialen Wirklichkeit noch folglich im privaten Bereich mehr tun
kann, als an die zu Posen gewordenen tiberkommenen Attitiiden ein-
fach zu glauben, ohne 1hnen noch einen substanziellen Sinn geben zu
konnen.

In der Arbeitswelt des Mannes, aufdie Frau Weisshaupt einige Hoft-
nungen setzt, aktualisiert sich also letztlich das Problematischwerden
des Dauer-, Entfaltungs- und Fortschrittsbegriffs. Der Frage, ob es
liberhaupt einen philosophisch auszumachenden «Sinn» gebe,
schliesst sich hier die weitere Frage an, ob, wenn es ihn wider allen
Anschein doch geben sollte, es denn ausgerechnet die industrialisierte
Arbeitswelt 1st, die Zugang zu ithm verschafft. Man kann wohl Zweifel
haben, dass sich die emanzipierte Identitdt der Frau aus ihrer Einglie-
derung in die Arbeitswelt ergeben wird. Daraus ergibt sich allenfalls
ihre Gleichstellung mit dem Mann. Angesichts der gegebenen Arbeits-
welt 1st dies keineswegs gleichbedeutend mit Emanzipation.

Ich komme nun zu meiner Schlussbemerkung: wenn die Identitit
der Frau nicht ahistorisch und anatural definiert werden kann — wie
dann? Meine Antwort ist: historisch und natural.

Zundichst zu «natural»: dies muss, wie weiter oben schon angedeu-
tet, sehr vorsichtig verstanden werden, und d. h. vor allem: anti-natu-
ralistisch. Als naturalistisch mochte ich alle Definitionen weiblicher
Identitdtsaspekte bezeichnen, die a) vergessen, dass der Naturbegriff
selbst ein Historikum 1st und die b) aus klaren, natiirlichen Gegeben-
heiten <zwingende» soziokulturelle Schliisse zichen. Beispiel: dass nur
die Frau Mutter sein kann, ist eine triviale naturale Gegebenheit. Na-
turalistische Fehlschliisse hieraus wiren etwa: dass jede Frau Mutter
werden soll/miisse, um sich verwirklichen zu konnen. Oder: dass ihre
Funktion als Mutter zugleich ihre Bestimmung als Dienerin, Dienst-
leistungen Erbringende deutlich mache. — Das Vermeiden der natura-
listischen Auffassung impliziert, wie man sieht, keineswegs die Aus-
klammerung naturaler Beschreibungen. Dies ist eine Banalitit, die
vielleicht manchmal vergessen wird. Die Frau ist ebenso auch ein na-
tirliches Wesen wie der Mann. Die naturalen Identitdtsbeschreibun-
gen konnen nicht vollstandig sein und sicher nicht den Kern der Iden-
titdt treffen; gleichwohl sind sie ein legitimer Beitrag zu einer freilich
liber sie hinausgehenden Identitatsfindung.

Deren eigentliche Schwierigkeiten liegen sicherlich auf histori-

209



schem Gebiet, das soll heissen auf dem Gebiet des «<Lebenslaufsy. Hat-
ten die Frauen wirklich keinen eigenen Lebenslauf oder Ansitze dazu,
so ware hier alles Bemiihen ohnehin chancenlos. Geschichtlichkeit ist
eine systematische conditio sine qua non der Identititsfindung. Wenn
die Frauen eine eigene Identitdt suchen und hitten doch keine Ge-
schichte, so missten sie sich eine erfinden; sie miissten an eine Ge-
schichte glauben, die sie fiir die ihre halten. Meine These ist, dass sie
jedoch — entgegen Frau Weisshaupt — in der angenehmen Lage sind,
auf Fiktionen nicht angewiesen zu sein. Ich will das an einigen Bei-
spielbelegen skizzenhaft erlautern.

Vorab eine kurze Nebenbemerkung zum Mythos, der ja in seiner
quasi-historiographischen Funktion auch de facto identitdtsstiftend
sein kann. Zwar stellt z. B. der jiidisch-christliche Mythos den Mann in
Gottvaters bzw. Adams Gestalt an den Anfang der Welt bzw. der Ge-
schichte. Aber es gibt auch andere kulturelle Traditionen, die an den
Anfang eine Ur-Mutter, etwa die Mutter Erde, oder eine Fruchtbar-
keitsgottin stellen.

Diesseits des Mythos, im bereits historisch fassbaren Bereich, ver-
weisen uns die Antrhopologen auf die matriarchalische Verfassung
vieler Friihgesellschaften. Matriarchat als offiziell etablierte Lebens-
form gibt es noch heute in mancherlei aussereuropdischen Kulturkrei-
sen. — Matriarchat als Frauenherrschaft wire nun allerdings wohl gera-
de etwas, was den emanzipatorischen, auf Selbstbestimmung und
nicht auf Subordination hinausgehenden Ambitionen des Feminismus
nicht entgegenkdme. Mischformen im Sinne wechselseitiger Teilhabe
an der Pragung des gesellschaftlichen Lebens lagen dem schon naher.
Ich mochte auch hierfiir einige Stichworte nennen.

Unsere heutige, provenzalisch-romantisch bestimmte Liebesvor-
stellung, die sich im hohen Mittelalter unter Einfluss weiblicher <Lie-
beshofer gebildet hat, iiberldsst zwar dem Mann die aktive Rolle 1.8S.
der Liebeswerbung, stellt jedoch der Frau die freie Entscheidung tiber
Annahme oder Ablehnung der Werbung und damit, das kann kaum
liberbetont werden, tiber das Lebensgliick des Werbenden anheim. Die
Gewiahrung oder Verweigerung ihrer Liebe verschafft der Frau eine
ebenso subtile wie kaum zu erschiitternde Machtposition innerhalb
der Beziehung der Geschlechter. Mannliche Machtpositionen werden
dadurch nicht aufgehoben, aber relativiert.

210



Ein anderer Bereich ist der der Erziehung. Es ist im wesentlichen zu-
niachst die Mutter, die dem Kind Zuwendung, Vertrauen, Hilfe, Liebe,
Beachtung, Anerkennung zuteil werden lasst. Das so von der Mutter
Erfahrene und Gelernte bildet den Grundstock jeder weiteren Person-
lichkeitsentwicklung des Kindes. Von der Mutter her kommen die er-
sten, grundlegenden Einweisungen in das Wert- und Normensystem.
Und es ist vorwiegend die Mutter, von der das Kind die Sprache erlernt
und sich damit zugleich den Bereich der Vernunft erschliesst. Sicher
ist es richtig, darauf hinzuweisen, dass die Miitter thre Kinder ja ge-
schlechtsspezifisch differenziert erziehen. Aber 1. ist das so unver-
niinftig nicht (Jungen werden z. B. mit Sicherheit spdter nicht Miitter
werden und brauchen deshalb dafiir nicht erzogen werden) und 2. ist
das hinter diesem Hinweis auf die ungleiche Erziehung stehende Ar-
gument, es sei ja letztlich die gesellschaftliche Wirklichkeit und damit
eigentlich der Mann, der die Kindererzichung bestimme, so schlicht
nicht haltbar. Es erinnert vielmehr an die Frage, ob die Existenz der
Henne fiir die Existenz des Eis oder umgekehrt die Existenz des Eis fiir
die Existenz der Henne Voraussetzung sei. Ebenso kann man namlich
fragen, ob die Erziechung durch die Mutter den Mann pragt oder ob der
Mann die Art der Erziehung durch die Mutter pragt. Ich glaube nicht,
dass diese Art der Fragestellung sehr weit fiihrt. Wichtig scheint mir,
festzuhalten, dass beides untrennbar miteinander verbunden ist und
dass jedenfalls die Frau (als Mutter) hier eine erhebliche Rolle mit-
spielt.

Auch die politische und sozio6konomische Rolle, die die Frau im
Laufe der Geschichte gespielt hat, darf hier nicht unerwihnt bleiben.
Die Frau war grosstenteils erbberechtigt wie der Mann. Sie konnte ihr
Vermogen mit in die Ehe einbringen und es, solange es Scheidung gab,
im Fall der Trennung auch wieder mit herausnehmen. Viele européi-
sche Staaten kannten die weibliche Thronfolge. Und wenn es um die
Aussenverhéltnisse der Staaten zueinander ging, so war die Heiratspo-
litik ein legitimes, friedliches Mittel. In 1hr waren die Anrechte der
Frauen auf bestimmte Herrschafts- und Besitztiimer gleichberechtig-
tes Element. Sicher ist es nicht ganz unadidquat, darauf zu verweisen,
dass auch unter den sog. Grossen der Geschichte eine ganze Reihe
Frauen zu finden sind: von Cleopatra iiber Elisabeth I. von England,
Zarin Katharina der Grossen und Kaiserin Maria Theresia bis Indira
Gandhi in unseren Tagen.

211



All dies macht deutlich, dass die Frauen nicht geschichtslos sind
und dass sie folglich ihre Identitdtssuche keineswegs als hoffnungslos
betrachten miissen. Sie konnen vielmehr durchaus versuchen, sie in
Fortsetzung historischer Entwicklungen und in kritischer oder auch
revolutionirer Abhebung von ihnen naher zu definieren und dieses so
gewonnene Selbstverstandnis in die gegenwirtige Diskussion, in der
sie zu Recht um weitere Emanzipation kimpfen, mit einzubringen.

212



	Sisyphos ohne Pathos : Votum

