Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Sisyphos ohne Pathos : Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im
Alltag

Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883185

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
BRIGITTE WEISSHAUPT

Sisyphos ohne Pathos

Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im Alltag

«Not lehrte zuerst denken, es geht
kein Tanz vorm Essen, und das
Denken vergisst das nicht. Damit
es in dasjenige, was nottut, zurtick-
zukehren verstehe und sich nicht
versteige.»'

Die Erkundung des alltidglichen Bewusstseins ist unter verschiede-
nen Titeln stindiges Thema oder Nebenthema der Philosophie gewe-
sen. «Alltagliches Bewusstsein» kann den Status eines menschlichen
Bewusstseins bedeuten, das durch Alltagliches konstituiert ist, das sich
also unmittelbar wahrnehmend und erkennend auf das alltagliche Ge-
schehen bezieht. Auffassendes Bewusstsein und aufgefasstes Alltagsge-
schehen bilden eine Korrelation, die erkenntnistheoretisch zu durch-
leuchten, als eine eigene Aufgabe der Philosophie gelten kann. Wenn
etwa Aristoteles in seiner Nikomachischen Ethik immer wieder fragt,
wie die Menschen bestimmte Dinge im Alltag sehen, was fiir Auffas-
sungen sie haben, etwa tiber das Gute, so ist dies nichts anderes als der
Versuch, dem alltaglichen Bewusstsein im Sinne des Bewusstseins von
dem, was unmittelbar ist, nachzusptiren. Auch etwa Hegels Rede vom
gesunden Menschenverstand rekurriert auf ein alltagliches Bewusst-
sein. Heideggers «man» greift dieses <Bewusstsein» explizit auf, be-
schreibt und bewertet es. Daneben gibt es die dialektische oder kom-
munikative und interaktionistische Betrachtung des alltdglichen Be-

' Bloch, Ernst, Tiibinger Einleitung in die Philosophie, Frft. a.M. 1963, S.15.

Korrespondenzadresse: Dr.phil. Brigitte Weisshaupt, Riitistrasse 37, CH — 8044 Ziirich

175



wusstseins, wie wir sie etwa bei Adorno, Habermas und anderen fin-
den. Diese mehr gesellschaftstheoretischen Versuche einer Rekon-
struktion des alltidglichen Bewusstseins gehen urspriinglich auf Hegel
und auf materialistische Ansdtze zurtlick. Nicht allein die Struktur
eines sich selbst entfaltenden Bewusstseins (Hegel) ist Zentrum der Be-
trachtung und Analyse, sondern die Einbettung dieses Bewusstseins in
die sozialen und 6konomischen Zusammenhadnge. Das Bedingtsein
des Bewusstseins wird in seiner geschichtlichen Entwicklung — die sich
im individuellen Lebensprozess und gattungsgeschichtlich manife-
stiert — aufgearbeitet.

Das Bewusstsein von dem, was alltaglich ist, wird sich fiir das Indivi-
duum im Rahmen seiner Rezeptions-, Interpretations- und Verarbei-
tungskapazitdt des Geschehens darstellen miissen: Was vermag dieses
Bewusstsein vom alltidglichen Geschehen zu erkennen, zu analysieren
und zu rekonstruieren? Das hidngt davon ab, wie weit es sich von der es
massgebend betreffenden Realitdt zu distanzieren und abzusetzen ver-
mag, und davon, liber welche Sprache es dabei verfiigt.

Dieses Absetzungsvermogen konstituiert, wenn wir uns an das He-
gelsche Modell halten, Selbstbewusstsein. Alltagliches Bewusstsein
und Selbstbewusstsein treten einander gegeniiber. Wird das Selbstbe-
wusstsein vom alltdglichen Bewusstsein aufgesogen, dann ist nur die
libermachtige Prisenz des Alltidglichen vorhanden, als Not des Selbst-
bewusstseins. Selbstbewusstsein gewinnt Dasein nur, wenn es sich frei
aus dem Bewusstsein des Alltdaglichen zu I6sen vermag. Das Risiko der
Selbsttduschung ist dabei standig mitgegeben, insofern das Bewusst-
sein zwar meinen konnte, frei zu sein, in Wirklichkeit aber nur unre-
flektiertes Reagieren auf das ist, was auf es einstiirzt. Ziel wire die
Konstitution eines selbsttduschungsfreien Selbstbewusstseins, das sich
seiner faktischen Bedingtheit bewusst bleibt, ohne iiber sie hinwegzu-
schweben oder in ihr zu versinken.

Die Aufzeichnung einer Phinomenologie des Selbstbewusstsein im
Alltag kann nicht blosse Deskription sein, sondern orientiert sich im-
plizite immer an normativen Vorstellungen tiber das Selbst. Was es
bedeutet, ein Selbst zu haben, ldsst sich nur formulieren in Auseinan-
dersetzung mit Kategorien der philosophischen Anthropologie. Diese
beinhalten eine auf Sinn bezogene Deutung des gegenstindlichen Wis-
sens der Wissenschaften und der tiberlieferten Kultur vom Menschen.

176



In ithrer zusammenfassenden Deutung von dem, was menschlich ist,
eroffnen die anthropologischen Kategorien zugleich etwas von dem,
was sein kann oder auch sein soll. Sie zielen damit auf eine Auslegung
des Sinns menschlichen Seins liberhaupt. Aber wie sich der Mensch
und als was er sich jeweils versteht, ist abhdngig auch von seiner gesell-
schaftlichen und geschichtlichen Verstehensmoglichkeit.

Liesse sich also ein grundsitzlicher Massstab fiir Selbstbewusstsein
herstellen, so wire zu priifen, wie weit die heutige Situation des Men-
schen aufgrund seiner Alltagserfahrung fahig ist, diesem Massstab zu
gentigen. Im besonderen liesse sich dann zum Beispiel die Differenz
der Alltagserfahrung der Geschlechter, oder etwa die zwischen Kopf-
und Handarbeiter darstellen. Die Wirklichkeit der so Differenzierten
ist keine zufdllige. Sie hat ihre geschichtliche Notwendigkeit und
hiangt ab vom Wandel der Konstitutionsbedingungen des Selbstbe-
wusstseins, wozu auch die jeweilige gesellschaftliche Wirklichkeit ge-
hort.

Dass der Mensch von Hause aus alltaglich ist, bedeutet nicht, dass er
sich einer bestimmten Alltaglichkeit immer schon angeglichen hat,
etwa jener der durchgingig organisierten Konsumwelt, die sich heute
ausbreitet und aufdriangt. Gegeniiber dieser gewissermassen schlech-
ten Alltdglichkeit kann er, indem er sein Selbstbewusstsein zurtickge-
winnt und mobilisiert, die Massstablichkeit einer anderen Alltaglich-
keit entwerfen und anstreben. Dies kann wohl nur geschehen, wenn
die sinnleeren Fixierungen und dominanten Verstellungen lebens-
weltlicher Offenheit, wie sie der herrschende Alltag extensiv aufgebaut
hat, erobert und entsetzt werden. Der heute herrschende Alltag pra-
sentiert sozusagen in hochster Potenz nur die leere Fiille der Struktur
aller Alltaglichkeit.

Was charakterisiert strukturell den Alltag auf seiner objektiven und
gegenstandlichen Seite? Da zeigt sich erstens die All-taglichkeit des
Geschehens, das meint: die stete Wiederkehr desselben. Zweitens: Das
Gewohnliche und Unspektakuldre dieser Wiederkehr. Drittens: das
Zeitausfiillende und Zeitraubende dieses unspektakuldr Wiederkeh-
renden, und damit das Lebensraum, Lebenszeit und Lebensqualitit
Konsumierende und Verstellende.

Was charakterisiert das Bewusstsein, das vom Alltdglichen geprigt
ist, also das Alltdgliche auf der Seite des Subjekts? Es ist erstens ge-

177



pragt, besetzt und blockiert durch das alltagliche Geschehen. Zwei-
tens: Es ist abgestumpft zum undifferenzierten und dumpfen Prasent-
sein. Drittens: Es hat die Ausrichtung auf einen Entwurf der mogli-
chen und selbstzuschaffenden Alltdglichkeit verloren und geht auf in
reiner Selbsterhaltung. Selbsterhaltung meint dabei: Sich-Durchhal-
ten im Alltaglichen, ohne dennoch restlos zu diffundieren in den herr-
schenden Alltag, Uber-leben des Alltiglichen — nicht mehr als das.
Sich selbst erhalten heisst, den Status quo des biologisch-psychischen
Substrats aufrecht erhalten. Darin liegt gewissermassen die menschli-
che Analogie zum biologischen Selbsterhaltungstrieb. Sich selbst er-
halten akzentuiert das Erhalten, nicht das Selbst. Dieses Selbst, das
sich erhilt, hat aber auch die Moglichkeit, sich selbst zu bestimmmen.
Insofern ist Selbsterhaltung bezogen auf Selbstbestimmung und Auto-
nomie.

Selbstbestimmung impliziert Freiheit. Das ist Freisein von Fremd-
bestimmung, ist aber auch die Kapazitit und Kompetenz, sich selber
auf der Basis des Selbstverhaltnisses, fre1 zu etwas bestimmen zu kon-
nen. Im Gedanken der Selbstbestimmung lebt das Anliegen der Auf-
klarung, namlich Emanzipation als Bildungsideal weiter. Der Gedan-
ke der Selbstbestimmung darf wohl als ein wesentlicher Inhalt der
abendlandischen Philosophie liberhaupt gelten, insofern sie Sein und
Wesen des Menschen herauszudenken und herauszuentwickeln ver-
sucht hat. Auch Phasen doktrinédrer kollektivistischer Theorierevisio-
nen haben das emanzipatorische Ziel der Selbstbestimmung nicht bei-
seitezurdumen vermocht. Die Frage ist liberhaupt, ob sich angesichts
der abendldandischen Probleme ein Modell theoretischer Konzeption
des Menschseins denken lasst, das ohne Selbstbestimmung auskommt.
Wenn wir heute von Selbstbestimmung reden, schliessen wir an die
philosophischen Leistungen und Inhalte eines Descartes, der Philoso-
phie des deutschen Idealismus und der Existenzphilosophie an. Es
wire eine eigene Aufgabe, die philosophisch-historische, sozial- und
bildungsgeschichtliche Genesis dieser Selbstbestimmungsidee nach-
zuzeichnen.

Eine andere Problematik ergibt sich bei der Frage nach der Realisie-
rung der Idee der Selbstbestimmung, wenn wir also fragen, wie es mit
der Umsetzung des Ideals in die Wirklichkeit steht. Nicht umsonst hat
Kant den Primat der praktischen Philosophie vor der theoretischen

178



betont, und auch Aristoteles hilt in der Nikomachischen Ethik ein-
dringlich fest: wir philosophieren nicht, um zu wissen, was gutes Han-
deln ist, sondern um gut zu handeln. Zumeist haben es aber die Philo-
sophen beim Wissen bewenden lassen und sich mit der theoretischen
Philosophie begniigt. So finden wir auch den Gedanken der Selbstbe-
stimmung grossartig ausgedriickt — wir mochten auch diese Begriff-
lichkeit nicht missen — aber der Massstab dieser Selbstbestimmung
liegt in Form und Grad ihrer Realisierung. Selbstbestimmung ist kein
absoluter Begriff, sondern steht in Relation zu jenem Fremdbestim-
menden, welches das eingrenzt, was wir selbst bestimmen konnen. Die
soziale und okonomische Verflochtenheit des Menschen, sein Be-
dingtsein durch Sprache und existentiale Faktizitit, definieren den
Spielraum seines Sich-selbst-bestimmen-Konnens mit. So ldsst etwa
der Gedanke der Selbstbestimmung keine Differenz zwischen Rassen
und Geschlechtern unter Menschen zu. Die Idee der «Freiheit,
Gleichheit, Briiderlichkeit» 1st seit langer Zeit gedacht, aber wir sind
weit davon entfernt, ihre Konkretion in der realen Welt erreicht zu ha-
ben. Die Gleichheit von Mann und Frau ist als Idee selbstverstandlich,
aber weder rechtlich noch wirklich realisiert. Auf dem Wege zur Kon-
kretion dieser Selbstbestimmung gentigt es nicht, iiber den Alltag zu
philosophieren, sondern es ist notig, aus dem Alltag (sich) heraus zu
philosophieren®. Aus dem Alltag philosophieren, das kann nur heis-
sen, philosophieren aus den alltidglichen Verrichtungen heraus, aus
der taglichen Routinearbeit, aus dem ewigen Einerlei sich Tag fiir Tag
erneuernder Handlungen, die unmittelbar notwendig sind. Um aller-
dings aus diesem Alltag (sich) heraus philosophieren zu konnen, be-
darf es der Gewinnung einer bestimmten Distanz zu den unumgangli-
chen Handlungen. Die notwendige Distanz verschaftt tiberhaupt erst
den Blickpunkt auf das, worin wir alltdglich befangen sind, auf unser
alltiagliches Tun.

Dieses Verstandnis des Mitteninneseins im Alltag und der Moglich-
keit, fiir sich Distanz zu thm gewinnen zu konnen, 1st die Vorausset-
zung fiir ein Selbstverstiandnis, das auch zu einer eigenen Bestimmung
des Alltags verhilft’. Um die alltédglichen Bediirfnisse seiner selbst oder

? Plack, Arno, Philosophie des Alltags, Stuttgart 1979, S.17.
* Camus, Albert, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch iiber das Absurde, Hamburg

179



einer Familie befriedigen zu konnen, ist aber unter Umstinden eine
alltdgliche Arbeit und Belastung gefordert, worin sich keine Distanz
zum Alltag und keine eigene Bestimmung des Alltags er6ffnen kann.

Verstanden wird das alltdgliche Tun als Routine. Aber dieses Tun
geschieht nur scheinbar um seiner selbst willen, sondern immer um
eines bestimmten Zieles willen. Dieses «Um-willen»* wird sich als
Hinter-Grund der alltdglichen Notwendigkeit erweisen lassen und die
Struktur von Alltag zeigen: Sich alle Tage liber den Tag hinausbringen
in das nicht sicher gegebene Morgen.

Im Alltag tut man alltaglich dasselbe, ohne einen Schritt weiterzu-
kommen. Schreibe ich dagegen einen Text oder stricke ich einen
Strumpf, so komme ich nur insofern wieder auf die Sache zurtick, wie-
derhole sie nur in soweit, als ich sie zum Weiterschreiben und Weiter-
stricken benotige. Ich fiihre diese Unternehmungen weiter, komme
auch immer ein Stiick weiter und komme endlich auch zu einem
Ende, ohne selber am Ende zu sein. Der Alltag aber fiihrt zu keinem
Ende; fiihrte er dazu, hobe er sich auf. Der Alltag erreicht also kein
Ziel, er ist reine Wiederholung. Das implizite <Nahziel> des «nicht si-
cher gegebenen Morgen» wirft das alltdgliche Tun immer wieder zur
alltaglichen Wiederholung in den Alltag zurtick. Wo eine solche Sinn-
bestimmung iiberhaupt unreflektiertes, durch Notwendigkeit diktier-
tes Lebensziel bleiben muss, geht das Individuum im Alltag unter.
Hier wird eine Struktur von Alltag sichtbar, welche in besonderer
Weise eine Antwort auf die Frage nach Sinn (d.1. nach den Zielen) all-
tdglichen Tuns offenbart.

Fiir das alltagliche Bewusstsein besteht der Alltag aus Handlungen,
die — ohne nach Sinn eigentlich befragt zu werden - tiaglich vollzogen
werden miissen, um zum ndchsten Tag zu fiihren. Hier verkiimmert
Menschsein zum Selbsterhaltungsinteresse des Individuums und der
Gattung. Dieses Alltagshandeln erscheint deshalb ohne Sinn, weil nur
das Interesse an Selbsterhaltung es in Gang halt. Das «Erreichen des
Morgen» wird zur unmittelbaren Aufgabe, die an das Menschsein of-
fenbar «gestellt> ist. Darin einen weiterreichenden Sinn finden zu wol-

1959, S.99: «Heutzutage arbeitet der Werktitige sein Leben lang unter gleichen Be-
dingungen, und sein Schicksal ist genau so absurd. Tragisch ist es aber nur in den we-
nigen Augenblicken, in denen der Arbeiter bewusst wird.»

* Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tiibingen 1960, S.84f.

180



len, scheint zunéchst sinnlos. Darin ein externes Ziel sehen zu wollen,
kann nur zu Uberlegungen fiihren, die Camus angestellt hat, und die
das Absurde aufgedeckt haben. Dieses scheinbar sinn- und ziellose
Alltagsgeschehen, wenn es gemeinhin als solches genommen wird,
verbirgt und triibt auch noch sein immanentes Ziel: den Tag verldn-
gern liber den Tag hinaus. . .

Und gerade dies wire also das Charakteristikum des Alltags: indem
wir das immanente Ziel der Alltagshandlungen verfolgen, verfolgen
und verwirklichen wir zugleich das alltagliche Prinzip der Sinn- und
Ziellosigkeit des Alltags. Dem Alltag unterworfen sein, heisst alltag-
lich das Prinzip des Alltags gedankenlos wiederholen. Es ist evident,
dass mit dem beschriebenen alltdglichen Tun in der Regel nicht das
berufsmaissige Tun des etablierten Philosophen gemeint ist, sondern
das Tun des Arbeiters, des Angestellten und der Hausfrau. Bei diesen
lasst es wiederum in der Regel die erforderte Not-wendigkeit nicht zu,
den Alltag in Frage zu stellen. Viel zu sehr sind sie den internalisierten
Normen unterworfen, die von ithnen —auch unbewusst und ohne dass
sie eine Sprache dafiir hiatten — fraglos die Alltagsroutine abverlangen.

Sisyphos: Mythos des Alltdiglichen

Die spezifische Charakterisierung dieses sinnlosen alltiaglichen
Prinzips zeigt der Mythos von Sisyphos. Sein anschauliches Korrelat
in der Wirklichkeit findet dieser Mythos exemplarisch in der Situation
der Frau. «Der Held des Alltags ist Sisyphos, der mutig und unverdros-
sen alltidglich aufrichtet, was jeden Tag wieder vernichtet wird.»’
Wenn man mit dem Pathos von Sisyphos spricht, wird man ihn einen
Helden nennen, mit dem anderen Pathos ist er das Opfer. Bekannt ist
Camus’ Interpretation des Sisyphos. Was Camus an Sisyphos interes-
siert, ist ein einziges Moment: die Riickkehr ins Tal, die Katabasis zu
seiner Qual. Hier ist Sisyphos «seinem Schicksal iiberlegen»’. Sisy-
phos «kénnt das ganze Ausmass seiner unseligen Lage». Er weiss dar-
um. Aber um der «Unseligkeit» seiner Lage inne zu werden, braucht

’ Plack, Arno,a.a.0.,S.174.
® Camus, Albert,a.a.0..S.99.

181



er den Abstand, braucht er ein Ausruhen, «gleichsam ein Aufatmeny»,
braucht er dariiberhinaus die «zuverlassige Wiederkehm» der «Pause».
Und er hat beides: die Gewissheit der Wiederkehr der Stunde des Au/f-
atmens. Diese Stunde «ist die Stunde des Bewusstseins». In dieser
Stunde wird sich Sisyphos der Wahrheit seiner Lage bewusst. Und die-
se Wahrheit ist «niederschmetternd». Aber, so Camus, «die nieder-
schmetternden Wahrheiten verlieren an Gewicht, sobald sie erkannt
werden»’. Diese Wahrheit ist auch die, dass dieser Sisyphos «aus die-
ser Welt einen Gott vertreibt», dass er «aus dem Schicksal eine
menschliche Angelegenheit» macht, «die unter Menschen geregelt
werden muss»®. Faktizitdt hin oder her, fiir den, der «die Gétter leug-
net und die Steine wiilztw’, bedeutet der Stein und der Berg «eine ganze
Welt»'’, zu der er ja sagen kann. Das «wiegt» ihm «die unsagbare Mar-
ter» auf, «bei der sein ganzes Sein sich abmiiht und nichts zustande
bringt»''. «Der Kampf gegen Gipfel vermag ein Menschenherz auszu-
fiillen. Wir miissen uns Sisyphos als einen gliicklichen Menschen vor-
stellen.»'* Miissen wir das? Es gehort viel Phantasie dazu. Nichts ge-
gen die Phantasie, aber gegen die eine Phantasie kann ich eine andere
stellen, und der Mythos und Camus ermutigen mich dazu: «Uber Sisy-
phos in der Unterwelt wird uns nichts weiter berichtet. Mythen sind
dazu da, von der Phantasie belebt zu werden.» "

Beleben wir erneut diesen Mythos von Sisyphos, aber halten wir uns
auch an Faktizititen. «Der Held des Alltags ist Sisyphos.»'* Nehmen
wir an, es sei so. Bei Camus wird sich Sisyphos seiner Lage bewusst.
Das bedeutet flir ihn eine Erleichterung, und es versetzt ihn in die
Lage, sein Schicksal zu «verachten». «Es gibt kein Schicksal, das durch
Verachtung nicht iberwunden werden kénnte.»'’ So tont das im unge-
brochenen Pathos des Existentialisten. Nehmen wir an, es treffe zu,
dass auf den Frauen «das Gewicht der Alltaglichkeit» vor allem la-

7 Camus, Albert,a.a.0., S. 100.
¥ Camus, Albert,a.a.0., S. 100.
’ Camus, Albert, a.a.0., S. 100.
' Camus, Albert,a.a.0.,S.101.
"' Camus, Albert,a.a.0.,5.99.
* Camus, Albert,a.a.0.,S.101.
¥ Camus, Albert,a.a.0.,S.99.
" Plack, Arno,a.a.0.,S.174.

" Camus, Albert,a.a.0.,S.99.

182



stet'®. Wenn es so ist, dann sind die Frauen die eigentlichen Helden des

Alltags. Sie sind Sisyphos. Sisyphos ist eine Frau. Und sie ist nicht nur
der Held des Alltags, sondern das Opfer des Alltaglichen. Sie richtet in
der Tat alltaglich auf, was jeden Tag wieder vernichtet wird, aber nicht
mutig und unverdrossen, sondern wissenslos und unmittelbar. Man
kann auch sagen, sie 1st weder Opfer noch Held, weil sie nicht darum
weiss und weil niemand da ist, der ithr Opfersein tiberhaupt anerkennt.
Sie erschopft sich in Wiederholungen, aber ohne dass daran etwas Tra-
gisches oder Deprimierendes fiir sie selber wire. Sie kann Tragisches
oder Deprimierendes gar nicht als ihr eigenes Sein erkennen, weil sie
kein Bewusstsein ihres Seins hat, kein Bewusstsein ihrer selbst, kein
Selbstbewusstsein. Die Frau als Sisyphos ist daher Sisyphos ohne Pa-
thos. Ohne Pathos heisst hier: ohne reflektierten Genuss der eigenen
Situation und des eigenen Leidens; aber auch ohne Sprache dafiir. Die
Erfahrung der Vergeblichkeit, die der mythische Sisyphos und auch
der in Camus’ Interpretation macht, kann von der Frau aus Mangel an
Reflexion nicht gemacht werden. Zudem ist, was sie tut, von den an-
deren betrachtet, fiir die sie es tut, durchaus nicht vergeblich, sondern
niitzlich und notwendig. Die «Vergeblichkeits fiir die Frau besteht al-
lein darin, dass sie diese Vergeblichkeit nicht einsehen kann, dass sie
produziert und reproduziert, was alltdglich vernichtet wird, und was
nicht fiir sie ist, jedenfalls nicht in erster Linie, sondern fiir andere; was
nicht sie bestimmt, sondern, was andere bestimmen. Der Mann rollt
den Stein den Berg hinaufund findet dank seiner ihm anhaftenden und
ihn priagenden Bildungsgeschichte ausreichend Distanz, diesen Vor-
gang als einzelnen und diese Praxis im allgemeinen zu bedenken und
daraus Motivationen und Begriindungen fiir weiteres, und se1 es auch
das gleiche Handeln, zu ziechen. Auch wenn der Mann sein Tun als das
Absurde erkennen wird, kann er es dennoch tun und u.U. noch - ge-
mass dem historisch durchgingigen Grundmuster seines Verhaltens —
einen Sinn in seinem Leben ansetzen: noch das Grundlose wird als

' Lefebvre, Henri, Das Alltagsleben in der modernen Welt, Frft. a.M. 1972, S.106; vgl.
dazu auch: Huber-Abrahamowicz, Elfriede, «parallel», Roman, Verlag Rolf Kugler,
Oberwil b.Zug, 1979, S.70f.: «Auch ich hitte mich gerne hingeopfert fiir etwas Frag-
loses. Aber da war nichts als die zermirbende, die Sisyphosrolle der Hausfrau. Und
wie zermiirbend mein Alltag war und ich thm so gar nicht gewachsen!»

183



Grund gesetzt. Damit hat der Mann einen Halt in der Existenz. Die
Frau ist dagegen das haltlose Geschopf schlechthin. Ihr Stein, den sie
da alltaglich rollt, lastet unmittelbar auf ihr. Distanzschaffende und
thren Topos bestimmende Reflexion vermag sie nicht zu leisten. Thr
Bewusstsein bleibt ohne Bildungsgeschichte. So prallt fiir die rein Un-
mittelbare die Sinnfrage ab: sie ist die sinn-lose Existenz schlechthin.
Sinn-losigkeit ist als weibliche Existenzweise zu charakterisieren. Die
Frau ist das Absurde und lebt fiir sich selbst ohne die Prasenz von
Sinn. Wie steht es jetzt um Sisyphos? Nun ist seine, respektive 1hre
Lage, in der Tat niederschmetternd und nichts sonst. Sie hat nicht die
Pause und das Aufatmen, nicht die Distanz und das Ausruhen. Sie hat
nicht die «Stunde des Bewusstseins». Sie wird so die niederschmet-
ternde Wahrheit ihrer Lage nicht erfahren. Der Alltag ist fiir sie total.
Sie kann deshalb ihr Schicksal auch nicht verachten und schon gar
nicht besiegen. Wir konnen uns aus den genannten Griinden Sisyphos
nicht «als einen gliicklichen Menschen» vorstellen, es sei denn, wir
meinten das Gliick des Sklaven, der um sein Sklavendasein nicht
weiss. Camus meint jedenfalls nicht das Gliick der Bewusstlosen. Sein
Gliick meint pathetisch das Gliicklichsein quia absurdum, und das 1st
durchs Bewusstsein vermittelt.

Bei Camus ist Gott aus dieser Welt vertrieben. Dadurch wird
Schicksal fiir thn «eine menschliche Angelegenheit, die unter Men-
schen geregelt werden muss»'’. Das «Universum des Menschen» wird
seine Sache. Des Menschen Sache vorgeblich. In Wirklichkeit des
Mannes Sache. Fiir die Frauen bleibt Schicksal eine fremde Macht. Ob
nun von den Gottern oder den Minnern verhangt, bleibt sich gleich.
Die Frau steht auf der Negativseite. Und wo sie zustimmt, dass kein
Gott sei, 1st sie mit der Tatsache konfrontiert, dass das Universum des
Menschen die Frauen ausschliesst. Das Universum des Menschen ist
ein mannlicher universe of discourse, in dem Frauen keine Stimme
haben. Dariiber zumindest sind sich die Méanner einig. Die Frau be-
stimmt nicht selbst, wer sie ist, und was sie tun und nicht tun will. Der
Andere weist ihr ihr Tun und ihre Handlungsraume zu. Auf den An-
deren hin ist das ganze Sein der Frau instrumentalisiert. Sie wird dabei

' Camus, Albert,a.a.0., S. 100.

184



und dadurch selber zum Instrument, zum Objekt. Sie ist niemals wirk-
lich Subjekt, niemals wirklich ein Selbst. Von Selbstbestimmung gar
kann be1 1hr nicht die Rede sein.

Wie kann eine Frau heute allenfalls zu Selbstbewusstsein und
Selbstbestimmung gelangen, die ihr von ménnlicher Seite abgespro-
chen oder verweigert werden? Sie konnte sich einer Moglichkeit be-
dienen, die in der Philosophie kein neuer Gedanke ist. Die klassische
Interpretation der Hegelschen Dialektik des Selbstbewusstseins kann
thr mit Modellcharakter den Weg weisen. Das Bewusstsein, das sich
zugleich als das Andere seiner selbst erfihrt und anerkennt und zu-
gleich im Anderen sich selbst erkennt, kann als Modell dienen, das
Selbstverstandnis der Frauen fiir sich selber zu konstituieren. Wenn
das Moment der Anerkennung vom anderen realen Selbst verweigert
wird, dann muss es liber das eigene Selbst gewihrleistet werden. Vor-
aussetzung dafiir ist, dass ich das Selbst als dialogisches verstehe, d. h.
als ein solches, das in sich selber ein kommunikationsfahiges Ich und
Du 1st, wo Argument gegen Argument steht und dariiber hinaus durch
dasselbe Vernunftvermogen als Urteilskraft das bessere Argument er-
kannt und 1thm zur Geltung verholfen wird. Dieser Sachverhalt wire
gebunden an Wahrhaftigkeit im Umgang mit sich selbst. Das Ich und
Du in mir selbst miissten kompetente, redliche und zuverlassige und
zudem durch aussen nicht verfiihrbare Dialogpartner sein. Das Selbst-
bewusstsein der Frau muss iiber das eigene Selbst sich bilden, wobei
dies letztere auch und gleichzeitig zu bilden wire. Das Ganze wire der
Weg zu einer selbsteigenen Vernunft, die stindig auch selbstkritisch
bliebe, da sie als sie selbst die Struktur fair konkurrierender Kommu-
nikationspartner hitte und die Fidhigkeit zu einem dnneren» Diskurs
wire. Das Ganze ware die Kompetenz von Vernunft. Mit dem An-
spruch, diese Kompetenz zu haben, konnte sich die Frau, auch ohne
Anerkennung durch den Mann, als vernunftfihig verstehen, sie konn-
te ein Selbstbewusstsein in diesem Sinne entwickeln und miisste daran
festhalten, auch wenn 1hr dies von Individuen und Institutionen abge-
sprochen wiirde. Sie 1st ausschliesslich an sich selber verwiesen, solan-
ge 1hr mit schlechten Griinden, wider besseres Wissen und gegen alle
Vernunft Vernunft abgesprochen wird. Mit guten Griinden, mit besse-
rem Wissen und mit aller Vernunft sollte sie sich aus der Erfahrung
mit sich selbst ein Selbstbewusstsein zur Pflicht machen, das die konti-

185



nuierlich fortgesetzte Kompromittierung der Vernunft bei Frauen als
bare Unwissenheit oder als Strategie zur Machterhaltung entlarvt'®.

Der Prozess dahin ist langwierig und schwer, steht doch das jetzige
falsche Bewusstsein von Frauen tber sich — das aus der Identifikation
mit ithnen von Mannern zugesprochenen Qualititen und Méangeln re-
sultiert — dem massiv im Wege. Es gilt eine Kompetenz zu entwickeln
gegen das falsche eigene, in Wahrheit aber fremdbestimmte Selbstver-
standnis und gegen das falsche Verstiandnis der Frau durch das andere
Geschlecht.

Es geht um nichts weniger als um die Kompetenz'’ eines wahren
Selbstbewusstseins von der eigenen Vernunft. Ob diese eigene Ver-
nunft dann eine spezifisch weibliche ist, oder aber allgemeine Ver-
nunft, die weder weiblich noch minnlich ist, das muss sich erst noch
erweisen. Vernunftbegabung allein als mannlich anzusehen, ist mit Si-
cherheit falsch.

Mythenloser Alltag

Die Frau ist das Alltagliche, sie reflektiert es nicht. Gelingt thraller-
dings in einem Selbstfindungsprozess der Schritt in die Reflexion ihres
alltidglichen Tuns, wird sie zur Erkenntnis gelangen, dass ihr Tun in
sich das Absurde ist. Es ist das immer Gleiche, ohne eigentliches Ziel:
das Getane des Alltags wird immer wieder zerstort, muss immer wie-

' Zur Dialektik des Selbstbewusstseins vgl. G.W.F. Hegel, Selbstindigkeit und
Unselbstidndigkeit des Selbstbewusstseins; Herrschaft und Knechtschaft, in: Phiano-
menologie des Geistes, Bibl. Meiner, Hamburg 1952, S. 141 F.

" Ich verwende den Kompetenzbegriff hier iibrigens noch in seiner <heutzutage offiziell
etablierten» Bedeutung von «Zustindigkeit, Fihigkeit, Bereitschaft», obwohl mir der
«Eindruck» Odo Marquards, dass es sich bet diesem Begriff «um einen Moglichkeits-
begriff besonderer Art» handle, plausibel und niitzlich erscheint. Auch kdnnte ich in
diesem meinem Zusammenhang einiges mit Marquards Rekonstruktion des Kompe-
tenzbegriffs anfangen: Zum Beispiel wiren Frauen «competentes» so lange und nur so
lange, als sie «was sie wollen, noch nicht erreicht haben»; und noch etwas: «belastet
ist» sicher «die Philosophie» — aber vor allem belastet sind die Philosophinnen «gera-
de und vor allem durch die Verfassung der Kompetenz: durch ihre riskante, enttdu-
schungsgewirtige Intentionslage, die eine Bedringnislage ist». (Marquard, Odo, Skep-
tische Betrachtungen zur Lage der Philosophie, in: Wozu Philosophie? Stellungnah-
men eines Arbeitskreises, Berlin/New York 1978) Zitate S. 75f.

186



der aufgebaut werden und erschopft sich darin. Wenn sie dies reflek-
tiert, wird sie von ihrer Situation pathetisch betroffen. Ergreift sie die
Moglichkeit, sich liber dieses <Leiden» im Bewusstsein hinwegzuset-
zen, so imitiert sie als Bewusstsein das méannliche Bewusstsein: was sie
tut, 1st pathetisches Sich-Erheben als reines Bewusstsein iiber alltagli-
che Praxis.

Die Frau wird aber erkennen miissen, dass dies nicht thr Weg sein
kann. Auch wenn sie wahrhaftig und redlich reflektiert, wird sie durch
Reflexion allein nicht der alltdglichen Praxis entrinnen kénnen, kaum
sie zu mildern vermogen. Alltdgliche Praxis hat ihre Wirklichkeit dar-
in, ausschliesslich die Handelnde zu bestimmen. Theorie und Refle-
xion verkiirzen davon nichts und heben nichts auf.

Die Frau kommt dazu, an ihrem Sein zu leiden, wenn sie aus ihm
ausbrechen will. Thr einfaches Sein ist unmittelbares Innesein in den
alltdglichen Verrichtungen. Ihr Ausbruch aus ihrem einfachen Sein
besteht darin, dies zu realisieren, das heisst aber noch nicht, dass sie
ithm faktisch schon entronnen wire. Es kann sein, dass die Frau an
ithrem Sein auch unreflektiert leidet. Dann leidet sie aber kreattirlich,
dumpf und unbewusst. Sie leidet grundlos, weil sie den Grund ihres
Leidens nicht erfasst. Ihr Gang durch das Bewusstsein ihrer eigenen Si-
tuation bedeutet fiir die Frau tiberhaupt erst einen Schritt in die Er-
kenntnis liber sich selbst und einen Weg ins Selbstbewusstsein. Die
Frau stosst auf sich, erfasst ihre Situation, denkt tiber sich nach und
setzt sich mit sich auseinander. Kurz: Sie kommt zu sich.

Wenn sich der Frau in der Reflexion das Miihevolle der alltdglichen
Praxis zeigt, realisiert sie auch, dass sich dieses auch in der dussersten
Selbsterkenntnis nicht aufheben ldsst. Indem sie dies anerkennt, will
sie sich der Realitdt nicht entfremden, sondern ihr im Gegenteil ein
Zugestandnis machen. Und dieses Zugestindnis an die Realitit nun
nicht heroisieren zu wollen, sondern es als das notwendige Tun mit
dem Bewusstsein (und auch der Wehmut) der nicht zu erlésenden Exi-
stenz zu relativieren, ohne an dieser Existenz zu verzweifeln, wire das
eingesehene und dennoch einfache Tun des weiblichen Daseins.

Ein weiterer Schritt zum weiblichen Selbstsein wire zu gewinnen,
wenn das alltdglich die Frau definierende Tun nicht als <weiblich von
Natun angesehen wiirde, sondern wenn es als ein aus nicht nur ehren-
werten Griinden der Frau angelastetes Rollenverhalten durchschaut
wiirde.

187



Der Frau ist das Alltigliche als Besorgnis fiir sich und andere aufge-
biirdet aus dem méannlichen —ja eigentlich naiv menschlichen — Inter-
esse einer Befreiung davon. Die Befreiung vom Alltdglichen dient
dann allerdings nur der méannlichen, nicht der menschlichen Freiheit.
Dies mag an organisatorischen und 6konomischen Massstiben gemes-
sen hochst effizient sein, ist aber anthropologisch und ethisch gesehen
falsch und unrecht. Die Frage, zu der die Einsicht in den vitiosen Zir-
kel des Alltiaglichen zwangsldufig fiihrt, ist, ob ein solches Leben die
Miihe wert ist, gelebt zu werden. In dieser Frage erweist sich das Pha-
nomen Alltdglichkeit allerdings als ein allgemein menschliches Pro-
blem. Hier haben wir es akzentuiert am Problem der weiblichen Exi-
stenz; das Phianomen der Alltidglichkeit ist an der Situation der Frau
entwickelt worden.

An der Frage, ob das dem Alltag ausgelieferte Leben lohne, gelebt zu
werden, erweitert sich uns die Frage von einer spezifisch auf die Frau
bezogenen zu einer allgemeinen, den Menschen als solchen betreffen-
den Frage. Anders gesagt: Die Problematik der durch den Alltag bela-
steten Frau erweist sich als nicht mehr nur spezifisch fiir diese, son-
dern sie kann exemplarisch genommen werden fiir den Menschen
tiberhaupt.

Auf die Explikation der Frage am «Menschen tiberhaupt» konnen
und wollen wir aber an dieser Stelle nicht eingehen. Am weiblichen
Dasein zeigt sich das Alltigliche in seiner besonderen Aufdringlich-
keit und Harte. Grund genug, gerade hier aufzuweisen, dass die Frage
nach Sinn, Existenz und Tun des Menschen eine grundsatzliche ist.
Bei der Frau stellt sich die Frage darum exponiert, weil die hinter der
Frage stehende menschliche Not, fiir die Existenzweise der Frau zur
Notigung geworden ist. Dies insofern, als sich die Not nicht nur als
«<Naturnotwendigkeit> bediirftiger Wesen im anthropologischen Sinne
erweist, sondern als der Frau allein von dem anderen Geschlecht auf-
genotigte gesellschaftliche Position. Der Frau wurde aufgebtirdet, was
alle zu tragen hitten. So hat sich die eine Hilfte der Menschheit von
einer bestimmten Miihe entlastet, zuungunsten der anderen Haillfte,
deren Leben damit in der Regel zu einem routinierten und lastvollen
Einerlei fiir andere geworden ist. Ein Rollenverhiltnis ist damit ent-
standen, das eindeutig durch alle Bevolkerungsschichten hindurch
den einen einen Freiraum gegeniiber dem Alltag ermdéglicht, den an-

188



deren nicht. Die Benachteiligten sind die Frauen. Aus der urspriing-
lich zweckdienlichen Rollenaufteilung zwischen Mann und Frau, die
sich an der biologischen Unterschiedlichkeit orientierte, ist ein rigides
Machtverhaltnis geworden, das gerade wegen dieser Macht nicht, oder
nur mit grosster Anstrengung, aufgehoben werden kann. Es ist kaum
zu erwarten, dass jemand Macht freiwillig abgibt, auch wenn andere
sie als usurpiert erachten. Dass Frauen heute fiir den Abbau minnli-
cher Vorherrschaft kimpfen, kommt nicht von ungefihr, auch wenn es
gegen ihr vermeintliches und ihnen zudiktiertes Wesen geht. Die bio-
logische Verschiedenartigkeit des zweigeschlechtlichen Gattungswe-
sens Mensch darf nicht Legitimation sein zu einer geschlechtsspezifi-
schen Verteilung von Macht. Historisch gesehen ist und war dies den-
noch der Fall. Alle patriarchalischen Gesellschaften haben die Frau
auf die negative Seite der gesellschaftlichen Verhaltnisse gedrangt und
sie dort angesiedelt. So kommt es denn, dass die Frauen sich im Hause
wohlzufiihlen scheinen. Die thnen dort erwachsende Geborgenheit —
und die angeblich spezifischen Wiinsche und Sehnslichte der Frauen
darnach - tduschen iiber die bestehende Fremdbestimmung hinweg.
Indem hier den Frauen das dem anderen Geschlecht und iiberhaupt
dem Allgemeinen Dienliche nicht nur angedichtet, sondern dieses
auch gehegt und gepflegt wird, zeigt sich die besondere Ironie und der
besondere Zynismus der Situation der Frau gegeniiber.

Von der halben zur ganzen Vernunfi

Die Vernunft ist wohl die letzte Bastion, die die Mdnner werden hal-
ten wollen.

Auch wenn einmal die Frauen alle Bereiche mitbestimmen und -ge-
stalten, wird aman> vermutlich noch bestrebt sein, die Vernunft als Na-
turschutzpark der (Herrlichkeity tiberdauern zu lassen, als Zeuge ver-
gangener, alleiniger Macht.

Dies scheint mir mit ein Grund zu sein, warum die Frauen auch
Vernunft ausbilden sollten in sich; schon allein deswegen, um einse-
hen und verniinftigerweise wollen zu konnen, dass sie menschliche
Wesen sind, die nicht mehr dulden, dass man sie zum «zweiten Ge-
schlecht» macht. Zur Ausbildung fraulicher Vernunft gehort auch die

189



Rekonstruktion threr Geschichte und die Bestimmung ihrer Gegen-
wart. Die Geschichte der Frauen 1st die Geschichte threr Unterdriik-
kung. Davon ist ithr Wesen geprigt, und davon ist die Form gepragt,
mit der sie gegen diese Unterdriickung angehen.

Jetzt sind wir in einem Stadium, in dem Frauen ein Bewusstsein er-
langen iiber 1thre reale Situation der Abhingigkeit. Die Frauen begin-
nen, sich nicht mehr einverstanden zu erkldren, und sie nehmen zum
Teil dadurch noch grossere Diskriminierung aufsich, als vorher. Aber
sie sollten wissen, dass das eine notwendige Phase ist.

Die Frauen haben begonnen, sich auch der bewusstseinsbildenden
Formen menschlicher Ausserungen zu bedienen: sie schreiben, ma-
len, filmen, philosophieren, machen Politik und sprechen Recht. In
der Philosophie stossen sie auf besonders heftigen Widerstand. Es lies-
sen sich Zitate von Philosophen hiufen, die das allgemeine Vorurtelil,
Frauen konnten nicht denken, meinen noch «wissenschaftlich» unter-
mauern zu konnen™.

Was ist zu tun von Frauen, die diesem méannlichen Herrschafts- und
Ausschliesslichkeitsanspruch in Sachen Philosophie die verniinftig
begriindete Annahme entgegensetzen, dass Frauen ebenfalls zu den-
ken vermogen oder allgemeiner ausgedriickt, dass Vernunftbegabung
eine menschliche und nicht allein miannliche Disposition ist? Frauen
hitten ein Selbstbewusstsein, vernunftbegabte Lebewesen zu sein, zu
entwickeln. Vor tiber zweitausend Jahren als spezifisches Merkmal
der Menschengattung zugesprochen, war es schon damals von den Ho-
hepriestern der Vernunft nur ihnen selbst, den mannlichen Artgenos-
sen, eigen. Das halt sich durch die Jahrtausende.

Das Selbstbewusstsein, tiber Vernunft zu verfiigen (verniinftig den-
ken und handeln zu konnen), gehort mit zur Identitit von Frauen, die
sich als Intellektuelle verstehen und wissen™".

* vgl. die Zusammenstellung von Annegret Stopczyk: Was Philosophen iiber Frauen

denken, Miinchen 1980.

vgl. demgegeniiber: Leféebvre, Henri, a.a.0., S. 106f.: «Gehen wir zu den Intellektuel-
len iiber. Sie sind darin (in der Alltiglichkeit. Klammer v. VI.). Sie haben Beruf, Frau,
Kinder, Stundenplan, Privatleben, Arbeitsleben, Freizeitleben, hier oder dort Woh-
nung usw.» — Auf jeden Fall sind Intellektuelle keine Frauen. Frauen sind nur etwas,
was Intellektuelle unter anderem auch haben. — Der Alltagsanalytiker %ntlarvts sich
als Mann, was nur die Frau merken kann, die Intellektuelle ist, aber keinen Mann als
Besitz unter anderem vorzeigen kann.

190



Gemaiss modernen Selbstbewusstseins- und Identititstheorien kon-
stitutert sich Selbstbewusstsein und Identitdt aber nur iiber Anerken-
nungsprozesse. Die Frauen geraten damit in ein Dilemma. Wenn
Selbstbewusstsein und Identitdt nur liber Anerkennungsprozesse ver-
laufen, Denken bei Frauen im allgemeinen aber nicht anerkannt wird,
befinden diese sich in der Not, Selbstbewusstsein als denkendes Wesen
uberhaupt gar nicht erst ausbilden zu konnen. Sie sind dadurch entwe-
der genotigt, sich selber als nicht der Vernunft fihig zu erachten und
anzunehmen, oder aber sie finden theoretisch und praktisch eine Mog-
lichkeit, sich selber, Uiber sich selber, als selbstbewusste und verntinfti-
ge Personen zu verstindigen und auszuweisen™.

Als weitere Stufe in diesem langwierigen Prozess zur allgemein giil-
tigen —d.h. auch in der Midnnerwelt giiltigen — Ausbildung des Selbst-
bewusstseins der Frau wird sich dann die <Anerkennungsgemein-
schafty miteinander im Diskurs stehender vernunftbegabter Frauen
konstituieren miissen. Damit kann sich dann der Anerkennungspro-
zess der (weiblichen) Vernunft aus der dialogischen Selbstbewusst-
seinsimmanenz des Hegelschen Modells befreien und sich in wirkli-
chen dusseren Anerkennungsprozessen real sich anerkennender ver-
niinftiger Wesen festigen.

Das sind fragmentarisch angezeigte Schritte der weiblichen Seite auf
dem Wege zu einer alles betreffenden ganzen Philosophie oder Philo-
sophie des Ganzen, die es noch nicht gibt. Das Miannliche allein ist je-
denfalls nicht das Ganze.

Ansdtze

Wir Frauen sollten keine Untersuchung, keine theoretische Ab-
handlung, kein Gespriach, keine Diskussion mehr beginnen, «ohne
deutlich zu machen, welchem Problem unseres eigenen Lebens sie
entsprechen, in welchem Moment unseres Lebens sie uns beschifti-
gen»™,

* Fiir die theoretische Moglichkeit nenne ich zum Beispiel: Irigaray, Luce, Speculum,
Spiegel des andern Geschlechts, Frft./M. 1980; Huber, Margaretha/Palfrader, Magda-
lena, Ritsel, Frft./M. 1978; Schroder, Hannelore, Die Rechtlosigkeit der Frau im
Rechtsstaat, Frft./M. 1979.

* Lévy, Frangoise P., Feuersbriinste, in: Stadtbauwelt 60, 1978, S. 397.

191



Erst dann konnen wir den Zusammenhang zwischen allgemeinen,
konzeptionellen, abstrakten Aufgaben und deren individueller, kon-
kreter Basis, die sich 1thre Sprache erst suchen muss, erkennen und be-
wusst behalten.

Dabei miissen wir das Abgleiten in traditionelle Gleise der Problem-
behandlung verhindern, da das oft nur eine klischéehafte Verdeckung
von Problemen bedeutet, was einen immanenten Machtfaktor perpe-
tulert und zementiert.

Wenn heute einige Frauen einen Diskurs fiihren, dann heisst das
nicht, dass ihr Diskurs auch schon zu einem Machtfaktor wird. Heute
bestimmt die Quantitat den Machtfaktor. Konsequenterweise wire die
Teilnahme einer stindig zunehmenden Zahl von Frauen an einem —
im iibrigen noch zu bestimmenden Diskurs zu wiinschen. Die Gesell-
schaft wird beherrscht durch Diskursgruppen. Unter Diskurs ist hier
der gingige, inzwischen — und dies nicht nur von Frauen — rein als
mannlich vermutete Diskurs gemeint. Dieser Diskurs eroffnet oder
verschliesst.

Fiir die daran Beteiligten eroffnet er Macht, Weltsicht, Erkenntnis.
Die Nicht-Beteiligten schliesst er aus. So wirkt er auch als «Geschlos-
sene Gesellschaft». Ausgeschlossen sind die Frauen.

Argumentationsmuster, Argumentationsstrategien, zweckrationales
Denken: das lernen die Minner, um sich jederzeit und allerorts
durchzusetzen.

Die Herrschaft der Minner iiber die Frauen hat sich u.a. auch da-
durch hergestellt, dass sie einen Wissensvorbehalt fiir sich beanspru-
chen und hartnackig hiiten.

Das bedeutet flir die Frau eine Domestizierung auf vom Mann zuge-
messene Rdume («Frei- und Spielriume»), z. B. heute: kunstgewerbli-
che Aktivititen, Zeichnen mit Kindern usw.*.

Die Frau wird ferngehalten von Offentlichkeit, d.h. von den Schalt-

M «Er fand dann, ich solle auf Kunst machen, kreativ sein, das sei besser fiir mich. Ich

witterte darin irgendwie eine Falle. Frauen, die kreativ im Leben griibeln, grauenhaft.
Das sind so typisch weibliche Abschiebetétigkeiten. Ich machte aber dann einen Zei-
chenkurs und begann zu malen. Als das ein ernsthaftes Hobby wurde, fand er, das sei
zu viel, in Arbeit solle es nicht ausarten.» (Aus: Pletscher, Marianne, Weggehen ist
nicht so einfach. Gewalt gegen Frauen in der Schweiz, Ziirich 1977).

192



prozessen und Schalthebeln, die das wissenschaftliche, politische und
gesellschaftliche Leben bestimmen.

Selbst was Emanzipation von Frauen sein kann, wird ithnen vorge-
dacht von Miannern. Das trifft selbst fiir die wohlwollenden Argumen-
tationen von Bornemann und Marcuse zu. Und dies sind nur die posi-
tiven Versuche von méannlicher Seite her, die Lage der Frau in patriar-
chalischen Gesellschaften zu bedenken.

«Denken 1st weder weiblich noch méannlich», sagen Méanner und in
den Bahnen des mannlichen Diskurses denkende Frauen.

Das ist eine Behauptung und nichts sonst. Einer solchen Behaup-
tung muss eine Frage vorangestellt werden: Die Frage, ob dann, wenn
Frauen denken, sie in der gleichen Form denken wie Manner und
hochstens nur andere Inhalte denken oder: ob nicht die ganz anderen
Inhalte andere Formen (Methoden) des Denkens erzwingen (mit sich
bringen).

Die ganz anderen Inhalte sollten in erster Linie die jedenfalls be-
hauptete ganz andere Kondition, die Condition féminine sein, nicht
beliebige Inhalte. Die historische Aufgabe der Frau ist es, 1ihr eigenes
Sein begreifen zu konnen.

Condition féeminine und condition humaine

Wenn die Conditon féminine als Selbstverstindnis von Frauen an-
teilméssig gerecht und demokratisch mitbeteiligt wiirde im gesamtge-
sellschaftlichen Leben, so wiirde sich die Condition humaine insge-
samt und von Grund auf verdndern. Diese Veranderung ist aus der
Sicht der Frauen unumginglich, wenn die aufklarerischen Ziele mit
der menschlichen Vernunft alle Menschen zur Selbstbestimmung fiih-
ren sollen. Auf den Frauen lastet der Alltag in seinem ganzen Aus-
mass. Aber nicht genug damit, dass der Alltag auf die Frauen abge-
wilzt wird, dieser Alltag ist tiberdies noch ganz und gar der ménnli-
chen Ordnung unterworfen, welche sich ihrerseits herleitet aus den
ménnlichen Pflichten und auch Bediirfnissen und deren Domestizie-
rung und Kultivierung. Das Essen bereitet die Frau — zur rechten Zeit
—und sie tanzt, wann immer es gewiinscht wird.

Job-rotation, das Modell des zeitweisen Rollentauschs in der Wirt-

193



schaft, konnte auch ins Spiel gebracht werden bei den rigiden Rollen-
zuweisungen von Mann und Frau. Die Auflésung der Rollen wiirde zu
einer Veranderung in den Fixierungen der <Wesensmerkmales der bei-
den Geschlechter fithren. Die Mit-Ubernahme der Last des Alltags
durch den Mann ergibe als Folge ein total veridndertes Bild des ge-
samtgesellschaftlichen Lebens: die Form der gesellschaftlichen Arbeit,
die Politik und Okonomie wiirden sich dndern. Frauen konnten sich
verstehen als an der Seite von Minnern lebend, arbeitend und den-
kend, oder Méanner an derjenigen von Frauen, nicht aber diese jenen
unterstellt und in ein Ghetto verbannt.

Zur bestehenden Condition féminine gehort auch, dass die Mdnner
um die ungleiche und ungerechte Rollenverteilung wissen. Das zeigt
der hartnickige Widerstand, Frauen allgemein zu allen Moglichkeiten
des Lebens zuzulassen. Die Ausnahmen, die inzwischen geschehen,
konnen als ein erster Schritt der mannlichen Menschlichkeit hin zur
Anerkennung auch weiblicher und schliesslich zur Konstitution der
menschlichen Menschlichkeit verstanden werden, sie konnen aber
auch nur ein Alibi sein. Es ist wahrscheinlich, dass solche Ausnahmen
vom Allgemeinen gezielt als Alibis, als Zeichen, gesetzt werden, um
von der allgemeinen Situation der Frauen abzulenken. Die allgemeine
Situation wird verdeckt durch Hervorheben einzelner Frauen in be-
sonderer Stellung. Der weithin schallende Liarm um diese Ausnahmen
bestitigt die Regel des Normalfalles «Frau». Die Ausnahme-Frauen
sollen als Identifikationsziele jene Krifte binden, die in den gewohnli-
chen Frauen den Aufbruch zur Selbstbestimmung einleiten konnten.

Das Geblase affirmativer Schallmeien iiber die vorgeblich bereits
eingeldutete Gleichberechtigung der Geschlechter tibertont nur die
weiterhin dauernde Uberlistung des <schwachen Geschlechts. Die Ge-
danken dringen hier keineswegs zur Wirklichkeit, sondern schweben
als <herrliche» Morgenroéte tiber den alltagsgeplagten Frauen.

Die Frauen missen ihre herkommliche ddentitity, die nur eine
thnen zugeschriebene, eine fremdbestimmte und unter Druck ange-
nommene ist, sich selber fragwiirdig machen und sie allenfalls aufzu-
geben bereit sein, schon bevor sie eine «igene» Identitit haben.

194



Steiniger Boden

Uber den Alltag ldsst sich Verschiedenes sagen, auch von der Philo-
sophie her. Ich habe hier von einer bestimmten Un-wiirde des Alltags
gesprochen, und zwar um zu bekunden, dass seine Wiirde nicht ausser
Acht gelassen werden kann.

Der Verzicht darauf, in vorbestimmtem Sinne — gemass geldufigem
Diskurs — sensu strictissimo zu philosophieren, fallt nicht unbedingt
leicht. <Angenehmen wire es gewesen, liber die Konstitution passiver
Synthesis der Alltagsrezeption oder dergleichen zu sprechen. Stattdes-
sen habe ich an Selbstbestimmung erinnert.

Wie sieht denn die heutige Alltagswelt aus, gegeniiber welcher die
Philosophie zur Selbstbestimmung verhelfen, und damit eine andere
Alltaglichkeit schaffen will?

Nehmen wir flir eine Phidnomenologie der heutigen Alltagswelt
etwa die Charakteristika, die Habermas gibt. Er registriert Phinome-
ne, die eine «Uberforderung von sinnlich zentrierten zeitlichen und
raumlichen Kapazitiaten der Lebenswelt» bedeuten. Dazu zidhlt er:
Die Zerstorung der urbanen Umwelt, die Zersiedlung, Industrialisie-
rung und Vergiftung der Landschaft. Hier machen sich «Massstibe der
Bewohnbarkeit sichtbar, Grenzen der Deprivation sinnlich-édstheti-
scher Dauerbediirfnisse». Mogen solche Dauerbediirfnisse auch histo-
risch entstanden sein, so bestimmen sie offenbar doch entscheidend
unsere lebensgeschichtliche Massstidblichkeit. «In der Furcht vor
Kernkraftwerken, Atomabfall oder Genmanipulation steckt gewiss
ein gutes Stiick Realangst, in 1ihr spiegelt sich aber auch das Erschrek-
kende vor einer neuen Kategorie buchstiablich unsichtbarer, schwer
kontrollierbarer Langzeitrisiken, die die biologisch programmierten
Schwellen der Sinneswahrnehmung und die Grenzen unseres histo-
risch entwickelten Fassungsvermogens, beispielsweise flir antizipierte
Zeit, fiir personliche Identitét, fiir das Ausmass moralisch verantwort-
barer Handlungsfolgen usw. iiberschreiten.»”

Habermas spricht von einer «Verddung der kommunikativen Kapa-
zititen der Lebenswelt», die ins Auge springt. Wir konnen sie feststel-

* Habermas, Jiirgen, Einleitung, in: Stichworte zur «Geistigen Situation der Zeit,
Frit./M. 1979, Bd.1, S.26f.

195



len in der Instrumentalisierung der Berufsarbeit, der Mobilisierung am
Arbeitsplatz, der Verldngerung des Konkurrenz- und Leistungsdrucks
bis in die Primarschule hinein, in der Monetarisierung von Diensten,
Beziehungen und Lebenszeiten, in der konsumorientierten Umdefini-
tion des personlichen Lebensbereichs.

Die Chance der Selbstrealisierung und Selbstbestimmung im Alltag
erfordert die Bewidltigung des sich heute alltdglich Aufdringenden.
Aussen tiber Sinne und Verstand, innen tiber die Psyche attackiert uns
fremdbestimmtes Geschehen. Aus dieser Alltdglichkeit befreit uns das
Denken erst, wenn es zur Loslosung vom Gewicht der unmitelbaren
Lebensnot fiihrt. Erst die Entlastung vom hautnahen Alltag gibt uns
die Moglichkeit zu fragen, welchen Sinn wir dem Leben geben, wie wir
uns im Leben einrichten, und unter welchen Bedingungen wir Arbeit
und Freizeit organisieren. Selbstbestimmung realisiert sich ausserdem
nur in der Erfahrung der bewussten Mitgestaltung der Wirklichkeit.
Dabei ist sie immer auch Reflex dieser Mitgestaltung. Verschwindet
diese — namlich die Moglichkeit, in die Wirklichkeit einzugreifen und
sich gerade dadurch selbst zu bestimmen - so zerfallt Selbstbewusst-
sein. Seine Genesis besteht im Prozess des Sich-selbst-bestimmen-
Konnens durch das Bestimmen der Wirklichkeit. Dies freilich nicht in
adealistischen Lesart, sondern aufgrund der konkreten Abarbeitung
der Wirklichkeit im Erleben und Handeln, d.h. im kommunikativen
und interaktiven In-der-welt-Sein.

Der heute stattfindenden Destruktion von Eingriffsmoglichkeiten in
die Wirklichkeit, ja selbst von bewusster Rezeption und Erfahrung
dieser Wirklichkeit, — beides betrifft die Frau wieder besonders gravie-
rend (Anbindung an den Herd und die Familie) - kann am allerwenig-
sten durch den Verzicht auf Aufklarung und Entwicklung des Be-
wusstseins zur Freiheity (Hegel) entgegengewirkt werden. Unter der
Proklamation der <Tendenzwende> und einem Verzicht auf die kon-
krete Verwirklichung der Freiheit und Lebensqualitit aller, sind in er-
ster Linie die nicht schon Emanzipierten betroffen — allen voraus die
Frauen. Flir sie bedeutet die Rehabilitierung des Konservativen zu-
gleich die Wiederbelebung und Perpetuierung des steinerollenden Op-
fers. Bedenklich ware es, wenn die Denkenden diesem Verzicht auf
Befreiung von lastender Alltaglichkeit das Wort redeten. Ihr Philoso-
phieren iiber Alltaglichkeit geschihe dann im Freiraum des freischwe-

196



benden Denkens, das behibig und distinguiert auf dem sisypheischen
Buckel alltaglicher gesellschaftlicher Arbeit und Not aufruht.

Aus dieser Not heraus denken Frauen. Fiir sie i1st der Alltagsboden,
gerade 1n der Philosophie, steinig. Daher: Sisyphos ohne Pathos und
ohne allzuviel Hoffnung fiir die ndachsten 2000 Jahre. Aber sei’s drum:
«In der Welt muss man selber nach dem Rechten sehen, als einem zu
Erwartenden und Betreibbaren, dann 1st Segen dabei und Optimismus

mit Trauerflor, kimpfend»™.

** Bloch, Ernst, Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins, Frft./M. 1961, S.40.

197



Sisyphe sans pathos

Theéses sur le sujet: autopréservation et autodétermination dans
le quotidien

1. La description, I’analyse phénoménologique et la reconstruction de
la conscience quotidienne, telles qu’elles ont licu a présent dans les
sciences sociales et la philosophie, montrent d’un coté que ces sciences
elles-mémes deviennent conscientes d’un manque dans leur thémati-
que (et de la nécessité de le combler), de I'autre coté que les problémes
du quotidien deviennent dominants pour les individus faisant face a la
réalité actuelle.

2. Le langage par lequel on maitrise le quotidien, la perspective selon
laquelle il se structure sont, en dehors de I’analyse scientifique,
I’expression de la capacité de réflexion d’une potentialité individuelle
de compréhension. En méme temps ils sont signe de la représentation
et de I"auto-représentation de la conscience de soi individuelle dont le
degré de développement peut étre compris dans les termes d’une capa-
cité de se distancer des événements quotidiens immeédiats.

3. L’emprise du quotidien peut — reconnue comme telle — mener a ac-
cepter, nier ou vouloir modifier une certaine vie quotidienne. Nos
représentations de la réalité quotidienne, tant celle qui nous domine
que celle a laquelle nous aspirons, se référent a des régles normatives.

Les représentations de la vie quotidienne qui est adaptée a I’homme
et partie intégrale de son humanité sont tirées des normes déterminées
par la tradition philosophique ou I'anticipation philosophique d’es-
quisses de valeurs.

4. La détermination de I’existence humaine dans le quotidien a trouveé
dans le concept de la conscience de soi autonome un cadre de
définition valable, qu’il faut concrétiser pour chaque société et chaque
époque séparément. L’autodétermination signifie le pouvoir de se de-
terminer soi-méme de fagon autonome et libre d’illusions sous une in-
fluence hétéronome.

198



5. On peut opposer a une telle représentation du but de ’existence
humaine le concept de 'autopréservation comme déterminant I’exis-
tence dans le quotidien. Autopréservation signifie tenir et maintenir
I’existence dans le souci immeédiat du quotidien.

6. S1 I’existence humaine se dissout dans 'autopréservation, la vie
quotidienne n’a pas de sens au-dela d’elle-méme. Dans ['unité dénuée
de sens du besoin immédiat le quotidien devient la misere de ’homme
esclave, pour qui I’esquisse d’un sens reste impossible.

7. Le «Mythe de Sisyphe» caractérise le quotidien dénué de sens. Il
trouve son illustration de fagon exemplaire dans la situation de la fem-
me.

8. La femme est Sisyphe sans pathos. Sans langage ni réflexion qui
puissent créer une distance et un topos propre, elle produit et repro-
duit ce qu’elle-méme et d’autres détruisent chaque jour. Son autodé-
termination reste enfermée dans I'autopréservation et celle-ci est do-
minée de fagon hétéronome, essentiellement par I’homme, son dis-
cours et sa puissance.

9. Du fait méme de ses traditions fondamentales (p. ex. Kant), la philo-
sophie est essentiellement concernée par le progres de la raison et
’autodétermination. On pourrait appeler cela le primat de la philoso-
phie pratique. Mais ’autodétermination se définit par la forme et la
qualité de sa réalisation dans les individus.

10. La femme est essentiellement exclue de la réalisation de ’autodé-
termination. Pour elle, 'autodétermination est purement et simple-
ment posée et postulée par le discours de I’lhomme, qui se donne bien
sur comme discours de «I’étre humain».

11. La tiche des femmes est de constituer de leur c6té un discours
raisonnable, c’est-a-dire le discours de «l’autre moitié de la raison»,
afin de parvenir a une conscience de so1 comprise dans son propre lan-
gage et a 'autodétermination qu’elle cherche a atteindre.

199



12. A cette fin, elle peut se servir, dans un premier temps, de la dia-
lectique de la conscience de soi (d’aprés Hegel) dans le discours inté-
rieur, pour exposer ensuite sa conscience de soi a un processus de re-
connaissance d’abord parmi les femmes, et ensuite au discours de
’lhomme, ¢’est-a-dire au discours jusqu’ici généralement humain.

13. Le processus ainsi mis en train un vue d’'une détermination possi-
ble nouvelle de la raison humaine et de I’existence humaine est la-
borieux et difficile. Il s’agit, pour la femme, de développer une capaci-
té de lutter contre une compréhension de soi qu’elle prend pour la
sienne propre, et qui est en réalité déterminée par ce qui lui est étran-
ger, et contre la fausse compréhension de la femme par I’autre sexe.

14. C’est par I'intégration de la condition féminine — que la femme
contribue elle aussi a déterminer — dans la condition humaine que cel-
le-ci recevra une détermination nouvelle sur la base d’'une conscience
de soi ¢élargie de ’homme aussi bien que de la femme.

15. La possibilité d’autodétermination et de réalisation de soi dans la
vie quotidienne demande que soit maitrisée la pression qu’exerce
actuellement le quotidien. Ce sera seulement lorsque la femme sera li-
bérée d’une vie quotidienne étouffante qu’elle aura la possibilité de
contribuer a modeler la réalité, dans une solidarité avec I’homme, par
I’acte de philosopher dans I’optique d’une vie quotidienne correcte et
humaine.

C’est par elle-méme que la femme devra commencer la tiche de
supprimer concrétement une pesante réalité, avant que le rocher de
Sisyphe n’écrase sous lui sa victime.

200



	Sisyphos ohne Pathos : Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im Alltag

