
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Sisyphos ohne Pathos : Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im
Alltag

Autor: Weisshaupt, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

BRIGITTE WEISSHAUPT

Sisyphosohne Pathos

Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im Alltag

«Not lehrte zuerst denken, es geht
kein Tanz vorm Essen, und das

Denken vergisst das nicht. Damit
es in dasjenige, was nottut,
zurückzukehren verstehe und sich nicht
versteige.»'

Die Erkundung des alltäglichen Bewusstseins ist unter verschiedenen

Titeln ständiges Thema oder Nebenthema der Philosophie gewesen.

«Alltägliches Bewusstsein» kann den Status eines menschlichen
Bewusstseins bedeuten, das durch Alltägliches konstituiert ist, das sich
also unmittelbar wahrnehmend und erkennend auf das alltägliche
Geschehen bezieht. Auffassendes Bewusstsein und aufgefasstes Alltagsgeschehen

bilden eine Korrelation, die erkenntnistheoretisch zu
durchleuchten, als eine eigene Aufgabe der Philosophie gelten kann. Wenn
etwa Aristoteles in seiner Nikomachischen Ethik immer wieder fragt,
wie die Menschen bestimmte Dinge im Alltag sehen, was für Auffassungen

sie haben, etwa über das Gute, so ist dies nichts anderes als der
Versuch, dem alltäglichen Bewusstsein im Sinne des Bewusstseins von
dem, was unmittelbar ist, nachzuspüren. Auch etwa Hegels Rede vom
gesunden Menschenverstand rekurriert auf ein alltägliches Bewusstsein.

Heideggers «man» greift dieses <Bewusstsein> explizit auf,
beschreibt und bewertet es. Daneben gibt es die dialektische oder
kommunikative und interaktionistische Betrachtung des alltäglichen Be-

1

Bloch, Ernst, Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frft. a.M. 1963, S. 15.

Korrespondenzadresse: Dr.phil. Brigitte Weisshaupt. Rütistrasse 37. CH-8044 Zürich

175



wusstseins, wie wir sie etwa bei Adorno, Habermas und anderen
finden. Diese mehr gesellschaftstheoretischen Versuche einer
Rekonstruktion des alltäglichen Bewusstseins gehen ursprünglich auf Hegel
und auf materialistische Ansätze zurück. Nicht allein die Struktur
eines sich selbst entfaltenden Bewusstseins (Hegel) ist Zentrum der
Betrachtung und Analyse, sondern die Einbettung dieses Bewusstseins in
die sozialen und ökonomischen Zusammenhänge. Das Bedingtsein
des Bewusstseins wird in seiner geschichtlichen Entwicklung-die sich
im individuellen Lebensprozess und gattungsgeschichtlich manifestiert

- aufgearbeitet.
Das Bewusstsein von dem, was alltäglich ist, wird sich für das Individuum

im Rahmen seiner Rezeptions-, Interpretations- und
Verarbeitungskapazität des Geschehens darstellen müssen: Was vermag dieses

Bewusstsein vom alltäglichen Geschehen zu erkennen, zu analysieren
und zu rekonstruieren? Das hängt davon ab, wie weit es sich von der es

massgebend betreffenden Realität zu distanzieren und abzusetzen

vermag, und davon, über welche Sprache es dabei verfügt.
Dieses Absetzungsvermögen konstituiert, wenn wir uns an das He-

gelsche Modell halten, Selbstbewusstsein. Alltägliches Bewusstsein
und Selbstbewusstsein treten einander gegenüber. Wird das
Selbstbewusstsein vom alltäglichen Bewusstsein aufgesogen, dann ist nur die
übermächtige Präsenz des Alltäglichen vorhanden, als Not des Selbst-
bewusstseins. Selbstbewusstsein gewinnt Dasein nur, wenn es sich frei
aus dem Bewusstsein des Alltäglichen zu lösen vermag. Das Risiko der
Selbsttäuschung ist dabei ständig mitgegeben, insofern das Bewusstsein

zwar meinen könnte, frei zu sein, in Wirklichkeit aber nur unre-
flektiertes Reagieren auf das ist, was auf es einstürzt. Ziel wäre die
Konstitution eines selbsttäuschungsfreien Selbstbcwusstseins, das sich
seiner faktischen Bedingtheit bewusst bleibt, ohne über sie hinwegzu-
schweben oder in ihr zu versinken.

Die Aufzeichnung einer Phänomenologie des Selbstbewusstsein im
Alltag kann nicht blosse Deskription sein, sondern orientiert sich
implizite immer an normativen Vorstellungen über das Selbst. Was es

bedeutet, ein Selbst zu haben, lässt sich nur formulieren in
Auseinandersetzung mit Kategorien der philosophischen Anthropologie. Diese

beinhalten eine auf Sinn bezogene Deutung des gegenständlichen Wissens

der Wissenschaften und der überlieferten Kultur vom Menschen.

176



In ihrer zusammenfassenden Deutung von dem, was menschlich ist,
eröffnen die anthropologischen Kategorien zugleich etwas von dem,
was sein kann oder auch sein soll. Sie zielen damit auf eine Auslegung
des Sinns menschlichen Seins überhaupt. Aber wie sich der Mensch
und als was er sich jeweils versteht, ist abhängig auch von seinergesell-
schaftlichen und geschichtlichen Verstehensmöglichkeit.

Liesse sich also ein grundsätzlicher Massstab für Selbstbewusstsein
herstellen, so wäre zu prüfen, wie weit die heutige Situation des
Menschen aufgrund seiner Alltagserfahrung fähig ist, diesem Massstab zu
genügen. Im besonderen liesse sich dann zum Beispiel die Differenz
der Alltagserfahrung der Geschlechter, oder etwa die zwischen Kopf-
und Handarbeiter darstellen. Die Wirklichkeit der so Differenzierten
ist keine zufallige. Sie hat ihre geschichtliche Notwendigkeit und
hängt ab vom Wandel der Konstitutionsbedingungen des Selbstbe-
wusstseins, wozu auch die jeweilige gesellschaftliche Wirklichkeit
gehört.

Dass der Mensch von Hause aus alltäglich ist, bedeutet nicht, dass er
sich einer bestimmten Alltäglichkeit immer schon angeglichen hat,
etwa jener der durchgängig organisierten Konsumwelt, die sich heute
ausbreitet und aufdrängt. Gegenüber dieser gewissermassen schlechten

Alltäglichkeit kann er, indem er sein Selbstbewusstsein zurückgewinnt

und mobilisiert, die Massstäblichkeit einer anderen Alltäglichkeit
entwerfen und anstreben. Dies kann wohl nur geschehen, wenn

die sinnleeren Fixierungen und dominanten Verstellungen
lebensweltlicher Offenheit, wie sie der herrschende Alltag extensiv aufgebaut
hat, erobert und entsetzt werden. Der heute herrschende Alltag
präsentiert sozusagen in höchster Potenz nur die leere Fülle der Struktur
aller Alltäglichkeit.

Was charakterisiert strukturell den Alltag auf seiner objektiven und
gegenständlichen Seite? Da zeigt sich erstens die All-täglichkeit des

Geschehens, das meint: die stete Wiederkehr desselben. Zweitens: Das

Gewöhnliche und Unspektakuläre dieser Wiederkehr. Drittens: das

Zeitausfüllende und Zeitraubende dieses unspektakulär Wiederkehrenden,

und damit das Lebensraum, Lebenszeit und Lebensqualität
Konsumierende und Verstellende.

Was charakterisiert das Bewusstsein, das vom Alltäglichen geprägt
ist, also das Alltägliche auf der Seite des Subjekts? Es ist erstens ge-

177



prägt, besetzt und blockiert durch das alltägliche Geschehen. Zweitens:

Es ist abgestumpft zum undifferenzierten und dumpfen Präsentsein.

Drittens: Es hat die Ausrichtung auf einen Entwurf der möglichen

und selbstzuschaffenden Alltäglichkeit verloren und geht auf in
reiner Selbsterhaltung. Selbsterhaltung meint dabei: Sich-Durchhal-
ten im Alltäglichen, ohne dennoch restlos zu diffundieren in den
herrschenden Alltag, Über-Ieben des Alltäglichen - nicht mehr als das.

Sich selbst erhalten heisst, den Status quo des biologisch-psychischen
Substrats aufrecht erhalten. Darin liegt gewissermassen die menschliche

Analogie zum biologischen Selbsterhaltungstrieb. Sich selbst
erhalten akzentuiert das Erhalten, nicht das Selbst. Dieses Selbst, das

sich erhält, hat aber auch die Möglichkeit, sich selbst zu bestimmen.
Insofern ist Selbsterhaltung bezogen auf Selbstbestimmung und
Autonomie.

Selbstbestimmung impliziert Freiheit. Das ist Freisein von
Fremdbestimmung, ist aber auch die Kapazität und Kompetenz, sich selber

auf der Basis des Selbstverhältnisses, frei zu etwas bestimmen zu können.

Im Gedanken der Selbstbestimmung lebt das Anliegen der
Aufklärung, nämlich Emanzipation als Bildungsideal weiter. Der Gedanke

der Selbstbestimmung darf wohl als ein wesentlicher Inhalt der
abendländischen Philosophie überhaupt gelten, insofern sie Sein und
Wesen des Menschen herauszudenken und herauszuentwickeln
versucht hat. Auch Phasen doktrinärer kollektivistischer Theorierevisionen

haben das emanzipatorische Ziel der Selbstbestimmung nicht bei-
seitezuräumen vermocht. Die Frage ist überhaupt, ob sich angesichts
der abendländischen Probleme ein Modell theoretischer Konzeption
des Menschseins denken lässt, das ohne Selbstbestimmung auskommt.
Wenn wir heute von Selbstbestimmung reden, schliessen wir an die

philosophischen Leistungen und Inhalte eines Descartes, der Philosophie

des deutschen Idealismus und der Existenzphilosophie an. Es

wäre eine eigene Aufgabe, die philosophisch-historische, sozial- und

bildungsgeschichtliche Genesis dieser Selbstbestimiruingsidee
nachzuzeichnen.

Eine andere Problematik ergibt sich bei der Frage nach der Realisierung

der Idee der Selbstbestimmung, wenn wir also fragen, wie es mit
der Umsetzung des Ideals in die Wirklichkeit steht. Nicht umsonst hat
Kant den Primat der praktischen Philosophie vor der theoretischen

178



betont, und auch Aristoteles hält in der Nikomachischen Ethik
eindringlich fest: wir philosophieren nicht, um zu wissen, was gutes Handeln

ist, sondern um gut zu handeln. Zumeist haben es aber die
Philosophen beim Wissen bewenden lassen und sich mit der theoretischen
Philosophie begnügt. So finden wir auch den Gedanken der
Selbstbestimmung grossartig ausgedrückt - wir möchten auch diese
Begrifflichkeit nicht missen - aber der Massstab dieser Selbstbestimmung
liegt in Form und Grad ihrer Realisierung. Selbstbestimmung ist kein
absoluter Begriff, sondern steht in Relation zu jenem Fremdbestimmenden,

welches das eingrenzt, was wir selbst bestimmen können. Die
soziale und ökonomische Verflochtenheit des Menschen, sein

Bedingtsein durch Sprache und existentialc Faktizität, definieren den

Spielraum seines Sich-selbst-bestimmen-Könnens mit. So lässt etwa
der Gedanke der Selbstbestimmung keine Differenz zwischen Rassen

und Geschlechtern unter Menschen zu. Die Idee der «Freiheit,
Gleichheit, Brüderlichkeit» ist seit langer Zeit gedacht, aber wir sind
weit davon entfernt, ihre Konkretion in der realen Welt erreicht zu
haben. Die Gleichheit von Mann und Frau ist als Idee selbstverständlich,
aber weder rechtlich noch wirklich realisiert. Auf dem Wege zur
Konkretion dieser Selbstbestimmung genügt es nicht, über den Alltag zu
philosophieren, sondern es ist nötig, aus dem Alltag (sich) heraus zu
philosophieren2. Aus dem Alltag philosophieren, das kann nur heis-

sen, philosophieren aus den alltäglichen Verrichtungen heraus, aus
der täglichen Routinearbeit, aus dem ewigen Einerlei sich Tag für Tag
erneuernder Handlungen, die unmittelbar notwendig sind. Um
allerdings aus diesem Alltag (sich) heraus philosophieren zu können,
bedarf es der Gewinnung einer bestimmten Distanz zu den unumgänglichen

Handlungen. Die notwendige Distanz verschafft überhaupt erst
den Blickpunkt auf das, worin wir alltäglich befangen sind, auf unser
alltägliches Tun.

Dieses Verständnis des Mitteninneseins im Alltag und der Möglichkeit,

für sich Distanz zu ihm gewinnen zu können, ist die Voraussetzung

für ein Selbstverständnis, das auch zu einer eigenen Bestimmung
des Alltags verhilft3. Um die alltäglichen Bedürfnisse seiner selbst oder

2
Plack, Arno, Philosophie des Alltags, Stuttgart 1979, S.17.

3
Camus, Albert, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, Hamburg

179



einer Familie befriedigen zu können, ist aber unter Umständen eine

alltägliche Arbeit und Belastung gefordert, worin sich keine Distanz
zum Alltag und keine eigene Bestimmung des Alltags eröffnen kann.

Verstanden wird das alltägliche Tun als Routine. Aber dieses Tun
geschieht nur scheinbar um seiner selbst willen, sondern immer um
eines bestimmten Zieles willen. Dieses «Um-willen»4 wird sich als

Hinter-Grund der alltäglichen Notwendigkeit erweisen lassen und die
Struktur von Alltag zeigen: Sich alle Tage über den Tag hinausbringen
in das nicht sicher gegebene Morgen.

Im Alltag tut man alltäglich dasselbe, ohne einen Schritt
weiterzukommen. Schreibe ich dagegen einen Text oder stricke ich einen

Strumpf, so komme ich nur insofern wieder auf die Sache zurück,
wiederhole sie nur in soweit, als ich sie zum Weiterschreiben und
Weiterstricken benötige. Ich führe diese Unternehmungen weiter, komme
auch immer ein Stück weiter und komme endlich auch zu einem
Ende, ohne selber am Ende zu sein. Der Alltag aber führt zu keinem
Ende; führte er dazu, höbe er sich auf. Der Alltag erreicht also kein
Ziel, er ist reine Wiederholung. Das implizite <Nahziel> des «nicht
sicher gegebenen Morgen» wirft das alltägliche Tun immer wieder zur
alltäglichen Wiederholung in den Alltag zurück. Wo eine solche
Sinnbestimmung überhaupt unreflektiertcs, durch Notwendigkeit diktiertes

Lebensziel bleiben muss, geht das Individuum im Alltag unter.
Hier wird eine Struktur von Alltag sichtbar, welche in besonderer
Weise eine Antwort auf die Frage nach Sinn (d. i. nach den Zielen)
alltäglichen Tuns offenbart.

Für das alltägliche Bewusstsein besteht der Alltag aus Handlungen,
die - ohne nach Sinn eigentlich befragt zu werden - täglich vollzogen
werden müssen, um zum nächsten Tag zu führen. Hier verkümmert
Menschsein zum Selbsterhaltungsinteresse des Individuums und der
Gattung. Dieses Alltagshandeln erscheint deshalb ohne Sinn, weil nur
das Interesse an Selbsterhaltung es in Gang hält. Das «Erreichen des

Morgen» wird zur unmittelbaren Aufgabe, die an das Menschsein
offenbar <gestellt> ist. Darin einen weiterreichenden Sinn finden zu wol-

1959, S.99: «Heutzutage arbeitet der Werktätige sein Leben lang unter gleichen
Bedingungen, und sein Schicksal ist genau so absurd. Tragisch ist es aber nur in den
wenigen Augenblicken, in denen der Arbeiter bewusst wird.»

4
Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen I960, S. 84f.

180



len, scheint zunächst sinnlos. Darin ein externes Ziel sehen zu wollen,
kann nur zu Überlegungen führen, die Camus angestellt hat, und die
das Absurde aufgedeckt haben. Dieses scheinbar sinn- und ziellose
Alltagsgeschehen, wenn es gemeinhin als solches genommen wird,
verbirgt und trübt auch noch sein immanentes Ziel: den Tag verlängern

über den Tag hinaus
Und gerade dies wäre also das Charakteristikum des Alltags: indem

wir das immanente Ziel der Alltagshandlungen verfolgen, verfolgen
und verwirklichen wir zugleich das alltägliche Prinzip der Sinn- und
Ziellosigkeit des Alltags. Dem Alltag unterworfen sein, heisst alltäglich

das Prinzip des Alltags gedankenlos wiederholen. Es ist evident,
dass mit dem beschriebenen alltäglichen Tun in der Regel nicht das

berufsmässige Tun des etablierten Philosophen gemeint ist, sondern
das Tun des Arbeiters, des Angestellten und der Hausfrau. Bei diesen
lässt es wiederum in der Regel die erforderte Not-wendigkeit nicht zu,
den Alltag in Frage zu stellen. Viel zu sehr sind sie den internalisierten
Normen unterworfen, die von ihnen - auch unbewusst und ohne dass

sie eine Sprache dafür hätten - fraglos die Alltagsroutine abverlangen.

Sisyphos: Mythos des Alltäglichen

Die spezifische Charakterisierung dieses sinnlosen alltäglichen
Prinzips zeigt der Mythos von Sisyphos. Sein anschauliches Korrelat
in der Wirklichkeit findet dieser Mythos exemplarisch in der Situation
der Frau. «Der Held des Alltags ist Sisyphos, der mutig und unverdrossen

alltäglich aufrichtet, was jeden Tag wieder vernichtet wird.»5

Wenn man mit dem Pathos von Sisyphos spricht, wird man ihn einen
Helden nennen, mit dem anderen Pathos ist er das Opfer. Bekannt ist
Camus' Interpretation des Sisyphos. Was Camus an Sisyphos interessiert,

ist ein einziges Moment: die Rückkehr ins Tal, die Katabasis zu
seiner Qual. Hier ist Sisyphos «seinem Schicksal überlegen»6.
Sisyphos «kènnt das ganze Ausmass seiner unseligen Lage». Er weiss darum.

Aber um der «Unseligkeit» seiner Lage inne zu werden, braucht

5
Plack,Arno,a.a.O.,S. 174.

6 Camus, Albert, a.a.O.. S.99.

181



er den Abstand, braucht er ein Ausruhen, «gleichsam ein Aufatmen»,
braucht er darüberhinaus die «zuverlässige Wiederkehr» der «Pause».

Und er hat beides: die Gewissheit der Wiederkehr der Stunde des

Aufatmens. Diese Stunde «ist die Stunde des Bcwusstseins». In dieser
Stunde wird sich Sisyphos der Wahrheit seiner Lage bewusst. Und diese

Wahrheit ist «niederschmetternd». Aber, so Camus, «die
niederschmetternden Wahrheiten verlieren an Gewicht, sobald sie erkannt
werden»7. Diese Wahrheit ist auch die, dass dieser Sisyphos «aus dieser

Welt einen Gott vertreibt», dass er «aus dem Schicksal eine
menschliche Angelegenheit» macht, «die unter Menschen geregelt
werden muss»s. Faktizität hin oder her, für den, der «die Götter leugnet

und die Steine wälzt»', bedeutet der Stein und der Berg «eine ganze
Welt»10, zu der er ja sagen kann. Das «wiegt» ihm «die unsagbare Marter»

auf, «bei der sein ganzes Sein sich abmüht und nichts zustande
bringt»". «Der Kampf gegen Gipfel vermag ein Menschenherz auszufüllen.

Wir müssen uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen
vorstellen.»12 Müssen wir das? Es gehört viel Phantasie dazu. Nichts
gegen die Phantasie, aber gegen die eine Phantasie kann ich eine andere

stellen, und der Mythos und Camus ermutigen mich dazu: «Über Sisyphos

in der Unterwelt wird uns nichts weiter berichtet. Mythen sind
dazu da, von der Phantasie belebt zu werden.»13

Beleben wir erneut diesen Mythos von Sisyphos, aber halten wir uns
auch an Faktizitäten. «Der Held des Alltags ist Sisyphos.»14 Nehmen
wir an, es sei so. Bei Camus wird sich Sisyphos seiner Lage bewusst.
Das bedeutet für ihn eine Erleichterung, und es versetzt ihn in die

Lage, sein Schicksal zu «verachten». «Es gibt kein Schicksal, das durch

Verachtung nicht überwunden werden könnte.»15 So tönt das im
ungebrochenen Pathos des Existentialisten. Nehmen wir an, es treffe zu,
dass auf den Frauen «das Gewicht der Alltäglichkeit» vor allem la-

7
Camus, Albert,a.a.O.,S. 100.

8
Camus, Albert, a.a.O., S. 100.

9 Camus, Albert.a.a.O.,S. 100.
10

Camus, Albert.a.a.O.,S. 101.
" Camus,Albert,a.a.O.,S.99.
12

Camus, Albert,a.a.O.,S.101.
" Camus, Albert,a.a.O.,S.99.
14 Plack,Arno,a.a.O.,S. 174.
15 Camus.Albert,a.a.O.,S.99.

182



stet"'. Wenn es so ist, dann sind die Frauen die eigentlichen Helden des

Alltags. Sie sind Sisyphos. Sisyphos ist eine Frau. Und sie ist nicht nur
der Held des Alltags, sondern das Opfer des Alltäglichen. Sie richtet in
der Tat alltäglich auf, was jeden Tag wieder vernichtet wird, aber nicht
mutig und unverdrossen, sondern wissenslos und unmittelbar. Man
kann auch sagen, sie ist weder Opfer noch Held, weil sie nicht darum
weiss und weil niemand da ist, der ihr Opfersein überhaupt anerkennt.
Sie erschöpft sich in Wiederholungen, aber ohne dass daran etwas
Tragisches oder Deprimierendes für sie selber wäre. Sie kann Tragisches
oder Deprimierendes gar nicht als ihr eigenes Sein erkennen, weil sie

kein Bewusstsein ihres Seins hat, kein Bewusstsein ihrer selbst, kein
Selbstbewusstsein. Die Frau als Sisyphos ist daher Sisyphos ohne
Pathos. Ohne Pathos heisst hier: ohne reflektierten Genuss der eigenen
Situation und des eigenen Leidens; aber auch ohne Sprache dafür. Die
Erfahrung der Vergeblichkeit, die der mythische Sisyphos und auch
der in Camus' Interpretation macht, kann von der Frau aus Mangel an
Reflexion nicht gemacht werden. Zudem ist, was sie tut, von den
anderen betrachtet, für die sie es tut, durchaus nicht vergeblich, sondern
nützlich und notwendig. Die <Vergeblichkeit> für die Frau besteht
allein darin, dass sie diese Vergeblichkeit nicht einsehen kann, dass sie

produziert und reproduziert, was alltäglich vernichtet wird, und was
nicht für sie ist, jedenfalls nicht in erster Linie, sondern für andere; was
nicht sie bestimmt, sondern, was andere bestimmen. Der Mann rollt
den Stein den Berg hinauf und findet dank seiner ihm anhaftenden und
ihn prägenden Bildungsgeschichte ausreichend Distanz, diesen

Vorgang als einzelnen und diese Praxis im allgemeinen zu bedenken und
daraus Motivationen und Begründungen für weiteres, und sei es auch
das gleiche Handeln, zu ziehen. Auch wenn der Mann sein Tun als das

Absurde erkennen wird, kann er es dennoch tun und u.U. noch -
gemäss dem historisch durchgängigen Grundmuster seines Verhaltens -
einen Sinn in seinem Leben ansetzen: noch das Grundlose wird als

16 Lefèbvre, Henri, Das Alltagsleben in der modernen Welt, Frft. a.M. 1972, S. 106; vgl.
dazu auch: Huber-Abrahamowicz, Elfriede, «parallel». Roman, Verlag Rolf Kugler,
Oberwil b.Zug, 1979, S. 70f.: «Auch ich hätte mich gerne hingeopfert für etwas Fragloses.

Aber da war nichts als die zermürbende, die Sisyphosrolle der Hausfrau. Und
wie zermürbend mein Alltag war und ich ihm so gar nicht gewachsen!»

183



Grund gesetzt. Damit hat der Mann einen Halt in der Existenz. Die
Frau ist dagegen das haltlose Geschöpf schlechthin. Ihr Stein, den sie

da alltäglich rollt, lastet unmittelbar auf ihr. Distanzschaffende und
ihren Topos bestimmende Reflexion vermag sie nicht zu leisten. Ihr
Bewusstsein bleibt ohne Bildungsgeschichte. So prallt für die rein
Unmittelbare die Sinnfrage ab: sie ist die sinn-lose Existenz schlechthin.
Sinn-losigkeit ist als weibliche Existenzweise zu charakterisieren. Die
Frau ist das Absurde und lebt für sich selbst ohne die Präsenz von
Sinn. Wie steht es jetzt um Sisyphos? Nun ist seine, respektive ihre
Lage, in der Tat niederschmetternd und nichts sonst. Sie hat nicht die
Pause und das Aufatmen, nicht die Distanz und das Ausruhen. Sie hat
nicht die «Stunde des Bewusstseins». Sie wird so die niederschmetternde

Wahrheit ihrer Lage nicht erfahren. Der Alltag ist für sie total.
Sie kann deshalb ihr Schicksal auch nicht verachten und schon gar
nicht besiegen. Wir können uns aus den genannten Gründen Sisyphos
nicht «als einen glücklichen Menschen» vorstellen, es sei denn, wir
meinten das Glück des Sklaven, der um sein Sklavendasein nicht
weiss. Camus meint jedenfalls nicht das Glück der Bewusstlosen. Sein
Glück meint pathetisch das Glücklichsein quia absurdum, und das ist
durchs Bewusstsein vermittelt.

Bei Camus ist Gott aus dieser Welt vertrieben. Dadurch wird
Schicksal für ihn «eine menschliche Angelegenheit, die unter
Menschen geregelt werden muss»17. Das «Universum des Menschen» wird
seine Sache. Des Menschen Sache vorgeblich. In Wirklichkeit des

Mannes Sache. Für die Frauen bleibt Schicksal eine fremde Macht. Ob

nun von den Göttern oder den Männern verhängt, bleibt sich gleich.
Die Frau steht auf der Negativseite. Und wo sie zustimmt, dass kein
Gott sei, ist sie mit der Tatsache konfrontiert, dass das Universum des

Menschen die Frauen ausschliesst. Das Universum des Menschen ist
ein männlicher universe of discourse, in dem Frauen keine Stimme
haben. Darüber zumindest sind sich die Männer einig. Die Frau
bestimmt nicht selbst, wer sie ist, und was sie tun und nicht tun will. Der
Andere weist ihr ihr Tun und ihre Handlungsräume zu. Auf den
Anderen hin ist das ganze Sein der Frau instrumentalisiert. Sie wird dabei

17
Camus, Albert,a.a.O..S. 100.

184



und dadurch selber zum Instrument, zum Objekt. Sie ist niemals wirklich

Subjekt, niemals wirklich ein Selbst. Von Selbstbestimmung gar
kann bei ihr nicht die Rede sein.

Wie kann eine Frau heute allenfalls zu Selbstbewusstsein und
Selbstbestimmung gelangen, die ihr von männlicher Seite abgesprochen

oder verweigert werden? Sie könnte sich einer Möglichkeit
bedienen, die in der Philosophie kein neuer Gedanke ist. Die klassische

Interpretation der Hegeischen Dialektik des Selbstbewusstseins kann
ihr mit Modellcharakter den Weg weisen. Das Bewusstsein, das sich

zugleich als das Andere seiner selbst erfährt und anerkennt und
zugleich im Anderen sich selbst erkennt, kann als Modell dienen, das

Selbstverständnis der Frauen für sich selber zu konstituieren. Wenn
das Moment der Anerkennung vom anderen realen Selbst verweigert
wird, dann muss es über das eigene Selbst gewährleistet werden.
Voraussetzung dafür ist, dass ich das Selbst als dialogisches verstehe, d.h.
als ein solches, das in sich selber ein kommunikationsfähiges Ich und
Du ist, wo Argument gegen Argument steht und darüber hinaus durch
dasselbe Vernunftvermögen als Urteilskraft das bessere Argument
erkannt und ihm zur Geltung verholten wird. Dieser Sachverhalt wäre
gebunden an Wahrhaftigkeit im Umgang mit sich selbst. Das Ich und
Du in mir selbst müssten kompetente, redliche und zuverlässige und
zudem durch aussen nicht verführbare Dialogpartner sein. Das
Selbstbewusstsein der Frau muss über das eigene Selbst sich bilden, wobei
dies letztere auch und gleichzeitig zu bilden wäre. Das Ganze wäre der
Weg zu einer selbsteigenen Vernunft, die ständig auch selbstkritisch
bliebe, da sie als sie selbst die Struktur fair konkurrierender
Kommunikationspartner hätte und die Fähigkeit zu einem <inneren> Diskurs
wäre. Das Ganze wäre die Kompetenz von Vernunft. Mit dem
Anspruch, diese Kompetenz zu haben, könnte sich die Frau, auch ohne
Anerkennung durch den Mann, als vernunftfähig verstehen, sie könnte

ein Selbstbewusstsein in diesem Sinne entwickeln und müsste daran
festhalten, auch wenn ihr dies von Individuen und Institutionen
abgesprochen würde. Sie ist ausschliesslich an sich selber verwiesen, solange

ihr mit schlechten Gründen, wider besseres Wissen und gegen alle
Vernunft Vernunft abgesprochen wird. Mit guten Gründen,.mit besserem

Wissen und mit aller Vernunft sollte sie sich aus der Erfahrung
mit sich selbst ein Selbstbewusstsein zur Pflicht machen, das die konti-

185



nuierlich fortgesetzte Kompromittierung der Vernunft bei Frauen als

bare Unwissenheit oder als Strategie zur Machterhaltung entlarvt18.

Der Prozess dahin ist langwierig und schwer, steht doch das jetzige
falsche Bewusstsein von Frauen über sich - das aus der Identifikation
mit ihnen von Männern zugesprochenen Qualitäten und Mängeln
resultiert - dem massiv im Wege. Es gilt eine Kompetenz zu entwickeln

gegen das falsche eigene, in Wahrheit aber fremdbestimmte Selbstverständnis

und gegen das fälsche Verständnis der Frau durch das andere
Geschlecht.

Es geht um nichts weniger als um die Kompetenz1'' eines wahren
Selbstbewusstseins von der eigenen Vernunft. Ob diese eigene
Vernunft dann eine spezifisch weibliche ist, oder aber allgemeine
Vernunft, die weder weiblich noch männlich ist, das muss sich erst noch
erweisen. Vernunftbegabung allein als männlich anzusehen, ist mit
Sicherheit falsch.

Mythenloser A IItag

Die Frau ist das Alltägliche, sie reflektiert es nicht. Gelingt ihr allerdings

in einem Selbstfindungsprozess der Schritt in die Reflexion ihres

alltäglichen Tuns, wird sie zur Erkenntnis gelangen, dass ihr Tun in
sich das Absurde ist. Es ist das immer Gleiche, ohne eigentliches Ziel:
das Getane des Alltags wird immer wieder zerstört, muss immer wie-

18 Zur Dialektik des Selbstbewusstseins vgl. G.W.F. Hegel, Selbständigkeit und
Unselbständigkeit des Selbstbewusstseins; Herrschaft und Knechtschaft, in:
Phänomenologie des Geistes, Bibl. Meiner, Hamburg 1952, S. 141 IT.

19 Ich verwende den Kompetenzbegrift'hier übrigens noch in seiner (heutzutage offiziell
etabliertem Bedeutung von «Zuständigkeit, Fähigkeit, Bereitschaft», obwohl mir der
«Eindruck» Odo Marquards, dass es sich bei diesem Begriff «um einen Möglichkeits-
begrifTbesonderer Art» handle, plausibel und nützlich erscheint. Auch könnte ich in
diesem meinem Zusammenhang einiges mit Marquards Rekonstruktion des Kompe-
tenzbegriffs anfangen: Zum Beispiel wären Frauen «compétentes» so lange und nur so

lange, als sie «was sie wollen, noch nicht erreicht haben»; und noch etwas: «belastet
ist» sicher «die Philosophie» - aber vor allem belastet sind die Philosophinnen «gerade

und vor allem durch die Verfassung der Kompetenz: durch ihre riskante,
enttäuschungsgewärtige Intentionslage, die eine Bcdrängnislagc ist». (Marquard, Odo,
Skeptische Betrachtungen zur Lage der Philosophie, in: Wozu Philosophie? Stellungnahmen

eines Arbeitskreises, Berlin/New York 1978) Zitate S. 75f.

186



der aufgebaut werden und erschöpft sich darin. Wenn sie dies reflektiert,

wird sie von ihrer Situation pathetisch betroffen. Ergreift sie die

Möglichkeit, sich über dieses <Leiden> im Bewusstsein hinwegzusetzen,

so imitiert sie als Bewusstsein das männliche Bewusstsein: was sie

tut, ist pathetisches Sich-Erheben als reines Bewusstsein über alltägliche

Praxis.
Die Frau wird aber erkennen müssen, dass dies nicht ihr Weg sein

kann. Auch wenn sie wahrhaftig und redlich reflektiert, wird sie durch
Reflexion allein nicht der alltäglichen Praxis entrinnen können, kaum
sie zu mildern vermögen. Alltägliche Praxis hat ihre Wirklichkeit darin,

ausschliesslich die Elandelnde zu bestimmen. Theorie und Reflexion

verkürzen davon nichts und heben nichts auf.
Die Frau kommt dazu, an ihrem Sein zu leiden, wenn sie aus ihm

ausbrechen will. Ihr einfaches Sein ist unmittelbares Innesein in den

alltäglichen Verrichtungen. Ihr Ausbruch aus ihrem einfachen Sein
besteht darin, dies zu realisieren, das heisst aber noch nicht, dass sie

ihm faktisch schon entronnen wäre. Es kann sein, dass die Frau an
ihrem Sein auch unreflektiert leidet. Dann leidet sie aber kreatürlich,
dumpf und unbewusst. Sie leidet grundlos, weil sie den Grund ihres
Leidens nicht erfasst. Ihr Gang durch das Bewusstsein ihrer eigenen
Situation bedeutet für die Frau überhaupt erst einen Schritt in die
Erkenntnis über sich selbst und einen Weg ins Selbstbewusstsein. Die
Frau stösst auf sich, erfasst ihre Situation, denkt über sich nach und
setzt sich mit sich auseinander. Kurz: Sie kommt zu sich.

Wenn sich der Frau in der Reflexion das Mühevolle der alltäglichen
Praxis zeigt, realisiert sie auch, dass sich dieses auch in der äussersten

Selbsterkenntnis nicht aufheben lässt. Indem sie dies anerkennt, will
sie sich der Realität nicht entfremden, sondern ihr im Gegenteil ein

Zugeständnis machen. Und dieses Zugeständnis an die Realität nun
nicht heroisieren zu wollen, sondern es als das notwendige Tun mit
dem Bewusstsein (und auch der Wehmut) der nicht zu erlösenden
Existenz zu relativieren, ohne an dieser Existenz zu verzweifeln, wäre das

eingesehene und dennoch einfache Tun des weiblichen Daseins.

Ein weiterer Schritt zum weiblichen Selbstsein wäre zu gewinnen,
wenn das alltäglich die Frau definierende Tun nicht als weiblich von
Natur> angesehen würde, sondern wenn es als ein aus nicht nur
ehrenwerten Gründen der Frau angelastetes Rollenverhalten durchschaut
würde.

187



Der Frau ist das Alltägliche als Besorgnis Für sich und andere
aufgebürdet aus dem männlichen -ja eigentlich naiv menschlichen - Interesse

einer Befreiung davon. Die Befreiung vom Alltäglichen dient
dann allerdings nur der männlichen, nicht der menschlichen Freiheit.
Dies mag an organisatorischen und ökonomischen Massstäben gemessen

höchst effizient sein, ist aber anthropologisch und ethisch gesehen
falsch und unrecht. Die Frage, zu der die Einsicht in den vitiosen Zirkel

des Alltäglichen zwangsläufig führt, ist, ob ein solches Leben die
Mühe wert ist, gelebt zu werden. In dieser Frage erweist sich das

Phänomen Alltäglichkeit allerdings als ein allgemein menschliches
Problem. Hier haben wir es akzentuiert am Problem der weiblichen
Existenz; das Phänomen der Alltäglichkeit ist an der Situation der Frau
entwickelt worden.

An der Frage, ob das dem Alltag ausgelieferte Leben lohne, gelebt zu
werden, erweitert sich uns die Frage von einer spezifisch auf die Frau
bezogenen zu einer allgemeinen, den Menschen als solchen betreffenden

Frage. Anders gesagt: Die Problematik der durch den Alltag
belasteten Frau erweist sich als nicht mehr nur spezifisch für diese,
sondern sie kann exemplarisch genommen werden für den Menschen

überhaupt.
Auf die Explikation der Frage am «Menschen überhaupt» können

und wollen wir aber an dieser Stelle nicht eingehen. Am weiblichen
Dasein zeigt sich das Alltägliche in seiner besonderen Aufdringlichkeit

und Härte. Grund genug, gerade hier aufzuweisen, dass die Frage
nach Sinn, Existenz und Tun des Menschen eine grundsätzliche ist.
Bei der Frau stellt sich die Frage darum exponiert, weil die hinter der
Frage stehende menschliche Not, für die Existenzweise der Frau zur
Nötigung geworden ist. Dies insofern, als sich die Not nicht nur als

<Naturnotwendigkeit> bedürftiger Wesen im anthropologischen Sinne
erweist, sondern als der Frau allein von dem anderen Geschlecht
aufgenötigte gesellschaftliche Position. Der Frau wurde aufgebürdet, was
alle zu tragen hätten. So hat sich die eine Hälfte der Menschheit von
einer bestimmten Mühe entlastet, zuungunsten der anderen Hälfte,
deren Leben damit in der Regel zu einem routinierten und lastvollen
Einerlei für andere geworden ist. Ein Rollenverhältnis ist damit
entstanden, das eindeutig durch alle Bevölkerungsschichten hindurch
den einen einen Freiraum gegenüber dem Alltag ermöglicht, den an-

188



deren nicht. Die Benachteiligten sind die Frauen. Aus der ursprünglich

zweckdienlichen Rollenaufteilung zwischen Mann und Frau, die
sich an der biologischen Unterschiedlichkeit orientierte, ist ein rigides
Machtverhältnis geworden, das gerade wegen dieser Macht nicht, oder

nur mit grösster Anstrengung, aufgehoben werden kann. Es ist kaum

zu erwarten, dass jemand Macht freiwillig abgibt, auch wenn andere
sie als usurpiert erachten. Dass Frauen heute für den Abbau männlicher

Vorherrschaft kämpfen, kommt nicht von ungefähr, auch wenn es

gegen ihr vermeintliches und ihnen zudiktiertes Wesen geht. Die
biologische Verschiedenartigkeil des zweigeschlechtlichen Gattungswesens

Mensch darf nicht Legitimation sein zu einer geschlechtsspezifischen

Verteilung von Macht. Historisch gesehen ist und war dies
dennoch der Fall. Alle patriarchalischen Gesellschaften haben die Frau
auf die negative Seite der gesellschaftlichen Verhältnisse gedrängt und
sie dort angesiedelt. So kommt es denn, dass die Frauen sich im Hause
wohlzufühlen scheinen. Die ihnen dort erwachsende Geborgenheit -
und die angeblich spezifischen Wünsche und Sehnsüchte der Frauen
darnach - täuschen über die bestehende Fremdbestimmung hinweg.
Indem hier den Frauen das dem anderen Geschlecht und überhaupt
dem Allgemeinen Dienliche nicht nur angedichtet, sondern dieses

auch gehegt und gepflegt wird, zeigt sich die besondere Ironie und der
besondere Zynismus der Situation der Frau gegenüber.

Von der halben zur ganzen Vernunft

Die Vernunft ist wohl die letzte Bastion, die die Männer werden halten

wollen.
Auch wenn einmal die Frauen alle Bereiche mitbestimmen und

-gestalten, wird <man> vermutlich noch bestrebt sein, die Vernunft als

Naturschutzpark der <Herrlichkeit> überdauern zu lassen, als Zeuge

vergangener, alleiniger Macht.
Dies scheint mir mit ein Grund zu sein, warum die Frauen auch

Vernunft ausbilden sollten in sich; schon allein deswegen, um einsehen

und vernünftigerweise wollen zu können, dass sie menschliche
Wesen sind, die nicht mehr dulden, dass man sie zum «zweiten
Geschlecht» macht. Zur Ausbildung fraulicher Vernunft gehört auch die

189



Rekonstruktion ihrer Geschichte und die Bestimmung ihrer Gegenwart.

Die Geschichte der Frauen ist die Geschichte ihrer Unterdriik-
kung. Davon ist ihr Wesen geprägt, und davon ist die Form geprägt,
mit der sie gegen diese Unterdrückung angehen.

Jetzt sind wir in einem Stadium, in dem Frauen ein Bewusstsein
erlangen über ihre reale Situation der Abhängigkeit. Die Frauen beginnen,

sich nicht mehr einverstanden zu erklären, und sie nehmen zum
Teil dadurch noch grössere Diskriminierung auf sich, als vorher. Aber
sie sollten wissen, dass das eine notwendige Phase ist.

Die Frauen haben begonnen, sich auch der bewusstseinsbildcnden
Formen menschlicher Äusserungen zu bedienen; sie schreiben, malen,

filmen, philosophieren, machen Politik und sprechen Recht. In
der Philosophie stossen sie aufbesonders heftigen Widerstand. Es lies-

sen sich Zitate von Philosophen häufen, die das allgemeine Vorurteil,
Frauen könnten nicht denken, meinen noch «wissenschaftlich»
untermauern zu können20.

Was ist zu tun von Frauen, die diesem männlichen Herrschafts- und

Ausschliesslichkcitsanspruch in Sachen Philosophie die vernünftig
begründete Annahme entgegensetzen, dass Frauen ebenfalls zu denken

vermögen oder allgemeiner ausgedrückt, dass Vernunftbegabung
eine menschliche und nicht allein männliche Disposition ist? Frauen
hätten ein Selbstbewusstsein, vernunftbegabte Lebewesen zu sein, zu
entwickeln. Vor über zweitausend Jahren als spezifisches Merkmal
der Menschengattung zugesprochen, war es schon damals von den

Hohepriestern der Vernunft nur ihnen selbst, den männlichen Artgenossen,

eigen. Das hält sich durch die Jahrtausende.
Das Selbstbewusstsein, über Vernunft zu verfügen (vernünftig denken

und handeln zu können), gehört mit zur Identität von Frauen, die
sich als Intellektuelle verstehen und wissen21.

20
vgl. die Zusammenstellung von Annegret Stopezyk: Was Philosophen über Frauen
denken, München 1980.

21
vgl. demgegenüber: Lefèbvre, Henri, a.a.O., S. 106f.: «Gehen wir zu den Intellektuel¬
len über. Sic sind darin (in der Alltäglichkeit. Klammer v. Vf.). Sie haben Beruf, Frau,
Kinder, Stundenplan, Privatleben, Arbeitslcben, Frcizeitlebcn, hier oder dort Wohnung

usw.» - Auf jeden Fall sind Intellektuelle keine Frauen. Frauen sind nur etwas,
was Intellektuelle unter anderem auch haben. - Der Alltagsanalytiker rentlarvb sich
als Mann, was nur die Frau merken kann, die Intellektuelle ist, aber keinen Mann als
Besitz unter anderem vorzeigen kann.

190



Gemäss modernen Selbstbewusstseins- und Identitätstheorien
konstituiert sich Selbstbewusstsein und Identität aber nur über
Anerkennungsprozesse. Die Frauen geraten damit in ein Dilemma. Wenn
Selbstbewusstsein und Identität nur über Anerkennungsprozesse
verlaufen, Denken bei Frauen im allgemeinen aber nicht anerkannt wird,
befinden diese sich in der Not, Selbstbewusstsein als denkendes Wesen

überhaupt gar nicht erst ausbilden zu können. Sie sind dadurch entweder

genötigt, sich selber als nicht der Vernunft fähig zu erachten und
anzunehmen, oder aber sie finden theoretisch und praktisch eine
Möglichkeit, sich selber, über sich selber, als selbstbewusste und vernünftige

Personen zu verständigen und auszuweisen22.

Als weitere Stufe in diesem langwierigen Prozess zur allgemein
gültigen -d.h. auch in der Männerwelt gültigen - Ausbildung des

Selbstbewusstseins der Frau wird sich dann die <Anerkennungsgemein-
schafb miteinander im Diskurs stehender vernunftbegabter Frauen
konstituieren müssen. Damit kann sich dann der Anerkennungspro-
zess der (weiblichen) Vernunft aus der dialogischen Selbstbewusst-
seinsimmanenz des Hegeischen Modells befreien und sich in wirklichen

äusseren Anerkennungsprozessen real sich anerkennender
vernünftiger Wesen festigen.

Das sind fragmentarisch angezeigte Schritte der weiblichen Seite auf
dem Wege zu einer alles betreffenden ganzen Philosophie oder
Philosophie des Ganzen, die es noch nicht gibt. Das Männliche allein ist
jedenfalls nicht das Ganze.

A nsätze

Wir Frauen sollten keine Untersuchung, keine theoretische
Abhandlung, kein Gespräch, keine Diskussion mehr beginnen, «ohne
deutlich zu machen, welchem Problem unseres eigenen Lebens sie

entsprechen, in welchem Moment unseres Lebens sie uns beschäfti-
23

gen»

22 Für die theoretische Möglichkeit nenne ich zum Beispiel: Irigaray, Luce. Speculum,
Spiegel des andern Geschlechts, Frft./M. 1980; Huber, Margaretha/Palfrader, Magdalena,

Rätsel, Frft./M. 1978; Schröder, Hannelore, Die Rechtlosigkeit der Frau im
Rechtsstaat, Frft./M. 1979.

23
Lévy, Françoise P., Feuersbrünste, in: Stadtbauwelt 60, 1978, S. 397.

191



Erst dann können wir den Zusammenhang zwischen allgemeinen,
konzeptionellen, abstrakten Aufgaben und deren individueller,
konkreter Basis, die sich ihre Sprache erst suchen muss, erkennen und be-

wusst behalten.
Dabei müssen wir das Abgleiten in traditionelle Gleise der

Problembehandlung verhindern, da das oft nur eine klischéehafte Verdeckung
von Problemen bedeutet, was einen immanenten Machtfaktor perpe-
tuiert und zementiert.

Wenn heute einige Frauen einen Diskurs führen, dann heisst das

nicht, dass ihr Diskurs auch schon zu einem Machtfaktor wird. Heute
bestimmt die Quantität den Machtfaktor. Konsequenterweise wäre die
Teilnahme einer ständig zunehmenden Zahl von Frauen an einem -
im übrigen noch zu bestimmenden Diskurs zu wünschen. Die Gesellschaft

wird beherrscht durch Diskursgruppen. Unter Diskurs ist hier
der gängige, inzwischen - und dies nicht nur von Frauen - rein als

männlich vermutete Diskurs gemeint. Dieser Diskurs eröffnet oder
verschliesst.

Für die daran Beteiligten eröffnet er Macht, Weltsicht, Erkenntnis.
Die Nicht-Beteiligten schliesst er aus. So wirkt er auch als «Geschlossene

Gesellschaft». Ausgeschlossen sind die Frauen.

Argumentationsmuster, Argumentationsstrategien, zweckrationales
Denken: das lernen die Männer, um sich jederzeit und allerorts
durchzusetzen.

Die Herrschaft der Männer über die Frauen hat sich u.a. auch
dadurch hergestellt, dass sie einen Wissensvorbehalt für sich beanspruchen

und hartnäckig hüten.
Das bedeutet für die Frau eine Domestizierung aufvom Mann

zugemessene Räume («Frei- und Spielräume»), z. B. heute: kunstgewerbliche

Aktivitäten, Zeichnen mit Kindern usw.24.

Die Frau wird ferngehalten von Öffentlichkeit, d. h. von den Schalt-

24 «Er fand dann, ich solle auf Kunst machen, kreativ sein, das sei besser für mich. Ich
witterte darin irgendwie eine Falle. Frauen, die kreativ im Leben grübeln, grauenhaft.
Das sind so typisch weibliche Abschiebetätigkeiten. Ich machte aber dann einen
Zeichenkurs und begann zu malen. Als das ein ernsthaftes Hobby wurde, fand er, das sei

zu viel, in Arbeit solle es nicht ausarten.» (Aus: Pletscher, Marianne, Weggehen ist
nicht so einfach. Gewalt gegen Frauen in der Schweiz, Zürich 1977).

192



Prozessen und Schalthebeln, die das wissenschaftliche, politische und
gesellschaftliche Leben bestimmen.

Selbst was Emanzipation von Frauen sein kann, wird ihnen vorgedacht

von Männern. Das trifft selbst für die wohlwollenden Argumentationen

von Bornemann und Marcuse zu. Und dies sind nur die
positiven Versuche von männlicher Seite her, die Lage der Frau in
patriarchalischen Gesellschaften zu bedenken.

«Denken ist weder weiblich noch männlich», sagen Männer und in
den Bahnen des männlichen Diskurses denkende Frauen.

Das ist eine Behauptung und nichts sonst. Einer solchen Behauptung

muss eine Frage vorangestellt werden: Die Frage, ob dann, wenn
Frauen denken, sie in der gleichen Form denken wie Männer und
höchstens nur andere Inhalte denken oder: ob nicht die ganz anderen
Inhalte andere Formen (Methoden) des Denkens erzwingen (mit sich

bringen).
Die ganz anderen Inhalte sollten in erster Linie die jedenfalls

behauptete ganz andere Kondition, die Condition féminine sein, nicht
beliebige Inhalte. Die historische Aufgabe der Frau ist es, ihr eigenes
Sein begreifen zu können.

Condition féminine und condition humaine

Wenn die Conditon féminine als Selbstverständnis von Frauen an-
teilmässig gerecht und demokratisch mitbeteiligt würde im
gesamtgesellschaftlichen Leben, so würde sich die Condition humaine insgesamt

und von Grund auf verändern. Diese Veränderung ist aus der
Sicht der Frauen unumgänglich, wenn die aufklärerischen Ziele mit
der menschlichen Vernunft alle Menschen zur Selbstbestimmung führen

sollen. Auf den Frauen lastet der Alltag in seinem ganzen Aus-
mass. Aber nicht genug damit, dass der Alltag auf die Frauen abgewälzt

wird, dieser Alltag ist überdies noch ganz und gar der männlichen

Ordnung unterworfen, welche sich ihrerseits herleitet aus den

männlichen Pflichten und auch Bedürfnissen und deren Domestizierung

und Kultivierung. Das Essen bereitet die Frau - zur rechten Zeit
-und sie tanzt, wann immer es gewünscht wird.

Job-rotation, das Modell des zeitweisen Rollentauschs in der Wirt-

193



schaft, könnte auch ins Spiel gebracht werden bei den rigiden
Rollenzuweisungen von Mann und Frau. Die Auflösung der Rollen würde zu
einer Veränderung in den Fixierungen der <Wesensmerkmale> der beiden

Geschlechter Führen. Die Mit-Übcrnahmc der Last des Alltags
durch den Mann ergäbe als Folge ein total verändertes Bild des

gesamtgesellschaftlichen Lebens: die Form der gesellschaftlichen Arbeit,
die Politik und Ökonomie würden sich ändern. Frauen könnten sich
verstehen als an der Seite von Männern lebend, arbeitend und
denkend, oder Männer an derjenigen von Frauen, nicht aber diese jenen
unterstellt und in ein Ghetto verbannt.

Zur bestehenden Condition féminine gehört auch, dass die Männer
um die ungleiche und ungerechte Rollenverteilung wissen. Das zeigt
der hartnäckige Widerstand, Frauen allgemein zu allen Möglichkeiten
des Lebens zuzulassen. Die Ausnahmen, die inzwischen geschehen,
können als ein erster Schritt der männlichen Menschlichkeit hin zur
Anerkennung auch weiblicher und schliesslich zur Konstitution der
menschlichen Menschlichkeit verstanden werden, sie können aber
auch nur ein Alibi sein. Es ist wahrscheinlich, dass solche Ausnahmen
vom Allgemeinen gezielt als Alibis, als Zeichen, gesetzt werden, um
von der allgemeinen Situation der Frauen abzulenken. Die allgemeine
Situation wird verdeckt durch Flcrvorheben einzelner Frauen in
besonderer Stellung. Der weithin schallende Lärm um diese Ausnahmen
bestätigt die Regel des Normalfalles «Frau». Die Ausnahme-Frauen
sollen als Identifikationsziele jene Kräfte binden, die in den gewöhnlichen

Frauen den Aulbruch zur Selbstbestimmung einleiten könnten.
Das Geblase affirmativer Schallmeien über die vorgeblich bereits

eingeläutete Gleichberechtigung der Geschlechter übertönt nur die
weiterhin dauernde Übcrlistung des <schwachen> Geschlechts. Die
Gedanken drängen hier keineswegs zur Wirklichkeit, sondern schweben
als <herrliche> Morgenröte über den alltagsgeplagten Frauen.

Die Frauen müssen ihre herkömmliche ddentitäb, die nur eine
ihnen zugeschriebene, eine fremdbestimmte und unter Druck
angenommene ist, sich selber fragwürdig machen und sie allenfalls aufzugeben

bereit sein, schon bevor sie eine <eigene> Identität haben.

194



Steiniger Boden

Über den Alltag lässt sich Verschiedenes sagen, auch von der
Philosophie her. Ich habe hier von einer bestimmten Un-würde des Alltags
gesprochen, und zwar um zu bekunden, dass seine Würde nicht ausser
Acht gelassen werden kann.

Der Verzicht darauf, in vorbestimmtem Sinne - gemäss geläufigem
Diskurs - sensu strictissimo zu philosophieren, fällt nicht unbedingt
leicht. <Angenehmer> wäre es gewesen, über die Konstitution passiver
Synthesis der Alltagsrezeption oder dergleichen zu sprechen. Stattdessen

habe ich an Selbstbestimmung erinnert.
Wie sieht denn die heutige Alltagswelt aus, gegenüber welcher die

Philosophie zur Selbstbestimmung verhelfen, und damit eine andere

Alltäglichkeit schaffen will?
Nehmen wir für eine Phänomenologie der heutigen Alltagswelt

etwa die Charakteristika, die Habermas gibt. Er registriert Phänomene,

die eine «Überforderung von sinnlich zentrierten zeitlichen und
räumlichen Kapazitäten der Lebenswelt» bedeuten. Dazu zählt er:
Die Zerstörung der Urbanen Umwelt, die Zersiedlung, Industrialisierung

und Vergiftung der Landschaft. Hier machen sich «Massstäbe der
Bewohnbarkeit sichtbar, Grenzen der Deprivation sinnlich-ästhetischer

Dauerbedürfnisse». Mögen solche Dauerbedürfnisse auch historisch

entstanden sein, so bestimmen sie offenbar doch entscheidend
unsere lebensgeschichtliche Massstäblichkeit. «In der Lurcht vor
Kernkraftwerken, Atomabfall oder Genmanipulation steckt gewiss
ein gutes Stück Realangst, in ihr spiegelt sich aber auch das Erschrek-
kende vor einer neuen Kategorie buchstäblich unsichtbarer, schwer
kontrollierbarer Langzeitrisiken, die die biologisch programmierten
Schwellen der Sinneswahrnehmung und die Grenzen unseres historisch

entwickelten Lassungsvermögens, beispielsweise für antizipierte
Zeit, für persönliche Identität, für das Ausmass moralisch verantwortbarer

Handlungsfolgen usw. überschreiten.»25

Habermas spricht von einer «Verödung der kommunikativen
Kapazitäten der Lebenswelt», die ins Auge springt. Wir können sie feststel-

25 Habermas, Jürgen, Einleitung, in: Stichworte zur <Geistigen Situation der Zeit),
Frft./M. 1979, Bd. I, S.26f.

195



len in der Instrumentalisierung der Berufsarbeit, der Mobilisierung am
Arbeitsplatz, der Verlängerung des Konkurrenz- und Leistungsdrucks
bis in die Primarschule hinein, in der Monetarisierung von Diensten,
Beziehungen und Lebenszeiten, in der konsumorientierten Umdefini-
tion des persönlichen Lebensbereichs.

Die Chance der Selbstrealisierung und Selbstbestimmung im Alltag
erfordert die Bewältigung des sich heute alltäglich Aufdrängenden.
Aussen über Sinne und Verstand, innen über die Psyche attackiert uns
fremdbestimmtes Geschehen. Aus dieser Alltäglichkeit befreit uns das

Denken erst, wenn es zur Loslösung vom Gewicht der unmitelbaren
Lebensnot führt. Erst die Entlastung vom hautnahen Alltag gibt uns
die Möglichkeit zu fragen, welchen Sinn wir dem Leben geben, wie wir
uns im Leben einrichten, und unter welchen Bedingungen wir Arbeit
und Freizeit organisieren. Selbstbestimmung realisiert sich ausserdem

nur in der Erfahrung der bewussten Mitgestaltung der Wirklichkeit.
Dabei ist sie immer auch Reflex dieser Mitgestaltung. Verschwindet
diese - nämlich die Möglichkeit, in die Wirklichkeit einzugreifen und
sich gerade dadurch selbst zu bestimmen - so zerfällt Selbstbewusst-
sein. Seine Genesis besteht im Prozess des Sich-selbst-bestimmen-
Könnens durch das Bestimmen der Wirklichkeit. Dies freilich nicht in
<idealistischer> Lesart, sondern aufgrund der konkreten Abarbeitung
der Wirklichkeit im Erleben und Handeln, d.h. im kommunikativen
und interaktiven In-der-welt-Sein.

Der heute stattfindenden Destruktion von Eingriffsmöglichkeiten in
die Wirklichkeit, ja selbst von bewusster Rezeption und Erfahrung
dieser Wirklichkeit, - beides betrifft die Frau wieder besonders gravierend

(Anbindung an den Herd und die Familie) - kann am allerwenigsten

durch den Verzicht auf Aufklärung und <EntwickIung des Be-

wusstseins zur Freiheit> (Hegel) entgegengewirkt werden. Unter der
Proklamation der <Tendenzwende> und einem Verzicht auf die
konkrete Verwirklichung der Freiheit und Lebensqualität aller, sind in
erster Linie die nicht schon Emanzipierten betroffen - allen voraus die
Frauen. Für sie bedeutet die Rehabilitierung des Konservativen
zugleich die Wiederbelebung und Perpetuierung des steinerollenden
Opfers. Bedenklich wäre es, wenn die Denkenden diesem Verzicht auf
Befreiung von lastender Alltäglichkeit das Wort redeten. Ihr Philosophieren

über Alltäglichkeit geschähe dann im Freiraum des freischwe-

196



benden Denkens, das behäbig und distinguiert auf dem sisypheischen
Buckel alltäglicher gesellschaftlicher Arbeit und Not aufruht.

Aus dieser Not heraus denken Frauen. Für sie ist der Alltagsboden,
gerade in der Philosophie, steinig. Daher: Sisyphos ohne Pathos und
ohne allzuviel Hoffnung für die nächsten 2000 Jahre. Aber sei's drum :

«In der Welt muss man selber nach dem Rechten sehen, als einem zu
Erwartenden und Betreibbaren, dann ist Segen dabei und Optimismus
mit Trauerflor, kämpfend»21'.

2<'
Bloch, Ernst, Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins, Frft./M. 1961, S.40.

197



Sisyphe sans pathos

Thèses sur le sujet: autopréservation et autodétermination dans
le quotidien

1. La description, l'analyse phénoménologique et la reconstruction de

la conscience quotidienne, telles qu'elles ont lieu à présent dans les

sciences sociales et la philosophie, montrent d'un côté que ces sciences

elles-mêmes deviennent conscientes d'un manque dans leur thématique

(et de la nécessité de le combler), de l'autre côté que les problèmes
du quotidien deviennent dominants pour les individus faisant face à la

réalité actuelle.

2. Le langage par lequel on maîtrise le quotidien, la perspective selon

laquelle il se structure sont, en dehors de l'analyse scientifique,
l'expression de la capacité de réflexion d'une potentialité individuelle
de compréhension. En même temps ils sont signe de la représentation
et de l'auto-représentation de la conscience de soi individuelle dont le

degré de développement peut être compris dans les termes d'une capacité

de se distancer des événements quotidiens immédiats.

3. L'emprise du quotidien peut - reconnue comme telle - mener à

accepter, nier ou vouloir modifier une certaine vie quotidienne. Nos

représentations de la réalité quotidienne, tant celle qui nous domine

que celle à laquelle nous aspirons, se réfèrent à des règles normatives.
Les représentations de la vie quotidienne qui est adaptée à l'homme

et partie intégrale de son humanité sont tirées des normes déterminées

par la tradition philosophique ou l'anticipation philosophique
d'esquisses de valeurs.

4. La détermination de l'existence humaine dans le quotidien a trouvé
dans le concept de la conscience de soi autonome un cadre de

définition valable, qu'il faut concrétiser pour chaque société et chaque
époque séparément. L'autodétermination signifie le pouvoir de se

déterminer soi-même de façon autonome et libre d'illusions sous une
influence hétéronome.

198



5. On peut opposer à une telle représentation du but de l'existence
humaine le concept de l'autopréservation comme déterminant l'existence

dans le quotidien. Autopréservation signifie tenir et maintenir
l'existence dans le souci immédiat du quotidien.

6. Si l'existence humaine se dissout dans l'autopréservation, la vie
quotidienne n'a pas de sens au-delà d'elle-même. Dans l'unité dénuée
de sens du besoin immédiat le quotidien devient la misère de l'homme
esclave, pour qui l'esquisse d'un sens reste impossible.

7. Le «Mythe de Sisyphe» caractérise le quotidien dénué de sens. Il
trouve son illustration de façon exemplaire dans la situation de la femme.

8. La femme est Sisyphe sans pathos. Sans langage ni réflexion qui
puissent créer une distance et un topos propre, elle produit et reproduit

ce qu'elle-même et d'autres détruisent chaque jour. Son
autodétermination reste enfermée dans l'autopréservation et celle-ci est
dominée de façon hétéronome, essentiellement par l'homme, son
discours et sa puissance.

9. Du fait même de ses traditions fondamentales (p. ex. Kant), la

philosophie est essentiellement concernée par le progrès de la raison et
l'autodétermination. On pourrait appeler cela le primat de la philosophie

pratique. Mais l'autodétermination se définit par la forme et la

qualité de sa réalisation dans les individus.

10. La femme est essentiellement exclue de la réalisation de
l'autodétermination. Pour elle, l'autodétermination est purement et simplement

posée et postulée par le discours de l'homme, qui se donne bien
sûr comme discours de «l'être humain».

11. La tâche des femmes est de constituer de leur côté un discours
raisonnable, c'est-à-dire le discours de «l'autre moitié de la raison»,
afin de parvenir à une conscience de soi comprise dans son propre
langage et à l'autodétermination qu'elle cherche à atteindre.

199



12. A cette fin, elle peut se servir, dans un premier temps, de la
dialectique de la conscience de soi (d'après Hegel) dans le discours
intérieur, pour exposer ensuite sa conscience de soi à un processus de

reconnaissance d'abord parmi les femmes, et ensuite au discours de

l'homme, c'est-à-dire au discours jusqu'ici généralement humain.

13. Le processus ainsi mis en train un vue d'une détermination possible

nouvelle de la raison humaine et de l'existence humaine est

laborieux et difficile. Il s'agit, pour la femme, de développer une capacité

de lutter contre une compréhension de soi qu'elle prend pour la

sienne propre, et qui est en réalité déterminée par ce qui lui est étranger,

et contre la fausse compréhension de la femme par l'autre sexe.

14. C'est par l'intégration de la condition féminine - que la femme
contribue elle aussi à déterminer - dans la condition humaine que
celle-ci recevra une détermination nouvelle sur la base d'une conscience
de soi élargie de l'homme aussi bien que de la femme.

15. La possibilité d'autodétermination et de réalisation de soi dans la
vie quotidienne demande que soit maîtrisée la pression qu'exerce
actuellement le quotidien. Ce sera seulement lorsque la femme sera
libérée d'une vie quotidienne étouffante qu'elle aura la possibilité de

contribuer à modeler la réalité, dans une solidarité avec l'homme, par
l'acte de philosopher dans l'optique d'une vie quotidienne correcte et

humaine.
C'est par elle-même que la femme devra commencer la tâche de

supprimer concrètement une pesante réalité, avant que le rocher de

Sisyphe n'écrase sous lui sa victime.

200


	Sisyphos ohne Pathos : Selbsterhaltung und Selbstbestimmung im Alltag

