Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben
Autor: Fillinger, Willi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
WILLI FILLINGER

Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben

Aufsatz

Einleitung

«Der marxistische Alltagsbegriff zielt auf die Ideologie, auf die ideo-
logische Verfassung des Alltagslebens.»’

Das folgende ist ein Versuch, mein eigenes Verstindnis dieser Ver-
bindung von Alltags- und Ideologiebegriff zu formulieren. Dabei neh-
me ich vor allem auf einige Ausfiihrungen von J.-P.Sartre und L. Alt-
husser bezug, ohne eine systematische Interpretation geben zu wollen.
Auch kann hier weder die marxistische Diskussion liber diese Proble-
matik noch die Diskussion zwischen Marxismus und Phanomenologie
dargestellt werden.

Im Verhéltnis zur implizierten Intention, Konkretes zu begreifen,
bleiben meine Thesen gewiss noch abstrakt. Trotzdem ermdoglichen
sie vielleicht, einige Fragen, die mir philosophisch und politisch rele-
vant erscheinen, genauer zu stellen.

1. Ideologie —bezogen auf Alltag
Zuerst will ich angeben, was unter «Ideologie» verstanden werden

soll. Dabei gehe ich vom marxschen Ideologiebegriff aus, der im we-
sentlichen die folgenden Bestimmungen enthélt:

' H.Holzhey: Alltag und Philosophie. In: Studia philosophica, Vol. 39, 1980, 20f.

Korrespondenzadresse: Willi Fillinger, Dorfstrasse 18, CH— 8102 Oberengstringen

73



I. In jeder Gesellschaftsformation gibt es bestimmte Bewusstseinsfor-
men, die « Ausdruck» der materiellen Verhaltnisse sind.

2. Diese Bewusstseinsformen sind in Klassengesellschaften, insbeson-
dere der kapitalistischen Gesellschaft, «falsches Bewusstseiny.

3. Die herrschende Ideologie in einer Gesellschaft ist jeweils die Ideo-
logie der herrschenden Klasse.

4. Die Ideologie (in der kapitalistischen Gesellschaft) ist ein «objekti-
ver Scheiny, der durch die materiellen Verhiltnisse produziert wird.

Beispiel: Der Arbeitsvertrag, angeblich ein Tauschvertrag Arbeit
gegen Lohn unter Gleichen, ist in Wirklichkeit (gesamtgesellschaftlich
gesehen) Ausbeutung, weil Arbeitskraft, die mehr Wert schaftt als der
Wert des Lohnes, getauscht wird.

Zu diesen Bestimmungen kann festgestellt werden: Marx setzt die
Falschheit des ideologischen Bewusstseins, seine Inadidquatheit mit
der (begrifflich fassbaren) Realitit gleich mit der Differenz zwischen
der Oberflache, der Erscheinungsweise und der inneren Struktur der
Gesellschaft bzw. der Produktionsweise. Obwohl Marx im Zusam-
menhang mit Ideologie von Bewusstsein spricht, meint er (etwa im
Beispiel des Arbeitsvertrages) nicht ein von der Realitiat abgehobenes
Bewusstsein, sondern eine reale Handlung, die als wesentliches Mo-
ment eine praktische, phanomenale Interpretation ithrer selbst und der
sie bedingenden Situation enthalt. Erscheinungsweise oder Oberfliche
der Gesellschaft kann demnach nichts anderes heissen als die in sol-
chen Situationen gemachte Erfahrung. Die ideologiekritische Analyse
solcher Erfahrung setzt theoretisch einen bestimmten Begriff von Ge-
sellschaft bzw. Geschichte voraus, in dem (nach neuerer Diskussion)
der Begriff «Gesellschaftsformation» als konkrete Totalitat verstanden
wird. Von diesem und den daraus abzuleitenden Bedingungen der Re-
produktion einer Gesellschaftsformation wird schliesslich Ideologie
als solche erst bestimmbar.

Da Marx fast nur die 6konomische Struktur der kapitalistischen
Produktionsweise untersucht hat, wire seine Analyse der Ideologie
auszudehnen auf die Gesamtheit der gesellschaftlichen Phinomene
unter der Hypothese, dass das Alltagsleben der Individuen, Gruppen
und Klassen eine strukturierte Totalitdt von in sich praktisch definier-
ten Situationen darstellt, in der Ideologie funktioniert.

74



Fiir ein solches Projekt hat Louis Althusser wichtige Anregungen
gegeben wie z. B. im folgenden Zitat, das allerdings nur einen Teil sei-
ner Ideologietheorie zur Geltung bringt:

«Die Ideologie ist zwar ein System von Vorstellungen; aber diese
Vorstellungen haben in den meisten Fallen nichts mit dem <Be-
wusstsein» zu tun: sie sind meistens Bilder, bisweilen Begriffe, aber
der Mehrzahl der Menschen dringen sie sich vor allem als Struktu-
ren auf, ohne durch ihr Bewusstsein> hindurchzugehen. Sie sind
wahrgenommene-angenommene-ertragene kulturelle Objekte und
wirken funktional auf die Menschen ein durch einen Vorgang, der
thnen entgeht. Die Menschen «eben> ithre Ideologie . . . keineswegs
als eine Bewusstseinsform, sondern als ein Objekt ihrer (Welt) — als
ihre (Welt selbst.»”

«Die Ideologie i1st dann der Ausdruck des Verhaltnisses der Men-
schen zu ihrer <Welty, das heisst die (liberdeterminierte) Einheit
thres wirklichen Verhdltnisses und ihres imagindren Verhaltnisses
zu ihren wirklichen Existenzbedingungen.»’

Da ich in den folgenden Ausfiihrungen diesen Text —auf Umwegen
und vielleicht nicht ganz Althusser-konform — interpretieren werde,
vorldufig nur einige Bemerkungen. Relevant scheint mir die Aussage,
dass die Menschen ihre Ideologie nicht als eine Form 1hres Bewusst-
seins leben (auf deutsch wohl: leben und erleben), sondern als «Form»
threr Welt, womit in diesem Zusammenhang eindeutig das gemeint ist,
was wir als Lebenswelt oder Alltagswelt bezeichnen («Form» der Welt
nenne ich hier eine historisch bestimmte Welt, weil mit «Objekt ihrer
Welt» im Kontext nicht ein Objekt unter anderen gemeint sein kann,
sondern nur die Welt als Objekt). Althusser meint ja schliesslich, «dass
das «gelebte> Verhdltnis der Menschen zur Welt, einschliesslich das zur
Geschichte (. . .), Uiber die Ideologie geht, besser noch, die Ideologie
selbst ist»”.

In anderen Worten: Gerade in der gelebten, d. h. alltdglichen Praxis
und ihrer impliziten Definition der Welt miissten die Ideologie und
ihre Funktionsweise aufgezeigt werden konnen.

2 L.Althusser: Fiir Marx. Frankfurt 1968, 183f.

 Ebd., 184.
* Ebd.

75



II. Wie kann das Alltagsleben ideologisch sein?

Mit Bezug auf den Althusserschen Begriff von Ideologie, der sich
nach meiner Interpretation auf das Alltagsleben bezieht, versuche ich
zunachst zu zeigen, wie das Alltagsleben ideologisch sein kann. (Dabei
spreche ich vom Alltagsleben in unserer Gesellschaft und lasse die
Frage offen, wieweit diese Thesen auch auf das Alltagsleben in einer
anderen Gesellschaft zutreffen.)

Ausgehend von einem (noch allgemeinen) Begriff von Alltagspraxis
formuliere ich zwei Thesen:

Die erste These bezieht sich auf die «Objekte» der Alltagspraxis: In
der Alltagspraxis und durch sie wird eine Alltagswelt inklusive All-
tagsindividuen definiert. In dieser Alltagswelt erscheint Gesellschaft
nur als Form der materiellen Welt. Die Gesellschaft und damit auch
die Geschichte sind keine Objekte der Alltagswelt.

Die zweite These bezieht sich auf die «Ebenen» der Alltagspraxis:
Es ist zu zeigen, dass die Alltagspraxis nicht nur eine «reale» Praxis ist
(arbeiten, essen, lieben usw.), sondern gleichzeitig und ineins damit
ein komplexes Spiel von Prisentation und Reprasentation. In der All-
tagspraxis konnen und miissen — so lautet diese These — die drei Ebe-
nen des «Realen», des Symbolischen und des Imaginiren unterschie-
den werden.

1.1 Gesellschaft als Form der materiellen Welt

Die Alltagspraxis definiert implizit eine Alltagswelt. Diese ist eine
raumliche Welt materieller Gegenstiande, in der ich (als etwas Mate-
rielles) handle und andere Menschen handeln. Die Welt als Raum hat
eine bestimmte Struktur: oben/unten, Himmel und Erde; und ich be-
finde mich in diesem Raum: nah/fern. Sie hat eine grobe zeitliche
Struktur (Jahreszeiten, Tag und Nacht) und eine feinere, «individuel-
le» (arbeiten, essen, schlafen usw.). Wachsein (oder Bewusstsein ha-
ben) heisst dabei, (draussen) in der Welt sein. Das Alltagsleben voll-
zieht sich in der Regel in mehr oder weniger gewohnheitsméissigen
Handlungen, die durch kurzfristige Ziele bestimmt sind (auch wenn
diese partielle von langerfristigen sind) und die Mittel und Wege ken-
nen, um diese Ziele zu erreichen.

76



Diese «phidnomenologische» Beschreibung konnte im Anschluss an
A.Schiitz u.a. weitergefiihrt und verfeinert werden. Im folgenden hal-
te ich mich aber an das erste Buch von Sartres «Kritik der dialekti-
schen Vernunft», weil sich daran (aufgrund einer anderen Intention
und Methode) meine These demonstrieren ldsst bzw. darin zum Aus-
druck kommt’.

In einer ersten Stufe beschreibt Sartre die individuelle Praxis als To-
talisierung. Mich interessiert daran vor allem die (noch abstrakt ge-
fasste) individuelle Erfahrung der Alltagswelt: sie stellt sich in einem
sich verdndernden praktischen Feld dar, in dem sich die Materialitat
der Welt in bezug auf den praktischen Plan als Widerstand oder Ge-
brauchsmittel enthiillt. Fiir die Beschreibung der Alltagswelt kommt
es nicht so sehr darauf an, dass die individuelle Praxis thren Ursprung
in einem Bediirfnis (z. B. nach Essen) hat, sondern darauf, dass der un-
mittelbare Umgang mit Gegenstinden einerseits die unaufhebbare
Materialitit der Welt (inklusive meiner selbst) manifestiert und ande-
rerseits eine praktische Einsicht in die Formen der Materialitat konsti-
tulert. Sartres Beschreibung der menschlichen Arbeit gilt m.E. fiir je-
den Umgang mit materiellen Gegenstanden:

«lhre (der Arbeit) erste Bewegung und ihr wesentliches Merkmal
werden durch eine doppelte widerspriichliche Umwandlung be-
stimmt: die Einheit des Plans verleiht dem praktischen Feld eine
quasi-synthetische Einheit, und der entscheidende Moment der Ar-
beit 1st der, da der Organismus sich inert macht (der Mensch driickt
auf den Hebel usw.), um die umgebende Trigheit umzuwandeln. . ..
Indessen ist der Sinn der Arbeit durch einen Zweck gegeben. . . .
Schliesslich ldsst die Aktion die materielle Umgebung real als ein
Ganzes existieren, auf dessen Grundlage eine Zweckmittelorganisa-
tion moglich ist.»’

In einem zweiten Schritt spricht Sartre von den menschlichen Be-
ziehungen als Vermittlung zwischen den verschiedenen Sektoren der

® Es liesse sich m.E. zeigen, dass Sartre im 2. Buch (Von der Gruppe zur Geschichte)
nicht mehr wie im 1. Buch unmittelbar auf die alltdgliche Praxis bzw. Erfahrung re-
kurrieren kann.

® J.-P.Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek 1967, 95.

77



Materialitit. Dazu heisst es u.a.: «. . . il s’agit de savoir au niveau le
plus simple — celui de la dualité et de la trinité —si la relation des hom-
mes entre eux est specifique et en quoi elle peut I’étre. Ceci, comme le
reste, doit se découvrir dans la simple praxis quotidienne.»’

Sartre versucht hier zu zeigen, dass die menschlichen Beziehungen
ein permanentes Faktum darstellen, d.h. die gegenseitige Anerken-
nung als Menschen ein notwendiges Moment jeder Praxis ist, auch
wenn diese Anerkennung innerhalb bestimmter historischer Gegeben-
heiten statthat und darin positiv oder negativ sein kann. Es scheint
mir, dass sich auf dieser Stufe zwei fiir die Beschreibung der allgemei-
nen Strukturen des Alltagslebens wichtige Bestimmungen ergeben,
namlich 1. dass die anderen Menschen (in den verschiedenartigsten
menschlichen Beziehungen, die jeder im Prinzip mit allen hat) als
Menschen anerkannt (worden) sind und sich 2. in der alltaglichen Pra-
xis ein bestimmtes Verstidndnis der anderen Menschen (thres Umgangs
mit materiellen Gegenstanden, mit anderen Menschen oder mir selbst)
bildet. Verstindnis heisst hier allerdings nicht vollige Transparenz,
sondern eine praktisch definierte Problematik, innerhalb derer sich
Probleme stellen oder Losungen und Selbstverstindlichkeiten konsti-
tuieren.

«Und diese Mehrdeutigkeit (die unbestimmte Verinnerung der Ver-
bindungen dispersiver Exterioritat . . . (ohne) . . . totalisierende
Uberschreitung) gibt geniigend Aufschluss {iber unsere privaten Be-
zichungen zu Freunden, Bekannten, voriibergehenden Kunden,
Begegnungen» und sogar zu unseren Mitarbeitern (im Biiro, in der
Fabrik), insofern sie wohl eben das lebendige Medium sind, das uns
mit allen vereinigt, als auch jene mechanische Gleichgiiltigkeit, die
sie nach Beendigung der Arbeit von uns trennt. Aber sie kann nicht
die strukturierten Beziehungen erkldren, die in allen Bereichen ak-
tive Gruppen, Klassen und Vdélker bilden, ebensowenig wie die In-
stitutionen oder wie jene komplizierten Gebilde, die man Gesell-
schafien nennt.»®

Auf einer dritten Stufe der Analyse spricht Sartre von der Materie

" J.-P.Sartre: Critique de la raison dialectique. Paris 1960, 182.
* J.-P.Sartre: Kritik ... 128.

78



als totalisierter Totalitat und bestimmt einerseits die bearbeitete Mate-
rie als entfremdete Objektivierung der individuellen und kollektiven
Praxis und andererseits das gesellschaftliche Sein als Materialitat. Fiir
die Analyse des Alltagslebens scheint mir vor allem die letzte Bestim-
mung entscheidend.

Tatsdchlich erscheint uns ja alltaglich die materielle Welt nie als
reine Materie, sondern als immer schon bearbeitete, als kristallisierte
Praxis. Dies 1st vollig offensichtlich fiir stidtische Verhaltnisse, gilt
aber nicht weniger fiir landliche, wo die Natur ebenfalls immer schon
als bearbeitete oder zu bearbeitende auftaucht, als eine ndmlich, die
mit gewissen Werkzeugen in einer bestimmten sozialen Organisation
auszubeuten oder zu bekampfen ist.

Damit werden die Bestimmungen der ersten Stufe konkreter: Auch
der 1solierte Arbeiter, den es ja unter bestimmten gesellschaftlichen
Verhdltnissen gibt, steht einer bereits bearbeiteten Materie gegeniiber,
seine Instrumente und Techniken und schliesslich auch sein Produkt
machen seinen gesellschaftlichen Zusammenhang aus, der aber eben
nur in der Form der Materialitit erscheint.

Auch die zwischenmenschlichen Beziehungen sind nie rein. Sie
bauen ebenfalls auf Spuren vergangener Praxis auf, vollziehen sich
wesentlich innerhalb einer bearbeiteten materiellen Welt und gravie-
ren sich selbst in die materielle Welt ein. Dies gilt aber auch besonders
fiir die verschiedenen Verhaltnisse des einzelnen zur Gesellschaft etwa
in der Arbeit, der Konsumtion oder im Verhéltnis zur Umgebung als
be- und verbauter Landschaft.

Sartre hat dies fiir die Arbeit am Beispiel einer Fabrik beschrieben
und kommt zu dem Schluss:

«All das, was ich gerade beschrieben habe, ist ins Sein eingeprdgt.
Die nerte Idee der Arbeit als Ehre, die technischen Operationen,
die Differenzierung der Menschen, diese Hierarchie, die Spannung,
die daraus folgt, all das ist ein Produkt der Maschine, oder, wenn
man vorzieht, es ist in einer beliebigen Fabrik das praktisch-inerte
Sein der Arbeiter selbst, insofern ithre Beziehungen untereinander
die Maschine selbst in ihren Bedienern sind.»’

’ Ebd.,257.

79



Gesellschaftliche Verhaltnisse sind im Alltagsleben also nur erfahr-
bar als materialisierte Formen in materiellen Komplexen wie einer
Fabrik, einer Schule, einer Stadt, eines Quartiers, von Geld, einer
«Beizenstruktum» usw., die mir in der Regel als Forderungen in der
Form eines hypothetischen Imperativs'’ entgegentreten: «Wenn du es-
sen willst, musst du . . .». In diesem Sinn erhilt die Materie Bedeutun-
gen, oder anders gesagt, gesellschaftliche Verhaltnisse und Forderun-
gen erscheinen als Bedeutungen materieller Komplexe.

Sartre meint: «. . . la matiére seule compose les significations»'', d. h.
nur in einem materiellen Produkt welcher Art auch immer setzen sich
die Bedeutungen, die die Praxen der einzelnen Individuen haben, zu-
sammen und werden zu einem gesellschaftlichen Faktum.

Auch das Klassen-sein (die Klassenzugehorigkeit) realisiert sich
durch die (gesellschaftlichen) Bedeutungen der materiellen Welt:

«Jeder macht sich zum Bedeutenden, indem er in einer freien Op-
tion die Bedeutung verinnert, durch die die materiellen Forderun-
gen 1hn als bedeutetes Wesen hervorgebracht haben. Das Klassen-
sein als praktisch-inertes Sein geschieht den Menschen durch die
Menschen vermittels der passiven Synthesen der bearbeiteten Mate-
rie.n'’

Diese Bedeutungen sind zwar interpretierbar, aber nicht «in Er-
kenntnis aufzuldsen» .

1.2 «Reales», Symbolisches und Imagindires im Alltagsleben

Im folgenden versuche ich zu zeigen, dass die alltagliche Praxis in
sich die Ebenen des «Realen», des Symbolischen und des Imaginiren
enthalt. Die drei Begriffe stammen in dieser Kombination von J. Lacan
und werden auch von Althusser, Barthes, Baudrillard und anderen ge-
braucht, ohne je genau definiert zu werden. Ich erlaube mir deshalb

' vgl. ebd., 201 1T, wo Sartre allerdings von materiellen Forderungen spricht, die als ka-
tegorische Imperative anzusehen sind.

'''J.-P.Sartre: Critique.. . . 245.

'> J.-P.Sartre: Kritik . . . 254.

" Ebd., 189.

80



auch, sie in einer vielleicht etwas eigenwilligen Bedeutung zu verwen-
den.

Die alltagliche Praxis ist unbezweifelbar real: man arbeitet, spricht,
liebt, 1sst usw. Real heisst in diesem Zusammenhang materiell: die
Praxis ist eine materielle, sie verdndert die Materie, graviert sich in das
materielle Universum ein.

Gerade als alltdgliche ist die Praxis aber auch strukturiert bzw. in
eine Struktur eingebettet: man kann z. B. an einer Maschine nur arbei-
ten, wenn man ithre Funktion usw. bis zu einem gewissen Grad kennt,
wenn man die Bedeutungen, die die Maschine von einer friiheren oder
anderen Praxis bekommen hat, versteht. Ebenso kann man nur spre-
chen, wenn man eine Sprache versteht und aktiv beherrscht, man
kann nur lieben, wenn man sich in einer bestimmten erotischen Ord-
nung bewegt, ja man kann im Prinzip auch nur essen, wenn man weiss,
was essbar ist. Die alltdgliche Praxis (als allgemeine und repetitive)
vollzieht sich in diesem Sinn innerhalb von symbolischen Systemen.
Lévi-Strauss hat in seiner Definition der Kultur diesen Aspekt in den
Vordergrund gestellt, deren Hierarchie ich allerdings nicht akzeptiere:
«Jede Kultur lasst sich als eine Gesamtheit symbolischer Systeme be-
trachten, in deren vorderster Reihe die Sprache, die Heiratsregeln, die
okonomischen Beziehungen, die Kunst, die Wissenschaft, die Reli-
gion stehen.»'* Alltiglich oder kulturell heisst hier also eine bestimm-
te historische Kombination symbolischer Systeme.

Ein symbolisches System aktualisiert sich jedoch nicht von selbst.
Zwar bestimmen sich die Individuen selbst (oder werden bestimmt) in-
nerhalb symbolischer Systeme, in ihrer jeweils besonderen Praxis kon-
nen sie jedoch m.E. nicht als Effekte derselben begriffen werden. Was
macht denn die Besonderheit der Praxis aus, und was macht die Be-
sonderheit der jeweils besonderen Praxis aus? Im folgenden mdochte
ich zeigen, dass es das Imaginire ist, wobei ich diesen Begriff vorlaufig
neutral brauche, um spater zu sehen, was darin impliziert ist. «Diese
Kategorie (das Imaginéire) ist gekennzeichnet durch die Priavalenz der
Beziehung zum Bild des Ahnlichen.»"” Mir scheint, dass bereits auf

' C.Lévi-Strauss: Introduction zu: Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie. Paris
1950. Zitiert nach J.Laplanche/J.-B.Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse.
Frankfurt 1973, 488.

'* J.Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, 228.

81



einer einfachen Stufe der Aktualisierung eines symbolischen Systems,
z.B. dem Lesen einer Schrift, das Imaginire unabdingbar ist, um ein
Wort in seinen verschiedenen Schriftbildern durch Vergleichen der
Ahnlichkeiten als dasselbe wahrzunehmen. In diesem Beispiel ist
auch bereits enthalten, dass das Imaginidre etwas mit der Praxis als
Verzeitlichung zu tun hat: verglichen wird ein Wortbild ja in der Regel
mit einem, das man in der Vergangenheit wahrgenommen hat. Die
Praxis als Verzeitlichung, als Durchlaufen der Gegenwart von der Ver-
gangenheit auf die Zukunft hin ist jeweils imaginierte Dehnung der
Gegenwart in Vergangenheit und Zukunft. Imagination ist als notwen-
diges Moment jeder Praxis jeweils Uberschreiten des Prisenten oder,
umgekehrt formuliert, Apprasentation von Nicht-Prasentem. So ist
das Imaginére dusserst vielschichtig und bezieht sich nicht nur auf die
beiden anderen Ebenen des «Realen» und des Symbolischen, sondern
schliesslich auch auf das handelnde Subjekt selbst, das sich als solches
nicht ohne weiteres prasent ist: es muss sich ein Bild seiner selbst in
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft machen.

I11. Ideologie im heutigen Alltagsleben

Im ersten Teil habe ich behauptet, dass der Begrift «Ideologie» in Er-
weiterung des marxschen sinnvollerweise auf die Gesamtheit des Le-
bens in unserer Gesellschaft, was ich als Alltagsleben bezeichne, bezo-
gen werden kann und muss.

Im zweiten Teil habe ich in zwei Thesen die Moglichkeit von Ideo-
logie im Alltagsleben aufzuzeigen versucht; 1. Gesellschaft erscheint
im Alltagsleben nur als Form der materiellen Welt; 2. Alltagspraxis
enthdlt in sich die Ebenen des «Realen», des Symbolischen und des
Imaginaren.

Nun mochte ich in einem dritten Teil einige unsystematische und
noch abstrakte Linien einer Kritik des Alltagslebens als Ideologiekri-
tik zeichnen. Dabei halte ich mich noch einmal an die drei angegebe-
nen Ebenen, wobei sich zeigen wird, dass sie getrennt nicht gedacht
werden konnen. Die Frage nach der jeweils spezifischen Einheit sowie
diejenige nach der Einheit einer Ideologie (z. B. der biirgerlichen) muss
hier noch offen gelassen werden.

82



I11.1 Das Faktische als Ohnmacht der Individuen

Innerhalb von Sartres Konzept einer strukturalen Anthropologie'®
bilden die Gruppe und das Kollektiv «die beiden sozialen Realitd-
ten» . Auch wenn man die Méglichkeit einer solchen formalen An-
thropologie bezweifelt, konnte man m. E. doch die beiden Begriffe fiir
die Beschreibung und Kritik des Alltagslebens in unserer Gesellschaft
brauchen.

Serialitdt 1st nach Sartre die Struktur, die das Kollektiv im Gegen-
satz zur Gruppe charakterisiert. Wihrend sich die Gruppe durch ihr
Unternehmen konstituiert, definiert sich das Kollektiv

«. .. durch sein Sein, das heisst, insofern sich durch es jede Praxis als
einfache Hexis konstituiert; es ist ein anorganischer, matericller Ge-
genstand des praktisch-inerten Feldes, insofern eine gesonderte
Vielheit von handelnden Individuen sich in ihm, unter dem Zeichen
des Anderen, als reale Einheit im Sein, das heisst als passive Syn-
these hervorbringt und insofern der konstituierte Gegenstand sich
als wesentlich setzt und seine Tragheit jede Einzelpraxis durch-
dringt als ihre grundlegende Bestimmung durch die passive Einheit,
das heisst durch die vorherige und gegebene gegenseitige Durchdrin-
gungallerals Anderer».'®

Sartre demonstriert diese Aussagen an — wie er selber sagt'’ — alltig-
lichen Beispielen: einer auf einen Bus wartenden Gruppierung von
Personen, den Radiohorern, der Aufstellung des momentanen Preises
in der freien Marktwirtschaft, Situationen also, in denen eine Anzahl
Individuen zwar ein gemeinsames Interesse haben, aber eben durch
dieses getrennt und austauschbar werden. Charakteristisch dabei ist
die «Erfahrung der Ohnmacht als reale Verbindung zwischen den
Gliedern der Serie»™’.

Aufzuzeigen in einer Kritik des Alltagslebens wire in erster Linie
die um sich greifende Serialisierung in unserer Gesellschaft, die fast

' J.-P.Sartre: Kritik . . . 866.
'7 Ebd., 272.

'8 Ebd.

' Ebd., 273 und 299.

2 Ebd., 295.

83



die gesamte alltdgliche Praxis in Hexis verwandelt, und zwar nicht nur
die Arbeit, sondern tendenziell alle Lebensidusserungen vom Wohnen,
Essen, Lieben, Sich-Bewegen bis zu den Formen der Kommunikation
und des Amusements. Das Alltagsleben ist eine Praxis unter Men-
schen in dieser bestimmten materiellen Welt, eine Praxis, die jeweils
weitgehend bestimmt ist von dieser materiellen Welt. Was jedoch dem
Alltagsbewusstsein als einem Moment der Alltagspraxis entgeht, ist
eben dies, dass diese materielle Welt in thren Formen ein gesellschafi-
liches Faktum darstellt, und dass dieses gesellschaftliche Faktum so-
wohl die Ohnmacht der einzelnen Individuen produziert (z.B. durch
Isolierung in der Wohnsituation oder in der Arbeitssituation am Ar-
beitsplatz und zu Hause) als auch in seiner Faktizitdt auf eben dieser
Ohnmacht beruht.

Eine reale (und nicht nur theoretisch realistische) Kritik dieser Se-
rialisierung ist die Gruppenbildung, die das serielle Paar Ohnmacht/
materielles gesellschaftliches Faktum zumindest tendenziell aufhebt
(von den traditionellen Kampforganisationen der Arbeiterklasse bis
zu den Alternativ-, Frauen- und Jugendbewegungen). Hegelisch for-
muliert sind in diesem Sinn die Gruppen die «Wahrheit» der Kollek-
tive: sie enthiillen Moglichkeiten, die von der Struktur des Kollektivs
ausgeschlossen worden sind.”’

Wenn die Gruppenbildung so eine reale Ideologiekritik darstellt, so
heisst das noch keineswegs, dass die Gruppen ideologiefreie Gebilde
waren. Vielmehr wiren auch sie daraufhin zu untersuchen, wieweit
sie in ihrem Unternehmen (Ziel, Mittel und Organisation) zur Repro-
duktion des Systems beitragen oder eben nicht.

Die komplexen Prozesse innerhalb von Gruppen, die nach Sartre
grundsitzlich darauf beruhen, dass die Gruppe ihre Einheit nicht wie
die Serie in einem transzendenten Objekt findet, sondern sich selbst
durch einen Eid als Einheit und damit als Faktum schaffen muss, kon-

Auf dieser Grundlage erhalten auch scheinbar absurde Forderungen wie die nach
«Wiederaufforstung der Stadt» einen Sinn, weil sie sich auf die Gesellschaft als mate-
rialisierten Komplex beziehen. Von daher ist es auch einsichtig, dass Henri Lefébvre,
der die ganze Problematik gewissermassen eroffnet hat, von der Kritik des Alltagsle-
bens auf das Problem der Urbanitit gestossen ist. Vgl. z.B. H. Lefebvre: Das Alltags-
leben in der modernen Welt. Frankfurt 1972.

84



nen hier nicht dargestellt werden. Meiner Auffassung nach manife-
stiert sich jedoch die Ideologie einer Gruppe nicht in erster Linie im
Bewusstsein ihrer Mitglieder, sondern in den realen Prozessen inner-
halb der Gruppe, die schliesslich die reale Situation der Individuen (in
unterschiedlicher Weise) bestimmt.

I11.2 Dieiibliche Ordnung als Normalitdit

Die symbolische Ordnung bezieht sich auf das Subjekt als ein allge-
meines. Damit ein Individuum iiberhaupt ein Subjekt werden kann,
muss es sich in die symbolischen Systeme einordnen. Das heisst nicht
nur, dass es symbolische Systeme wie die Sprache lernen, sondern
auch, dass es sich selbst als Element von symbolischen Systemen defi-
nieren muss: Mann/Frau; Arbeiter/Angestellter/Unternehmer usw.;
Kind/Erwachsener/Alter usw.

Die symbolischen Systeme sind daher notwendiges Moment fiir das
Funktionieren des «realen» insofern, als sie die gesellschaftliche Ohn-
macht der Individuen mitkonstitutieren, auf der die gesellschaftliche
«Realitdat» beruht. Trotzdem konnen m.E. die «realen» Verhaltnisse
nicht in die symbolischen aufgelost werden.

Die gelungene Aneignung der symbolischen Systeme konstituiert
Normalitidt. Diese ermoglicht dem Subjekt, quasi autonom zu han-
deln. Sie verbirgt aber eben die Bedingungen dieses Handelns: die In-
tegration in bzw. die Unterwerfung unter die herrschende symbolische
Ordnung.

In einer Kritik des Alltagslebens miisste diese Unterwerfung unter
eine bestimmte symbolische Ordnung «von unten herm» untersucht
werden, und hier driickt sie sich wiederum nicht so sehr in einem ver-
balisierten Bewusstsein als vielmehr in einem bestimmten Lebensstil
aus: Der Arbeiter definiert sich in unserer Gesellschaft als solcher
durch das, was er isst, durch die Art, wie er isst, durch seine Kleidung
usw.; er definiert sich aber auch durch seinen Korper, durch seine
praktische Geschicklichkeit oder auch durch seine angebliche
«Dummbheit»; er definiert sich schliesslich durch einen sozialen Be-
reich, in dem er handlungsfiahig ist usw.

Die Kritik kann sich somit nicht auf den illusiondren Charakter von

85



Subjektivitat tiberhaupt richten (wie bei L. Althusser), sondern auf die
bestimmten Formen von empirischen Subjekten aufgrund einer histo-
risch bestimmten symbolischen Ordnung. Sie zielt wohl in einem
prinzipiell unabschliessbaren Prozess auf eine andere Ordnung, die
die empirische Handlungsfahigkeit der (aller) Subjekte erweitert (heu-
te z.B. in den alltdglichen Themen der Frauenbewegung und ihrem
Begriff von Befreiung).

111.3 Die imagindre Verdnderung

Ich habe versucht zu zeigen, dass die Imagination notwendiges Mo-
ment jeder Praxis und darin Uberschreiten des Prisenten bzw. Appri-
sentation von Nicht-Prasentem ist. Als solches ist sie sowohl die Ebe-
ne, auf der sich die Ideologie im klassischen Sinn lokalisieren ldsst, als
auch diejenige, auf der durch das Uberschreiten des Bestehenden Ideo-
logiekritik ermoglicht wird.

Ideologisch scheint mir vor allem die Reprisentation von Gesell-
schaft im alltdglichen Bewusstsein. Ich vermute, dass man sich unter
Gesellschaft in der Regel «viele Menschen» vorstellt. Das bedeutet
aber, dass eine strenge Trennung vorgenommen wird zwischen den
«vielen Menschen», die Subjekte sind wie ich, einerseits, und den ma-
teriellen Gegebenheiten, die nicht gesellschaftlich sind andererseits.
Eine grundsitzliche Verdnderung der Gesellschaft ist aber in dieser
Vorstellung nicht denkbar. Die Imagination als iberschreitendes Mo-
ment bleibt daher systemimmanent: imaginiert wird ein besseres Le-
ben als privates Gliick (im Beruf oder in der Liebe), die Freiheit als
Distinktion von anderen, eine Verdnderung als technische (science-
fiction) oder natiirliche (Horoskope) oder moralische . . . Sie bleibt oft
alltags-transzendent und von vorneherein imaginér = illusiondr.

Das Imaginire ist jedoch keine unabhingige Instanz: es ist eingebet-
tet in die «reale» und symbolische Ordnung, wie sie sich im Alltags-
leben manifestieren. Vom Alltagsleben her und dem, was in diesem
verdnderbar ist, wiaren seine Formen zu begreifen. Im gewdhnlichen
bilirgerlichen Alltag bleibt das Imaginére individualistisch (im Bild der
Gesellschaft wie auch der Zukunft und schliesslich auch im Bild, das
die Individuen von sich selbst haben); es schiesst liber diese Gesell-

86



schaft erst hinaus, wenn sich Gruppen bilden, die den Lebensstil threr
Mitglieder verandern: sie eroffnen die Perspektive eines anderen All-
tags, d. h. einer anderen Welt.

IV. Schlussbemerkung

Die ideologiekritische Betrachtung des Alltagslebens bewegt sich
zwischen den Punkten des unmittelbaren Alltagslebens, des gelebten
Lebens (phdnomenologisch) einerseits und der Reproduktion eines ge-
sellschaftlichen Systems, einer Gesellschaftsformation (begrifflich-
konstruktivistisch) andererseits. Mit den Begriffen des «Realen», des
Symbolischen und des Imaginidren, kombiniert mit der These, dass die
Gesellschaft 1m Alltagsleben nicht prisent ist, habe ich versucht,
einen (noch abstrakten) Schnittpunkt zu finden. An der Einheit dieser
dre1 Ebenen in der alltidglichen Praxis konnte m. E. aufgezeigt werden,
in welchem Sinn eben diese Praxis ideologisch, d.h. gleichzeitig Aner-
kennung und Verkennung der gesellschaftlichen Verhaltnisse ist. Al-
lerdings miisste diese Analyse sowohl gegen unten wie gegen oben
konkretisiert werden.

Fiir die Bestimmung des Ideologischen als Instanz ergibt sich aus
dem bisherigen, dass es, das Ideologische, zwar nach den angegebenen
marxschen Bestimmungen, aber nicht (mehr) nach der marxschen
Metapher von Basis und Uberbau gedacht werden kann. Vielmehr
ware das Ideologische zu denken als spezifische Unbewusstheit bzw.
Undurchsichtigkeit der jeweiligen Praxis. Dabei zeigt allerdings der
Zusammenhang mit dem Begriff des Alltagslebens auch auf, dass die
systematischen Analysen des Okonomischen und Politischen auch auf
das ausgedehnt werden miissen, was weder als konomisch noch als
politisch gilt.

Zum Schluss muss noch auf die Einseitigkeit dieser Ausflihrungen
aufmerksam gemacht werden. Das Alltagsleben ist selbstverstdandlich
nicht nur ideologisch, sondern vielmehr Ausgangspunkt und Krite-
rium jeder ideologiekritischen Besinnung. Das gelebte Leben ist
schliesslich alles, was wir «haben», und die hier dargelegten Reflexio-
nen setzen wohl solche auf unsere je eigene Existenz voraus. Das En-
gagement flir die Wahrheit, auch als subjektive Aufrichtigkeit, kann
sich den Umweg tiber die Ideologiekritik aber nicht sparen.

87






	Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben

