
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben

Autor: Fillinger, Willi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

WILLI FILLINGER

Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben

Aufsatz

Einleitung

«Der marxistische Alltagsbegriff zielt auf die Ideologie, auf die

ideologische Verfassung des Alltagslebens.»1
Das folgende ist ein Versuch, mein eigenes Verständnis dieser

Verbindung von Alltags- und Ideologiebegriff zu formulieren. Dabei nehme

ich vor allem auf einige Ausführungen von J.-P.Sartre und L. Alt-
husserbezug, ohne eine systematische Interpretation geben zu wollen.
Auch kann hier weder die marxistische Diskussion über diese Problematik

noch die Diskussion zwischen Marxismus und Phänomenologie
dargestellt werden.

Im Verhältnis zur implizierten Intention, Konkretes zu begreifen,
bleiben meine Thesen gewiss noch abstrakt. Trotzdem ermöglichen
sie vielleicht, einige Fragen, die mir philosophisch und politisch
relevant erscheinen, genauer zu stellen.

I. Ideologie-bezogen aufAlltag

Zuerst will ich angeben, was unter «Ideologie» verstanden werden
soll. Dabei gehe ich vom marxschen Ideologiebegriff aus, der im
wesentlichen die folgenden Bestimmungen enthält:

1

H. Holzhey: Alltag und Philosophie. In: Studia philosophica. Vol. 39, 1980,20f.

Korrespondenzadresse: Willi Filiinger, Dorfstrasse 18, CH — 8I02 Oberengstringen

73



1. In jeder Gesellschaftsformation gibt es bestimmte Bewusstseinsfor-

men, die «Ausdruck» der materiellen Verhältnisse sind.
2. Diese Bewusstseinsformen sind in Klassengesellschaften, insbesondere

der kapitalistischen Gesellschaft, «falsches Bewusstsein».
3. Die herrschende Ideologie in einer Gesellschaft ist jeweils die Ideologie

der herrschenden Klasse.
4. Die Ideologie (in der kapitalistischen Gesellschaft) ist ein «objektiver

Schein», der durch die materiellen Verhältnisse produziert wird.

Beispiel: Der Arbeitsvertrag, angeblich ein Tauschvertrag Arbeit
gegen Lohn unter Gleichen, ist in Wirklichkeit (gesamtgesellschaftlich
gesehen) Ausbeutung, weil Arbeitskraft, die mehr Wert schafft als der
Wert des Lohnes, getauscht wird.

Zu diesen Bestimmungen kann festgestellt werden: Marx setzt die
Falschheit des ideologischen Bewusstseins, seine Inadäquatheit mit
der (begrifflich fassbaren) Realität gleich mit der Differenz zwischen
der Oberfläche, der Erscheinungsweise und der inneren Struktur der
Gesellschaft bzw. der Produktionsweise. Obwohl Marx im
Zusammenhang mit Ideologie von Bewusstsein spricht, meint er (etwa im
Beispiel des Arbeitsvertrages) nicht ein von der Realität abgehobenes
Bewusstsein, sondern eine reale Handlung, die als wesentliches
Moment eine praktische, phänomenale Interpretation ihrer selbst und der
sie bedingenden Situation enthält. Erscheinungsweise oder Oberfläche
der Gesellschaft kann demnach nichts anderes heissen als die in
solchen Situationen gemachte Erfahrung. Die ideologiekritische Analyse
solcher Erfahrung setzt theoretisch einen bestimmten Begriff von
Gesellschaft bzw. Geschichte voraus, in dem (nach neuerer Diskussion)
der Begriff «Gesellschaftsformation» als konkrete Totalität verstanden
wird. Von diesem und den daraus abzuleitenden Bedingungen der
Reproduktion einer Gesellschaftsformation wird schliesslich Ideologie
als solche erst bestimmbar.

Da Marx fast nur die ökonomische Struktur der kapitalistischen
Produktionsweise untersucht hat, wäre seine Analyse der Ideologie
auszudehnen auf die Gesamtheit der gesellschaftlichen Phänomene

unter der Hypothese, dass das Alltagsleben der Individuen, Gruppen
und Klassen eine strukturierte Totalität von in sich praktisch definierten

Situationen darstellt, in der Ideologie funktioniert.

74



Für ein solches Projekt hat Louis Althusser wichtige Anregungen
gegeben wie z. B. im folgenden Zitat, das allerdings nur einen Teil seiner

Ideologietheorie zur Geltung bringt:

«Die Ideologie ist zwar ein System von Vorstellungen; aber diese

Vorstellungen haben in den meisten Fällen nichts mit dem <Be-

wusstsein> zu tun: sie sind meistens Bilder, bisweilen Begriffe, aber
der Mehrzahl der Menschen drängen sie sich vor allem als Strukturen

auf, ohne durch ihr <Bewusstsein> hindurchzugehen. Sie sind

wahrgenommene-angenommene-ertragene kulturelle Objekte und
wirken funktional auf die Menschen ein durch einen Vorgang, der
ihnen entgeht. Die Menschen <leben> ihre Ideologie keineswegs
als eine Bewusstseinsform, sondern als ein Objekt ihrer <Welt> - als

ihre <Welt> selbst.»2

«Die Ideologie ist dann der Ausdruck des Verhältnisses der
Menschen zu ihrer <Welt>, das heisst die (überdeterminierte) Einheit
ihres wirklichen Verhältnisses und ihres imaginären Verhältnisses

zu ihren wirklichen Existenzbedingungen.»3

Da ich in den folgenden Ausführungen diesen Text - auf Umwegen
und vielleicht nicht ganz Althusser-konform - interpretieren werde,

vorläufig nur einige Bemerkungen. Relevant scheint mir die Aussage,
dass die Menschen ihre Ideologie nicht als eine Form ihres Bewusst-
seins leben (auf deutsch wohl: leben und erleben), sondern als «Form»
ihrer Welt, womit in diesem Zusammenhang eindeutig das gemeint ist,

was wir als Lebenswelt oder Alltagswelt bezeichnen («Form» der Welt
nenne ich hier eine historisch bestimmte Welt, weil mit «Objekt ihrer
Welt» im Kontext nicht ein Objekt unter anderen gemeint sein kann,
sondern nur die Welt als Objekt). Althusser meint ja schliesslich, «dass

das <gelebte> Verhältnis der Menschen zur Welt, einschliesslich das zur
Geschichte über die Ideologie geht, besser noch, die Ideologie
selbst ist»4.

In anderen Worten: Gerade in der gelebten, d.h. alltäglichen Praxis
und ihrer impliziten Definition der Welt müssten die Ideologie und
ihre Funktionsweise aufgezeigt werden können.

2
L. Althusser: Für Marx. Frankfurt 1968, 183 f.

3

Ebd., 184.
4 Ebd.

75



II. Wie kann das Alltagsleben ideologisch sein?

Mit Bezug auf den Althusserschen Begriff von Ideologie, der sich
nach meiner Interpretation auf das Alltagsleben bezieht, versuche ich
zunächst zu zeigen, wie das Alltagsleben ideologisch sein kann. (Dabei
spreche ich vom Alltagsleben in unserer Gesellschaft und lasse die

Frage offen, wieweit diese Thesen auch auf das Alltagsleben in einer
anderen Gesellschaft zutreffen.)

Ausgehend von einem (noch allgemeinen) Begriff von Alltagspraxis
formuliere ich zwei Thesen:

Die erste These bezieht sich auf die «Objekte» der Alltagspraxis: In
der Alltagspraxis und durch sie wird eine Alltagswelt inklusive
Alltagsindividuen definiert. In dieser Alltagswelt erscheint Gesellschaft

nur als Form der materiellen Welt. Die Gesellschaft und damit auch
die Geschichte sind keine Objekte der Alltagswelt.

Die zweite These bezieht sich auf die «Ebenen» der Alltagspraxis:
Es ist zu zeigen, dass die Alltagspraxis nicht nur eine «reale» Praxis ist

(arbeiten, essen, lieben usw.), sondern gleichzeitig und ineins damit
ein komplexes Spiel von Präsentation und Repräsentation. In der
Alltagspraxis können und müssen - so lautet diese These - die drei Ebenen

des «Realen», des Symbolischen und des Imaginären unterschieden

werden.

II. 1 Gesellschaft als Form der materiellen Welt

Die Alltagspraxis definiert implizit eine Alltagswelt. Diese ist eine
räumliche Welt materieller Gegenstände, in der ich (als etwas
Materielles) handle und andere Menschen handeln. Die Welt als Raum hat
eine bestimmte Struktur: oben/unten, Himmel und Erde; und ich
befinde mich in diesem Raum: nah/fern. Sie hat eine grobe zeitliche
Struktur (Jahreszeiten, Tag und Nacht) und eine feinere, «individuelle»

(arbeiten, essen, schlafen usw.). Wachsein (oder Bewusstsein
haben) heisst dabei, (draussen) in der Welt sein. Das Alltagsleben
vollzieht sich in der Regel in mehr oder weniger gewohnheitsmässigen
Handlungen, die durch kurzfristige Ziele bestimmt sind (auch wenn
diese partielle von längerfristigen sind) und die Mittel und Wege kennen,

um diese Ziele zu erreichen.

76



Diese «phänomenologische» Beschreibung könnte im Anschluss an
A.Schütz u.a. weitergeführt und verfeinert werden. Im folgenden halte

ich mich aber an das erste Buch von Sartres «Kritik der dialektischen

Vernunft», weil sich daran (aufgrund einer anderen Intention
und Methode) meine These demonstrieren lässt bzw. darin zum
Ausdruck kommtv

In einer ersten Stufe beschreibt Sartre die individuelle Praxis als To-
talisierung. Mich interessiert daran vor allem die (noch abstrakt ge-
fasste) individuelle Erfahrung der Alltagswelt: sie stellt sich in einem
sich verändernden praktischen Feld dar, in dem sich die Materialität
der Welt in bezug auf den praktischen Plan als Widerstand oder
Gebrauchsmittel enthüllt. Für die Beschreibung der Alltagswelt kommt
es nicht so sehr darauf an, dass die individuelle Praxis ihren Ursprung
in einem Bedürfnis (z. B. nach Essen) hat, sondern darauf, dass der
unmittelbare Umgang mit Gegenständen einerseits die unaufhebbare
Materialität der Welt (inklusive meiner selbst) manifestiert und
andererseits eine praktische Einsicht in die Formen der Materialität konstituiert.

Sartres Beschreibung der menschlichen Arbeit gilt m.E. für
jeden Umgang mit materiellen Gegenständen:

«Ihre (der Arbeit) erste Bewegung und ihr wesentliches Merkmal
werden durch eine doppelte widersprüchliche Umwandlung
bestimmt: die Einheit des Plans verleiht dem praktischen Feld eine

quasi-synthetische Einheit, und der entscheidende Moment der
Arbeit ist der, da der Organismus sich inert macht (der Mensch drückt
auf den Hebel usw.), um die umgebende Trägheit umzuwandeln..
Indessen ist der Sinn der Arbeit durch einen Zweck gegeben.
Schliesslich lässt die Aktion die materielle Umgebung real als ein
Ganzes existieren, auf dessen Grundlage eine Zweckmittelorganisation

möglich ist.»6

In einem zweiten Schritt spricht Sartre von den menschlichen
Beziehungen als Vermittlung zwischen den verschiedenen Sektoren der

5
Es liesse sich m.E. zeigen, dass Sartre im 2. Buch (Von der Gruppe zur Geschichte)
nicht mehr wie im 1. Buch unmittelbar auf die alltägliche Praxis bzw. Erfahrung
rekurrieren kann.

6 J.-P.Sartre: Kritik der dialektischen Vernunft. Reinbek 1967,95.

77



Materialität. Dazu heisst es u.a.: «. il s'agit de savoir au niveau le

plus simple - celui de la dualité et de la trinité - si la relation des hommes

entre eux est spécifique et en quoi elle peut l'être. Ceci, comme le

reste, doit se découvrir dans la simple praxis quotidienne.»1
Sartre versucht hier zu zeigen, dass die menschlichen Beziehungen

ein permanentes Faktum darstellen, d.h. die gegenseitige Anerkennung

als Menschen ein notwendiges Moment jeder Praxis ist, auch

wenn diese Anerkennung innerhalb bestimmter historischer Gegebenheiten

statthat und darin positiv oder negativ sein kann. Es scheint
mir, dass sich auf dieser Stufe zwei für die Beschreibung der allgemeinen

Strukturen des Alltagslebens wichtige Bestimmungen ergeben,
nämlich 1. dass die anderen Menschen (in den verschiedenartigsten
menschlichen Beziehungen, die jeder im Prinzip mit allen hat) als

Menschen anerkannt (worden) sind und sich 2. in der alltäglichen Praxis

ein bestimmtes Verständnis der anderen Menschen (ihres Umgangs
mit materiellen Gegenständen, mit anderen Menschen oder mir selbst)
bildet. Verständnis heisst hier allerdings nicht völlige Transparenz,
sondern eine praktisch definierte Problematik, innerhalb derer sich
Probleme stellen oder Lösungen und Selbstverständlichkeiten
konstituieren.

«Und diese Mehrdeutigkeit (die unbestimmte Verinnerung der
Verbindungen dispersiver Exteriorität (ohne) totalisierende
Überschreitung) gibt genügend Aufschluss über unsere privaten
Beziehungen zu Freunden, Bekannten, vorübergehenden Kunden,
<Begegnungen> und sogar zu unseren Mitarbeitern (im Büro, in der
Fabrik), insofern sie wohl eben das lebendige Medium sind, das uns
mit allen vereinigt, als auch jene mechanische Gleichgültigkeit, die
sie nach Beendigung der Arbeil von uns trennt. Aber sie kann nicht
die strukturierten Beziehungen erklären, die in allen Bereichen
aktive Gruppen, Klassen und Völker bilden, ebensowenig wie die
Institutionen oder wie jene komplizierten Gebilde, die man
Gesellschaften nennt.»8

Auf einer dritten Stufe der Analyse spricht Sartre von der Materie

J.-P.Sartre: Critique de la raison dialectique. Paris 1960, 182.
8 J.-P.Sartre: Kritik... 128.

78



als totalisierter Totalität und bestimmt einerseits die bearbeitete Materie

als entfremdete Objektivierung der individuellen und kollektiven
Praxis und andererseits das gesellschaftliche Sein als Materialität. Für
die Analyse des Alltagslebens scheint mir vor allem die letzte Bestimmung

entscheidend.
Tatsächlich erscheint uns ja alltäglich die materielle Welt nie als

reine Materie, sondern als immer schon bearbeitete, als kristallisierte
Praxis. Dies ist völlig offensichtlich für städtische Verhältnisse, gilt
aber nicht weniger für ländliche, wo die Natur ebenfalls immer schon
als bearbeitete oder zu bearbeitende auftaucht, als eine nämlich, die
mit gewissen Werkzeugen in einer bestimmten sozialen Organisation
auszubeuten oder zu bekämpfen ist.

Damit werden die Bestimmungen der ersten Stufe konkreter: Auch
der isolierte Arbeiter, den es ja unter bestimmten gesellschaftlichen
Verhältnissen gibt, steht einer bereits bearbeiteten Materie gegenüber,
seine Instrumente und Techniken und schliesslich auch sein Produkt
machen seinen gesellschaftlichen Zusammenhang aus, der aber eben

nur in der Form der Materialität erscheint.
Auch die zwischenmenschlichen Beziehungen sind nie rein. Sie

bauen ebenfalls auf Spuren vergangener Praxis auf, vollziehen sich
wesentlich innerhalb einer bearbeiteten materiellen Welt und gravieren

sich selbst in die materielle Welt ein. Dies gilt aber auch besonders
für die verschiedenen Verhältnisse des einzelnen zur Gesellschaft etwa
in der Arbeit, der Konsumtion oder im Verhältnis zur Umgebung als

be- und verbauter Landschaft.
Sartre hat dies für die Arbeit am Beispiel einer Fabrik beschrieben

und kommt zu dem Schluss:

«All das, was ich gerade beschrieben habe, ist ins Sein eingeprägt.
Die inerte Idee der Arbeit als Ehre, die technischen Operationen,
die Differenzierung der Menschen, diese Hierarchie, die Spannung,
die daraus folgt, all das ist ein Produkt der Maschine, oder, wenn
man vorzieht, es ist in einer beliebigen Fabrik das praktisch-inerte
Sein der Arbeiter selbst, insofern ihre Beziehungen untereinander
die Maschine selbst in ihren Bedienern sind.»9

9
Ebd., 257.

79



Gesellschaftliche Verhältnisse sind im Alltagsleben also nur erfahrbar

als materialisierte Formen in materiellen Komplexen wie einer
Fabrik, einer Schule, einer Stadt, eines Quartiers, von Geld, einer
«Beizenstruktur» usw., die mir in der Regel als Forderungen in der
Form eines hypothetischen Imperativs10 entgegentreten : «Wenn du
essen willst, musst du ..». In diesem Sinn erhält die Materie Bedeutungen,

oder anders gesagt, gesellschaftliche Verhältnisse und Forderungen

erscheinen als Bedeutungen materieller Komplexe.
Sartre meint: «... la matière seule compose les significations»11, d.h.

nur in einem materiellen Produkt welcher Art auch immer setzen sich
die Bedeutungen, die die Praxen der einzelnen Individuen haben,
zusammen und werden zu einem gesellschaftlichen Faktum.

Auch das Klassen-sein (die Klassenzugehörigkeit) realisiert sich
durch die (gesellschaftlichen) Bedeutungen der materiellen Welt:

«Jeder macht sich zum Bedeutenden, indem er in einer freien
Option die Bedeutung verinnert, durch die die materiellen Forderungen

ihn als bedeutetes Wesen hervorgebracht haben. Das Klassensein

als praktisch-inertes Sein geschieht den Menschen durch die
Menschen vermittels der passiven Synthesen der bearbeiteten
Materie.»12

Diese Bedeutungen sind zwar interpretierbar, aber nicht «in
Erkenntnis aufzulösen»13.

II.2 «Reales», Symbolisches und Imaginäres im Alltagsleben

Im folgenden versuche ich zu zeigen, dass die alltägliche Praxis in
sich die Ebenen des «Realen», des Symbolischen und des Imaginären
enthält. Die drei Begriffe stammen in dieser Kombination von J. Lacan
und werden auch von Althusser, Barthes, Baudrillard und anderen
gebraucht, ohne je genau definiert zu werden. Ich erlaube mir deshalb

10
Vgl. ebd.. 201 ff., wo Sartre allerdings von materiellen Forderungen spricht, die als
kategorische Imperative anzusehen sind.

" J.-P.Sartre: Critique... 245.
12 J.-P.Sartre: Kritik 254.
13 Ebd., 189.

80



auch, sie in einer vielleicht etwas eigenwilligen Bedeutung zu verwenden.

Die alltägliche Praxis ist unbezweifelbar real: man arbeitet, spricht,
liebt, isst usw. Real heisst in diesem Zusammenhang materiell: die
Praxis ist eine materielle, sie verändert die Materie, graviert sich in das

materielle Universum ein.
Gerade als alltägliche ist die Praxis aber auch strukturiert bzw. in

eine Struktur eingebettet: man kann z. B. an einer Maschine nurarbei-
ten, wenn man ihre Funktion usw. bis zu einem gewissen Grad kennt,
wenn man die Bedeutungen, die die Maschine von einer früheren oder
anderen Praxis bekommen hat, versteht. Ebenso kann man nur
sprechen, wenn man eine Sprache versteht und aktiv beherrscht, man
kann nur lieben, wenn man sich in einer bestimmten erotischen
Ordnung bewegt, ja man kann im Prinzipauch nur essen, wenn man weiss,

was essbar ist. Die alltägliche Praxis (als allgemeine und repetitive)
vollzieht sich in diesem Sinn innerhalb von symbolischen Systemen.
Lévi-Strauss hat in seiner Definition der Kultur diesen Aspekt in den

Vordergrund gestellt, deren Hierarchie ich allerdings nicht akzeptiere:
«Jede Kultur lässt sich als eine Gesamtheit symbolischer Systeme
betrachten, in deren vorderster Reihe die Sprache, die Heiratsregeln, die
ökonomischen Beziehungen, die Kunst, die Wissenschaft, die Religion

stehen.»14 Alltäglich oder kulturell heisst hier also eine bestimmte
historische Kombination symbolischer Systeme.
Ein symbolisches System aktualisiert sich jedoch nicht von selbst.

Zwar bestimmen sich die Individuen selbst (oder werden bestimmt)
innerhalb symbolischer Systeme, in ihrer jeweils besonderen Praxis können

sie jedoch m.E. nicht als Effekte derselben begriffen werden. Was

macht denn die Besonderheit der Praxis aus, und was macht die
Besonderheit der jeweils besonderen Praxis aus? Im folgenden möchte
ich zeigen, dass es das Imaginäre ist, wobei ich diesen Begriff vorläufig
neutral brauche, um später zu sehen, was darin impliziert ist. «Diese

Kategorie (das Imaginäre) ist gekennzeichnet durch die Prävalenz der
Beziehung zum Bild des Ähnlichen.»13 Mir scheint, dass bereits auf

14 C. Lévi-Strauss: Introduction zu: Marcel Mauss, Sociologie et anthropologie. Paris
1950. Zitiert nach J.Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse.
Frankfurt 1973,488.

15
J. Laplanche/J.-B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse, 228.

81



einer einfachen Stufe der Aktualisierung eines symbolischen Systems,
z.B. dem Lesen einer Schrift, das Imaginäre unabdingbar ist, um ein
Wort in seinen verschiedenen Schriftbildern durch Vergleichen der
Ähnlichkeiten als dasselbe wahrzunehmen. In diesem Beispiel ist
auch bereits enthalten, dass das Imaginäre etwas mit der Praxis als

Verzeitlichung zu tun hat: verglichen wird ein Wortbild ja in der Regel
mit einem, das man in der Vergangenheit wahrgenommen hat. Die
Praxis als Verzeitlichung, als Durchlaufen der Gegenwart von der
Vergangenheit auf die Zukunft hin ist jeweils imaginierte Dehnung der

Gegenwart in Vergangenheit und Zukunft. Imagination ist als notwendiges

Moment jeder Praxis jeweils Überschreiten des Präsenten oder,

umgekehrt formuliert, Appräsentation von Nicht-Präsentem. So ist
das Imaginäre äusserst vielschichtig und bezieht sich nicht nur auf die
beiden anderen Ebenen des «Realen» und des Symbolischen, sondern
schliesslich auch auf das handelnde Subjekt selbst, das sich als solches

nicht ohne weiteres präsent ist: es muss sich ein Bild seiner selbst in
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft machen.

III. Ideologie im heutigen Alltagsleben

Im ersten Teil habe ich behauptet, dass der Begriff «Ideologie» in
Erweiterung des marxschen sinnvollerweise auf die Gesamtheit des

Lebens in unserer Gesellschaft, was ich als Alltagsleben bezeichne, bezogen

werden kann und muss.
Im zweiten Teil habe ich in zwei Thesen die Möglichkeit von Ideologie

im Alltagsleben aufzuzeigen versucht; 1. Gesellschaft erscheint
im Alltagsleben nur als Form der materiellen Welt; 2. Alltagspraxis
enthält in sich die Ebenen des «Realen», des Symbolischen und des

Imaginären.
Nun möchte ich in einem dritten Teil einige unsystematische und

noch abstrakte Linien einer Kritik des Alltagslebens als Ideologiekritik
zeichnen. Dabei halte ich mich noch einmal an die drei angegebenen

Ebenen, wobei sich zeigen wird, dass sie getrennt nicht gedacht
werden können. Die Frage nach der jeweils spezifischen Einheit sowie
diejenige nach der Einheit einer Ideologie (z. B. der bürgerlichen) muss
hier noch offen gelassen werden.

82



III. 1 Das Faktische als Ohnmacht der Individuen

Innerhalb von Sartres Konzept einer strukturalen Anthropologie"'
bilden die Gruppe und das Kollektiv «die beiden sozialen Realitäten»17.

Auch wenn man die Möglichkeit einer solchen formalen
Anthropologie bezweifelt, könnte man m.E. doch die beiden Begriffe für
die Beschreibung und Kritik des Alltagslebens in unserer Gesellschaft
brauchen.

Serialität ist nach Sartre die Struktur, die das Kollektiv im Gegensatz

zur Gruppe charakterisiert. Während sich die Gruppe durch ihr
Unternehmen konstituiert, definiert sich das Kollektiv

«... durch sein Sein, das heisst, insofern sich durch es jede Praxis als

einfache Hexis konstituiert; es ist ein anorganischer, materieller
Gegenstand des praktisch-inerten Feldes, insofern eine gesonderte
Vielheit von handelnden Individuen sich in ihm, unter dem Zeichen
des Anderen, als reale Einheit im Sein, das heisst als passive
Synthese hervorbringt und insofern der konstituierte Gegenstand sich
als wesentlich setzt und seine Trägheit jede Einzelpraxis durchdringt

als ihre grundlegende Bestimmung durch die passive Einheit,
das heisst durch die vorherige und gegebene gegenseitige Durchdringung

aller als Anderer».18

Sartre demonstriert diese Aussagen an - wie er selber sagt1" - alltäglichen

Beispielen: einer auf einen Bus wartenden Gruppierung von
Personen, den Radiohörern, der Aufstellung des momentanen Preises

in der freien Marktwirtschaft, Situationen also, in denen eine Anzahl
Individuen zwar ein gemeinsames Interesse haben, aber eben durch
dieses getrennt und austauschbar werden. Charakteristisch dabei ist
die «Erfahrung der Ohnmacht als reale Verbindung zwischen den

Gliedern der Serie»20.

Aufzuzeigen in einer Kritik des Alltagslebens wäre in erster Linie
die um sich greifende Serialisierung in unserer Gesellschaft, die fast

16 J.-P. Sartre: Kritik... 866.
17

Ebd., 272.
18 Ebd.
19 Ebd., 273 und 299.
211

Ebd., 295.

83



die gesamte alltägliche Praxis in Hexis verwandelt, und zwar nicht nur
die Arbeit, sondern tendenziell alle Lebensäusserungen vom Wohnen,
Essen, Lieben, Sich-Bewegen bis zu den Formen der Kommunikation
und des Amusements. Das Alltagsleben ist eine Praxis unter
Menschen in dieser bestimmten materiellen Welt, eine Praxis, die jeweils
weitgehend bestimmt ist von dieser materiellen Welt. Was jedoch dem

Alltagsbewusstsein als einem Moment der Alltagspraxis entgeht, ist
eben dies, dass diese materielle Welt in ihren Formen ein gesellschaftliches

Faktum darstellt, und dass dieses gesellschaftliche Faktum
sowohl die Ohnmacht der einzelnen Individuen produziert (z.B. durch
Isolierung in der Wohnsituation oder in der Arbeitssituation am
Arbeitsplatz und zu Hause) als auch in seiner Faktizität auf eben dieser
Ohnmacht beruht.

Eine reale (und nicht nur theoretisch realistische) Kritik dieser Se-

rialisierung ist die Gruppenbildung, die das serielle Paar Ohnmacht/
materielles gesellschaftliches Faktum zumindest tendenziell aufhebt
(von den traditionellen Kampforganisationen der Arbeiterklasse bis

zu den Alternativ-, Frauen- und Jugendbewegungen). Hegelisch
formuliert sind in diesem Sinn die Gruppen die «Wahrheit» der Kollektive:

sie enthüllen Möglichkeiten, die von der Struktur des Kollektivs
ausgeschlossen worden sind.21

Wenn die Gruppenbildung so eine reale Ideologiekritik darstellt, so

heisst das noch keineswegs, dass die Gruppen ideologiefreie Gebilde
wären. Vielmehr wären auch sie daraufhin zu untersuchen, wieweit
sie in ihrem Unternehmen (Ziel, Mittel und Organisation) zur
Reproduktion des Systems beitragen oder eben nicht.

Die komplexen Prozesse innerhalb von Gruppen, die nach Sartre

grundsätzlich darauf beruhen, dass die Gruppe ihre Einheit nicht wie
die Serie in einem transzendenten Objekt findet, sondern sich selbst

durch einen Eid als Einheit und damit als Faktum schaffen muss, kön-

21 Auf dieser Grundlage erhalten auch scheinbar absurde Forderungen wie die nach
«Wiederaufforstung der Stadt» einen Sinn, weil sie sich auf die Gesellschaft als
materialisierten Komplex beziehen. Von daher ist es auch einsichtig, dass Henri Lefèbvre,
der die ganze Problematik gewissermassen eröffnet hat, von der Kritik des Alltagslebens

auf das Problem der Urbanität gestossen ist. Vgl. z.B. H. Lefèbvre: Das Alltagsleben

in der modernen Welt. Frankfurt 1972.

84



nen hier nicht dargestellt werden. Meiner Auffassung nach manifestiert

sich jedoch die Ideologie einer Gruppe nicht in erster Linie im
Bewusstsein ihrer Mitglieder, sondern in den realen Prozessen innerhalb

der Gruppe, die schliesslich die reale Situation der Individuen (in
unterschiedlicher Weise) bestimmt.

III.2 Die übliche Ordnung als Normalität

Die symbolische Ordnung bezieht sich auf das Subjekt als ein
allgemeines. Damit ein Individuum überhaupt ein Subjekt werden kann,
muss es sich in die symbolischen Systeme einordnen. Das heisst nicht
nur, dass es symbolische Systeme wie die Sprache lernen, sondern
auch, dass es sich selbst als Element von symbolischen Systemen
definieren muss: Mann/Frau; Arbeiter/Angestellter/Unternehmer usw.;
Kind/Erwachsener/Alter usw.

Die symbolischen Systeme sind daher notwendiges Moment für das

Funktionieren des «realen» insofern, als sie die gesellschaftliche
Ohnmacht der Individuen mitkonstitutieren, auf der die gesellschaftliche
«Realität» beruht. Trotzdem können m.E. die «realen» Verhältnisse
nicht in die symbolischen aufgelöst werden.

Die gelungene Aneignung der symbolischen Systeme konstituiert
Normalität. Diese ermöglicht dem Subjekt, quasi autonom zu
handeln. Sie verbirgt aber eben die Bedingungen dieses Handelns: die

Integration in bzw. die Unterwerfung unter die herrschende symbolische
Ordnung.

In einer Kritik des Alltagslebens müsste diese Unterwerfung unter
eine bestimmte symbolische Ordnung «von unten her» untersucht
werden, und hier drückt sie sich wiederum nicht so sehr in einem ver-
balisierten Bewusstsein als vielmehr in einem bestimmten Lebensstil
aus: Der Arbeiter definiert sich in unserer Gesellschaft als solcher
durch das, was er isst, durch die Art, wie er isst, durch seine Kleidung
usw.; er definiert sich aber auch durch seinen Körper, durch seine

praktische Geschicklichkeit oder auch durch seine angebliche
«Dummheit»; er definiert sich schliesslich durch einen sozialen
Bereich, in dem er handlungsfähig ist usw.

Die Kritik kann sich somit nicht auf den illusionären Charakter von

85



Subjektivität überhaupt richten (wie bei L. Althusser), sondern auf die

bestimmten Formen von empirischen Subjekten aufgrund einer historisch

bestimmten symbolischen Ordnung. Sie zielt wohl in einem

prinzipiell unabschliessbaren Prozess auf eine andere Ordnung, die
die empirische Handlungsfähigkeit der (aller) Subjekte erweitert (heute

z.B. in den alltäglichen Themen der Frauenbewegung und ihrem
Begriff von Befreiung).

III.3 Die imaginäre Veränderung

Ich habe versucht zu zeigen, dass die Imagination notwendiges
Moment jeder Praxis und darin Überschreiten des Präsenten bzw. Apprä-
sentation von Nicht-Präsentem ist. Als solches ist sie sowohl die Ebene,

auf der sich die Ideologie im klassischen Sinn lokalisieren lässt, als
auch diejenige, auf der durch das Überschreiten des Bestehenden
Ideologiekritik ermöglicht wird.

Ideologisch scheint mir vor allem die Repräsentation von Gesellschaft

im alltäglichen Bewusstsein. Ich vermute, dass man sich unter
Gesellschaft in der Regel «viele Menschen» vorstellt. Das bedeutet
aber, dass eine strenge Trennung vorgenommen wird zwischen den

«vielen Menschen», die Subjekte sind wie ich, einerseits, und den
materiellen Gegebenheiten, die nicht gesellschaftlich sind andererseits.
Eine grundsätzliche Veränderung der Gesellschaft ist aber in dieser

Vorstellung nicht denkbar. Die Imagination als überschreitendes
Moment bleibt daher systemimmanent: imaginiert wird ein besseres
Leben als privates Glück (im Beruf oder in der Liebe), die Freiheit als

Distinktion von anderen, eine Veränderung als technische (science-
fiction) oder natürliche (Horoskope) oder moralische Sie bleibt oft
alltags-transzendent und von vorneherein imaginär illusionär.

Das Imaginäre ist jedoch keine unabhängige Instanz: es ist eingebettet

in die «reale» und symbolische Ordnung, wie sie sich im Alltagsleben

manifestieren. Vom Alltagsleben her und dem, was in diesem

veränderbar ist, wären seine Formen zu begreifen. Im gewöhnlichen
bürgerlichen Alltag bleibt das Imaginäre individualistisch (im Bild der
Gesellschaft wie auch der Zukunft und schliesslich auch im Bild, das

die Individuen von sich selbst haben); es schiesst über diese Gesell-

86



schaft erst hinaus, wenn sich Gruppen bilden, die den Lebensstil ihrer
Mitgliederverändern: sie eröffnen die Perspektive eines anderen
Alltags, d.h. einer anderen Welt.

IV. Schlussbemerkung

Die ideologiekritische Betrachtung des Alltagslebens bewegt sich
zwischen den Punkten des unmittelbaren Alltagslebens, des gelebten
Lebens (phänomenologisch) einerseits und der Reproduktion eines
gesellschaftlichen Systems, einer Gesellschaftsformation (begrifflich-
konstruktivistisch) andererseits. Mit den Begriffen des «Realen», des

Symbolischen und des Imaginären, kombiniert mit der These, dass die
Gesellschaft im Alltagsleben nicht präsent ist, habe ich versucht,
einen (noch abstrakten) Schnittpunkt zu finden. An der Einheit dieser
drei Ebenen in der alltäglichen Praxis könnte m.E. aufgezeigt werden,
in welchem Sinn eben diese Praxis ideologisch, d. h. gleichzeitig
Anerkennung und Verkennung der gesellschaftlichen Verhältnisse ist.
Allerdings müsste diese Analyse sowohl gegen unten wie gegen oben
konkretisiert werden.

Für die Bestimmung des Ideologischen als Instanz ergibt sich aus
dem bisherigen, dass es, das Ideologische, zwar nach den angegebenen
marxschen Bestimmungen, aber nicht (mehr) nach der marxschen
Metapher von Basis und Überbau gedacht werden kann. Vielmehr
wäre das Ideologische zu denken als spezifische Unbewusstheit bzw.

Undurchsichtigkeit der jeweiligen Praxis. Dabei zeigt allerdings der
Zusammenhang mit dem Begriff des Alltagslebens auch auf, dass die
systematischen Analysen des Ökonomischen und Politischen auch auf
das ausgedehnt werden müssen, was weder als ökonomisch noch als

politisch gilt.
Zum Schluss muss noch auf die Einseitigkeit dieser Ausführungen

aufmerksam gemacht werden. Das Alltagsleben ist selbstverständlich
nicht nur ideologisch, sondern vielmehr Ausgangspunkt und Kriterium

jeder ideologiekritischen Besinnung. Das gelebte Leben ist
schliesslich alles, was wir «haben», und die hier dargelegten Reflexionen

setzen wohl solche auf unsere je eigene Existenz voraus. Das

Engagement für die Wahrheit, auch als subjektive Aufrichtigkeit, kann
sich den Umweg über die Ideologiekritik aber nicht sparen.

87




	Zur Problematik von Ideologie und Alltagsleben

