
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Soziologie des Alltags und alltägliches Leben : Diskussion einiger
sozialwissenschaftlicher Probleme am empirischen Beispiel des
menschlichen Ausdrucksverhaltens

Autor: Grathoff, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

RICHARD GRATHOFF

Soziologie des Alltags und alltägliches Leben

Diskussion einiger sozialwissenschaftlicher Probleme
am empirischen Beispiel des menschlichen Ausdrucksverhaltens

Arbeitspapier

Das mir vorliegende Thema fragt, inwiefern der Alltag zum Gegenstand

der empirischen Wissenschaften (hier: der Soziologie) geworden
ist. Die Frage unterstellt, der Alltag sei bis dahin sowohl forschungsmethodisch

als auch thematisch kein soziologischer Forschungsgegenstand

gewesen. Der erste Teil dieser Behauptung ist rasch beantwortet:
In der Tat führte die Entwicklung neuer elektronischer Aufnahmetechniken,

mit denen alltäglich ablaufende Flandlungssituationen in
ihrem originären Ablauf notiert und konserviert werden können, zu
einer völlig neuen Datenbasis für die sozialwissenschaftliche
Forschung. So werden «Alltags-Konserven» (z. B. Ton- und Videobänder)
produziert, die im Vergleich zu anderen soziologischen Datenkon-
strukten fast ideale Bedingungen der Reproduzierbarkeit und Verifi-
zierbarkeit der Datenbasis bieten.

Obgleich somit formale methodische Erwartungen offenbar rasch

erfüllt werden, sind die materialen Probleme der Interpretation der
Daten und der Konstruktion des wissenschaftlichen Textes ganz
erheblich. Da alltäglich ablaufende Handlungssituationen in ihrem
originären Ablauf, d.h. in temporaler Folge und in räumlicher Organisation,

notiert werden, sind vom wissenschaftlichen Beobachter Verste-
hensleistungen zu entwickeln, die sowohl den alltäglichen Orientierungen

seiner beobachteten Akteure nahe sein müssen als auch vom

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. R. Grathoff, Fakultät für Soziologie, Universität Bielefeld,

Postfach 8640, D - 4800 Bielefeld.

65



methodologischen Konsens seiner Wissenschaft getragen werden müssen.

Alltagserfahrung und wissenschaftliche Begriffsbildung werden
somit gleicherweise problematisch. In eben diesem Sinne wird der Alltag

auch thematisch zum Forschungsgegenstand der Soziologie.
Ein Beispiel kann dies erläutern. Das Studium des menschlichen

Ausdrucksverhaltens, aufdas sich die Forschung heute besonders
konzentriert, ist keineswegs eine neue Forschungsrichtung. Bereits
Charles Darwin versuchte, den «Ausdruck der Gemütsbewegungen
bei den Menschen und den Tieren» auf der Grundlage einiger
Ausdrucksprinzipien zu entziffern. (1. Prinzip: «Zweckmässige Handlungen

werden gewohnheitsgemäss mit gewissen Seelenzuständen
assoziiert und werden ausgeführt, mögen sie in jedem Falle von Nutzen
sein oder nicht».) Wundt und Mead haben sich durch Darwins Arbeiten

zu ihren Studien über das gestische Ausdrucksverhalten anregen
lassen, bemängelten aber bereits die geringe Berücksichtigung der
sprachlichen Konstitution des Ausdrucksverhaltens durch Darwin.
Erst Mead entdeckt allerdings die Dimension des Alltags: «Mind»,
«Seif» und «Society» stehen in einem symbol-konstituierten und sym-
bol-konstituierenden Verbund, einem alltäglichen «universe of
discourse», der die Genese des Selbst als soziale Organisation von
Perspektive und Präsens erfasst, d. h. als eine räumlich-zeitliche Konstitution

symbolisierender Aktstrukturen. Die alltägliche Erfahrung
wechselseitigen Zeichen- und Sinnverstehens wird damit in überaus
phantasievollen Analysen durchleuchtet und problematisiert, bleibt aber
auf jener Stufe noch unvollständig, da Alltagserfahrung und
wissenschaftliche Begriffsbildung noch nicht gleichermassen thematisiert
wird.

Das allerdings war in anderem Zusammenhang bereits geschehen,
und zwar in den die neuere Phänomenologie begründenden Arbeiten.
Fragt man daher nach dem philosophischen Ursprung der «Soziologie
des Alltags», so wird man auf Edmund Husserl verwiesen. Seine Thesis

der natürlichen Einstellung («Ideen» Band I, 1913 § 27) steht für
Husserl am Anfang jeder philosophischen Rcflektion als Haltung zur
unaufgebbaren und prinzipiellen Alltäglichkeit jedes Empfindens und
Handelns, das stets konkret ist, ein stets individuelles Verhalten zur
immer schon vorfindlichen Welt, das keines weiteren vermittelnden
Mediums zur Welt bedarf als der Aufforderung: «Jeder für sich sage

66



Ich und sage aus mit mir, was er ganz individuell vorfindet.» Das
Vorzufindende, und darin liegt der thetische Charakter der Husserlschen

Thesis, ist im gewissen Sinne stets auch das Vorgefundene: «Durch
Sehen, Tasten, Hören usw. sind körperliche Dinge in irgendeiner
räumlichen Verteilung für mich einfach da, im wörtlichen oder
bildlichen Sinne <vorhanden>, ob ich auf sie besonders achtsam und mit
ihnen beschäftigt bin oder nicht. Auch animalische Wesen, etwa
Menschen, sind unmittelbar für mich da; ich blicke auf, ich sehe sie,
ich höre ihr Herankommen, ich fasse sie bei der Hand, mit ihnen
sprechend verstehe ich unmittelbar, was sie vorstellen und denken, was für
Gefühle sich in ihnen regen, was sie wünschen oder wollen.» In
diesem unmittelbaren Ausdrucksverstehen des Anderen gründet Husserl

jede weitere Begriffs- und Theoriebildung in Alltag und Wissenschaft.
Das bringt ihn in Schwierigkeiten.

Wir haben Zeugen, auch Berichte von Begegnungen mit Husserl,
etwa von Helmuth Plessner, die uns Husserls unmittelbares
Gesprächsverstehen des Anderen sehr lebhaft geschildert haben. Es geht

zwar um ein konkretes Verhalten zur Welt, das Husserl allerdings
radikal unterbricht. Husserls bekannte «Ausschaltung» jeder natürlichen

Einstellung zur Welt setzt den konkreten Anderen zu Beginn
jeder philosophischen Reflektion «ausser Aktion», um den thetischcn
Prämissen der im Alltag offensichtlich als selbstverständlich geltenden
Thesis der natürlichen Einstellung zur Welt auf die Spur zu kommen.
Aus den genannten Berichten wissen wir, wie leibhaft und spürbar dieses

phänomenologische «knock-out» des Anderen vom Anderen
erlebt worden ist.

Die Husserl-Kritik (z.B. von Alfred Schütz und Aron Gurwitsch)
setzt nun gerade an dieser Frage an: Welche Folge hat die «Ausschaltung»

des konkreten Anderen? Husserl versuchte die Thesis, das

Vorzufindende sei in gewissem Sinne stets auch das Vorgefundene, über
die Analysen zur Horizontstruktur der Wahrnehmenserfahrung im
Zusammenhang «wesentlicher und ausserwesentlicher Typen» (E +
U, § 83b) zu begründen. Wie aber steht es um die typische Vertrautheit
mit dem Anderen, mit meinen Mitmenschen, die ich, so Husserl, höre
und sehe, bei der Hand fasse und von denen er meint: «mit ihnen
sprechend verstehe ich unmittelbar, was sie vorstellen und denken.» Die
Einwände sind bekannt: Nicht nur wird Sprache und ihr Sprechen

67



hier vorausgesetzt, sondern individueller und sozialer Spracherwerb,
die Ausrichtung der erfahrenden Wahrnehmung auf den Anderen,
ihre Normalisierung in einen «normalen Wahrnehmungssinn», kurzum:

ein ganzes Bündel von Sachverhalten (die Waldenfels kürzlich als

«Spielraum des Verhaltens» umschrieben hat), deren Orientierungssinn

durch und durch sozial ist, und an dessen Entfaltung der konkrete
Andere eben nicht nur einen lediglich konstitutiven Anteil hat,
vielmehr, so muss man die späte Position von Schütz und Gurwitsch wohl
interpretieren, wird die Frage gestellt, ob der Andere nicht unlösbarer,
da lebhaft-leibhafter Anfangsbestand jenes lebensweltlichcn
Zusammenhangs ist, auf den alle Erfahrung, fragt sie nach alltäglicher oder
wissenschaftlicher Evidenz, zurückgehen muss. Anders gefasst: Inter-
subjektivität (und zwar in dem von Husserl in den «Cartesianischen
Meditationen» eingeführten Wortsinn) ist ein sozialer, ein dem alltäglichen

Verhalten verhafteter Sachverhalt.
Der Hinweis auf diesen philosophischen Ursprung kann natürlich

eine «Soziologie des Alltags» noch keineswegs als empirische
sozialwissenschaftliche Disziplin begründen, die natürlich in institutionellem

dichten Verbund mit der Gesamtdisziplin stehen muss, wenn
gnostisches und esoterisches Theorieverständnis nicht verfolgt wird.
Dazu bedarf es handfester forschungsimmanenter Momente, die
vorübergehend ins Abseits geraten sind, aber, der Forschungstradition des

Faches verbunden, nun aufgegriffen und bearbeitet werden. Ich möchte

hier drei wissenschaftsgeschichtliche Entwicklungswege nennen,
die allerdings eng verknüpft sind. Auf dem Hauptweg wird ein
Rückblick auf Max Weber verlangt, dessen These vom notwendigen
Sinnverstehen alltäglicher Handlungsmuster erst den Zugang zur
sozialwissenschaftlichen Theoriebildung eröffnet. Es ist das gemeinsame
Verdienst von Alfred Schütz und Aron Gurwitsch, diesen Hauptweg
aus Husserlscher Sicht nachgezeichnet und gesichert zu haben, der in
den Arbeiten ihrer Schüler (Peter Berger, Aaron Cicourel, Harold
Garfinkel, Thomas Luckmann) dann weiter verfolgt wurde.

Allerdings sind es wohl erst die beiden folgenden Seitenwege, mit
denen sich die «Soziologie des Alltags» als soziologische Disziplin
durchsetzt. Erst in ihnen wird der handlungstheoretische Hauptweg
problematisiert und ins freie Forschungsfeld geöffnet. Der erste Strang
ist bereits genannt worden, nämlich der insbesondere von Pcirce und

68



Mead beeinflusste sogenannte «symbolische Interaktionismus». In
Studien wie Goffmans «Presentation of Self in Everyday Life», die den
Boden der Weberschen Handlungstheorien von unten, nämlich von
den pragmatischen Symboltheorien aufheben, wird die Möglichkeit
einer handlungstheoretischen Fundierung in Frage gestellt und nach
Vorformen des unmittelbaren sozialen Verhaltens, z.B. elementaren
symbolisierenden Prozessen der Normalisierung im Alltag erforscht.
Die Aufgabe der Handlungstheorie wird in die weitere Fragestellung
«Soziologie des Alltags» überführt. Bei diesen Arbeiten blieb
insbesondere ein Konzept auf der Strecke, das ohnehin neueren Datums

war, nämlich das einer universalen Rollentheorie.
Zweifel an der Möglichkeit einer umfassenden Handlungstheorie,

die aufdem Weberschen Hauptweg einmal skizziert worden war, wurden

allerdings erst auf dem zweiten Nebenweg unüberhörbar. Dort
formulierte Henri Lefèbvre, im Anschluss an Sartresche Theorieansätze,

seine «Critique de la vie quotidienne», wobei die Unmittelbarkeit

des alltäglichen Sinnverstehens zur Poesie, in die Vermittlung
poetischer Fassungen versetzt wird, um den Verweisungszusammenhang

des historischen Telos freihalten zu können, dem sich alltägliches

Handeln, seiner selbst bewusst geworden und der Alltäglichkeit
entledigt, zu stellen hat. Das heisst aber trotz aller gegenteiliger
Beteuerung, Unterwerfung an entscheidender Stelle, nämlich entweder

von Theorie in den Verbund der poetischen Form oder aber in die
unmittelbare Interaktion. Die Kritik wird zur Kritik der alltäglichen Praxis,

und zwar im Gespinst der Tat und ihrer möglichen poetischen
Rahmen.

Der Anschein trügt, als habe Husserl diesen Weg mit eröffnet, etwa
mit seiner radikalen Steigerung: «Erst wer in der Erfahrung lebt und

von da aus in die Phantasie <hineinfasst>, wobei das Phantasierte mit
dem Erfahrenen kontrastiert, kann die Begriffe Fiktion und Wirklichkeit

haben.» (Erfahrung und Urteil, § 74.) Die Trennung von Fiktion
und Wirklichkeit wird in der Soziologie des Alltags zu dem gemeinsamen

Geschäft alltäglicher und wissenschaftlicher Begriffsbildung.
Vielleicht ist ein Hinweis auf die Goffmanschen «Rahmenanalysen»
hier angebracht, um die Vielfalt dieser Bildungen anzudeuten. Aber
auch ein abschliessender Hinweis auf ein empirisches Beispiel des

menschlichen Ausdrucksverhaltens kann diesen Zweck erfüllen:

69



Man denke etwa an jenen Autofahrer, der kürzlich von einem
Gericht im Rheinland bestraft wurde. Er hatte, vor einer Verkehrsampel
neben einem anderen Wagen haltend, jenem anderen Autofahrer mit
einer handlichen Geste eine augenscheinlich missbilligende, das
Gericht meinte: eine beleidigende Mitteilung gemacht. Es war nun nicht
der «rheinische» Vogel angezeigt worden, indem bekanntlich der
rechte Zeigefinger klopfend an die Stirn geführt wird, sondern eine
der vielfaltigen klitorischen Gesten neapolitanischen Ursprungs, über
deren Zusammenhang das hohe Gericht sich erst eine sachkundige,
ethnographische Lektion erteilen liess. Schliesslich zur Demonstration

aufgefordert, adressierte der «Täter» ohne weitere Worte und
offenbar befriedigt, seine Geste an das hohe Gericht. Fiktiver
Nachvollzug oder intendierte Wirklichkeit: die Frage bleibt erst einmal
offen.

Weiterführende Lektüre in:
1. «Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phänomenologischen Sozialtheorie» in:

«Materialien zur Soziologie des Alltags», hsg. von K. Hammerich und M. Klein, Sonderheft

20: KölnerZeitschrift fiirSoziologie und Sozialpsychologic, 1978.
2. «Interaktion - Wissen - Sprache: Bemerkungen zum Datenbegriff und zur

Datenkonstitution in der sprachsoziologischen Forschung» in: «Soziologische Analysen»
(Referate beim 19. Deutschen Soziologentag, Berlin 1979), hsg. von R. Mackensen und F.

Sagebiel. TUB Dokumentation, Heft 1, Berlin 1979,437 - 449.

70



Résumé
Sociologie du quotidien et de la vie quotidienne

Discussion de quelques problèmes des sciences sociales sur la base

de l'exemple empirique du comportement expressifde l'homme.
La sociologie du quotidien fait partie des sciences de l'action. Au

moyen de techniques modernes de l'enregistrement (par des

«conserves de quotidien»), elle prétend relever et analyser les événements

quotidiens dans leur richesse concrète et vivante. Le «quotidien» peut
dans ce sens être entendu comme la plénitude concrète et vivante des

expériences des acteurs sociaux, acteurs qui définissent leur situation
en cherchant leur orientation dans le contexte historique et biographique

d'une société donnée, c'est-à-dire en s'orientant de façon
réciproque, mais aussi par rapport à ceux qui sont absents, et en se tournant

vers l'avenir...
La notion de «vie quotidienne» se réfère au tissu de la vie

quotidienne (der alltägliche Lebenszusammenhang) par lequel s'effectue la
construction permanente de notre monde social. Ce monde n'est que
«relativement naturel» (Max Scheler), c'est-à-dire un autre quotidien
peut être produit à partir du quotidien déjà socialement construit. La
problématique de la vie quotidienne se présente comme suit: comment

faisons-nous de notre monde - notre monde? (Alfred Schütz). La
conscience des processus de constitution stimule la prise de conscience
des potentialités d'anomie et de destruction du monde.

«Le quotidien et la vie quotidienne»; la recherche sociologique
s'adresse à ce qui les unit lorsque dans l'investigation des actions (cf.

l'exemple du comportement expressif) elle s'interroge sur l'évidence et
le fondement des ses affirmations. La position radicale de Husserl peut
être résumée dans cette citation :

«Seulement celui qui vit dans l'expérience et qui <s'engage> à partir
de là dans la phantaisie, de sorte que la phantaisie contraste avec ce qui
a été expérimenté, seulement celui-là possède les notions de fiction et
de réalité» (Erfahrung und Urteil, § 74).

On peut ici laisser de côté les malentendus dont cette phrase erst

l'objet dans le cadre de la recherche sur l'action (Aktionsforschung) et

71



dans l'éthnométhodologie. De cette manière la question se radicalise

encore: quelles sont les chances de succès d'une discussion nouvelle et
fondée de la formation des théories sociologiques à partir de la tension
entre le tissu de la vie quotidienne (alltäglicher Lebenszusammenhang)

et le monde vécu (Lebenswelt), alors que la théorie de l'action
(dans son sens le plus large) s'est montrée incapable de fournir un
fondement? Serait-ce ici que se trouve la signification d'une philosophie
du quotidien?

72


	Soziologie des Alltags und alltägliches Leben : Diskussion einiger sozialwissenschaftlicher Probleme am empirischen Beispiel des menschlichen Ausdrucksverhaltens

