Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 40 (1981)

Artikel: Soziologie des Alltags und alltagliches Leben : Diskussion einiger
sozialwissenschaftlicher Probleme am empirischen Beispiel des
menschlichen Ausdrucksverhaltens

Autor: Grathoff, Richard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
RICHARD GRATHOFF

Soziologie des Alltags und alltagliches Leben

Diskussion einiger sozialwissenschaftlicher Probleme
am empirischen Beispiel des menschlichen Ausdrucksverhaltens

Arbeitspapier

Das mir vorliegende Thema fragt, inwiefern der Alltag zum Gegen-
stand der empirischen Wissenschaften (hier: der Soziologie) geworden
ist. Die Frage unterstellt, der Alltag sei bis dahin sowohl forschungs-
methodisch als auch thematisch kein soziologischer Forschungsgegen-
stand gewesen. Der erste Teil dieser Behauptung ist rasch beantwortet:
In der Tat fiihrte die Entwicklung neuer elektronischer Aufnahme-
techniken, mit denen alltdglich ablaufende Handlungssituationen in
ithrem origindren Ablauf notiert und konserviert werden kdnnen, zu
einer vollig neuen Datenbasis flir die sozialwissenschaftliche For-
schung. So werden «Alltags-Konserven» (z.B. Ton- und Videobander)
produziert, die im Vergleich zu anderen soziologischen Datenkon-
strukten fast ideale Bedingungen der Reproduzierbarkeit und Verifi-
zierbarkeit der Datenbasis bieten.

Obgleich somit formale methodische Erwartungen offenbar rasch
erfilllt werden, sind die materialen Probleme der Interpretation der
Daten und der Konstruktion des wissenschaftlichen Textes ganz er-
heblich. Da alltaglich ablaufende Handlungssituationen in ihrem ori-
gindren Ablauf, d.h. in temporaler Folge und in rdumlicher Organisa-
tion, notiert werden, sind vom wissenschaftlichen Beobachter Verste-
hensleistungen zu entwickeln, die sowohl den alltaglichen Orientie-
rungen seiner beobachteten Akteure nahe sein miissen als auch vom

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. R. Grathoff, Fakultdt fiir Soziologie, Universitdt Biele-
feld, Postfach 8640, D — 4800 Bielefeld.

65



methodologischen Konsens seiner Wissenschaft getragen werden miis-
sen. Alltagserfahrung und wissenschaftliche Begriffsbildung werden
somit gleicherweise problematisch. In eben diesem Sinne wird der All-
tag auch thematisch zum Forschungsgegenstand der Soziologie.

Ein Beispiel kann dies erldutern. Das Studium des menschlichen
Ausdrucksverhaltens, auf das sich die Forschung heute besonders kon-
zentriert, ist keineswegs eine neue Forschungsrichtung. Bereits
Charles Darwin versuchte, den «Ausdruck der Gemiitsbewegungen
bei den Menschen und den Tieren» auf der Grundlage einiger Aus-
drucksprinzipien zu entziffern. (1. Prinzip: «Zweckmaissige Handlun-
gen werden gewohnheitsgeméass mit gewissen Seelenzustinden asso-
ziiert und werden ausgeftihrt, mogen sie in jedem Falle von Nutzen
sein oder nicht».) Wundt und Mead haben sich durch Darwins Arbei-
ten zu thren Studien iiber das gestische Ausdrucksverhalten anregen
lassen, bemangelten aber bereits die geringe Beriicksichtigung der
sprachlichen Konstitution des Ausdrucksverhaltens durch Darwin.
Erst Mead entdeckt allerdings die Dimension des Alltags: «Mind»,
«Self» und «Society» stehen in einem symbol-konstituierten und sym-
bol-konstituierenden Verbund, einem alltdglichen «universe of dis-
course», der die Genese des Selbst als soziale Organisation von Per-
spektive und Prasens erfasst, d. h. als eine riumlich-zeitliche Konstitu-
tion symbolisierender Aktstrukturen. Die alltdgliche Erfahrung wech-
selseitigen Zeichen- und Sinnverstehens wird damit in iiberaus phan-
tasievollen Analysen durchleuchtet und problematisiert, bleibt aber
auf jener Stufe noch unvollstindig, da Alltagserfahrung und wissen-
schaftliche Begriffsbildung noch nicht gleichermassen thematisiert
wird.

Das allerdings war in anderem Zusammenhang bereits geschehen,
und zwar in den die neuere Phinomenologie begriindenden Arbeiten.
Fragt man daher nach dem philosophischen Ursprung der «Soziologie
des Alltags», so wird man auf Edmund Husserl verwiesen. Seine The-
sis der natiirlichen Einstellung («Ideen» Band I, 1913 § 27) steht fiir
Husserl am Anfang jeder philosophischen Reflektion als Haltung zur
unaufgebbaren und prinzipiellen Alltaglichkeit jedes Empfindens und
Handelns, das stets konkret ist, ein stets individuelles Verhalten zur
immer schon vorfindlichen Welt, das keines weiteren vermittelnden
Mediums zur Welt bedarf als der Aufforderung: «Jeder fiir sich sage

66



Ich und sage aus mit mir, was er ganz individuell vorfindet.» Das Vor-
zufindende, und darin liegt der thetische Charakter der Husserlschen
Thesis, 1st im gewissen Sinne stets auch das Vorgefundene: «Durch Se-
hen, Tasten, Horen usw. . . . sind korperliche Dinge in irgendeiner
raumlichen Verteilung fiir mich einfach da, im wortlichen oder bild-
lichen Sinne «vorhanden», ob ich auf sie besonders achtsam und mit
thnen . . . beschiftigt bin oder nicht. Auch animalische Wesen, etwa
Menschen, sind unmittelbar fiir mich da; ich blicke auf, ich sehe sie,
ich hore ihr Herankommen, ich fasse sie bei der Hand, mit ihnen spre-
chend verstehe ich unmittelbar, was sie vorstellen und denken, was fiir
Gefiihle sich in 1thnen regen, was sie wiinschen oder wollen.» In die-
sem unmittelbaren Ausdrucksverstehen des Anderen griindet Husserl
jede weitere Begriffs- und Theoriebildung in Alltag und Wissenschatft.
Das bringt ihn in Schwierigkeiten.

Wir haben Zeugen, auch Berichte von Begegnungen mit Husserl,
etwa von Helmuth Plessner, die uns Husserls unmittelbares Ge-
sprachsverstehen des Anderen sehr lebhaft geschildert haben. Es geht
zwar um ein konkretes Verhalten zur Welt, das Husserl allerdings ra-
dikal unterbricht. Husserls bekannte «Ausschaltung» jeder natiirli-
chen Einstellung zur Welt setzt den konkreten Anderen zu Beginn
jeder philosophischen Reflektion «ausser Aktion», um den thetischen
Primissen der im Alltag offensichtlich als selbstverstindlich geltenden
Thesis der natiirlichen Einstellung zur Welt auf die Spur zu kommen.
Aus den genannten Berichten wissen wir, wie leibhaft und spiirbar die-
ses phianomenologische «knock-out» des Anderen vom Anderen er-
lebt worden 1st.

Die Husserl-Kritik (z.B. von Alfred Schiitz und Aron Gurwitsch)
setzt nun gerade an dieser Frage an: Welche Folge hat die «Ausschal-
tung» des konkreten Anderen? Husserl versuchte die Thesis, das Vor-
zufindende sei in gewissem Sinne stets auch das Vorgefundene, iiber
die Analysen zur Horizontstruktur der Wahrnehmenserfahrung im
Zusammenhang «wesentlicher und ausserwesentlicher Typen» (E +
U, § 83b) zu begriinden. Wie aber steht es um die typische Vertrautheit
mit dem Anderen, mit meinen Mitmenschen, die ich, so Husserl, hore
und sehe, bei der Hand fasse und von denen er meint: «mit ithnen spre-
chend verstehe ich unmittelbar, was sie vorstellen und denken.» Die
Einwinde sind bekannt: Nicht nur wird Sprache und ihr Sprechen

67



hier vorausgesetzt, sondern individueller und sozialer Spracherwerb,
die Ausrichtung der erfahrenden Wahrnehmung auf den Anderen,
ihre Normalisierung in einen «normalen Wahrnehmungssinn», kurz-
um: ein ganzes Biindel von Sachverhalten (die Waldenfels kiirzlich als
«Spielraum des Verhaltens» umschrieben hat), deren Orientierungs-
sinn durch und durch sozial ist, und an dessen Entfaltung der konkrete
Andere eben nicht nur einen lediglich konstitutiven Anteil hat, viel-
mehr, so muss man die spéte Position von Schiitz und Gurwitsch wohl
interpretieren, wird die Frage gestellt, ob der Andere nicht unldsbarer,
da lebhaft-leibhafter Anfangsbestand jenes lebensweltlichen Zusam-
menhangs ist, auf den alle Erfahrung, fragt sie nach alltaglicher oder
wissenschaftlicher Evidenz, zurliickgehen muss. Anders gefasst: Inter-
subjektivitdat (und zwar in dem von Husserl in den «Cartesianischen
Meditationen» eingefilihrten Wortsinn) ist ein sozialer, ein dem alltig-
lichen Verhalten verhafteter Sachverhalt.

Der Hinweis auf diesen philosophischen Ursprung kann natiirlich
eine «Soziologie des Alltags» noch keineswegs als empirische sozial-
wissenschaftliche Disziplin begriinden, die natiirlich in institutionel-
lem dichten Verbund mit der Gesamtdisziplin stehen muss, wenn
gnostisches und esoterisches Theorieverstindnis nicht verfolgt wird.
Dazu bedarf es handfester forschungsimmanenter Momente, die vor-
libergehend ins Abseits geraten sind, aber, der Forschungstradition des
Faches verbunden, nun aufgegriffen und bearbeitet werden. Ich moch-
te hier dre1 wissenschaftsgeschichtliche Entwicklungswege nennen,
die allerdings eng verkniipft sind. Auf dem Hauptweg wird ein
Riickblick auf Max Weber verlangt, dessen These vom notwendigen
Sinnverstehen alltdglicher Handlungsmuster erst den Zugang zur so-
zialwissenschaftlichen Theoriebildung eroffnet. Es ist das gemeinsame
Verdienst von Alfred Schiitz und Aron Gurwitsch, diesen Hauptweg
aus Husserlscher Sicht nachgezeichnet und gesichert zu haben, der in
den Arbeiten ihrer Schiiler (Peter Berger, Aaron Cicourel, Harold
Garfinkel, Thomas Luckmann) dann weiter verfolgt wurde.

Allerdings sind es wohl erst die beiden folgenden Seitenwege, mit
denen sich die «Soziologie des Alltags» als soziologische Disziplin
durchsetzt. Erst in ihnen wird der handlungstheoretische Hauptweg
problematisiert und ins freie Forschungsfeld gedffnet. Der erste Strang
1st bereits genannt worden, niamlich der insbesondere von Peirce und

68



Mead beeinflusste sogenannte «symbolische Interaktionismus». In
Studien wie Goffmans «Presentation of Self in Everyday Life», die den
Boden der Weberschen Handlungstheorien von unten, ndmlich von
den pragmatischen Symboltheorien aufheben, wird die Moglichkeit
einer handlungstheoretischen Fundierung in Frage gestellt und nach
Vorformen des unmittelbaren sozialen Verhaltens, z.B. elementaren
symbolisierenden Prozessen der Normalisierung im Alltag erforscht.
Die Aufgabe der Handlungstheorie wird in die weitere Fragestellung
«Soziologie des Alltags» liberfiihrt. Bei diesen Arbeiten blieb insbe-
sondere ein Konzept auf der Strecke, das ohnehin neueren Datums
war, namlich das einer universalen Rollentheorie.

Zweifel an der Moglichkeit einer umfassenden Handlungstheorie,
die auf dem Weberschen Hauptweg einmal skizziert worden war, wur-
den allerdings erst auf dem zweiten Nebenweg uniiberhorbar. Dort
formulierte Henri Lefebvre, im Anschluss an Sartresche Theoriean-
sitze, seine «Critique de la vie quotidienne», wobei die Unmittelbar-
keit des alltdglichen Sinnverstehens zur Poesie, in die Vermittlung
poetischer Fassungen versetzt wird, um den Verweisungszusammen-
hang des historischen Telos freihalten zu konnen, dem sich alltidg-
liches Handeln, seiner selbst bewusst geworden und der Alltdglichkeit
entledigt, zu stellen hat. Das heisst aber trotz aller gegenteiliger Be-
teuerung, Unterwerfung an entscheidender Stelle, ndmlich entweder
von Theorie in den Verbund der poetischen Form oder aber in die un-
mittelbare Interaktion. Die Kritik wird zur Kritik der alltaglichen Pra-
xis, und zwar im Gespinst der Tat und ihrer moglichen poetischen
Rahmen.

Der Anschein triigt, als habe Husserl diesen Weg mit eroffnet, etwa
mit seiner radikalen Steigerung: «Erst wer in der Erfahrung lebt und
von da aus in die Phantasie <hineinfasst», wobei das Phantasierte mit
dem Erfahrenen kontrastiert, kann die Begriffe Fiktion und Wirklich-
keit haben.» (Erfahrung und Urteil, § 74.) Die Trennung von Fiktion
und Wirklichkeit wird in der Soziologie des Alltags zu dem gemein-
samen Geschift alltdglicher und wissenschaftlicher Begriffsbildung.
Vielleicht ist ein Hinweis auf die Goffmanschen «Rahmenanalysen»
hier angebracht, um die Vielfalt dieser Bildungen anzudeuten. Aber
auch ein abschliessender Hinweis auf ein empirisches Beispiel des
menschlichen Ausdrucksverhaltens kann diesen Zweck erfiillen:

69



Man denke etwa an jenen Autofahrer, der kiirzlich von einem Ge-
richt im Rheinland bestraft wurde. Er hatte, vor einer Verkehrsampel
neben einem anderen Wagen haltend, jenem anderen Autofahrer mit
einer handlichen Geste eine augenscheinlich missbilligende, das Ge-
richt meinte: eine beleidigende Mitteilung gemacht. Es war nun nicht
der «rheinische» Vogel angezeigt worden, indem bekanntlich der
rechte Zeigefinger klopfend an die Stirn gefiihrt wird, sondern eine
der vielfadltigen klitorischen Gesten neapolitanischen Ursprungs, tliber
deren Zusammenhang das hohe Gericht sich erst eine sachkundige,
ethnographische Lektion erteilen liess. Schliesslich zur Demonstra-
tion aufgefordert, adressierte der «Tédter» ohne weitere Worte und
offenbar befriedigt, seine Geste an das hohe Gericht. Fiktiver Nach-
vollzug oder intendierte Wirklichkeit: die Frage bleibt erst einmal
offen.

Weiterfiihrende Lektiire in:

I. «Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phinomenologischen Sozialtheorie» in:
«Materialien zur Soziologie des Alltags», hsg. von K. Hammerich und M. Klein, Sonder-
heft 20: Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, 1978.

2. «Interaktion — Wissen — Sprache: Bemerkungen zum Datenbegriff und zur Daten-
konstitution in der sprachsoziologischen Forschung» in: «Soziologische Analysen» (Re-
ferate beim 19. Deutschen Soziologentag, Berlin 1979), hsg. von R. Mackensen und F.
Sagebiel, TUB Dokumentation, Heft I, Berlin 1979, 437 —449.

70



Résume
Sociologie du quotidien et de la vie quotidienne

Discussion de quelques problemes des sciences sociales sur la base
de I’exemple empirique du comportement expressif de I’homme.

La sociologie du quotidien fait partie des sciences de ’action. Au
moyen de techniques modernes de I’enregistrement (par des «con-
serves de quotidien»), elle prétend relever et analyser les évenements
quotidiens dans leur richesse concréte et vivante. Le «quotidien» peut
dans ce sens étre entendu comme la plénitude concréte et vivante des
experiences des acteurs sociaux, acteurs qui définissent leur situation
en cherchant leur orientation dans le contexte historique et biogra-
phique d’une société donnée, c’est-a-dire en s’orientant de fagon réci-
proque, mais aussi par rapport a ceux qui sont absents, et en se tour-
nant vers I’avenir. . .

La notion de «vie quotidienne» se référe au tissu de la vie quoti-
dienne (der alltdgliche Lebenszusammenhang) par lequel s’effectue la
construction permanente de notre monde social. Ce monde n’est que
«relativement naturel» (Max Scheler), ¢’est-a-dire un autre quotidien
peut étre produit a partir du quotidien déja socialement construit. La
problématique de la vie quotidienne se présente comme suit: com-
ment faisons-nous de notre monde — notre monde? (Alfred Schiitz). La
conscience des processus de constitution stimule la prise de conscience
des potentialités d’anomie et de destruction du monde.

«Le quotidien er la vie quotidienne»: la recherche sociologique
s’adresse a ce qui les unit lorsque dans I'investigation des actions (cf.
I’exemple du comportement expressif) elle s’interroge sur I’évidence et
le fondement des ses affirmations. La position radicale de Husserl peut
étre résumée dans cette citation:

«Seulement celui qui vit dans I’expérience et qui «s’engage» a partir
de la dans la phantaisie, de sorte que la phantaisie contraste avec ce qui
a été expérimenté, seculement celui-la possede les notions de fiction et
de réalité» (Erfahrung und Urteil, § 74).

On peut ic1 laisser de coté les malentendus dont cette phrase erst
I’objet dans le cadre de la recherche sur I’action (Aktionsforschung) et

71



dans I’éthnométhodologie. De cette maniére la question se radicalise
encore: quelles sont les chances de succes d’une discussion nouvelle et
fondée de la formation des théories sociologiques a partir de la tension
entre le tissu de la vie quotidienne (alltaglicher Lebenszusammen-
hang) et le monde vécu (Lebenswelt), alors que la théorie de ’action
(dans son sens le plus large) s’est montrée incapable de fournir un fon-
dement? Serait-ce ici que se trouve la signification d’'une philosophie
du quotidien?

72



	Soziologie des Alltags und alltägliches Leben : Diskussion einiger sozialwissenschaftlicher Probleme am empirischen Beispiel des menschlichen Ausdrucksverhaltens

