
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Critique de la vie quotidienne début 1980

Autor: Lefèbvre, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

HENRI LEFÈBVRE

Critique de la vie quotidienne début 1980

Cette date signifie que le présent écrit porte sa date; il tente une mise

au point de la question dans le contexte actuel, en fonction bien entendu

de recherches antérieures et de travaux en cours (N. B.: Critique de

la vie quotidienne, tome 1 éd. Grasset 1946, réédité à l'Arche; tome 2

éd. de l'Arche 1961 ; tome 3 en préparation. La vie quotidienne dans le

monde moderne, Gallimard, Collection «Idées» 1968. Articles divers).

I. Le concept du quotidien

Peut-être le concept n'a-t-il pas été clairement défini jusqu'ici; peut-
être faut-il reconsidérer sa définition, le concept et ce qu'il désigne

ayant changé ou s'éclairant de façon nouvelle. Le quotidien ne consiste

pas en une simple addition d'actes répétitifs de consommation: se

nourrir, se vêtir, dormir, etc. Il ne se réduit pas davantage à

l'organisation privée ou collective de la consommation, pas plus qu'à la

détermination des besoins individuels ou non, voire à leur institu-
tionalisation.

Le définir comme le résidu des activités spécialisées dans l'économique

et le politique va déjà plus loin; et plus encore le définir par
l'interaction entre les processus cycliques (les rythmes: repos et veille,
faim et satiété, manque et saturation, etc. - rythmes mesurables en

fonction du nombre XII, de ses multiples et sous-multiples, tels que les

mois, les heures, les angles, etc. et les processus linéaires (emploi
du temps, succession réglée des instants, parcours - généralement
mesurés en nombres décimaux).

Pour définir plus clairement le quotidien il faut pénétrer dans le so-

Correspondance: Henri Leßbvre, 30, rue Rambuteau, F— 75003 Paris

55



cial. La vie quotidienne se définit comme un aspect de la société civile,
aspect peut-être essentiel. Souvent attribué à Gramsci, le concept de la

société civile et du social vient de Hegel à travers Marx. Hegel lui-
même le tenait du dix-huitième siècle français et de la révolution
française. Mais pour lui la société civile se confond encore avec la société

bourgeoise; c'est Marx qui apportera la distinction indispensable. A
un moment historique, dans la pratique, la société se dégage de la
religion ainsi que du pouvoir monarchique pour devenir civile et du
même coup civilisée. Le social se constitue et s'affirme entre l'économique

et le politique. Le civil se lie:
a) à la proclamation d'un droit civil (code) distinct du droit criminel

ainsi que du droit dit naturel. C'est un droit écrit et non coutumier.
Traits importants: L'aveu ne fait plus preuve; la question c'est-à-dire
la torture est interdite; la preuve du délit revient à la justice; la loi
règne et non le souverain; le droit contractuel gagne en importance;
etc....

b) au bon usage du temps social et à la civilité c'est-à-dire aux
relations imprégnées de tolérance et de réciprocité.

c) à la limitation du politique c'est-à-dire du pouvoir étatique, soumis

lui-même à la Loi et à des institutions (constitution).
Dans la pensée de Marx le social résulte de l'interaction entre la

nature et le travail humain, en tant que ses effets se distinguent et de la

production matérielle (base) et des superstructures idéologico-poli-
tiques. Le social et le civil comprennent donc pour Marx tout ce par
quoi l'individu social s'approprie pratiquement la nature et sa propre
nature: les sentiments (solidarité, entr'aide, amitié, amour, etc....), les

communications, le corps, les oeuvres etc.... Par rapport au civil et au
social, le politique et l'économique comme tels ne sont que des aliénations.

Le socialisme selon Marx devait renforcer le social jusqu'à ce

qu'il maîtrise l'économique et absorbe le politique, marchant ainsi
vers le communisme.

Depuis Marx, le concept comme la réalité du civil et du social ont
été réduits, pratiquement et théoriquement, par tous ceux qui
attribuent la réalité à l'économique ou au politique. Le social a été accablé,
écrasé entre le politique et l'économique et ceci au nom du socialisme
d'Etat comme du capitalisme d'Etat. Après quoi on a constaté le

désastre; on a voulu le redéfinir par des métaphores: la convivialité (Ivan

56



Illich), l'associativité. On va jusqu'à prévoir la reconstitution de ce
«niveau» sous l'égide des pouvoirs régaliens, dans la société
informationnelle (rapport Nora-Minc). Aujourd'hui la reconstitution du
social - vidé de substance, manipulé, - devient la tarte à la crème des

idéologies à la mode. D'où de nouveaux problèmes pour la pensée
critique et de nouvelles raisons pour une analyse lucide.

Les relations «civiles» s'établissent, se consolident ou se dissolvent
dans le quotidien. Celui-ci constitue le noyau de la société civile ou
plutôt son axe. Son analyse critique prend donc en compte la vie
sociale entière dans son rapport avec la base économique et les

superstructures idéologiques et politiques, mais en les discernant. Le quotidien

comprend les rapports affectifs et contractuels, la famille incluse
mais sans la privilégier - au contraire en mettant l'accent sur l'isolement

de la famille restreinte et de la vie strictement privée. En bref la

critique de la vie quotidienne vise aujourd'hui le renforcement et le

renouvellement de la société civile et du social, avec leurs conditions et

implications, en réfutant les procédés qui cherchent à manipuler cette
restitution inévitable, à l'asservir, à utiliser le quotidien comme base

élargie pour le pouvoir politique. Le social comme tel c'est-à-dire le

quotidien n'est-il pas aujourd'hui l'enjeu de grands affrontements
idéologiques et politiques, d'autant plus graves qu'ils se passent
silencieusement? N'est-ce pas autour de ce noyau que s'accomplit
aujourd'hui la reproduction des rapports économiques et politiques, plutôt

que dans les appareils et les institutions, qui d'ailleurs reposent sur
lui et plus précisément sur sa gestion? La base de la société se déplace
de l'économique ébranlé vers le social que l'on veut reconstituer en ce

sens. Cette situation devient de plus en plus pénible; elle ne se résout

pas d'une manière déterminée à l'avance; elle peut donner un accablement

accru avec une valorisation fictive et trompeuse. Le quotidien
n'est-il pas aujourd'hui le lieu des manipulations mais aussi le lieu où
naissent les protestations, les critiques, les rébellions? Ambiguïté
redoutable qu'il faut élucider pour orienter la pratique sociale dans le

sens d'une transformation et non d'une régression ou d'une dissolution.

Pour exposer ce projet, je me réfère d'abord aux ouvrages déjà
publiés. En vérité, l'accompliseement du projet initial dans toute son

ampleur aurait supposé une publication permanente, par exemple un

57



recueil annuel de textes, de citations, de documents, d'indications
critiques montrant les changements de la quotidienneté. En fait trois
ouvrages publiés à de longs intervalles jalonnent le chemin. Un autre

ouvrage est en préparation non sans difficultés qui seront indiquées
plus loin.

II.

Après la Libération de la France, en 1946 (première édition chez

Grasset) le premier volume exprime un espoir naïf mais puissant. Un
renouvellement de la vie va reprendre et pour ainsi dire mener plus
loin et plus haut la façon de vivre antérieure à la guerre. Ce volume
cherche à montrer la richesse du quotidien malgré ce qui tend à

l'appauvrir; il s'attache à la développer de façon à engendrer du nouveau.
Cette quotidienneté se raccorde encore à la nature, à des besoins
représentés comme naturels. L'usage prédomine encore sur l'échange; il
s'agit alors de déployer l'usage et la valeur d'usage en intégrant au
quotidien le ludique et la fête. Tel est le projet qui paraît aujourd'hui uto-
pique de ce premier volume.

Le quotidien ainsi métamorphosé socialement et pratiquement
deviendra oeuvre; il ne sera plus subi. La théorie de cette métamorphose
se donne comme complément et supplément au «marxisme» c'est-à-
dire à la pensée et à l'action qui se veulent révolutionnaires. Selon ce

projet il ne suffit pas de changer les institutions politiques et les

rapports économiques. Il faut aller plus loin en changeant la vie. Cette
idée émerge dès 1946. D'où l'influence du livre et de son projet (le

groupe «Cobra» en Europe du nord etc....).
Quinze ans plus tard paraît le second volume (éditions de l'Arche),

précédé par plusieurs articles dont le manifeste «Pour un romantisme
révolutionnaire», Nouvelle Revue Française, 1957. Beaucoup de choses

ont changé pendant ces années, dans et hors le quotidien. Le
stalinisme a traversé son grand éclat puis sa déchéance. Le mouvement
subversif naît et se développe hors des partis politiques (Fidel Castro,
les Provos d'Amsterdam, les étudiants, etc

Dès lors apparaît clairement le double caractère à la fois utopique et
subversif du premier volume de la Critique de ta vie quotidienne, dont
les thèmes sont repris et modulés de tous côtés (notamment par les

58



«Situationnistes»); mais en même temps la quotidienneté réelle
s'appauvrit et se fige; la valeur d'échange (commerciale) l'emporte décidément

sur la valeur d'usage, liée au corps et aux besoins dits naturels. La
facticité et la sophistication se perfectionnent jusqu'à devenir
séduisantes. Simultanément le capitalisme consolidé et l'Etat tout-puissant
manipulent, utilisent le quotidien. Le capitalisme mise sur le marché
intérieur autant que sur le marché mondial, mais à condition que ce
marché intérieur soit contrôlé par l'Etat et la bureaucratie. Ainsi naît
en France et ailleurs ce que j'ai appelé dès les années 60 la «société

bureaucratique de consommation dirigée», appellation qui simplifiée
deviendra «société de consommation» et se vulgarisera jusqu'à devenir
courante. Cette société consommatrice de produits très divers, est
également un produit. Le quotidien s'est transformé pendant ces quinze
ans mais dans le sens inverse des espoirs initiaux: programmé, et non
pas oeuvre - besoins et désirs manipulés. L'étude critique en devient
plus complexe mais prend une allure révolutionnaire; le mot d'ordre
«changer la vie» exige une transformation totale. C'est ainsi que la
critique du qotidien a freiné le chemin de la contestation radicale; elle a

ouvert une période qui culmine en 1968 et décline par la suite, comme
chacun sait.

Le volume La vie quotidienne dans le monde moderne paru chez
Gallimard contient le cours professé à l'Université de Paris Nanterre
en 66 — 67.11 explicite la critique de la «société bureaucratique de

consommation dirigée». Il en appelle aux «marginaux», c'est-à-dire aux
étudiants, aux femmes etc. pour changer la vie. Ce cours eut un certain
rôle dans le mouvement étudiant. Il accompagnait d'autres cours: l'un
sur Marcuse (avec qui certaines de mes idées convergeaient et qui fut
ainsi introduit dans l'université française) - un autre sur «Sexualité et

société» mettant l'accent sur l'aspect sexuel de la critique du quotidien

- un autre enfin, mettant au centre de la pensée marxiste les thèses sur
l'Etat et son dépérissement.

Quinze ans plus tard (je constate cette périodicité sans l'expliquer)
j'ai commencé la rédaction du tome trois. En ces années beaucoup de

choses ont à nouveau changé. La contestation radicale s'éloigne; le

gauchisme a échoué. Il reste cependant des traces de la contestation:
un grand souvenir, une crainte pour les pouvoirs établis et les institutions.

59



La crise totale qui secoue la société et la civilisation occidentale
n'épargne pas le quotidien. Il est à la fois figé et ébranlé. Il n'est plus
seulement programmé et manipulé mais énoncé à l'avance et imposé,
donc produit au sens le plus fort avec l'ensemble des produits. Par

quels moyens? Les médias bien sûr, mais aussi l'action de causes négatives

(la chute des valeurs éthiques et esthétiques) ou «positives» (la
pression du marché mondial et du marché intérieur, la bureaucratie
étatique, etc....).

Le quotidien se généralise, se mondialise; les différences s'effacent.

L'ordre, celui de l'homogénéité, s'impose. Les médias disent ce qu'il
faut faire, chaque jour: comment se vêtir, se nourrir, etc. On monte
ainsi des comportements. Les sentiments comme les idéologies
s'estompent et n'ont plus d'importance.

Le quotidien se conforme mondialement à un schéma dont l'importance

pratique et l'intérêt théorique se confirment sans cesse. Il est à la

fois homogène (le même partout) - émietté, fragmenté (en instants
discontinus, en états et actes sans liens autres que le fonctionnement global

du système) - hiérarchisé (par la quantité et la qualité des produits
consommés, par les discours officiels ou privés). Le quotidien s'intègre
ainsi au fonctionnement d'un tout qui tend à se clore et à tourner sur
lui-même. Non seulement il fait partie de cet ensemble reproductible,
mais il en est le noyau.

L'avenir est ainsi prévisible, sauf intervention de l'imprévu, sauf
catastrophe. L'informatique et la télématique confirmeront-elles cette
tendance? On peut le craindre. D'où l'isolement et la passivité
incroyable des gens, passivité entretenue par les pseudo-communications.

D'où également la proximité perpétuelle de la terreur et de la

panique, dont les exemples se multiplient (accidents nucléaires, guerre,

etc.).
L'ennui règne, le quotidien n'étant qu'objet de décisions prises d'en

haut, sur lesquelles les individus et groupes concernés n'ont aucune
prise. Les avantages réels et les satisfactions incontestables compensent

mal les contraintes, les agressions, les privations de toute sorte.
Situation étrange: le quotidien à la fois se fige et se dissout dans le

fonctionnement global. De multiples opérations, publicitaires et propa-
gandistiques le visent, le façonnent et le brisent. Cependant cette situation

suscite des contrephénomènes. Des changements à peine percep-

60



tibles montrent que «les gens» cherchent plus ou moins habilement à

tirer le meilleur parti de la situation; mais aussitôt perceptible un tel
changement est capté, utilisé. Ainsi le ludique (les jeux et les fêtes).

Ainsi la restitution du corps à travers les obsessions et l'idéologie du

sexe.

D'où un ensemble de phénomènes sociaux (impliquant le social)
ensemble qui entrerait dans trois rubriques: les contournements - les

détournements - les récupérations. Individus et groupes, obscurément
contournent l'ordre et le désordre institués. Ils détournent (par exemple

au profit du corps) les idéologies et pratiques diffusées. Ce qui
n'empêche pas mais au contraire provoque la récupération de ce qui
pourrait gêner le fonctionnement global.

D'où encore un projet nouveau de protestation critique qui mettra
l'accent sur les différences qualitatives contre l'homogénéité quantitative

- sur les relations concrètes contre la fragmentation et l'émiette-
ment - sur l'égalité contre les hiérarchies instituées. Cette nouvelle
version, en cours de rédaction, montrerait ce qui cherche à percer sous
diverses couvertures: l'autogestion, la «créativité» etc. Elle
montrerait aussi que la critique de la vie quotidienne implique un savoir
critique qui la déborde, qui passe par l'analyse de l'espace, de

l'architecture, de l'urbanisme ainsi que des institutions. La critique passerait
ainsi du partiel et du ponctuel au global - et réciproquement.

61



Zusammenfassung
Kritik des Alltagslebens

I. Zum Begriffdes Alltäglichen. Das Alltagsleben ist ein grundlegender

Aspekt der «société civile» und des sozialen Lebens. Bei Hegel
hiess die sich im Sinne des französischen Denkens des 18. Jahrhunderts

und der französischen Revolution von Religion und absoluter
Monarchie ablösende und durch Verfassung, «Code civil» und Toleranz

sich zivilisierende Gesellschaft noch «bürgerliche Gesellschaft».
Marx hat dann das Soziale gegenüber dem Bürgerlichen hervorgehoben

und so den Begriff der «société civile» wie er uns von Gramsci her
geläufig ist grundgelegt. Das Soziale soll nach Marx die gesamte Praxis
umfassen, in der sich der Mensch durch seine Arbeit die Natur und
sein eigenes Wesen aneignet. Die Sonderung in ökonomisch-materielle

Basis und politisch-ideologischen Überbau sind Zeichen einer
Entfremdung, die auf dem Wege zum Kommunismus zu überwinden
ist. Sowohl der Staatssozialismus des Ostens wie der Staatskapitalismus

des Westens stellen sich dieser Entwicklung entgegen und zwar
gerade dadurch, dass sie das Alltagsleben, diesen Kern, diese Achse
des sozialen Lebens zu manipulieren suchen. Der Alltag ist jedoch
auch der Ort, wo der Protest und die Rebellion gegen diese Manipulation

ihre Wurzel hat.
IL Meine Kritik des Alltagslebens (Stand 1980). Mein 1946

veröffentlichtes erstes Buch zu diesem Thema war geprägt durch die

Nachkriegshoffnung auf Erneuerung. Es wies auf den trotz aller
Verarmungstendenzen vorhandenen Reichtum des Alltags und dessen

Verankerung in natürlichen Bedürfnissen hin, und verlangte, dass nicht
nur die ökonomischen und politischen Verhältnisse, sondern das

Leben selbst geändert und so das Alltägliche zu einem auch um das

Spielerische und das Festliche bereicherten bewussten «oeuvre» werde.

- Es kam jedoch anders. Wie der von mir in den sechziger Jahren

geprägte Begriff der «(bürokratisch gelenkten) Konsumgesellschaft»
beinhaltet, triumphiert infolge künstlich manipulierter Bedürfnisse
der kommerzielle Tauschwert über den Gebrauchswert. Der Alltag ist
heute überall gleichartig, zugleich fragmentiert und hierarchisiert. Das

Alltägliche wird durch die von oben her versuchte Programmierung

62



der Zukunft zugleich fixiert und aufgelöst, seiner Gefühlswerte
beraubt. - Die Protestbewegungen von 1968 sind gescheitert, die
Menschen versuchen heute eher auf unspektakuläre Weisen die etablierte
Ordnung bzw. Unordnung zu umgehen, doch bemüht sich das System
seinerseits aus entsprechenden Trends sofort für seine eigenen Zwecke
Kapital zu schlagen. Ein neues Projekt des kritischen Protestes ist von
Nöten. Es wird gegen die quantitative Gleichschaltung die qualitativen

Unterschiede, gegen die Fragmentierung die konkreten Bezüge
und gegen die Hierarchisierungen die Gleichheit der Menschen betonen.

Kreativität, Selbstverwaltung, aber auch Raumplanung, Städtebau

und Analyse der Institutionen sind heute wichtige Themen.

63




	Critique de la vie quotidienne début 1980

