
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: "Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung für die
Philosophie" : eine Auseinandersetzung mit Wolfgang Schadewaldt

Autor: Jermann, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883178

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophical/1981

CHRISTOPH JERMANN

«Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung
für die Philosophie» - eine Auseinandersetzung mit

Wolfgang Schadewaldt

Votum

Die folgenden Überlegungen entstanden im Anschluss an das

Symposion der SPG bei einer Beschäftigung mit dem Ansatz der letzten
Vorlesung W.Schadewaldts. Die Einleitungsstunde, nach der er die

Vorlesung wegen einerschweren Erkrankung bereits abbrechen muss-
te, trug den Titel «Sprache als vorphilosophischer Denkvorgang»1.
Das hauptsächliche dieser Ausführungen möchte ich so zusammenfassen

:

These: Sprache, humanum humanissimum, ist als Logos Begegnung

von Dasein und Sein2 - Sprachtypen und Einzelsprachen sind
verschiedene Entwürfe auf die andrängende Fülle der an sich amorphen

Erscheinungen zur Bewältigung ihrer3.

Programm: Gewinnung eines durch die Menschwerdung verlorenen
und neu zu erwerbenden Einverständnisses durch die Sprache - als
ein letztes, höchstes und höchst politisches Ziel der Sprache:
Vollendung der Sprache - Vollendung des Menschen.4

Methode: Aufweis dessen, was die Sprache im Zusammenhang von
Sprechen und Denken für das Weltverständnis des Menschen lei-

1

W. Schadewaldt, Die Anfange der Philosophie bei den Griechen, Tübinger Vorlesungen

Bd. I.Frankfurt 1978, S. 471-481.
2 a.a.O. 472.
3

a.a.O. 475.
4 a.a.O. 475.

Korrespondenzadresse: Christoph Jermann, Tannenrauchstrasse 35, CH — 8038 Zürich

45



stet5 - der griechischen Sprache als eines besonders rational
seinsadäquaten Systems der Weltbewältigung6.

«Der Mensch ist das nicht festgestellte Tier»7 - ein Satz Nietzsches.
Schadewaldts «Programm» scheint auf eine Feststellung, Fertigstellung

des Menschen zu zielen. Eine solche Vollendung des Menschen
darf aber nicht der Vernichtung seiner als des unfertigen und damit
freien8 Wesens gleichkommen. Sie muss deshalb auf ein asymptotisch,
nicht punktuell verstandenes Ziel zugehen die Fertigstellung des

Menschen in seinem Unfertigsein, seiner Geschichtlichkeit und
geschichtlichen Bestimmtheit. Daraufhin muss meines Erachtens das

von Schadewaldt ins Auge gefasste Ziel ausgelegt werden: das, wie er
sagt, uns heute noch vorschwebende9, höchst politische Ziel der Sprache:

ein neu zu erwerbendes Einverständnis.

Zunächst möchte ich auf den formalen, (inter)subjektiven Aspekt
solchen Einverständnisses etwas eingehen. Die politische Brisanz
leuchtet hier sofort ein durch die der Bedeutung der Sprache entsprechende

Übersetzung des Ziels: einstimmiges Weltverständnis. - Warum

soll uns das vorschweben? Wer sind diese heutigen «wir»? Gerade
in jüngster Zeit fehlte es nicht an Beispielen für Rückschläge, die solche

Zielsetzungen und Einstellungen erhalten; seitens der Politiker,
Erzieher, Religionsvertreter, Wissenschafter, Künstler...

Aber gleichzeitig mit diesen vielfältigen Bewegungen eines Emanzi-
pations- und Individuationsdenkens steigern sich auch erneut
Integrationsbemühungen. Das hat den einfachen aber zwingenden Grund,
dass in allen Bereichen die verschiedenen Lager heute nicht mehr
einfach nebeneinander, sondern in vielschichtigen Verflechtungen
miteinander existieren und - es ist zur Überlebensfrage geworden -
existieren können müssen.

Inwiefern ist Einverständnis hier durch Sprache zu gewinnen? Im
Wort durch natürliche bzw. künstliche Weltsprache(n). Im Gespräch

5 a.a.O. 477.
6 a.a.O. 476.
7

F. Nietzsche, Werke, Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Berlin 1968, Bd. VI2, S. 79.

8 W. Schadewaldt, op. cit., 474.
9 a.a.O. 475.

46



durch Vereinbarungen über politische, militärische, wirtschaftliche,
wissenschaftliche Spielregeln, die alle ihren letzten Grund in der
Menschenrechtskonvention haben. Im Begriff durch den Versuch, solche

Allgemeingültigkeit beanspruchenden Handlungsanweisungen
metaethisch grundsätzlich bzw. (ethisch) tatsächlich zu begründen. Ein
Versuch, der zugleich der langen und reichverzweigten Problemtradition

verpflichtet ist, Einheit und Vielheit miteinander und auseinander

zu denken - und der nicht zuletzt auch daraus sich verschärfenden
politischen Problemsituation, dass westliche (Auslegungen der)
Menschenrechte nur durch Fehlschlüsse und Anmassungen als
allgemeinverpflichtend auftreten konnten und können. - Die Sprache kommt
hier in Erscheinung als Instrument zum Herstellen von Einverständnis
in Gespräch und Gedanke im angegebenen Sinn.

Formal bestimmt sich heute in der (zumindest ideell) nach-imperia-
listischen Zeit das neu zu erwerbende, in globalem Sinn intersubjektive

Einverständnis aus einem neu zu erwerbenden, «im Grunde» der
aufklärerischen Tradition althergebrachten Wahrheitsverständnis: die

sogenannte objektive Wahrheit ist nicht einfach in der Korrespondenz
des vermeintlich unselektiven Urteils eines Einzelnen mit seinem
Gegenstand gefunden und findbar, sondern stets nur als nicht-vorwegnehmbarer

Konsens verschiedener Urteile - oder, nochmals mit
Nietzsches Worten: «Mit Zweien beginnt die Wahrheit»10.

Vollendung «des» Menschen bedeutet dann hinsichtlich
konsensuell-intersubjektiven Einverständnisses im Sinne eines asymptotischen

-oder vielleicht noch radikaler historisch zu denkenden Ziels in
erster Linie: Überwindung partikularer Einsichten, Weltsichten,
Sprachwelten. Dies aber nicht im Bemühen um deren Transzendenz
in einem absoluten Gesichtspunkt diesseits aller Kontingenz, was
doch nur der Verabsolutierung eines Partikularen, also Ideologie
gleichkäme - sondern im Bemühen um deren Transparenz. Davon
scheint mir Schadewaldts Methode zu zeugen, mithilfe vergleichender
Sprachwissenschaft" dem «Lebensnerv» der griechischen Sprache
bzw. der abendländischen Welt und Zivilisation nachzuspüren.

10
F. Nitzsche, op. cit., Bd. V2, S. 195

" W. Schadewaldt, op. cit.. 476.

47



Damit möchte ich auf den inhaltlichen, objektiven Aspekt des

formal durch konsensuelle Intersubjektivität gekennzeichneten neuen
Einverständnisses zu sprechen kommen. Schadewaldt bestimmt es

näher als ein durch die Menschwerdung verlorenes Einverständnis, die

Menschwerdung als ein Heraustreten aus dem natürlichen Einklang
mit der Natur12. An seiner Stelle findet sich beim Menschen das

(vielgestaltige) sprachliche Verständnis der Natur, der Welt. Dabei soll es

aber scheinbar nicht sein Bewenden haben, wenn Schadewaldt vom
Ziel eines neuen Einverständnisses spricht. - Ein «Retour à la nature!»
als Rückkehr in den Zustand von sogenannten Naturvölkern oder gar
im Sinn von Benns Sehnsucht, «ein Klümpchen Schleim in einem

warmen Meer»13 wieder vor aller Evolution sein zu dürfen, kann
jedoch nicht gemeint sein. Letzteres wäre ebensowenig eine Vollendung
des Menschen als das Erstgenannte, was - wie jede ungebrochene
Rückwärts-Orientierung - nur eine besondere Art von Vernichtung
des Menschen als des nicht sachhaltig festgelegten und festlegbaren,
sondern geschichtlich bestimmten und sich bestimmenden Wesens

darstellt.
Warum also - wie soll uns Einverständnis mit der Natur als

angemessenes und sogar höchst politisches Ziel vorschweben? Wer sind
heute, genauer betrachtet, diese «wir»? Schadewaldt hielt jene
Vorlesungsstunde 1972. Für die Antwort scheint mir daher ein Hinweis auf
das ohnehin Naheliegende ohne weitere Umstände seinem Text bzw.
der angegebenen Methode entnehmbar zu sein: es sollte die «Muttersprache»

des Abendlandes, das Griechische, als ein in besonderer Weise

rationales System der Weltbewältigung untersucht werden.
Unser Heute ist das des «post-industriellen Zeitalters», der Zeit

nach dem (vorläufigen) Höhepunkt bedenkenlos entwickelter
abendländisch-rationaler, d.h. wissenschaftlich-technischer «Weltbewältigung».

Für die prägenden Folgen genügen Stichworte wie ökologische
Krise, Hunger, soziale Ungerechtigkeit, Entfremdung. Die weltweit
bedrohliche Vernutzung der Natur ineins mit einer nicht weniger
bedrohlichen Menschenvernutzung lässt an der politischen Brisanz von

12 a.a.O. 473.
13 G. Benn, Gesammelte Werke, hrsg. von D. Wellershoff, Wiesbaden und München

1966, Bd. III, S. 25 («Gesänge»),

48



Schadewaldts Ziel eines neuen Einverständnisses auch in seinem zweiten

Aspekt keinen Zweifel.
Doch wie ist von neuem ein Einverständnis mit der Natur zu erwerben?

Bedenken gegen ein unverändertes Fortschritts- und Wachstumsdenken

werden zunächst laut in Befürchtungen angesichts
naturwissenschaftlich feststellbarer Zerstörungen und Gefahren und schlagen
sich nieder in wissenschaftlichen, technischen, wirtschaftlichen
Vorhaben und Abkommen. Im weiteren melden sich aber Bedenken gegen
diese Art von Massnahmen, die zwar unentbehrlich, aber ungenügend
sind, weil darin das ursächliche Verhalten höchstens umfassende
Einschränkungen, nicht jedoch eine grundlegende Erneuerung erfährt, im
Gegenteil. Die zu globaler Herrschaft gelangte abendländische Weise
der Weltbewältigung festigt ihren fatalen Anspruch nachgerade: die

Folgen westlicher Rationalität sollen einzig mittels westlicher
Rationalität entschärft werden (können). Die ohnehin fragwürdige West-

Ost-Gegenüberstellung von Kapitalismus und Kommunismus/Sozialismus

bietet hier keine Alternative. Vielleicht die alte von Abendland
und Morgenland? Das regere Interesse für aussereuropäische und vor
allem östliche Kulturen und Religionen scheint darauf hinzudeuten.
Allerdings ist dabei auseinanderzuhalten, ob tatsächlich ein Ausweg
wahrgenommen wird oder nur ein Fluchtweg oder eine exotischere

Erholung, die letztlich alles beim Alten lässt.

Nicht Alternativen ankleben, sondern Alternatives anverwandeln:
in diesem Sinn geben solche «Gegenströmungen» aber durchaus Richtung

an für ein neu zu erwerbendes Einverständnis mit der Natur- solche

Strömungen gegen ein durch ratio beherrschtes und beherrschendes

Verhältnis zur Natur, zur Welt überhaupt. Ohne Schwärmerei
kann es dabei nicht um eine Verdammung, sondern nur um eine
Verwandlung der ratio gehen; utopische Vorschläge, wenn sie die
problematische Situation mehr loswerden als lösen wollen, ersticken ihre
Vertrauenswürdigkeit selbst oder rufen nach Vermittlung.

Das Gegenteil «der» ratio ist nicht einfach das «Irrationale», denn

was verkürzt schlechthin ratio benannt wird, ist nur eine besondere,
im Blick auf die westliche Kultur vielleicht vorwiegend männliche
Rationalität. Sie ist gekennzeichnet durch das Streben nach einem
Herrschaft gewährleistenden Ursachen-Wissen im wissenschaftlichen
Begriff und dessen entsprechende Verwertung in der industriellen

49



Technik. Was diese Rationalität mit den bekannten Folgen verdrängt
und vernachlässigt, ist hinsichtlich der Natur wie des Menschen selbst,
das einzelne Gewusste dem Ganzen, das Ganze letztlich der Unwiss-
barkeit und Unverfügbarkeit «anheimzustellcn» ist die Dimension

des Einverständnisses in Gedicht und Gebet, sofern sie darin sich
erfüllen. Darin, Gegebenes nicht (nur) als Widerstand und Gegenstand,

als Objekt in Erfahrung zu bringen, sondern Mensch und
Nichtmenschliches als Partner in einem «Umgreifenden» zu verstehen, in
dem als Grund das Gegenüber von menschlichem Subjekt und einer
Welt von Objekten sich löst.

Die Sprache erscheint dann nicht mehr nur im Sinn von
Wissenschaftssprachen als Mittel eines ausgreifenden Subjekts, sondern in der

sogenannten Alltagssprache als dem selbst lebendigen Lebenselement
des Subjekts und seiner instrumenteilen Sondersprachen tragendes
Element, als Logos, wie Schadewaldt Sprache in diesem Zusammenhang

nennt. Dessen Untersuchung trägt weniger den Charakter einer
Behandlung als den einer Besinnung, darin eine (Umgangs-)Sprache
sich in der Art und Weise zu erkennen geben soll, wie sie selbst

spricht: wie sie das Weltverhältnis der in ihr sich Orientierenden prägt
als eine erste Vermittlung, die auch allen spezifischen wissenschaftlichen

Vergegenständlichungen stets vorhergeht. Die Möglichkeit eines
ahistorischen transzendental(philosophisch)en Standpunktes der
«Welterklärung» vor aller sprachweltlichen Kontingenz scheint daher
auf ihre Weise ebenso zweifelhaft wie Reduktionsversuche innerhalb
einer Sprache, z.B. der Umgangssprache auf wissenschaftliche Sprache

und ihre angeblich bessere Deutlichkeit oder einer Wissenschaftssprache

auf eine andere; überall entsteht hier derselbe Schein, indem
die Bedingtheiten und Besonderheiten einer (sprachlichen) Erfah-

rungs- und Wissensform heruntergespielt bzw. überspielt werden
durch Vernachlässigung des Unterschieds von extensionaler und in-
tensionaler Bedeutungsgleichheit.

Soll eine solche Besinnung dem «Erwerb» eines neuen Einverständnisses

dienen, Einverständnisses der Menschen untereinander und mit
der Natur, kann sie kein objektiv begreifendes Erklären, sondern nur
ein hermeneutisch auslegendes Beschreiben sein, m.a.W.: kein im
strengen Sinn transzendentales, sondern nur ein strukturales bzw. hi-

50



storisches «Erklären», das nur zu sagen unternimmt, wie eine Gestalt
des Logos ist bzw. wie sie so geworden ist, nicht aber, dass und warum
sie so sein müsse. - Oder die intersubjektives und objektives
Herrschaftsdenken steuernde Besinnung versucht (als «theoretische»), das

Dilemma gebrochener Subjektivität zwischen Schweigen und Besprechen

austragend, auch in unserer durch die Subjekt-Objekt-Struktur
geprägten Sprache jenes unverfügbare Umgreifende denkend oder
dichtend zu Wort kommen zu lassen.

Auch in der Entwicklung des zweiten Aspekts des Einverständnisses,

darin nach Schadewaldt der Mensch sich durch die Sprache zu
vollenden habe, hielt sich dasselbe Wahrheitsprinzip durch - und
dieselbe Vermischung (sprach)philosophischer und politischer
Kategorien. Selbst wenn im Verlauf des zweiten Abschnitts auf den ersten
Blick weniger Politisches in den Vordergrund rückte, ging es doch
keineswegs um ein Ausspielen, ein Entwerten von Politik, sondern

gerade hier um ihre eigentliche Erneuerung und Aufwertung in allen
Bereichen. Darum kann ich jenes Leitprinzip meiner Interpretation
von Schadewaldts Hypothese, Programm und Methode durchaus
auch mit einem politischen Begriff bezeichnen, nämlich als Föderalismus.

Ob Schadewaldt selbst der «Vollendung» des Menschen in
solcher Richtung nachdachte, weiss ich nicht zu beurteilen.

51




	"Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung für die Philosophie" : eine Auseinandersetzung mit Wolfgang Schadewaldt

