Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: "Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung fur die
Philosophie" : eine Auseinandersetzung mit Wolfgang Schadewaldt

Autor: Jermann, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
CHRISTOPH JERMANN

«Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung
flir die Philosophie» —eine Auseinandersetzung mit
Wolfgang Schadewaldt

Votum

Die folgenden Uberlegungen entstanden im Anschluss an das Sym-
posion der SPG bei einer Beschiftigung mit dem Ansatz der letzten
Vorlesung W.Schadewaldts. Die Einleitungsstunde, nach der er die
Vorlesung wegen einer schweren Erkrankung bereits abbrechen muss-
te, trug den Titel «Sprache als vorphilosophischer Denkvorgang»'.
Das Hauptsiachliche dieser Ausfiihrungen mochte ich so zusammen-
fassen:

These: Sprache, humanum humanissimum, ist als Logos Begegnung
von Dasein und Sein’ — Sprachtypen und Einzelsprachen sind ver-
schiedene Entwiirfe auf die andriangende Fiille der an sich amor-
phen Erscheinungen zur Bewiltigung ihrer’.

Programm: Gewinnung eines durch die Menschwerdung verlorenen
und neu zu erwerbenden Einverstindnisses durch die Sprache — als
ein letztes, hochstes und hochst politisches Ziel der Sprache: Voll-
endung der Sprache — Vollendung des Menschen.*

Methode: Aufweis dessen, was die Sprache im Zusammenhang von
Sprechen und Denken fiir das Weltverstandnis des Menschen lei-

W.Schadewaldt, Die Anfiange der Philosophie bei den Griechen, Tiibinger Vorlesun-
gen Bd. 1, Frankfurt 1978, S. 471 —481.

? a.a.0.472.

* a.a.0.475.

* a.2.0.475.

Korrespondenzadresse: Christoph Jermann, Tannenrauchstrasse 35, CH — 8038 Ziirich

45



stet’ — der griechischen Sprache als eines besonders rational seins-
adiquaten Systems der Weltbewiltigung”.

«Der Mensch ist das nicht festgestellte Tier» — ein Satz Nietzsches.
Schadewaldts «Programm» scheint auf eine Feststellung, Fertigstel-
lung des Menschen zu zielen. Eine solche Vollendung des Menschen
darf aber nicht der Vernichtung seiner als des unfertigen und damit
freien® Wesens gleichkommen. Sie muss deshalb auf ein asymptotisch,
nicht punktuell verstandenes Ziel zugehen —: die Fertigstellung des
Menschen in seinem Unfertigsein, seiner Geschichtlichkeit und ge-
schichtlichen Bestimmtheit. Daraufhin muss meines Erachtens das
von Schadewaldt ins Auge gefasste Ziel ausgelegt werden: das, wie er
sagt, uns heute noch vorschwebende’, héchst politische Ziel der Spra-
che: ein neu zu erwerbendes Einverstiandnis.

Zundachst mochte ich auf den formalen, (inter)subjektiven Aspekt
solchen Einverstindnisses etwas eingehen. Die politische Brisanz
leuchtet hier sofort ein durch die der Bedeutung der Sprache entspre-
chende Ubersetzung des Ziels: einstimmiges Weltverstandnis. — War-
um soll uns das vorschweben? Wer sind diese heutigen «wir»? Gerade
in jingster Zeit fehlte es nicht an Beispielen fiir Riickschlage, die sol-
che Zielsetzungen und Einstellungen erhalten; seitens der Politiker,
Erzieher, Religionsvertreter, Wissenschafter, Kiinstler. . .

Aber gleichzeitig mit diesen vielfadltigen Bewegungen eines Emanzi-
pations- und Individuationsdenkens steigern sich auch erneut Integra-
tionsbemuhungen. Das hat den einfachen aber zwingenden Grund,
dass in allen Bereichen die verschiedenen Lager heute nicht mehr ein-
fach nebeneinander, sondern in vielschichtigen Verflechtungen mit-
einander existieren und — es ist zur Uberlebensfrage geworden — exi-
stieren konnen muissen.

Inwiefern ist Einverstandnis hier durch Sprache zu gewinnen? Im
Wort durch natiirliche bzw. kiinstliche Weltsprache(n). Im Gesprach

* a.a2.0.477.

® a.a.0.476.

F. Nietzsche, Werke, Kritische Gesamtausgabe, hrsg. von G. Colli und M. Montinari,
Berlin 1968, Bd. V12, S. 79.

® W. Schadewaldt, op. cit., 474.

? m.a.0. 475,

46



durch Vereinbarungen iiber politische, militidrische, wirtschaftliche,
wissenschaftliche Spielregeln, die alle thren letzten Grund in der Men-
schenrechtskonvention haben. Im Begriff durch den Versuch, solche
Allgemeingiiltigkeit beanspruchenden Handlungsanweisungen meta-
ethisch grundsatzlich bzw. (ethisch) tatsdchlich zu begriinden. Ein
Versuch, der zugleich der langen und reichverzweigten Problemtradi-
tion verpflichtet ist, Einheit und Vielheit miteinander und auseinan-
der zu denken — und der nicht zuletzt auch daraus sich verschiarfenden
politischen Problemsituation, dass westliche (Auslegungen der) Men-
schenrechte nur durch Fehlschliisse und Anmassungen als allgemein-
verpflichtend auftreten konnten und konnen. — Die Sprache kommt
hier in Erscheinung als Instrument zum Herstellen von Einverstandnis
in Gesprich und Gedanke im angegebenen Sinn.

Formal bestimmt sich heute in der (zumindest ideell) nach-imperia-
listischen Zeit das neu zu erwerbende, in globalem Sinn intersubjek-
tive Einverstidndnis aus einem neu zu erwerbenden, «xim Grunde» der
aufklarerischen Tradition althergebrachten Wahrheitsverstindnis: die
sogenannte objektive Wahrheit ist nicht einfach in der Korrespondenz
des vermeintlich unselektiven Urteils eines Einzelnen mit seinem Ge-
genstand gefunden und findbar, sondern stets nur als nicht-vorweg-
nehmbarer Konsens verschiedener Urteile — oder, nochmals mit
Nietzsches Worten: «Mit Zweien beginnt die Wahrheit»'”.

Vollendung «des» Menschen bedeutet dann hinsichtlich konsen-
suell-intersubjektiven Einverstandnisses im Sinne eines asymptoti-
schen — oder vielleicht noch radikaler historisch zu denkenden Ziels in
erster Linie: Uberwindung partikularer Einsichten, Weltsichten,
Sprachwelten. Dies aber nicht im Bemiihen um deren Transzendenz
in einem absoluten Gesichtspunkt diesseits aller Kontingenz, was
doch nur der Verabsolutierung eines Partikularen, also Ideologie
gleichkdme — sondern im Bemiihen um deren Transparenz. Davon
scheint mir Schadewaldts Methode zu zeugen, mithilfe vergleichender
Sprachwissenschaft'' dem «Lebensnerv» der griechischen Sprache
bzw. der abendlandischen Welt und Zivilisation nachzuspiiren.

' F. Nitzsche, op. cit., Bd. V2,S. 195.
" W. Schadewaldt, op. cit., 476.

47



Damit mochte ich auf den inhaltlichen, objektiven Aspekt des for-
mal durch konsensuelle Intersubjektivitit gekennzeichneten neuen
Einverstindnisses zu sprechen kommen. Schadewaldt bestimmt es na-
her als ein durch die Menschwerdung verlorenes Einverstindnis, die
Menschwerdung als ein Heraustreten aus dem nattirlichen Einklang
mit der Natur'>. An seiner Stelle findet sich beim Menschen das (viel-
gestaltige) sprachliche Verstindnis der Natur, der Welt. Dabei soll es
aber scheinbar nicht sein Bewenden haben, wenn Schadewaldt vom
Ziel eines neuen Einverstandnisses spricht. — Ein «Retour a la nature!»
als Riickkehr in den Zustand von sogenannten Naturvolkern oder gar
im Sinn von Benns Sehnsucht, «ein Kliimpchen Schleim in einem
warmen Meem»'® wieder vor aller Evolution sein zu diirfen, kann je-
doch nicht gemeint sein. Letzteres wire ebensowenig eine Vollendung
des Menschen als das Erstgenannte, was — wie jede ungebrochene
Riickwirts-Orientierung — nur eine besondere Art von Vernichtung
des Menschen als des nicht sachhaltig festgelegten und festlegbaren,
sondern geschichtlich bestimmten und sich bestimmenden Wesens
darstellt.

Warum also — wie soll uns Einverstindnis mit der Natur als ange-
messenes und sogar hochst politisches Ziel vorschweben? Wer sind
heute, genauer betrachtet, diese «wir»? Schadewaldt hielt jene Vorle-
sungsstunde 1972. Fiir die Antwort scheint mir daher ein Hinweis auf
das ohnehin Naheliegende ohne weitere Umstinde seinem Text bzw.
der angegebenen Methode entnehmbar zu sein: es sollte die «Mutter-
sprache» des Abendlandes, das Griechische, als ein in besonderer Wei-
se rationales System der Weltbewiltigung untersucht werden.

Unser Heute ist das des «post-industriellen Zeitalters», der Zeit
nach dem (vorldufigen) Hohepunkt bedenkenlos entwickelter abend-
landisch-rationaler, d.h. wissenschaftlich-technischer «Weltbewilti-
gung». Fiir die pragenden Folgen genligen Stichworte wie 6kologische
Krise, Hunger, soziale Ungerechtigkeit, Entfremdung. Die weltweit
bedrohliche Vernutzung der Natur ineins mit einer nicht weniger be-
drohlichen Menschenvernutzung lasst an der politischen Brisanz von

' a.a.0.473.
' G. Benn, Gesammelte Werke, hrsg. von D. Wellershoff, Wiesbaden und Miinchen
1966, Bd. 111, S. 25 («Gesange»).

48



Schadewaldts Ziel eines neuen Einverstandnisses auch in seinem zwei-
ten Aspekt keinen Zweifel.

Doch wie ist von neuem ein Einverstandnis mit der Natur zu erwer-
ben? Bedenken gegen ein unverdndertes Fortschritts- und Wachstums-
denken werden zunichst laut in Befiirchtungen angesichts naturwis-
senschaftlich feststellbarer Zerstorungen und Gefahren und schlagen
sich nieder in wissenschaftlichen, technischen, wirtschaftlichen Vor-
haben und Abkommen. Im weiteren melden sich aber Bedenken gegen
diese Art von Massnahmen, die zwar unentbehrlich, aber ungentigend
sind, weil darin das ursachliche Verhalten h6chstens umfassende Ein-
schrinkungen, nicht jedoch eine grundlegende Erneuerung erfahrt, im
Gegenteil. Die zu globaler Herrschaft gelangte abendldndische Weise
der Weltbewiltigung festigt ithren fatalen Anspruch nachgerade: die
Folgen westlicher Rationalitit sollen einzig mittels westlicher Ratio-
nalitit entschirft werden (konnen). Die ohnehin fragwiirdige West-
Ost-Gegenitiberstellung von Kapitalismus und Kommunismus/Sozia-
lismus bietet hier keine Alternative. Vielleicht die alte von Abendland
und Morgenland? Das regere Interesse fiir aussereuropaische und vor
allem oOstliche Kulturen und Religionen scheint darauf hinzudeuten.
Allerdings ist dabei auseinanderzuhalten, ob tatsdchlich ein Ausweg
wahrgenommen wird oder nur ein Fluchtweg oder eine exotischere
Erholung, die letztlich alles beim Alten lasst.

Nicht Alternativen ankleben, sondern Alternatives anverwandeln:
in diesem Sinn geben solche «Gegenstromungen» aber durchaus Rich-
tung an fiir ein neu zu erwerbendes Einverstandnis mit der Natur —sol-
che Stromungen gegen ein durch ratio beherrschtes und beherrschen-
des Verhaltnis zur Natur, zur Welt liberhaupt. Ohne Schwarmerei
kann es dabei nicht um eine Verdammung, sondern nur um eine Ver-
wandlung der ratio gehen; utopische Vorschlidge, wenn sie die proble-
matische Situation mehr loswerden als 10sen wollen, ersticken ihre
Vertrauenswiirdigkeit selbst oder rufen nach Vermittlung.

Das Gegenteil «der» ratio ist nicht einfach das «lIrrationale», denn
was verkiirzt schlechthin ratio benannt wird, ist nur eine besondere,
im Blick auf die westliche Kultur vielleicht vorwiegend ménnliche
Rationalitdt. Sie i1st gekennzeichnet durch das Streben nach einem
Herrschaft gewahrleistenden Ursachen-Wissen im wissenschaftlichen
Begriff und dessen entsprechende Verwertung in der industriellen

49



Technik. Was diese Rationalitdt mit den bekannten Folgen verdrangt
und vernachlissigt, ist hinsichtlich der Natur wie des Menschen selbst,
das einzelne Gewusste dem Ganzen, das Ganze letztlich der Unwiss-
barkeit und Unverfiigbarkeit «anheimzustellen» —: ist die Dimen-
sion des Einverstandnisses in Gedicht und Gebet, sofern sie darin sich
erfiilllen. Darin, Gegebenes nicht (nur) als Widerstand und Gegen-
stand, als Objekt in Erfahrung zu bringen, sondern Mensch und Nicht-
menschliches als Partner in einem «Umgreifenden» zu verstehen, in
dem als Grund das Gegeniiber von menschlichem Subjekt und einer
Welt von Objekten sich 10st.

Die Sprache erscheint dann nicht mehr nur im Sinn von Wissen-
schaftssprachen als Mittel eines ausgreifenden Subjekts, sondern in der
sogenannten Alltagssprache als dem selbst lebendigen Lebenselement
des Subjekts und seiner instrumentellen Sondersprachen tragendes
Element, als Logos, wie Schadewaldt Sprache in diesem Zusammen-
hang nennt. Dessen Untersuchung trigt weniger den Charakter einer
Behandlung als den einer Besinnung, darin eine (Umgangs-)Sprache
sich in der Art und Weise zu erkennen geben soll, wie sie selbst
spricht: wie sie das Weltverhdltnis der in 1thr sich Orientierenden prigt
als eine erste Vermittlung, die auch allen spezifischen wissenschaftli-
chen Vergegenstiandlichungen stets vorhergeht. Die Moglichkeit eines
ahistorischen transzendental(philosophisch)en Standpunktes der
«Welterklarung» vor aller sprachweltlichen Kontingenz scheint daher
auf ihre Weise ebenso zweifelhaft wie Reduktionsversuche innerhalb
einer Sprache, z.B. der Umgangssprache auf wissenschaftliche Spra-
che und 1hre angeblich bessere Deutlichkeit oder einer Wissenschafts-
sprache auf eine andere; liberall entsteht hier derselbe Schein, indem
die Bedingtheiten und Besonderheiten einer (sprachlichen) Erfah-
rungs- und Wissensform heruntergespielt bzw. tiberspielt werden
durch Vernachlassigung des Unterschieds von extensionaler und in-
tensionaler Bedeutungsgleichheit.

Soll eine solche Besinnung dem «Erwerb» eines neuen Einverstand-
nisses dienen, Einverstindnisses der Menschen untereinander und mit
der Natur, kann sie kein objektiv begreifendes Erklaren, sondern nur
ein hermeneutisch auslegendes Beschreiben sein, m.a.W.: kein im
strengen Sinn transzendentales, sondern nur ein strukturales bzw. hi-

50



storisches «Erkldren», das nur zu sagen unternimmt, wie eine Gestalt
des Logos ist bzw. wie sie so geworden i1st, nicht aber, dass und warum
sie so sein miisse. — Oder die intersubjektives und objektives Herr-
schaftsdenken steuernde Besinnung versucht (als «theoretische»), das
Dilemma gebrochener Subjektivitiat zwischen Schweigen und Bespre-
chen austragend, auch in unserer durch die Subjekt-Objekt-Struktur
gepriagten Sprache jenes unverfiighare Umgreifende denkend oder
dichtend zu Wort kommen zu lassen.

Auch in der Entwicklung des zweiten Aspekts des Einverstdndnis-
ses, darin nach Schadewaldt der Mensch sich durch die Sprache zu
vollenden habe, hielt sich dasselbe Wahrheitsprinzip durch — und
dieselbe Vermischung (sprach)philosophischer und politischer Kate-
gorien. Selbst wenn 1m Verlauf des zweiten Abschnitts auf den ersten
Blick weniger Politisches in den Vordergrund riickte, ging es doch
keineswegs um ein Ausspielen, ein Entwerten von Politik, sondern
gerade hier um ihre eigentliche Erneuerung und Aufwertung in allen
Bereichen. Darum kann ich jenes Leitprinzip meiner Interpretation
von Schadewaldts Hypothese, Programm und Methode durchaus
auch mit einem politischen Begriff bezeichnen, nimlich als Foderalis-
mus. Ob Schadewaldt selbst der «Vollendung» des Menschen in sol-
cher Richtung nachdachte, weiss ich nicht zu beurteilen.

51






	"Alltagserfahrung und Alltagssprache in ihrer Bedeutung für die Philosophie" : eine Auseinandersetzung mit Wolfgang Schadewaldt

