
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Die Nichterklärbarkeit der Umgangssprache oder die
Gesellschaftlichkeit des Philosophen

Autor: Schaber, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PETER SCHABER

Die Nichterklärbarkeit der Umgangssprache oder
die Gesellschaftlichkeit des Philosophen

Votum

Wenn wir mit Wittgenstein einig die Erklärbarkeit der Umgangsoder

Alltagssprache negieren, was tun wir dann als philosophisch
Reflektierende? Diese Frage möchte nachfolgend kurz bedenken :

Die These Wittgensteins, dass die Umgangs- oder Alltagssprache
nicht zu erklären sei (siehe Referat von J.-P. Leyvraz), heisst zunächst
nichts anderes, als dass wir keinen Begriffder Alltagssprache besitzen
können. Was aber heisst: wir besitzen keinen Begriff der
Alltagssprache? Es bedeutet, dass wir so was wie <Alltagssprache> nicht erklären

können. Aber damit drehen wir uns nur im Kreis. Um aus diesem
Zirkel auszubrechen, müssen wir die vorgängige Frage stellen, was

Wittgenstein mit <erklären> überhaupt meint? Zu unterscheiden ist ein
Erklären — warum und ein Erklären — wie. Bei Wittgenstein meint
nun das Nicht-erklären-können der sog. <Umgangssprache> nicht ein
Nicht-erklären-können — wie, sondern das Nicht-erklären-können —

warum. Was jedoch besagt dies?
Die Wittgensteinsche These des Nicht-erklären-könnens — warum

meint, dass philosophisch oder wissenschaftlich Reflektierende nicht
sagen können, warum gesellschaftlich Andere (in wissenschaftlicher
Denkpraxis gesprochen: alltäglich Redende) so reden, wie sie reden;
d.h., dass wir das, was Philosophen und Wissenschaftler als alltägliches

Reden bezeichnen, //rrw/e«formulierend nicht fundieren oder
begründen, d.h. in den Grund führen können. Dies <Nicht-in-den-
Grund-führen-können> der Alltagssprache meint in der Denkpraxis
Wittgensteins eine Defizienz unseres Erkenntnisvermögens; weil die
Umgangssprache nach Wittgenstein eben unumgänglich die letzte
Metasprache ist, ist sie zu fundieren logisch unmöglich (wie ich mir
gleichsam nicht den eigenen Hinterkopf angucken kann). Der Sinn
dieser Rede Wittgensteins ist die Bezeichnung eines Unvermögens. Sie

41



will sagen: wir können eben nicht anders, wir müssen uns mit der
Beschreibung der Alltagssprache halt bescheiden. Intendiert jedoch wäre

von diesem Denken durchaus, dass wir die Umgangssprache be-grün-
den könnten. So spricht auch die Konstruktion einer Metasprachenhierarchie

nichts anderes aus, als die Intention die Umgangssprache
fundieren zu wollen.

Indes: Diese Denkpraxis weiss nichts davon, dass es eine
Katastrophe oder die verwirklichte Herrschaft wäre, gelänge jene Fundierung

wirklich. Wieso, so werden sie fragen, wäre es eine Katastrophe,
wenn wir hinter die Rede Anderer zurückschreiten könnten?

Um zu erhellen, warum dies, wie ich behaupte, völlig unmoralisch
wäre, möchte ich das Ausgangsproblem anders befragen: Ich frage:

Was für ein Erkenntnisinteresse steckt hinter der Warum-Frage,
hinter dem Versuch der Be-gründung? Oder: Was intendieren
Philosophen, wenn sie nach dem Grund dersog. <alltägiichen> Rede fragen?

Nach dem Warum fragend, wollen sie nichts anderes als über die
Rede Anderer, über das sog. alltägliche Reden verfügen öderes beherrschen.

Über das Reden Anderer (sog. Alltäglicher) verfügen, heisst, die
eigene philosophisch oder wissenschaftliche Rede von jener Rede
Anderer abgelöst und unabhängig behaupten. Damit ist zugleich gesetzt,
und das ist entscheidend, dass die philosophische oder wissenschaftliche

Rede wahrheitslogisch autark ist; denn indem sie die Rede
Anderer fundiert oder auch nur fundieren will, setzt Philosophie/Wissenschaft

jener Rede gegenüber als apriori überlegen und daher bedarf, so

ver-meint sie jedenfalls, die Wahrheit ihres Redens nicht der Bewährung

durch die <alltäglich> Anderen. Daran zeigt sich: Das Bedürfnis
der Warum-Frage hat ihren Ursprung in einer Logik der Herrschaft, in
der behaupteten Wahrheitsautarkie des Einzelnen. Anders
ausgedrückt: Könnte Philosophie die Fundierung der Alitagssprache einlösen,

wäre die Herrschaft über Andere verwirklicht.
Der Wittgenstein der PhU und der PhG hat gesehen, dass jene

behauptete Autarkie der Philosophen und Wissenschafter ist. Denn wir
Philosophen oder Wissenschafter sind selbst sog. <alltäglich> Redende.

Wittgenstein schreibt: «Wenn ich über Sprache rede, muss ich die
Sprache des Alltags reden» (PhG 121). Indes, was heisst hier (Sprache
des Alltags»? Wittgenstein meint, wenn er von der Sprache des Alltags
spricht nichts anderes als die Sprache oder das Reden gesellschaftlich

42



Anderer, in der wir auch als philosophisch-wissenschaftlich Reflektierende

zu Hause sind, in der wir uns redend ein-finden oder in der wir
heimisch sind. Dies aber heisst, dass es nicht so was wie eine Alltagssprache

abgesetzt von einer philosophisch-wissenschaftlichen Sprache
gibt, sondern vielmehr Reden gesellschaftlich Differenter.

Worin, so werden sie fragen, liegt da der Unterschied?
Wenn wir das, was uns in Form von Sätzen entgegentritt (traditionell

heisst das Sprache) als Reden gesellschaftlich Anderer qua Haus
unserer philosophischen Rede bezeichnen, so bedenken wir uns als

Philosophen, und damit beantworten wir die Ausgangsfrage, in unserer

radikalen Sprachlichkeit oder Gesellschaftlichkeit. Dies bedenkend,

behaupten wir nicht, dass wir über die Rede Anderer nicht
reden, vielmehr nur, dass wir darüber nicht verfügen können; dies

<Nicht-verfügen-können> meint wahrheitsrelevant, dass sich unsere
Rede über die Rede gesellschaftlich Anderer an diesen bewähren muss
und nur wahr wird in der Bewährung durch die Andern. Insofern ist
die verfügungslogisch gedachte Frage nach dem Warum der sog. alltäglichen

Rede falsch, weil sie voraussetzt, dass die Wahrheit ihrer Rede

über die Rede Anderer sich nicht an diesen zu bewähren hat, sondern,
dass sie abgelöst und unabhängig von ihr über sie verfügen kann. Dieser

Art philosophischer oder wissenschaftlicher Reflexion, der die Wa-

rum-Frage zuinnerst angehört, vergisst im Gegensatz zum späten
Wittgenstein ihre eigene Sprachlichkeit oder Gesellschaftlichkeit;
oder sie verunwesentlicht herrschaftslogisch die gesellschaftlich
Anderen als irrelevant für die Wahrheit ihrer Rede. Solche Philosophie
oder Wissenschaft weiss nicht, dass nur deren Anerkennung ihre
Wahrheit stiftet.

43




	Die Nichterklärbarkeit der Umgangssprache oder die Gesellschaftlichkeit des Philosophen

