Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Die Nichterklarbarkeit der Umgangssprache oder die
Gesellschaftlichkeit des Philosophen

Autor: Schaber, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER SCHABER

Die Nichterkldarbarkeit der Umgangssprache oder
die Gesellschaftlichkeit des Philosophen

Yotum

Wenn wir mit Wittgenstein einig die Erkldrbarkeit der Umgangs-
oder Alltagssprache negieren, was tun wir dann als philosophisch Re-
flektierende? Diese Frage mochte nachfolgend kurz bedenken:

Die These Wittgensteins, dass die Umgangs- oder Alltagssprache
nicht zu erkldren sei (siche Referat von J.-P. Leyvraz), heisst zunéichst
nichts anderes, als dass wir keinen Begriff der Alltagssprache besitzen
konnen. Was aber heisst: wir besitzen keinen Begriff der Alltags-
sprache? Es bedeutet, dass wir so was wie <Alltagssprache» nicht erkla-
ren konnen. Aber damit drehen wir uns nur im Kreis. Um aus diesem
Zirkel auszubrechen, miissen wir die vorgingige Frage stellen, was
Wittgenstein mit «erklaren> iiberhaupt meint? Zu unterscheiden 1st ein
Erkliren — warum und ein Erklaren — wie. Be1 Wittgenstein meint
nun das Nicht-erklaren-konnen der sog. <Umgangssprache» nicht ein
Nicht-erkldren-konnen — wie, sondern das Nicht-erkldren-konnen —
warum. Was jedoch besagt dies?

Die Wittgensteinsche These des Nicht-erkldaren-konnens — warum
meint, dass philosophisch oder wissenschaftlich Reflektierende nicht
sagen konnen, warum gesellschaftlich Andere (in wissenschaftlicher
Denkpraxis gesprochen: alltdglich Redende) so reden, wie sie reden;
d.h., dass wir das, was Philosophen und Wissenschaftler als alltdgli-
ches Reden bezeichnen, theorienformulierend nicht fundieren oder
begriinden, d.h. in den Grund fiihren konnen. Dies «Nicht-in-den-
Grund-fiihren-konnen» der Alltagssprache meint in der Denkpraxis
Wittgensteins eine Defizienz unseres Erkenntnisvermogens; weil die
Umgangssprache nach Wittgenstein eben unumginglich die letzte
Metasprache ist, ist sie zu fundieren logisch unmdoglich (wie ich mir
gleichsam nicht den eigenen Hinterkopf angucken kann). Der Sinn
dieser Rede Wittgensteins ist die Bezeichnung eines Unvermaogens. Sie

41



will sagen: wir konnen eben nicht anders, wir miissen uns mit der Be-
schreibung der Alltagssprache halt bescheiden. Intendiert jedoch wire
von diesem Denken durchaus, dass wir die Umgangssprache be-griin-
den konnten. So spricht auch die Konstruktion einer Metasprachen-
hierarchie nichts anderes aus, als die Intention die Umgangssprache
fundieren zu wollen.

Indes: Diese Denkpraxis weiss nichts davon, dass es eine Kata-
strophe oder die verwirklichte Herrschaft wire, gelinge jene Fundie-
rung wirklich. Wieso, so werden sie fragen, wire es eine Katastrophe,
wenn wir hinter die Rede Anderer zurtickschreiten konnten?

Um zu erhellen, warum dies, wie ich behaupte, vollig unmoralisch
wire, mochte ich das Ausgangsproblem anders befragen: Ich frage:

Was fiir ein Erkenntnisinteresse steckt hinter der Warum-Frage,
hinter dem Versuch der Be-griindung? Oder: Was intendieren Philo-
sophen, wenn sie nach dem Grund der sog. «alltidglichen> Rede fragen?

Nach dem Warum fragend, wollen sie nichts anderes als tiber die
Rede Anderer, liber das sog. alltdgliche Reden verfiigen oder es beherr-
schen. Uber das Reden Anderer (sog. Alltiglicher) verfiigen, heisst, die
eigene philosophisch oder wissenschaftliche Rede von jener Rede An-
derer abgelost und unabhingig behaupten. Damit ist zugleich gesetzt,
und das ist entscheidend, dass die philosophische oder wissenschaft-
liche Rede wahrheitslogisch autark ist; denn indem sie die Rede An-
derer fundiert oder auch nur fundieren will, setzt Philosophie/Wissen-
schaft jener Rede gegeniiber als apriori liberlegen und daher bedarf, so
ver-meint sie jedenfalls, die Wahrheit thres Redens nicht der Bewdh-
rung durch die <alltiglichy Anderen. Daran zeigt sich: Das Bediirfnis
der Warum-Frage hat ihren Ursprung in einer Logik der Herrschaft, in
der behaupteten Wahrheitsautarkie des Einzelnen. Anders ausge-
driickt: Konnte Philosophie die Fundierung der Alltagssprache einlo-
sen, wire die Herrschaft liber Andere verwirklicht.

Der Wittgenstein der PhU und der PhG hat gesehen, dass jene be-
hauptete Autarkie der Philosophen und Wissenschafter ist. Denn wir
Philosophen oder Wissenschafter sind selbst sog. <alltidglich» Redende.
Wittgenstein schreibt: «Wenn ich iliber Sprache rede, muss ich die
Sprache des Alltags reden» (PhG 121). Indes, was heisst hier «<Sprache
des Alltags»? Wittgenstein meint, wenn er von der Sprache des Alltags
spricht nichts anderes als die Sprache oder das Reden gesellschaftlich

42



Anderer, in der wir auch als philosophisch-wissenschaftlich Reflektie-
rende zu Hause sind, in der wir uns redend ein-finden oder in der wir
heimisch sind. Dies aber heisst, dass es nicht so was wie eine Alltags-
sprache abgesetzt von einer philosophisch-wissenschaftlichen Sprache
gibt, sondern vielmehr Reden gesellschaftlich Differenter.

Worin, so werden sie fragen, liegt da der Unterschied?

Wenn wir das, was uns in Form von Sitzen entgegentritt (traditio-
nell heisst das Sprache) als Reden gesellschaftlich Anderer qua Haus
unserer philosophischen Rede bezeichnen, so bedenken wir uns als
Philosophen, und damit beantworten wir die Ausgangsfrage, in unse-
rer radikalen Sprachlichkeit oder Gesellschaftlichkeit. Dies beden-
kend, behaupten wir nicht, dass wir tiber die Rede Anderer nicht re-
den, vielmehr nur, dass wir dartiber nicht verfligen konnen; dies
Nicht-verfligen-konnen> meint wahrheitsrelevant, dass sich unsere
Rede tliber die Rede gesellschaftlich Anderer an diesen hewdhren muss
und nur wahr wird in der Bewahrung durch die Andern. Insofern ist
die verfligungslogisch gedachte Frage nach dem Warum der sog. alltag-
lichen Rede falsch, weil sie voraussetzt, dass die Wahrheit ihrer Rede
tiber die Rede Anderer sich nicht an diesen zu bewidhren hat, sondern,
dass sie abgelost und unabhingig von ihr tiber sie verfiigen kann. Die-
ser Art philosophischer oder wissenschaftlicher Reflexion, der die Wa-
rum-Frage zuinnerst angehort, vergisst im Gegensatz zum spédten
Wittgenstein ihre eigene Sprachlichkeit oder Gesellschaftlichkeit;
oder sie verunwesentlicht herrschafislogisch die gesellschaftlich An-
deren als irrelevant fiir die Wahrheit threr Rede. Solche Philosophie
oder Wissenschaft weiss nicht, dass nur deren Anerkennung ihre
Wahrheit stiftet.

43






	Die Nichterklärbarkeit der Umgangssprache oder die Gesellschaftlichkeit des Philosophen

