
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Das Alltägliche in der von der Wissenschaft geprägten Kultur unserer
Zeit

Autor: Agazzi, Evandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophical/1981

EVANDRO AGAZZI

Das Alltägliche in der von der Wissenschaft geprägten Kultur
unserer Zeit

Die Entwertung des Alltäglichen kann als ein charakteristischer Zug
der modernen abendländischen Zivilisation betrachtet werden. Wenn
der Alltag das ist, was uns immer umgibt, das, was nach einem ihm
eigenen, einförmigen und konstanten Rhythmus abläuft, das, was das

«Normale» und Gewöhnliche ausmacht, so können wir wohl sagen,
dass die moderne Zivilisation für Charakterzüge optiert hat, die sich

gänzlich von denjenigen des Alltäglichen abheben, nämlich für die
Schaffung einer künstlichen Welt, welche die Natur überlagert und sie

zu beherrschen versucht, für die Verherrlichung des Neuen, des

Ungewöhnlichen und des Ausserordentlichen, für die Einführung von
Lebensformen, in denen es nötig wird zu planen, vorauszusehen und zu
entwerfen und die Zeit und die Wechselfälle des Lebens nicht mehr
ihrem spontanen Ablauf überlassen werden können. Das Alltägliche
wird damit zum Bereich des Banalen, Langweiligen und Phantasielosen

degradiert, dem sich Originalität, die Kreativität und die
Erneuerungskraft des Künstlichen entgegensetzt.

Es ist nicht schwierig einzusehen, dass diese Abwertung des Alltäglichen

dem ständig zunehmenden Einfluss der Wissenschaft zuzuschreiben

ist, den diese in unserer Kultur gewonnen hat, ihrer ungeheuren
Fähigkeit Neues, Erstaunliches und Unerwartetes zu produzieren, der
Gewissheit, die sie uns einflösst, dass das Morgen sicher vom Heute
verschieden sein wird, der «planerischen» Mentalität, die sie uns
beibringt, insbesondere dank der Technik, die sie ermöglicht und die in
der Tat die Welt fortwährend und unter unseren Augen verändert. Mit
anderen Worten, es ist klar, dass in der Perspektive einer Zivilisation,

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Evandro Agazzi, Philosophisches Seminar. Universität
Freiburg, CH— 1700 Freiburg

27



für die nicht einmal zwei aufeinander folgende Tage sich gleichen können,

weil der nachfolgende sicher im Vergleich zum vorausgehenden
«neu» sein wird, die Idee des Alltäglichen, d. h. dessen, «was jeden Tag
wiederkehrt», nicht eine positive Wertung erhalten kann.

Man kann das eben in allgemeiner Weise Gesagte aber auch
aufgrund von eingehenderen Analysen rechtfertigen. Die Antithese
zwischen Wissenschaft und Alltäglichkeit kann nämlich leicht durch eine

Analyse des Wesens der Wissenschaft selbst aufgewiesen werden. In
der Tat konstituiert sich die Wissenschaft, wenn man sich vom Alltäglichen

distanziert, da dieses ja immer den Bereich des Unexakten, des

Approximativen, des Naiven darstellt, kurz die Ebene, die man
überwinden muss, wenn man ein genaues, sicheres und vertrauenswürdiges
System von Erkenntnissen erreichen will. In diesem Sinne präsentiert
sich die Wissenschaft, wie man schon oft zu Recht bemerkt hat, als
eine Widerlegung des Gemeinsinns (common sense); obwohl man von
einem anderen Gesichtspunkt aus auch behaupten kann, dass die
Wissenschaft eine «Fortsetzung» des Gemeinsinns darstelle, da sie ja dessen

Bemühen, die Wirklichkeit zu verstehen, fortsetzt und dabei viele
Einstellungen und kognitive Kategorien anwendet, die man schon im
Gemeinsinn vorfindet. Aber das eigentliche Problem besteht nicht
darin, herauszufinden, ob die Wissenschaft eher eine Widerlegung
oder eine Fortsetzung des Gemeinsinns sei; es gehl nicht darum, eher
Bachelard als Meyerson Recht zu geben, denn man wird nicht leugnen
können, dass auch die Fortsetzung des Gemeinsinns sich im
wissenschaftlichen Verstehen des Realen verwirklicht und uns also zwingt,
das «alltägliche» Weltbild, auf das sich der Gemeinsinn ursprünglich
bezieht, als unbrauchbar zu betrachten. Der Kern des Problems ist
also in jedem Fall die Überwindung des Alltäglichen, die sich in der
Überwindung des dem Gemeinsinn ursprünglich entsprechenden
Weltbildes konkretisiert.

Eine interessante Tatsache, welche die Richtigkeit unserer Auffassung

von der Antithese zwischen Wissenschaft und Alltäglichkeit
bestätigt, besteht darin, dass diese Auffassung nicht nur von denjenigen
geteilt wird, welche der Wissenschaft eine klare Überlegenheit gegenüber

dem Alltag zuschreiben, sondern auch von denjenigen, die den
Graben zwischen Wissenschaft und Alltag bedauern und der Wissenschaft

eine Deformation unserer Vorstellung der Wirklichkeit vorwer-

28



fen. Ohne den Reichtum der von Husserl in der Krisis der europäischen

Wissenschaften durchgeführten Analyse der Beziehungen
zwischen Wissenschaft und Lebenswelt hierauf «reduzieren» zu wollen,
kann man doch sagen, dass der Gegensatz zwischen Wissenschaft und
Alltag Teil einer solchen Analyse ist.

Trotz dieser Ubereinstimmung in der Feststellung einer Distanz,
welche Wissenschaft und Alltag trennt, ist es nicht leicht, sich auf eine

gemeinsame philosophische Interpretation, und damit auf eine
gemeinsame Bewertung dieser Tatsache zu einigen. Denn einerseits ist

es, wie wir bemerkt haben, wahr, dass die Abwertung des Alltäglichen
infolge des Triumphes der Wissenschaft ein typisches Merkmal unserer

abendländischen Zivilisation ist; doch andererseits ist es nicht
weniger wahr, dass neben den Leuten, die darin ein Zeichen des

Fortschritts sehen und die der Wissenschaft das Verdienst zuschreiben, uns
eine vollkommenere Form der Erkenntnis geboten zu haben, es auch
andere Leute gibt, die der Wissenschaft im Gegenteil die Krise unserer
Zivilisation anlasten und zwar gerade wegen ihres Verrats am Alltäglichen

und an der im Alltäglichen angeblich enthaltenen «Authentizität».

Was eine Einigung erschwert, ist die Tatsache, dass jede dieser
gegensätzlichen Bewertungen etwas für sich hat. Denn bei aller
kritischen Strenge gegenüber szientistischen Illusionen und im vollsten Be-

wusstsein der Grenzen des wissenschaftlichen Wissens, seiner prinzipiellen

Widerlegbarkeit, Begrenztheit und Abhängigkeit von einer
Reihe von Vorbedingungen, kann man in der Tat nicht ernsthaft leugnen,

dass es uns eine echte Erkenntnis der Welt (sowohl der Natur, als

auch des Menschen) bietet, die viel umfangreicher, genauer und detaillierter

ist, als jene des Gemeinsinns. Wer wagte auch guten Glaubens
zu bestreiten, dass wir heute unendlich viel mehr wissen als vor einigen
Jahrhunderten, und zwar deshalb, weil die Wissenschaft uns in unserer

Erkenntnis viel weiter gebracht hat, an einen Punkt, an den die
blossen Mittel des Gemeinsinns uns niemals hätten bringen können?

Es wäre sicher eine ungerechtfertigte Übertreibung, in der Wissenschaft

nur eine Form pragmatischer Tätigkeit, die auf eine technologische

Veränderung der Welt hin orientiert ist, zu sehen und ihr jede
Fähigkeit zu einer kognitiven Durchdringung abzusprechen.

Anderseits sind aber auch alle diejenigen im Recht, welche die ab-

29



strakten Schematisierungen, die «schrecklichen Vereinfachungen»,
die Einseitigkeit, Begrenztheit und Relativität der wissenschaftlichen
Erkenntnis betonen und uns vor den Illusionen warnen, die aus der
Annahme entstehen könnten, allein die Wissenschaft sei kompetent,
uns ein umfassendes Bild der Wirklichkeit anzubieten. Da diese
Annahme in den letzten hundert Jahren nicht selten gemacht worden ist,

kämpfen diese Warner nicht bloss gegen Windmühlen!
Wir stehen also vor der Aufgabe, eine Interpretation der Beziehungen

zwischen Wissenschaft und Alltäglichkeit zu finden, die dem
gerecht wird, was in jeder der zwei genannten Positionen richtig ist. Das

heisst, wir müssen eine Interpretation finden, die uns nicht zwingt, die
beiden Positionen als unvereinbar zu betrachten. Eine solche Interpretation

ist in der Tat möglich. Sie leitet sich ziemlich leicht aus einer
Konzeption der wissenschaftlichen Erkenntnis her, die ich im Folgenden

kurz umreissen werde und die uns die spezifische Rolle des Alltäglichen

in Bezug auf die Wissenschaft zeigen und zugleich erklären
wird, warum das Alltägliche in der Wissenschaft «überwunden» werden

muss.
Diese Konzeption, die ich in den letzten zehn Jahren entwickelt

und in einer Anzahl Schriften dargestellt habe, auf die ich für weitere
Einzelheiten verweisen darf, geht von einer Analyse des Verfahrens
aus. durch das jede wissenschaftliche Disziplin ihren je eigenen
«Gegenstandsbereich» konstituiert.

Dieses Verfahren besteht nicht darin, dass man eine gewisse Menge
von «Dingen» aus dem Alltag selcktioniert und sich dafür entscheidet,
die ganze Aufmerksamkeit der Forschung auf sie allein zu konzentrieren.

Man wählt vielmehr einen spezifischen «Gesichtspunkt», unter
dem man welche Dinge auch immer untersuchen will. Diese Wahl
eines besonderen Gesichtspunktes drückt sich in der Einführung einer
begrenzten Anzahl von «Prädikaten» aus, die einen spezifischen, wohl
präzisierten Sinn haben, und so die technische Sprache dieser besonderen

Wissenschaft konstituieren. Diese Ansicht unterscheidet sich

von der häufig anzutreffenden, aber oberflächlichen Auffassung,
wonach die technische Sprache bloss der Abkürzung und der Klarheit
dient. Die Sprache einer Wissenschaft hat aber nicht nur diese
Funktionen, sie muss auch «technisch» sein in dem Sinn, dass ihre Begriffe
alle den einmal angenommenen speziellen und begrenzten Gesichts-

30



punkt ausdrücken, auch wenn die Wörter, die man zur Bezeichnung
dieser Begriffe gebraucht, aus der Umgangssprache her stammen.
Schliesslich ist noch hinzuzufügen, dass insbesondere für die
Wissenschaften, die im weitesten Sinne des Wortes als «empirische» gelten,
eine gewisse Anzahl von spezifischen Prädikaten an konkrete,
standardisierte Operationen gebunden sein muss, die es erlauben, den
wissenschaftlichen Diskurs aufdie «Dinge» anzuwenden und unmittelbar
zu entscheiden, ob Aussagen, die diese Prädikate enthalten, in Bezug
aufdie Wirklichkeit wahr oder falsch sind. So ist zum Beispiel die
Mechanik eine Wissenschaft, die sich darauf beschränkt, alle Dinge unter
einem besonderen Gesichtspunkt zu betrachten, der sich durch den

Gebrauch von Prädikaten wie «Masse», «Länge», «Zeitdauer», «Energie»

usw. ausdrückt. Unter diesen Prädikaten gibt es einige, wie die
drei erstgenannten, für welche die klassische Mechanik standardisierte
Operationen festgelegt hat, die es uns z.B. erlauben festzustellen, ob

eine Aussage, die einem «Ding» eine gewisse Masse zuschreibt, wahr
oder falsch ist (hier wird das Ding «manipuliert», indem man es mit
einer Waage von einem bestimmten Präzisionsgrad wägt), oder ob die
Länge eines Dinges tatsächlich derjenigen entspricht, die ihm eine

gewisse Aussage zuschreibt (hier kann die Operation darin bestehen,
dass ein starres Längenmass an die Achse des zu messenden Dinges
angelegt wird), usw.

Es ist leicht einzusehen, dass bei dem hier aufgezeigten Verfahren
die Ebene des «Alltäglichen» eine grundlegende Rolle spielt, denn auf
eben dieser Ebene begegnet man den «Dingen», und ohne Dinge kann
keine Wissenschaft ihren Gegenstandsbereich konstituieren. Das Ding
ist das «unmittelbar Gegebene», dem man in der erlebten Erfahrung
begegnet und das sich uns als eine identifizierbare Entität anbietet, auf
die man sich beziehen kann. Ohne diese Schichtung der Dinge würde
sich der wissenschaftliche Diskurs auf ein blosses Spiel mit Begriffen
reduzieren, das heisst die Begriffe hätten dank ihrer logischen Verbindungen

bestenfalls eine kontextuelle Bedeutung, nicht aber ein
Referenzobjekt, keinen Zugriff auf die Wirklichkeit. Man soll aber nicht
meinen, dass diese Welt der Dinge nur eine Art Rohmaterial darstellt,
das unserer sinnlichen Erfahrung zugänglich ist und das wir berühren
und sehen können. Nein, diese Welt ist im Gegenteil ein sehr komplexes

und nuanciertes Gebilde, sie ist ein kulturelles Sediment, das sich

31



in der Zeit ständig entwickelt und verändert. Zu dieser Welt gehören
nicht nur die Steine, Bäume und Tiere, sondern auch alle Kunstprodukte

des menschlichen Schaffens, die Automobile so gut wie die
Kathedralen, und auch die Göttliche Komödie von Dante oder eine Sonate

von Beethoven, obwohl dies schon nicht mehr materielle Dinge
sind. Sogar der Begriff des Integrals oder derjenige des Moleküls haben
sich zu einem gewissen Zeitpunkt der Geschichte zu den «Dingen»
gesellt, auf die man «sich beziehen» kann, die als identifizierbare Inhalte
einer mehreren menschlichen Subjekten gemeinsamen intellektuellen
Erfahrung Gegenstand eines Diskurses sein können. Ich will diesen

Punkt hier nicht weiter ausführen: das Gesagte genügt schon, um
anzudeuten, dass zwischen dem Bereich des Alltags und demjenigen der
wissenschaftlichen Konstruktionen eine Fülle von gegenseitigen
Verbindungen besteht, und dass es neben dem Weg, der vom Alltäglichen
zum Wissenschaftlichen führt, auch den umgekehrten Weg des

Einflusses der Wissenschaft auf das Weltbild des Alltags gibt.
Doch lässt sich noch mehr sagen: Das bisher Angeführte könnte

nämlich die falsche Auffassung erwecken, dass das Alltägliche eine

Art archaische Schicht sei, die uns in unserer existentiellen Situation
immer noch direkt betrifft, die aber in Bezug auf ihren Erkenntniswert
schon hinter uns liegt. Das «Alltägliche» stellte also ein «überholtes»
Stadium unserer kognitiven Welterfassung dar, während die
wissenschaftliche Erkenntnis ein «fortschrittlicheres» und adäquates
Stadium bilden würde. Da aber niemand das wissenschaftliche Weltbild
in allen, die Existenz- und Handlungsbedingungen betreffenden
Aspekten beherrschen kann, so würde das heissen, dass unsere persönliche

Lebensführung sich auf ein Weltbild abstützen müsste, von dem
wir wüssten, dass es inadäquat, überholt und daher in gewisser
Hinsicht falsch sei. In all dem liegt sicher eine Teilwahrheit und es ist nicht
zu leugnen, dass eine der Komponenten der Krise, die unsere Zivilisation

durchmacht, gerade in der wachsenden Entfernung des
wissenschaftlichen Weltbildes von demjenigen des Gemeinsinns besteht. Es

wäre jedoch oberflächlich, bei dieser Feststellung stehen zu bleiben. In
der Tat ist der Alltag eine unerschöpfliche Quelle von Anregungen für
die wissenschaftliche Erkenntnis, und zwar mindestens in zweifacher
Hinsicht: Erstens stellt der Alltag eine ständige Gelegenheit für weitere

wissenschaftliche Problematisierungen dar, weil sich ständig

32



Möglichkeiten eröffnen, die Wirklichkeit, die Dinge und die Tatsachen

unter neuen, bisher noch nicht berücksichtigten Gesichtspunkten

zu betrachten, auch wenn diese schon von einer grossen Anzahl
von Disziplinen erforscht worden sind. Zweitens ist zu berücksichtigen,

dass der Alltag eine ganze Menge von Dingen und Ereignissen
einschliesst, die für belanglos und uninteressant gehalten werden, oder
deren Erklärung einfach dem Zufall zugeschrieben wird, die aber

plötzlich von erstrangigem wissenschaftlichen Interesse, ja sogar An-
lass zu neuen Disziplinen sein können. Ein berühmtes Beispiel eines
solchen Falles ist die Psychoanalyse, die ihre Entstehung der besonderen

Aufmerksamkeit verdankt, die Freud einigen scheinbar banalen
Vorkommnissen gewidmet hat, wie dem Sich-Versprechen oder anderen

handlungsmässigen Missgriffen, weil er sich weigerte, diese als

blosse Ergebnisse des Zufalls zu betrachten.
Die Funktion des Alltags beschränkt sich jedoch nicht darauf,

ständiger Ausgangspunkt neuer wissenschaftlicher Ansätze zu sein. Er hat
noch eine weitere Funktion, die den gesamten Komplex der
Wissenschaften übersteigt und darin besteht, uns ständig an die Partialität
aller wissenschaftlichen Objektivierungen und Perspektiven zu
erinnern. Wie wir betont haben, besteht die wissenschaftliche Natur einer

Disziplin ja gerade in der «Spezialität» ihres Zugangs zur Wirklichkeit
und folglich in der «Partialität» ihrer Betrachtungsweise der Dinge.
Dies ist tatsächlich so, aber das Bewusstsein von der Begrenztheit und
Partialität der wissenschaftlichen Perspektiven hat die Tendenz sich

abzuschwächen, insbesondere bei den Spezialisten der Einzelwissenschaften.

Natürlich leugnet kein Wissenschaftler, dass das Wissen
seiner Disziplin «begrenzt» sei. Aber häufig meint er damit nur, dass es in
dieser Disziplin noch viele Entdeckungen zu machen gebe, dass es

noch eine Menge von unbekannten Tatsachen und Phänomenen gäbe,

auf welche diese Disziplin einst ihr Licht werfen werde. Es ist also

häufig nur eine Begrenzung innerhalb der Disziplin, und nicht die

Begrenzung der Disziplin gemeint. Es besteht im Gegenteil eine starke
Tendenz zu glauben, dass die Disziplin, mit der man sich gerade
beschäftigt, den eigentlichen Schlüssel für das Verständnis der gesamten
Wirklichkeit oder zumindest für grosse Teilgebiete derselben darstelle
und dass man schliesslich sogar den Inhalt anderer Disziplinen, die
zunächst unabhängig zu sein scheinen, auf jene «reduzieren» könne.

33



Dies ist die wohlbekannte Denkfigur des Reduktionismus, der z.B.
auch heute noch viele Wissenschaftler dazu bringt zu glauben, die

Physik sei der eigentliche Schlüssel für das Verständnis dessen, was in
den Bereich der «Naturwissenschaften» fällt, und der andere
Wissenschaftler glauben macht, dass der Psychologie oder der Soziologie diese

Rolle in den «Humanwissenschaften» zufalle. Zwar sollte man meinen,

dass Personen mit so viel kritischem Sinn, wie man ihn den
Wissenschaftlern allgemein zuschreibt, fähig sein sollten, ihre Wissenschaft

nicht zu dogmatisieren. Tatsächlich kommt es aber vor, dass sie

der Enthusiasmus für ihre Forschung und deren Erfolge daran hindert,
das nötige methodologische Selbstbewusstsein zu erreichen, und dass

sie sich deshalb ins Netz des Reduktionismus ziehen lassen, indem sie

soweit gehen, dass sie alles als vorwissenschaftlich qualifizieren, was
sich nicht auf ihre eigenen Fachperspektiven reduzieren lässt.

Aber was im Rahmen einer rein methodologischen Analyse schwer

begreifbar scheinen mag, kann im Lichte der ständigen Konfrontationen,

die uns gerade vom Alltäglichen aufgezwungen wird, leichter klar
werden: Es ist die Komplexität und zugleich die Perspektive der
«Totalität», die uns umgibt, wenn wir die verschiedenen Situationen der

Alltäglichkeit meistern müssen, die nicht verfehlen kann, einen
wachen Geist auf die Partialität der wissenschaftlichen Ansichten
aufmerksam zu machen. Hier sehen wir auf direkte Weise, dass jede
Handlung, jedes nicht banale Urteil die Co-Präsenz und Interrelation
von mehreren Dimensionen involviert, und dass diese Dimension
zudem einer Synthese in einer Perspektive des «Ganzen» bedürfe,
angesichts derer jede «Teilerkcnntnis», die uns von dieser oder jener
Wissenschaft (oder sogar von einer Vielzahl von Wissenschaften)
angeboten werden kann, ihre ganze Unzulänglichkeit zeigt.

Diese Hervorhebung des begrenzten und partiellen Charakters der
wissenschaftlichen Verfahren ist nicht nur wegen ihrer antidogmatischen

Funktion, sondern auch deshalb wichtig, weil sie neben der
«wissenschaftlichen» eine spezifisch «philosophische» Dimension des

Denkens postuliert. Denn obwohl das Erkenntnisprojekt der Philosophie

und dasjenige der Wissenschaften gewisse gemeinsame Merkmale
aufweisen, bestehen zwischen ihnen doch grundlegende Unterschiede.
Nach einer Analyse, die ich hier nicht weiter umreissen kann, lassen

diese sich auf die Tatsache zurückführen, dass die Philosophie die

34



Wirklichkeit unter dem «Gesichtspunkt des Ganzen» oder im «Horizont

des Ganzen» erfassen will. Dieser «Horizont des Ganzen» ist aber

gerade das, was den Wissenschaften abgeht und abgehen muss (wenn
sie nicht in ein illegitimes «Metaphysizieren» verfallen wollen), während

der Alltag, wie wir gesehen haben, sich immer schon darin engagiert

findet. Wenn also die Präsenz des Alltäglichen nach einer
rationalen Erhellung und bewussten Erforschung dieses Horizontes
verlangt, so ist das nichts anderes als ein Appell zur Bildung eines von den
verschiedenen Formen wissenschaftlicher Erkenntnis verschiedenen
und auch auf die Gesamtheit der Wissenschaften nicht reduzierbaren
«philosophischen Wissens».

Man muss sich jedoch sogleich vor einer ungerechtfertigten
Schlussfolgerung hüten, die man fälschlicherweise aus dieser Feststellung ziehen

könnte: nämlich vor der Illusion, dass der «Gemeinsinn» der
Alltäglichkeit, der uns den Anspruch auf Totalität sozusagen vorschreibt,
selbst diesen Anspruch schon erfüllen könne. Es handelt sich hier um
eine weit verbreitete Illusion, der oft selbst gebildete Leute verfallen,
wenn sie den Satz «Jeder Mensch ist ein Philosoph» so interpretieren,
dass er besagt, man brauche sich nur an den bei allen Menschen
natürlicherweise vorhandenen gesunden Menschenverstand zu halten,
wenn man gute Philosophie betreiben wolle. Ich kann hier nicht auf
die Diskussion eingehen, durch welche man zeigen könnte, dass ein

strenger Diskurs, der sich auf den Standpunkt der Totalität stellt, an
Schärfe der Analyse und Technizität der Verfahren dem wissenschaftlichen

Diskurs in nichts nachsteht. Ich muss mich darauf beschränken,

eine Überlegung vorzutragen, welche zeigt, in welcher Weise die

Perspektive der Totalität für die philosophische Forschung charakteristisch

ist. Es herrscht nämlich in der zeitgenössischen Philosophie
immer noch weitgehend die Auffassung, dass die Wissenschaften das

eigentliche Paradigma des Wissens darstellen und für die Philosophie
nur die Aufgabe einer Analyse dieser Wissenschaften und ihrer
Redeweisen übrig bleibt, einer Analyse, die zudem in einer Form
weitgetriebener Verfahrenstechnik und formaler Strenge durchgeführt werden

soll, da nur diese der Würde des Gegenstandes, mit dem sie

sich befasst, angemessen sei. Es ist dies der wohlbekannte Stil der
Philosophy ofScience der auch heute noch den grössten Teil der «analytischen»

Philosophie der Wissenschaften im angelsächsischen Kultur-

35



räum beherrscht. Es scheint mir aber unbestreitbar zu sein, dass viele
dieser Analysen uns nicht als «philosophisch» erscheinen, und zwar
gerade deshalb, weil sie sich einen partiellen, begrenzten und allzu

strengen analytischen Charakter auferlegen, dem die Offenheit für die
Problematik des Ganzen, von der gesprochen wurde, fehlt. Infolgedessen

hat man oft den Eindruck, dass der grosse Wert, den man auf derartige

«Grundlagenforschung» legt, beinahe einen Missbrauch der Sprache

impliziert, denn was man uns vorlegt, ist fast immer eine Explikation

der «Ausübungsbedingungen» der wissenschaftlichen Forschung
in bestimmten Gebieten, ohne jedes Bemühen um ein Verständnis
der «Grundlagen», welche diese Bedingungen rechtfertigen, ein
Bemühen, das uns unweigerlich dazu verpflichten würde, den engen
Horizont der Wissenschaft, die man untersucht, zu überwinden. Es ist in
der Tat nicht zufallig, wenn das alte analytische Paradigma heute in
einer Krise steckt, und man selbst innerhalb dieser kulturellen Tradition

Bemühungen um eine Bereicherung der Perspektive feststellen
kann. Diese haben bis anhin zu einer detaillierteren Berücksichtigung
der «historischen Bedingungen» geführt, unter denen sich die
wissenschaftliche Erkenntnis befindet. Aber es ist klar, dass es sich hierbei

nur dann um eine wirkliche philosophische Rechtfertigung handeln
könnte, wenn die Geschichte explizit in den Rang einer «Grundlage»
der Wissenschaft erhoben würde, was aber noch bei weitem nicht der
Fall ist.

Doch alles was wir bis jetzt gesagt haben, läuft Gefahr, dem Alltag
nicht voll gerecht zu werden. Denn man könnte meinen, wir schrieben
ihm lediglich die Rolle eines Stimulators von etwas Authentischerem

zu, von etwas, das sich aufjeden Fall «anderswo» abspielt. So würde er
zur Entwicklung der Wissenschaften anregen, indem er das Reich der

«Dinge» zur Verfügung stellt und die Neugier begünstigt, welche zur
Entwicklung der verschiedenen «Gesichtspunkte» führt, aber die

eigentliche solide Erkenntnis entstünde erst nachher in den spezialisierten

Einzelwissenschaften. Andererseits wäre der Alltag auch der
Hüter des Anspruchs auf den «Gesichtspunkt des Ganzen» - aber die

Aufgabe, diesen Standpunkt zu explizieren, läge wiederum nicht bei

ihm, sondern diesmal bei der Philosophie. In jedem Falle schiene der
alltägliche Diskurs und die alltägliche Sprache zu einer bloss

untergeordneten und vorläufigen Rolle verurteilt zu sein, und man sähe die

36



wohlbekannte These bestätigt, wonach die Umgangssprache nur den

Bereich des «Ungefähren» und des Konfusen bildet, den es zu
überwinden gilt, wenn man die Ebene der wissenschaftlichen oder
philosophischen Präzision erreichen will.

Eine solche Sicht kann jedoch einer strengen Prüfung nicht Stand

halten, denn das Nicht-spezifiziert-sein, das man der Umgangssprache
sicher zuschreiben kann, ist keineswegs ein Mangel und entspricht
nicht einer Situation der Ungenauigkeit. Es ist im Gegenteil die präzise

Bedingung dafür, dass die Umgangssprache selbst gegenüber den

Wissenschaften ihre Funktion wahrnehmen kann, die darin besteht

uns ein Reden von den «Dingen» zu erlauben. Denn damit wir unsere
Aufmerksamkeit auf dieses oder jenes Ding lenken und es nach dem
speziellen Gesichtspunkt einer Wissenschaft untersuchen können,
muss es sich auf eine von dieser Wissenschaft unabhängigen Weise

identifizieren lassen; man muss es auf eine allgemeine Weise wiedererkennen

können, und das nicht nur, um ein Gespräch überhaupt in

Gang bringen zu können, sondern auch um den Diskurs der
Einzelwissenschaften von Zeit zu Zeit «kontrollieren» zu können. Man darf
eben nicht vergessen, dass auch die kühnsten wissenschaftlichen
Konstruktionen nie völlig frei sind: sie müssen letztlich immerauf die
konkrete Wirklichkeit zurück beziehbar sein, das heisst, es muss möglich
sein, daraus Schlüsse zu ziehen, welche gewisse alltägliche Dinge oder
Ereignisse betreffen, von denen man dann sagen kann, dass sie durch
die theoretischen Konstruktionen dieser Wissenschaft eine Erklärung
erhalten. In der Tat beruht einer der Gründe dafür, dass in den letzten
Jahren die Begeisterung über die Herrschaft der Wissenschaften merklich

abgenommen hat, gerade darin, dass eine übermässige Distanz
zwischen den Wissenschaften einerseits und dem Gemeinsinn und der

Umgangssprache andererseits festzustellen ist, was den Verdacht
schürt, dass die Wissenschaften den Kontakt mit der Wirklichkeit
verloren hätten.

Vielleicht könnte man daher die unersetzbare Funktion der
Umgangssprache treffender bestimmen, indem man sagt, dass sie die Sprache

des Unmittelbaren sei. Das Unmittelbare lässt sich nicht umgehen,

und zwar aus tieferen als den oben genannten Gründen. Wir sind
nämlich in unserem Denken immer mit zwei Ebenen konfrontiert.
Das eine ist die Ebene des Unmittelbaren; das andere ist die Ebene, die

37



man erreicht, wenn man dem intellektuellen Antrieb folgt, der sich

aus der Überzeugung herleitet, dass das Unmittelbare nicht das

«Ursprüngliche» sei, und der uns deshalb dazu treibt, das Unmittelbare zu

«begründen». Dieser Antrieb ist die eigentliche Wurzel des Logos, der
die Grundlegung des Unmittelbaren in etwas anderem, das Unmittelbare

überschreitenden sucht und so je nachdem zur Philosophie oder
zu den verschiedenen Wissenschaften Anlass gibt. Dieses Forschen
und diese schrittweise Ausarbeitung erfordert von Natur aus eine
Sprache, die sich von derjenigen unterscheidet, welche zur Beschreibung

des Unmittelbaren dient. Die Technizität sowohl der Philosophie

als auch der Wissenschaften ist somit gerechtfertigt; doch sollte es

auch klar sein, dass eine solche Unterscheidung von Ebenen nur dann

möglich ist, wenn die Sprache des Unmittelbaren in ihrer Legitimität
und in der ihr eigenen Funktion anerkannt ist.

Nach dem Gesagten ist es leicht, die Wichtigkeit und den kognitiven
Wert des Alltäglichen zu ermessen. Sein Wert ist kein geringerer als

der Wert der «Gegebenheit» (datité), d. h. der Wert des Zeugnisses vom
Unmittelbaren, das abzuleugnen schlicht unmöglich ist. Denn auch

wenn man, wie man oft sagt, die Illusionen des Unmittelbaren «widerlegt»

zu haben glaubt, so hat man tatsächlich nur gewisse «Interpretationen»

des Unmittelbaren widerlegt, die schon einer ersten Ebene der

Vermittlung angehören. Der Alltag ist die einzige Erkenntnissphäre,
wo uns die Dinge gegeben sind, ohne dass sie absichtlich einer ganz
bestimmten Zerlegung (découpage) unterzogen würden. Natürlich darf
man nicht so naiv sein zu glauben, dass die Abwesenheit einer absichtlichen

Zerlegung genüge, um den Anspruch auf die Unabhängigkeit
des unmittelbar Gegebenen zu begründen und uns im Falle des Alltags
vor jeder partiellen Sichtweise zu schützen. Im Gegenteil, man weiss

sehr wohl, und die zeitgenössische Philosophie hat uns oft genug darauf

aufmerksam gemacht, dass in den Vorstellungen des Gemeinsinns
immer schon implizite und unbewusstc Zerlegungen am Werke sind.
Man kann sogar in einem gewissen Sinne sagen, dass das Unmittelbare
nicht das Ursprüngliche ist, dass das, was sich als ein Unmittelbares
zeigt, immer schon das Ergebnis einer Konstruktion ist, und man so
das Problem des Ursprungs seiner Konstitution aufwerfen (sei es unter
dem genetischen Gesichtspunkt, sei es unter dem Gesichtspunkt der

Grundlegung), ohne ihm den Charakter des Unmittelbaren zu neh-

38



men. Das Problem der eingeborenen Ideen hat sein zeitgenössisches
Gegenstück in dieser Thematik der Erforschung des Ursprungs, der
Individuation der Voraussetzung und der Enthüllung des Impliziten
und Nebenbei-gedachten.

Ohne etwas von alledem leugnen zu wollen, bleibt es dennoch wahr,
dass das Zeugnis des Alltags (eben dadurch, dass es nicht auf eine
absichtliche Zerlegung ausgerichtet ist), uns ganz konkret eine grosse
Anzahl der vielfaltigen Aspekte der Dinge wahrnehmen lässt, und uns
so erlaubt, ein Bild von ihnen zu haben, das im Gegensatz zu den
Bildern der Einzelwissenschaften paradoxerweise sowohl als «reicher»
als auch «weniger detailliert» bezeichnet werden kann. Indem es uns
so gewisse Aspekte der Dinge vor Augen führt, die sich der Analyse
und Erklärung in einer bestimmten Einzelwissenschaft klar entziehen,
erleichtert es uns die Verteidigung gegen die Einseitigkeiten, die den

«fachlichen» Gesichtspunkten eigen sind. Der «Reichtum» der
Alltagsvorstellung hat neben dieser wichtigen, kritischen Funktion aber
auch einen Wert an sich, den man gegenüber dem Wert der viel
detaillierteren aber einseitigen Vorstellungen, die uns die Wissenschaften
geben, nicht geringschätzen darf. Dieser Reichtum ist ein weiterer
Grund für die «Rückkehr» zum Alltag, von der weiter oben in Bezug
auf die theoretischen Konstruktionen der Wissenschaften gesprochen
wurde. Es ist aber zu betonen, dass dieser Reichtum ein gleiches
Engagement auch für die Philosophie festlegt: denn so wie die Wissenschaften

die Aufgabe haben, Analysen von «partiellen» Gesichtspunkten
auszuarbeiten, welche dem Alltäglichen effektiv gerecht werden, so
hat auch die Philosophie eine analoge Verpflichtung bei ihrer
Ausarbeitung einer Analyse des «Ganzen». Im konkreten Fall kommt es ja
oft genug vor, dass dieses Ganze in einer bestimmten Philosophie allzu
sehr nach einer nur monochromen Palette «gefärbt» ist, was der Vielfalt

der Nuancen, die uns die alltägliche Erfahrung des Realen bezeugt,
Gewalt antut. Gegen die sogenannten «falschen Totalisierungen», von
denen heute in der Philosophie oft die Rede ist, kann somit die
unzerstörbare Gegenwart des Alltäglichen ein wirksameres Mittel sein, als

gewisse abstrakte Schutzmassnahmen, die man sich manchmal ausgedacht

hat.

39



Résumé
Le rôle du quotidien dans la civilisation scientifique

de notre époque

La civilisation moderne se caractérise par une dévalorisation du

quotidien et il n'est pas difficile de montrer que ce fait est une
conséquence directe de l'influence envahissante que la science et la

technique exercent sur elle. La science, en effet, qu'on l'interprète comme
une réfutation, ou qu'on l'interprète comme une continuation du sens

commun, se constitue quand on prend des distances par rapport au
quotidien. Mais s'il est facile de s'accorder sur une constatation
pareille, les opinions divergent quand il s'agit de donner une interprétation

philosophique et une évaluation positive ou négative de ce fait: et
cela parce que de bonnes raisons plaident en faveur de l'une aussi bien

que de l'autre manière déjuger un tel détachement.
Pour sortir de l'impasse il faut analyser comment une science arrive

à déterminer son domaine propre d'objets. Elle y parvient en soumettant

les «choses» de la vie quotidienne à un «point de vue» partiel et

spécifique, qui s'exprime moyennant un certain nombre de «prédicats»

constituant le langage technique propre à cette science. On
obtient par cela un «découpage» des choses, auxquelles d'ailleurs les

sciences doivent et peuvent toujours se rapporter grâce à la nature
opératoire de certains parmi ces prédicats. Cette analyse nous montre que
le quotidien, étant le domaine où se donnent les «choses», constitue la
base indispensable sans laquelle les sciences manqueraient de toute
possibilité de «se référer» au réel. En plus, la richesse de «données
immédiates» qu'il renferme offre une source inépuisable pour des problé-
matisations scientifiques et des optiques disciplinaires toujours
nouvelles. Mais un rôle encore plus important du quotidien consiste en

ceci, qu'il nous rend continuellement palpable la limitation de toute
optique scientifique spéciale, constituant par cela un des meilleurs
antidotes contre le risque du «réductionisme» scientifique.

Par cela le quotidien se révèle non seulement comme la source de

l'«immédiat», mais encore comme le témoin de l'«entier», et en tant
que tel il garde ouverte l'exigence d'une compréhension rationelle et

cognitive de l'entier, qui est l'aspiration même à un «savoir
philosophique» comme quelque chose de distinct et d'irréductible aux
différentes formes du savoir scientifique et à la totalité même des sciences.

40


	Das Alltägliche in der von der Wissenschaft geprägten Kultur unserer Zeit

