Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Das Alltagliche in der von der Wissenschaft gepragten Kultur unserer
Zeit

Autor: Agazzi, Evandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
EVANDRO AGAZZI

Das Alltiagliche in der von der Wissenschaft gepriagten Kultur
unserer Zeit

Die Entwertung des Alltaglichen kann als ein charakteristischer Zug
der modernen abendlidndischen Zivilisation betrachtet werden. Wenn
der Alltag das ist, was uns immer umgibt, das, was nach einem i1hm
eigenen, einformigen und konstanten Rhythmus ablauft, das, was das
«Normale» und Gewdohnliche ausmacht, so konnen wir wohl sagen,
dass die moderne Zivilisation fiir Charakterziige optiert hat, die sich
ganzlich von denjenigen des Alltaglichen abheben, namlich fiir die
Schaffung einer kiinstlichen Welt, welche die Natur tiberlagert und sie
zu beherrschen versucht, fiir die Verherrlichung des Neuen, des Unge-
wohnlichen und des Ausserordentlichen, fiir die Einfiihrung von Le-
bensformen, in denen es notig wird zu planen, vorauszusehen und zu
entwerfen und die Zeit und die Wechselfdlle des Lebens nicht mehr
threm spontanen Ablauf tiberlassen werden konnen. Das Alltdgliche
wird damit zum Bereich des Banalen, Langweiligen und Phantasielo-
sen degradiert, dem sich Originalitit, die Kreativitat und die Erneue-
rungskraft des Kiinstlichen entgegensetzt.

Es 1st nicht schwierig einzusehen, dass diese Abwertung des Alltagli-
chen dem standig zunehmenden Einfluss der Wissenschaft zuzuschrei-
ben ist, den diese in unserer Kultur gewonnen hat, ihrer ungeheuren
Fahigkeit Neues, Erstaunliches und Unerwartetes zu produzieren, der
Gewissheit, die sie uns einflosst, dass das Morgen sicher vom Heute
verschieden sein wird, der «planerischen» Mentalitit, die sie uns bei-
bringt, insbesondere dank der Technik, die sie ermoglicht und die in
der Tat die Welt fortwidhrend und unter unseren Augen veriandert. Mit
anderen Worten, es ist klar, dass in der Perspektive einer Zivilisation,

Korrespondenzadresse: Prof. Dr. Evandro Agazzi, Philosophisches Seminar, Universitdt
Freiburg, CH— 1700 Freiburg

21



fiir die nicht einmal zwei aufeinander folgende Tage sich gleichen kon-
nen, weil der nachfolgende sicher im Vergleich zum vorausgehenden
«neu» sein wird, die Idee des Alltaglichen, d. h. dessen, «was jeden Tag
wiederkehrt», nicht eine positive Wertung erhalten kann.

Man kann das eben in allgemeiner Weise Gesagte aber auch auf-
grund von eingehenderen Analysen rechtfertigen. Die Antithese zwi-
schen Wissenschaft und Alltaglichkeit kann namlich leicht durch eine
Analyse des Wesens der Wissenschaft selbst aufgewiesen werden. In
der Tat konstituiert sich die Wissenschaft, wenn man sich vom Alltag-
lichen distanziert, da dieses ja immer den Bereich des Unexakten, des
Approximativen, des Naiven darstellt, kurz die Ebene, die man tiber-
winden muss, wenn man ein genaues, sicheres und vertrauenswiirdiges
System von Erkenntnissen erreichen will. In diesem Sinne prisentiert
sich die Wissenschaft, wie man schon oft zu Recht bemerkt hat, als
eine Widerlegung des Gemeinsinns (common sense); obwohl man von
einem anderen Gesichtspunkt aus auch behaupten kann, dass die Wis-
senschaft eine «Fortsetzung» des Gemeinsinns darstelle, da sie ja des-
sen Bemiihen, die Wirklichkeit zu verstehen, fortsetzt und dabei viele
Einstellungen und kognitive Kategorien anwendet, die man schon im
Gemeinsinn vorfindet. Aber das eigentliche Problem besteht nicht
darin, herauszufinden, ob die Wissenschaft eher eine Widerlegung
oder eine Fortsetzung des Gemeinsinns sei; es geht nicht darum, eher
Bachelard als Meyerson Recht zu geben, denn man wird nicht leugnen
konnen, dass auch die Fortsetzung des Gemeinsinns sich im wissen-
schaftlichen Verstehen des Realen verwirklicht und uns also zwingt,
das «alltagliche» Weltbild, auf das sich der Gemeinsinn urspriinglich
bezieht, als unbrauchbar zu betrachten. Der Kern des Problems ist
also in jedem Fall die Uberwindung des Alltiglichen, die sich in der
Uberwindung des dem Gemeinsinn urspriinglich entsprechenden
Weltbildes konkretisiert.

Eine interessante Tatsache, welche die Richtigkeit unserer Auffas-
sung von der Antithese zwischen Wissenschaft und Alltiaglichkeit be-
statigt, besteht darin, dass diese Auffassung nicht nur von denjenigen
geteilt wird, welche der Wissenschaft eine klare Uberlegenheit gegen-
tiber dem Alltag zuschreiben, sondern auch von denjenigen, die den
Graben zwischen Wissenschaft und Alltag bedauern und der Wissen-
schaft eine Deformation unserer Vorstellung der Wirklichkeit vorwer-

28



fen. Ohne den Reichtum der von Husserl in der Krisis der europdii-
schen Wissenschaften durchgefiihrten Analyse der Beziehungen zwi-
schen Wissenschaft und Lebenswelt hierauf «reduzieren» zu wollen,
kann man doch sagen, dass der Gegensatz zwischen Wissenschaft und
Alltag Teil einer solchen Analyse ist.

Trotz dieser Ubereinstimmung in der Feststellung einer Distanz,
welche Wissenschaft und Alltag trennt, ist es nicht leicht, sich auf eine
gemeinsame philosophische Interpretation, und damit auf eine ge-
meinsame Bewertung dieser Tatsache zu einigen. Denn einerseits ist
es, wie wir bemerkt haben, wahr, dass die Abwertung des Alltaglichen
infolge des Triumphes der Wissenschaft ein typisches Merkmal unse-
rer abendlandischen Zivilisation ist; doch andererseits ist es nicht
weniger wahr, dass neben den Leuten, die darin ein Zeichen des Fort-
schritts sehen und die der Wissenschaft das Verdienst zuschreiben, uns
eine vollkommenere Form der Erkenntnis geboten zu haben, es auch
andere Leute gibt, die der Wissenschaft im Gegenteil die Krise unserer
Zivilisation anlasten und zwar gerade wegen ihres Verrats am Alltagli-
chen und an der im Alltdglichen angeblich enthaltenen «Authentizi-
tat».

Was eine Einigung erschwert, ist die Tatsache, dass jede dieser ge-
gensitzlichen Bewertungen etwas fiir sich hat. Denn be1 aller kriti-
schen Strenge gegentiber szientistischen Illusionen und im vollsten Be-
wusstsein der Grenzen des wissenschaftlichen Wissens, seiner prinzi-
piellen Widerlegbarkeit, Begrenztheit und Abhidngigkeit von einer
Reihe von Vorbedingungen, kann man in der Tat nicht ernsthaft leug-
nen, dass es uns eine echte Erkenntnis der Welt (sowohl der Natur, als
auch des Menschen) bietet, die viel umfangreicher, genauer und detail-
lierter ist, als jene des Gemeinsinns. Wer wagte auch guten Glaubens
zu bestreiten, dass wir heute unendlich viel mehr wissen als vor einigen
Jahrhunderten, und zwar deshalb, weil die Wissenschaft uns in unse-
rer Erkenntnis viel weiter gebracht hat, an einen Punkt, an den die
blossen Mittel des Gemeinsinns uns niemals hdtten bringen konnen?

Es wire sicher eine ungerechtfertigte Ubertreibung, in der Wissen-
schaft nur eine Form pragmatischer Tatigkeit, die auf eine technologi-
sche Veranderung der Welt hin orientiert ist, zu sehen und ihr jede Fa-
higkeit zu einer kognitiven Durchdringung abzusprechen.

Anderseits sind aber auch alle diejenigen im Recht, welche die ab-

29



strakten Schematisierungen, die «schrecklichen Vereinfachungen»,
die Einseitigkeit, Begrenztheit und Relativitit der wissenschaftlichen
Erkenntnis betonen und uns vor den Illusionen warnen, die aus der
Annahme entstehen konnten, allein die Wissenschaft sei kompetent,
uns ein umfassendes Bild der Wirklichkeit anzubieten. Da diese An-
nahme in den letzten hundert Jahren nicht selten gemacht worden ist,
kiampfen diese Warner nicht bloss gegen Windmiihlen!

Wir stehen also vor der Aufgabe, eine Interpretation der Beziehun-
gen zwischen Wissenschaft und Alltaglichkeit zu finden, die dem ge-
recht wird, was in jeder der zwei genannten Positionen richtig ist. Das
heisst, wir miissen eine Interpretation finden, die uns nicht zwingt, die
beiden Positionen als unvereinbar zu betrachten. Eine solche Interpre-
tation ist in der Tat moglich. Sie leitet sich ziemlich leicht aus einer
Konzeption der wissenschaftlichen Erkenntnis her, die ich im Folgen-
den kurz umreissen werde und die uns die spezifische Rolle des Alltag-
lichen in Bezug auf die Wissenschaft zeigen und zugleich erkliaren
wird, warum das Alltidgliche in der Wissenschaft «iiberwunden» wer-
den muss.

Diese Konzeption, die ich in den letzten zehn Jahren entwickelt
und in einer Anzahl Schriften dargestellt habe, auf die ich fiir weitere
Einzelheiten verweisen darf, geht von einer Analyse des Verfahrens
aus, durch das jede wissenschaftliche Disziplin ihren je eigenen «Ge-
genstandsbereich» konstituiert.

Dieses Verfahren besteht nicht darin, dass man eine gewisse Menge
von «Dingen» aus dem Alltag selektioniert und sich dafiir entscheidet,
die ganze Aufmerksamkeit der Forschung aufsie allein zu konzentrie-
ren. Man wahlt vielmehr einen spezifischen «Gesichtspunkt», unter
dem man welche Dinge auch immer untersuchen will. Diese Wahl
eines besonderen Gesichtspunktes driickt sich in der Einfiihrung einer
begrenzten Anzahl von «Priadikaten» aus, die einen spezifischen, wohl
prazisierten Sinn haben, und so die technische Sprache dieser beson-
deren Wissenschaft konstituieren. Diese Ansicht unterscheidet sich
von der haufig anzutreffenden, aber oberflachlichen Auffassung, wo-
nach die technische Sprache bloss der Abkiirzung und der Klarheit
dient. Die Sprache einer Wissenschaft hat aber nicht nur diese Funk-
tionen, sie muss auch «technisch» sein in dem Sinn, dass ihre Begriffe
alle den einmal angenommenen speziellen und begrenzien Gesichts-

30



punkt ausdriicken, auch wenn die Worter, die man zur Bezeichnung
dieser Begriffe gebraucht, aus der Umgangssprache her stammen.
Schliesslich 1st noch hinzuzufiigen, dass insbesondere fiir die Wissen-
schaften, die im weitesten Sinne des Wortes als «empirische» gelten,
eine gewisse Anzahl von spezifischen Priadikaten an konkrete, stan-
dardisierte Operationen gebunden sein muss, die es erlauben, den wis-
senschaftlichen Diskurs aufdie «Dinge» anzuwenden und unmittelbar
zu entscheiden, ob Aussagen, die diese Pradikate enthalten, in Bezug
aufdie Wirklichkeit wahr oder falsch sind. So ist zum Beispiel die Me-
chanik eine Wissenschaft, die sich darauf beschriankt, alle Dinge unter
einem besonderen Gesichtspunkt zu betrachten, der sich durch den
Gebrauch von Priadikaten wie «Masse», «Liange», «Zeitdauer», «Ener-
gie» usw. ausdriickt. Unter diesen Priadikaten gibt es einige, wie die
drei erstgenannten, fiir welche die klassische Mechanik standardisierte
Operationen festgelegt hat, die es uns z.B. erlauben festzustellen, ob
eine Aussage, die einem «Ding» eine gewisse Masse zuschreibt, wahr
oder falsch 1ist (hier wird das Ding «manipuliert», indem man es mit
einer Waage von einem bestimmten Prizisionsgrad wigt), oder ob die
Liange eines Dinges tatsachlich derjenigen entspricht, die thm eine
gewisse Aussage zuschreibt (hier kann die Operation darin bestehen,
dass ein starres Lingenmass an die Achse des zu messenden Dinges
angelegt wird), usw.

Es ist leicht einzusehen, dass bei dem hier aufgezeigten Verfahren
die Ebene des «Alltaglichen» eine grundlegende Rolle spielt, denn auf
eben dieser Ebene begegnet man den «Dingen», und ohne Dinge kann
keine Wissenschaft ihren Gegenstandsbereich konstituieren. Das Ding
ist das «unmittelbar Gegebene», dem man in der erlebten Erfahrung
begegnet und das sich uns als eine identifizierbare Entitdt anbietet, auf
die man sich bezichen kann. Ohne diese Schichtung der Dinge wiirde
sich der wissenschaftliche Diskurs auf ein blosses Spiel mit Begriffen
reduzieren, das heisst die Begriffe hitten dank ihrer logischen Verbin-
dungen bestenfalls eine kontextuelle Bedeutung, nicht aber ein Refe-
renzobjekt, keinen Zugrift auf die Wirklichkeit. Man soll aber nicht
meinen, dass diese Welt der Dinge nur eine Art Rohmaterial darstellt,
das unserer sinnlichen Erfahrung zuganglich ist und das wir beriihren
und sehen konnen. Nein, diese Welt ist im Gegenteil ein sehr komple-
xes und nuanciertes Gebilde, sie 1st ein kulturelles Sediment, das sich

31



in der Zeit stindig entwickelt und verdndert. Zu dieser Welt gehoren
nicht nur die Steine, Biume und Tiere, sondern auch alle Kunstpro-
dukte des menschlichen Schaffens, die Automobile so gut wie die Ka-
thedralen, und auch die Gottliche Komodie von Dante oder eine Sona-
te von Beethoven, obwohl dies schon nicht mehr materielle Dinge
sind. Sogar der Begriff des Integrals oder derjenige des Molekiils haben
sich zu einem gewissen Zeitpunkt der Geschichte zu den «Dingen» ge-
sellt, auf die man «sich beziehen» kann, die als identifizierbare Inhalte
einer mehreren menschlichen Subjekten gemeinsamen intellektuellen
Erfahrung Gegenstand eines Diskurses sein konnen. Ich will diesen
Punkt hier nicht weiter ausfiihren: das Gesagte geniigt schon, um an-
zudeuten, dass zwischen dem Bereich des Alltags und demjenigen der
wissenschaftlichen Konstruktionen eine Fiille von gegenseitigen Ver-
bindungen besteht, und dass es neben dem Weg, der vom Alltiaglichen
zum Wissenschaftlichen fiihrt, auch den umgekehrten Weg des Ein-
flusses der Wissenschaft auf das Weltbild des Alltags gibt.

Doch lasst sich noch mehr sagen: Das bisher Angefiihrte konnte
namlich die falsche Auffassung erwecken, dass das Alltagliche eine
Art archaische Schicht sei, die uns in unserer existentiellen Situation
immer noch direkt betrifft, die aber in Bezug aufihren Erkenntniswert
schon hinter uns liegt. Das «Alltdgliche» stellte also ein «iiberholtes»
Stadium unserer kognitiven Welterfassung dar, wahrend die wissen-
schaftliche Erkenntnis ein «fortschrittlicheres» und adiaquates Sta-
dium bilden wiirde. Da aber niemand das wissenschaftliche Weltbild
in allen, die Existenz- und Handlungsbedingungen betreffenden
Aspekten beherrschen kann, so wiirde das heissen, dass unsere person-
liche Lebensfiihrung sich auf ein Weltbild abstiitzen miisste, von dem
wir wiissten, dass es inadaquat, tiberholt und daher in gewisser Hin-
sicht falsch sei. In all dem liegt sicher eine Teilwahrheit und es ist nicht
zu leugnen, dass eine der Komponenten der Krise, die unsere Zivilisa-
tion durchmacht, gerade in der wachsenden Entfernung des wissen-
schaftlichen Weltbildes von demjenigen des Gemeinsinns besteht. Es
wire jedoch oberfldchlich, bei dieser Feststellung stehen zu bleiben. In
der Tat ist der Alltag eine unerschopfliche Quelle von Anregungen fiir
die wissenschaftliche Erkenntnis, und zwar mindestens in zweifacher
Hinsicht: Erstens stellt der Alltag eine stindige Gelegenheit flir wei-
tere wissenschaftliche Problematisierungen dar, weil sich stindig

32



Moglichkeiten eroffnen, die Wirklichkeit, die Dinge und die Tatsa-
chen unter neuen, bisher noch nicht berticksichtigten Gesichtspunk-
ten zu betrachten, auch wenn diese schon von einer grossen Anzahl
von Disziplinen erforscht worden sind. Zweitens ist zu berticksichti-
gen, dass der Alltag eine ganze Menge von Dingen und Ereignissen
einschliesst, die fiir belanglos und uninteressant gehalten werden, oder
deren Erklarung einfach dem Zufall zugeschrieben wird, die aber
plotzlich von erstrangigem wissenschaftlichen Interesse, ja sogar An-
lass zu neuen Disziplinen sein konnen. Ein beriihmtes Beispiel eines
solchen Falles ist die Psychoanalyse, die ihre Entstehung der beson-
deren Aufmerksamkeit verdankt, die Freud einigen scheinbar banalen
Vorkommnissen gewidmet hat, wie dem Sich-Versprechen oder ande-
ren handlungsmassigen Missgriffen, weil er sich weigerte, diese als
blosse Ergebnisse des Zufalls zu betrachten.

Die Funktion des Alltags beschriankt sich jedoch nicht darauf, stan-
diger Ausgangspunkt neuer wissenschaftlicher Ansitze zu sein. Er hat
noch eine weitere Funktion, die den gesamten Komplex der Wissen-
schaften tibersteigt und darin besteht, uns standig an die Partialitit al-
ler wissenschaftlichen Objektivierungen und Perspektiven zu erin-
nern. Wie wir betont haben, besteht die wissenschaftliche Natur einer
Disziplin ja gerade in der «Spezialitat» thres Zugangs zur Wirklichkeit
und folglich in der «Partialitat» ithrer Betrachtungsweise der Dinge.
Dies ist tatsachlich so, aber das Bewusstsein von der Begrenztheit und
Partialitdt der wissenschaftlichen Perspektiven hat die Tendenz sich
abzuschwichen, insbesondere bei den Spezialisten der Einzelwissen-
schaften. Nattirlich leugnet kein Wissenschaftler, dass das Wissen sei-
ner Disziplin «begrenzt» sei. Aber haufig meint er damit nur, dass es in
dieser Disziplin noch viele Entdeckungen zu machen gebe, dass es
noch eine Menge von unbekannten Tatsachen und Phinomenen ga-
be, auf welche diese Disziplin einst ithr Licht werfen werde. Es 1st also
haufig nur eine Begrenzung innerhalb der Disziplin, und nicht die Be-
grenzung der Disziplin gemeint. Es besteht im Gegenteil eine starke
Tendenz zu glauben, dass die Disziplin, mit der man sich gerade be-
schaftigt, den eigentlichen Schliissel fiir das Verstandnis der gesamten
Wirklichkeit oder zumindest fiir grosse Teilgebiete derselben darstelle
und dass man schliesslich sogar den Inhalt anderer Disziplinen, die zu-
nichst unabhédngig zu sein scheinen, auf jene «reduzieren» konne.

33



Dies ist die wohlbekannte Denkfigur des Reduktionismus, der z.B.
auch heute noch viele Wissenschaftler dazu bringt zu glauben, die
Physik sei der eigentliche Schliissel fiir das Verstandnis dessen, was in
den Bereich der «Naturwissenschaften» fallt, und der andere Wissen-
schaftler glauben macht, dass der Psychologie oder der Soziologie die-
se Rolle in den «kHumanwissenschaften» zufalle. Zwar sollte man mei-
nen, dass Personen mit so viel kritischem Sinn, wie man 1thn den Wis-
senschaftlern allgemein zuschreibt, fihig sein sollten, thre Wissen-
schaft nicht zu dogmatisieren. Tatsachlich kommt es aber vor, dass sie
der Enthusiasmus fiir ihre Forschung und deren Erfolge daran hindert,
das notige methodologische Selbstbewusstsein zu erreichen, und dass
sie sich deshalb ins Netz des Reduktionismus ziehen lassen, indem sie
soweit gehen, dass sie alles als vorwissenschaftlich qualifizieren, was
sich nicht aufihre eigenen Fachperspektiven reduzieren lasst.

Aber was im Rahmen einer rein methodologischen Analyse schwer
begreifbar scheinen mag, kann im Lichte der stindigen Konfrontatio-
nen, die uns gerade vom Alltaglichen aufgezwungen wird, leichter klar
werden: Es 1st die Komplexitidt und zugleich die Perspektive der «To-
talitdt», die uns umgibt, wenn wir die verschiedenen Situationen der
Alltaglichkeit meistern miissen, die nicht verfehlen kann, einen wa-
chen Geist auf die Partialitat der wissenschaftlichen Ansichten auf-
merksam zu machen. Hier sehen wir auf direkte Weise, dass jede
Handlung, jedes nicht banale Urteil die Co-Prisenz und Interrelation
von mehreren Dimensionen involviert, und dass diese Dimension zu-
dem einer Synthese in einer Perspektive des «Ganzen» bediirfe, an-
gesichts derer jede «Teilerkenntnis», die uns von dieser oder jener
Wissenschaft (oder sogar von einer Vielzahl von Wissenschaften) an-
geboten werden kann, ihre ganze Unzuldnglichkeit zeigt.

Diese Hervorhebung des begrenzten und partiellen Charakters der
wissenschaftlichen Verfahren ist nicht nur wegen ihrer an‘tidogmati-
schen Funktion, sondern auch deshalb wichtig, weil sie neben der
«wissenschaftlichen» eine spezifisch «philosophische» Dimension des
Denkens postuliert. Denn obwohl das Erkenntnisprojekt der Philoso-
phie und dasjenige der Wissenschaften gewisse gemeinsame Merkmale
aufweisen, bestehen zwischen thnen doch grundlegende Unterschiede.
Nach einer Analyse, die ich hier nicht weiter umreissen kann, lassen
diese sich auf die Tatsache zuriickfiihren, dass die Philosophie die

34



Wirklichkeit unter dem «Gesichtspunkt des Ganzen» oder im «Hori-
zont des Ganzen» erfassen will. Dieser «Horizont des Ganzen» ist aber
gerade das, was den Wissenschaften abgeht und abgehen muss (wenn
sie nicht in ein 1llegitimes «Metaphysizieren» verfallen wollen), wih-
rend der Alltag, wie wir gesehen haben, sich immer schon darin enga-
giert findet. Wenn also die Pridsenz des Alltdaglichen nach einer ratio-
nalen Erhellung und bewussten Erforschung dieses Horizontes ver-
langt, so 1st das nichts anderes als ein Appell zur Bildung eines von den
verschiedenen Formen wissenschaftlicher Erkenntnis verschiedenen
und auch auf die Gesamtheit der Wissenschaften nicht reduzierbaren
«philosophischen Wissens».

Man muss sich jedoch sogleich vor einer ungerechtfertigten Schluss-
folgerung hiiten, die man falschlicherweise aus dieser Feststellung zie-
hen konnte: namlich vor der Illusion, dass der «Gemeinsinn» der All-
taglichkeit, der uns den Anspruch auf Totalitat sozusagen vorschreibt,
selbst diesen Anspruch schon erfiillen konne. Es handelt sich hier um
eine weit verbreitete Illusion, der oft selbst gebildete Leute verfallen,
wenn sie den Satz «Jeder Mensch 1st ein Philosoph» so interpretieren,
dass er besagt, man brauche sich nur an den bei allen Menschen natiir-
licherweise vorhandenen gesunden Menschenverstand zu halten,
wenn man gute Philosophie betreiben wolle. Ich kann hier nicht auf
die Diskussion eingehen, durch welche man zeigen kdnnte, dass ein
strenger Diskurs, der sich auf den Standpunkt der Totalitat stellt, an
Scharfe der Analyse und Technizitat der Verfahren dem wissenschaft-
lichen Diskurs in nichts nachsteht. Ich muss mich darauf beschran-
ken, eine Uberlegung vorzutragen, welche zeigt, in welcher Weise die
Perspektive der Totalitdt fiir die philosophische Forschung charakte-
ristisch 1st. Es herrscht ndmlich in der zeitgendssischen Philosophie
immer noch weitgehend die Auffassung, dass die Wissenschaften das
eigentliche Paradigma des Wissens darstellen und fiir die Philosophie
nur die Aufgabe einer Analyse dieser Wissenschaften und ithrer Rede-
weisen iibrig bleibt, einer Analyse, die zudem 1n einer Form weitge-
triebener Verfahrenstechnik und formaler Strenge durchgefiihrt wer-
den soll, da nur diese der Wiirde des Gegenstandes, mit dem sie
sich befasst, angemessen sei. Es ist dies der wohlbekannte Stil der Phi-
losophy of Science der auch heute noch den grossten Teil der «analyti-
schen» Philosophie der Wissenschaften im angelsiachsischen Kultur-

35



raum beherrscht. Es scheint mir aber unbestreitbar zu sein, dass viele
dieser Analysen uns nicht als «philosophisch» erscheinen, und zwar
gerade deshalb, weil sie sich einen particllen, begrenzten und allzu
strengen analytischen Charakter auferlegen, dem die Offenheit flir die
Problematik des Ganzen, von der gesprochen wurde, fehlt. Infolgedes-
sen hat man oft den Eindruck, dass der grosse Wert, den man auf derar-
tige «Grundlagenforschung» legt, beinahe einen Missbrauch der Spra-
che impliziert, denn was man uns vorlegt, ist fast immer eine Explika-
tion der «Ausiibungsbedingungen» der wissenschaftlichen Forschung
in bestimmten Gebieten, ohne jedes Bemiihen um ein Verstindnis
der «Grundlagen», welche diese Bedingungen rechtfertigen, ein Be-
miihen, das uns unweigerlich dazu verpflichten wiirde, den engen Ho-
rizont der Wissenschaft, die man untersucht, zu tiberwinden. Es ist in
der Tat nicht zufdllig, wenn das alte analytische Paradigma heute in
einer Krise steckt, und man selbst innerhalb dieser kulturellen Tradi-
tion Bemiihungen um eine Bereicherung der Perspektive feststellen
kann. Diese haben bis anhin zu einer detaillierteren Berticksichtigung
der «historischen Bedingungen» geflihrt, unter denen sich die wissen-
schaftliche Erkenntnis befindet. Aber es ist klar, dass es sich hierbei
nur dann um eine wirkliche philosophische Rechtfertigung handeln
konnte, wenn die Geschichte explizit in den Rang einer «Grundlage»
der Wissenschaft erhoben wiirde, was aber noch bei weitem nicht der
Fall 1st.

Doch alles was wir bis jetzt gesagt haben, lauft Gefahr, dem Alltag
nicht voll gerecht zu werden. Denn man konnte meinen, wir schrieben
ithm lediglich die Rolle eines Stimulators von etwas Authentischerem
zu, von etwas, das sich auf jeden Fall «<anderswo» abspielt. So wiirde er
zur Entwicklung der Wissenschaften anregen, indem er das Reich der
«Dinge» zur Verfiigung stellt und die Neugier begiinstigt, welche zur
Entwicklung der verschiedenen «Gesichtspunkte» fiihrt, aber die
eigentliche solide Erkenntnis entstiinde erst nachher in den speziali-
sierten Einzelwissenschaften. Andererseits wire der Alltag auch der
Hiiter des Anspruchs auf den «Gesichtspunkt des Ganzen» — aber die
Aufgabe, diesen Standpunkt zu explizieren, ldge wiederum nicht bei
thm, sondern diesmal bei der Philosophie. In jedem Falle schiene der
alltdgliche Diskurs und die alltagliche Sprache zu einer bloss unter-
geordneten und vorldufigen Rolle verurteilt zu sein, und man sihe die

36



wohlbekannte These bestitigt, wonach die Umgangssprache nur den
Bereich des «Ungefdhren» und des Konfusen bildet, den es zu tiber-
winden gilt, wenn man die Ebene der wissenschaftlichen oder philoso-
phischen Prizision erreichen will.

Eine solche Sicht kann jedoch einer strengen Priifung nicht Stand
halten, denn das Nicht-spezifiziert-sein, das man der Umgangssprache
sicher zuschreiben kann, ist keineswegs ein Mangel und entspricht
nicht einer Situation der Ungenauigkeit. Es 1st im Gegenteil die prd-
zise Bedingung dafiir, dass die Umgangssprache selbst gegeniiber den
Wissenschaften ithre Funktion wahrnehmen kann, die darin besteht
uns ein Reden von den «Dingen» zu erlauben. Denn damit wir unsere
Aufmerksamkeit auf dieses oder jenes Ding lenken und es nach dem
speziellen Gesichtspunkt einer Wissenschaft untersuchen konnen,
muss es sich auf eine von dieser Wissenschaft unabhingigen Weise
identifizieren lassen; man muss es aufeine allgemeine Weise wiederer-
kennen konnen, und das nicht nur, um ein Gesprich tiberhaupt in
Gang bringen zu konnen, sondern auch um den Diskurs der Einzel-
wissenschaften von Zeit zu Zeit «kontrollieren» zu konnen. Man darf
eben nicht vergessen, dass auch die kiihnsten wissenschaftlichen Kon-
struktionen nie vollig frei sind: sie missen letztlich immer auf die kon-
krete Wirklichkeit zuriick beziehbar sein, das heisst, es muss moglich
sein, daraus Schliisse zu ziehen, welche gewisse alltagliche Dinge oder
Ereignisse betreffen, von denen man dann sagen kann, dass sie durch
die theoretischen Konstruktionen dieser Wissenschaft eine Erkldrung
erhalten. In der Tat beruht einer der Griinde dafiir, dass in den letzten
Jahren die Begeisterung iiber die Herrschaft der Wissenschaften merk-
lich abgenommen hat, gerade darin, dass eine libermissige Distanz
zwischen den Wissenschaften einerseits und dem Gemeinsinn und der
Umgangssprache andererseits festzustellen ist, was den Verdacht
schiirt, dass die Wissenschaften den Kontakt mit der Wirklichkeit ver-
loren hitten.

Vielleicht konnte man daher die unersetzbare Funktion der Um-
gangssprache treffender bestimmen, indem man sagt, dass sie die Spra-
che des Unmittelbaren sei. Das Unmittelbare ldsst sich nicht umge-
hen, und zwar aus tieferen als den oben genannten Griinden. Wir sind
namlich in unserem Denken immer mit zwei Ebenen konfrontiert.
Das eine ist die Ebene des Unmittelbaren; das andere ist die Ebene, die

37



man erreicht, wenn man dem intellektuellen Antrieb folgt, der sich
aus der Uberzeugung herleitet, dass das Unmittelbare nicht das «Ur-
spriingliche» sei, und der uns deshalb dazu treibt, das Unmittelbare zu
«begriinden». Dieser Antrieb ist die eigentliche Wurzel des Logos, der
die Grundlegung des Unmittelbaren in etwas anderem, das Unmuittel-
bare liberschreitenden sucht und so je nachdem zur Philosophie oder
zu den verschiedenen Wissenschaften Anlass gibt. Dieses Forschen
und diese schrittweise Ausarbeitung erfordert von Natur aus eine
Sprache, die sich von derjenigen unterscheidet, welche zur Beschrei-
bung des Unmittelbaren dient. Die Technizitiat sowohl der Philoso-
phie als auch der Wissenschaften ist somit gerechtfertigt; doch sollte es
auch klar sein, dass eine solche Unterscheidung von Ebenen nur dann
moglich ist, wenn die Sprache des Unmittelbaren in ihrer Legitimitat
und in der ihr eigenen Funktion anerkannt ist.

Nach dem Gesagten ist es leicht, die Wichtigkeit und den kognitiven
Wert des Alltdglichen zu ermessen. Sein Wert ist kein geringerer als
der Wert der «Gegebenheit» (datité), d. h. der Wert des Zeugnisses vom
Unmittelbaren, das abzuleugnen schlicht unmdéglich ist. Denn auch
wenn man, wie man oft sagt, die Illusionen des Unmittelbaren «wider-
legt» zu haben glaubt, so hat man tatsdchlich nur gewisse «Interpreta-
tionen» des Unmittelbaren widerlegt, die schon einer ersten Ebene der
Vermittlung angehoren. Der Alltag ist die einzige Erkenntnissphire,
wo uns die Dinge gegeben sind, ohne dass sie absichtlich einer ganz be-
stimmten Zerlegung (découpage) unterzogen wiirden. Nattirlich darf
man nicht so naiv sein zu glauben, dass diec Abwesenheit einer absicht-
lichen Zerlegung geniige, um den Anspruch auf die Unabhéangigkeit
des unmittelbar Gegebenen zu begriinden und uns im Falle des Alltags
vor jeder partiellen Sichtweise zu schiitzen. Im Gegenteil, man weiss
sehr wohl, und die zeitgendssische Philosophie hat uns oft genug dar-
auf aufmerksam gemacht, dass in den Vorstellungen des Gemeinsinns
immer schon implizite und unbewusste Zerlegungen am Werke sind.
Man kann sogar in einem gewissen Sinne sagen, dass das Unmittelbare
nicht das Urspriingliche ist, dass das, was sich als ein Unmittelbares
zeigt, immer schon das Ergebnis einer Konstruktion ist, und man so
das Problem des Ursprungs seiner Konstitution aufwerfen (sei es unter
dem genetischen Gesichtspunkt, sei es unter dem Gesichtspunkt der
Grundlegung), ohne ithm den Charakter des Unmittelbaren zu neh-

38



men. Das Problem der eingeborenen Ideen hat sein zeitgendssisches
Gegenstiick in dieser Thematik der Erforschung des Ursprungs, der
Individuation der Voraussetzung und der Enthiillung des Impliziten
und Nebenbei-gedachten.

Ohne etwas von alledem leugnen zu wollen, bleibt es dennoch wabhr,
dass das Zeugnis des Alltags (eben dadurch, dass es nicht auf eine ab-
sichtliche Zerlegung ausgerichtet ist), uns ganz konkret eine grosse
Anzahl der vielfdltigen Aspekte der Dinge wahrnehmen lasst, und uns
so erlaubt, ein Bild von thnen zu haben, das im Gegensatz zu den Bil-
dern der Einzelwissenschaften paradoxerweise sowohl als «reicher»
als auch «weniger detailliert» bezeichnet werden kann. Indem es uns
so gewisse Aspekte der Dinge vor Augen fiihrt, die sich der Analyse
und Erkliarung in einer bestimmten Einzelwissenschaft klar entziehen,
erleichtert es uns die Verteidigung gegen die Einseitigkeiten, die den
«fachlichen» Gesichtspunkten eigen sind. Der «Reichtum» der All-
tagsvorstellung hat neben dieser wichtigen, kritischen Funktion aber
auch einen Wert an sich, den man gegentiiber dem Wert der viel detail-
lierteren aber einseitigen Vorstellungen, die uns die Wissenschaften
geben, nicht geringschitzen darf. Dieser Reichtum ist ein weiterer
Grund fiir die «Riickkehr» zum Alltag, von der weiter oben in Bezug
auf die theoretischen Konstruktionen der Wissenschaften gesprochen
wurde. Es ist aber zu betonen, dass dieser Reichtum ein gleiches Enga-
gement auch fiir die Philosophie festlegt: denn so wie die Wissenschaf-
ten die Aufgabe haben, Analysen von «partiellen» Gesichtspunkten
auszuarbeiten, welche dem Alltiaglichen effektiv gerecht werden, so
hat auch die Philosophie eine analoge Verpflichtung bei threr Ausar-
beitung einer Analyse des «Ganzen». Im konkreten Fall kommt es ja
oft genug vor, dass dieses Ganze in einer bestimmten Philosophie allzu
sehr nach einer nur monochromen Palette «gefarbt» ist, was der Viel-
falt der Nuancen, die uns die alltdgliche Erfahrung des Realen bezeugt,
Gewalt antut. Gegen die sogenannten «falschen Totalisierungen», von
denen heute in der Philosophie oft die Rede ist, kann somit die unzer-
storbare Gegenwart des Alltdaglichen ein wirksameres Mittel sein, als
gewisse abstrakte Schutzmassnahmen, die man sich manchmal ausge-
dacht hat.

39



Résumeé
Le role du quotidien dans la civilisation scientifique
de notre époque

La civilisation moderne se caractérise par une dévalorisation du
quotidien et 1l n’est pas difficile de montrer que ce fait est une consé-
quence directe de I'influence envahissante que la science et la tech-
nique exercent sur elle. La science, en effet, qu’on I'interpréte comme
une réfutation, ou qu’on I'interpréte comme une continuation du sens
commun, se constitue quand on prend des distances par rapport au
quotidien. Mais s’il est facile de s’accorder sur une constatation pa-
reille, les opinions divergent quand il s’agit de donner une interpréta-
tion philosophique et une évaluation positive ou négative de ce fait: et
cela parce que de bonnes raisons plaident en faveur de ['une aussi bien
que de "autre maniére de juger un tel détachement.

Pour sortir de I'impasse il faut analyser comment une science arrive
a déterminer son domaine propre d’objets. Elle y parvient en soumet-
tant les «choses» de la vie quotidienne a un «point de vue» partiel et
spécifique, qui s’exprime moyennant un certain nombre de «prédi-
cats» constituant le langage technique propre a cette science. On ob-
tient par cela un «découpage» des choses, auxquelles d’ailleurs les
sciences doivent et peuvent toujours se rapporter grace a la nature opé-
ratoire de certains parmi ces prédicats. Cette analyse nous montre que
le quotidien, étant le domaine ou se donnent les «choses», constitue la
base indispensable sans laquelle les sciences manqueraient de toute
possibilité de «se référer» au réel. En plus, la richesse de «données im-
médiates» qu’il renferme offre une source inépuisable pour des problé-
matisations scientifiques et des optiques disciplinaires toujours nou-
velles. Mais un role encore plus important du quotidien consiste en
ceci, qu’il nous rend continuellement palpable la limitation de toute
optique scientifique spéciale, constituant par cela un des meilleurs an-
tidotes contre le risque du «réductionisme» scientifique.

Par cela le quotidien se révele non seulement comme la source de
I'«cimmeédiat», mais encore comme le témoin de I'«entier», et en tant
que tel il garde ouverte I’exigence d’une compréhension rationelle et
cognitive de I’entier, qui est I'aspiration méme a un «savoir philoso-
phique» comme quelque chose de distinct et d’irréductible aux diffé-
rentes formes du savoir scientifique et a la totalité méme des sciences.

40



	Das Alltägliche in der von der Wissenschaft geprägten Kultur unserer Zeit

