Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au monde,
dans la pensée de Wittgenstein

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883175

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 40/1981
JEAN-PIERRELEYVRAZ

Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au
monde, dans la pensée de Wittgenstein

Dans cette introduction, nous nous proposons de dégager le role de
concepts tels que ceux de «vie quotidienne» ou de «langage ordinaire»
dans la pensée de Wittgenstein.

En suivant — rapidement — cette pensée dans son évolution, nous en-
tendons montrer que la vie quotidienne —au sens ou I’entend Wittgen-
stein — n’est pas I’objet d’un savoir, et que I'importance philosophique
que prend, dans I'oeuvre de Wittgenstein, la notion de «vie quoti-
dienne» est précisément fonction d’'une compréhension du fait que
cette vie quotidienne ne saurait étre 1’objet d’un savoir ni, du méme
coup, d’un doute concernant un tel savoir.

Il va de soi que ce role du quotidien chez Wittgenstein n’enléve rien
de leur importance aux études (sociologiques, ethnologiques) que ’on
peut entreprendre de la vie quotidienne dans telle ou telle culture. Il
s’agira plutot de comprendre ce que nous faisons, au plan de la con-
naissance et de I’étre, lorsque nous entreprenons de telles études.

*

A Torigine des réflexions de Wittgenstein, telles du moins que les
Carnets et les Notes sur la logique les reflétent', nous ne trouvons ex-
pressément aucune préoccupation sociologique ou ethnologique,
aucun probléeme du quotidien tel qu’il est vécu dans telle ou telle cul-
ture donnée. Sans doute a-t-on pu montrer’ que la pensée de Wittgen-

' Notebooks 1914 — 1916. Blackwell, Oxford, 1961. Trad. frang.: G.G. Granger, Galli-
mard, 1971.
* A.Janik and S. Toulmin: Wittgenstein’s Vienna. Londres, 1973.

Correspondance: Prof.Dr. Jean-Pierre Leyvraz, 4, avenue Jules-Crosnier, CH — 1206
Geneve

17



stein se forme dans la Vienne du tournant du siecle, et que le probleme
du quotidien se pose avec acuité parmi les intellectuels (Karl Kraus,
p.ex.) et les artistes viennois a ce moment-la. Le probléme se pose
alors du fait de I’écart considérable — dans le vieil Empire austro-hon-
grois — entre la réalité et ’apparence, entre la vie de chaque jour effec-
tivement vécue et I'image de cette vie dans le pompeux théatre officiel
de I’Etat, entre les faits et les valeurs et, généralement, entre le vrai et le
faux. La question premiére que pose le monde au jeune Wittgenstein,
c’est la question du faux. Comment quelque chose peut-il se donner
pour ce qu’il n’est pas?

Le milieu ou nait Wittgenstein et ou il se forme ne le conduira pas
d’abord a une réflexion socio-psychologique; il le conduira a s’inter-
roger, comme l’avait fait Kant, sur les conditions a priori de la con-
naissance’. Mais Wittgenstein ne doute pas et ne doutera jamais du fait
méme de la connaissance et, a cet égard, il demeurera toujours un réa-
liste. Il est de fait que nous connaissons le monde, les étres, et non pas
le phénomene d’une chose en soi inconnaissable. La question est de sa-
voir comment il nous est possible de connaitre le monde, et du méme
coup comment il nous est possible de nous tromper. La possibilité de
I’erreur et de la faute est au centre des recherches de Wittgenstein du
début a la fin. Il ne s’intéressera a la logique, puis aux divers jeux de
langage et a la vie quotidienne que dans la perspective éthique d’une
libération possible de I’erreur et de la faute.

Pourquoi, dans ces conditions, Wittgenstein est-il amené a dire* que
la philosophie consiste en la logique et la métaphysique, celle-1a étant
la base de celle-c1?

La logique, pour Wittgenstein, n’est pas une théorie de la déduction;
c’est d’abord une description de la forme dans laquelle nous pensons,
nous connaissons le monde. Si nous voulons poursuivre les avatars de
cette «forme logique» chez Wittgenstein jusqu’aux jeux de langage ou
apparait clairement le role du quotidien, il nous faut remarquer d’em-
blée que pour Wittgenstein c’est nous — nous dont le Tractatus dira
que nous ne pouvons parler — ¢’est nous qui pensons dans la forme lo-

? «lst, a priori, eine Ordnung in der Welt, und wenn ja, worin besteht sie?» (Carnets, 1,

6, 1915).
* Notes on Logic, sept. 1913, in: Notebooks, Appendix I, p. 93.

18



gique. «Nous nous faisons des tableaux des faits» (T. 2. 1). La forme lo-
gique n’est pas quelque chose qui serait caché dans le monde, qui com-
manderait et ordonnerait notre pensée. Les constantes logiques, dit
Wittgenstein, et 1l ajoute qu’il s’agit la de sa pensée fondamentale, ne
tiennent lieu de rien (dans le monde)’. Le monde est I'ensemble des
faits, et comme tel le monde est hasard; cela signifie que le monde n’est
soumis a aucune logique secrete, a aucune causalité efficiente sous for-
me de /ois de la nature. La forme de la pensée n’est donc pas du tout sa
lo1, au sens ou une telle lo1 s’imposerait a notre pensée. La forme logi-
que n’est que I’expression de notre capacité a connaitre le monde, et
celle-c1 — dans le Tractatus — s’exprime dans la forme générale de la
proposition (Satz), ¢’est-a-dire du tableau, vrai ou faux, de ce qui est
ou n’est pas le cas.

Deés lors, ce qui peut nous tromper, ce n’est pas le langage ordinaire,
qui est logiquement en ordre®, ni bien sir le langage scientifique; ce
qui peut nous tromper est un «ordre» fallacieux que le langage — par
une sorte de fascination’ — nous pousse a projeter au-dela du monde
des faits et au-dela de la pensée ou, ce qui revient au méme, de la pro-
position douée de sens. Cet «ordre» est une projection vaine et inutile
de notre pensée du monde hors du monde, en un «lieu» d’ou, domi-
nant 'usage concret de la logique, nous la verrions, cette logique, et
nous pourrions en parler sensément. Ce «lieu» est un lieu contradic-
toire, car si nous nous y trouvions nous devrions bien nous y servir de
la forme logique elle-méme pour parler de la forme logique. C’est donc
bien en vain que nous aurions fait ce «voyage» hors du monde puisque
s1, par impossible, nous I’avions fait, nous nous serions trouvés dans le
monde encore, usant de la pensée pour dire le vrai et le faux comme
tout un chacun le fait dans la vie ordinaire.

Wittgenstein ne cherche donc aucunement, dans le 7ractatus, a «dé-
passer» le langage ordinaire vers un langage scientifique parfait. Le
seul role de la notation logique dans le Tractatus est de faire voir (zei-

«Mein Grundgedanke ist, dass die logischen Konstanten nicht vertreten. Dass sich die
Logik der Tatsache nicht vertreten /lisst. (T. 4.0312). Cette pensée figure déja telle
quelle dans les Carnets.

«Alle Sétze unserer Umgangssprache sind tatsédchlich, so wie sie sind, logisch voll-
kommen geordnet». (T. 5.5563).

«Die Sprache verkleidet den Gedanken». (T. 4.002).

6

19



gen) les conditions a priori —dont i1l n’y a pas a parler — de notre pensée.
Les gens, dans la vie ordinaire, échappent largement a la fascination
du non-sens: ils se comprennent et communiquent, tout en ignorant
largement comment leur pensée fonctionne®. Le but de la philosophie
n’est donc pas de convertir ’homme ordinaire a je ne sais quelle ab-
struse notation; le but est de convaincre les doctes, et Wittgenstein lui-
meéme, que ’erreur est dans la fascination du non-sens. Ce non-sens se
produit lorsque le langage invite a connaitre I'inconnaissable, lorsqu’il
se donne pour une prison aux murs de laquelle nous nous heurtons.
Nous oublions alors que nous pensons — notre capacité d’exprimer le
vrai et le faux dans le langage humain — et nous adorons des mots aux-
quels nous n’avons pas donné de sens. Ces mots nous paraissent figurer
les plus hautes spéculations de la philosophie, représenter les valeurs
éthiques et esthétiques, et ne sont, en fait, que le théatre vide ou nul
étre ne pense ni ne parle, I’écran abstrait ou régnerait la Loi: le non-
sens.

L’atomisme logique du Tractatus — reni€ par la suite — n’a pour but
que de montrer qu’il n'y a pas de loi du monde dissimulée en lui,
qu’une chose peut étre le cas ou non et le reste demeurer le méme’, et
qu’aucune harmonie préétablie ne domine la pensée humaine. L’ato-
misme logique du Tractatus n’a pour fonction que celle de soustraire
la substance du monde, les objets simples, a un «ordre» ou a une «né-
cessité» qui ne serait pas la nécessité logique, qui exprimerait, par
exemple, le choix par Dieu du meilleur des mondes possibles. Non
seulement nous ne pouvons rien savoir d’un tel choix, mais encore,
dans 'optique du Tractatus, il n’a 'y pas de sens a en parler. Un langage
qui projetterait sur le monde un ordre transcendant, qui assignerait
aux étres des valeurs exprimables, une hiérarchie sensée, est un lan-
gage trompeur. Il 'est ssmplement parce que nous pensons, nous at-
teignons le monde, nous pouvons décrire ces «faits» que sont, pour la
logique, les possibilités'®, nous voyons qu’il est possible de connaitre,
et cela par 'usage méme du langage dans la forme logique. Il n’en faut
pas davantage: le fait d’utiliser un syst¢éme de symboles su/ffit a montrer

* ¢f. T.4.002. ler§.

Y121,

' «Die Logik handelt von jeder Moglichkeit, und alle Moglichkeiten sind ihre Tatsa-
chen». (T. 2.0121).

20



la forme et le contenu du monde. Parlez-nous d’un autre monde, il
faudra bien le penser et le connaitre par et dans un systéme de symbo-
les, et ce systéme nous ramene a la forme logique de tout systéme de
symboles imaginable.

Le langage, dans la forme logique, loin donc de constituer une loi
imposée, est, dans la vie ordinaire et les sciences, une facon d’atteindre
le monde dans le libre usage des signes. Pour peu que nous nous figu-
rions que le monde n’est pas atteint réellement par le langage, et que la
tache nous est assignée d’en découvrir les secrets ressorts, d’en attein-
dre un jour les mécanismes ultimes, des lors nous sommes dans I'illu-
sion. Une étrange illusion: celle de n’étre pas vraiment au monde,
mais seulement dans une sorte de vestibule de la réalité, d’ou il nous
serait enjoint de procéder — a I'infini — jusqu’au monde vrai, dissimulé
a nos yeux. Cette illusion est celle de la «métaphysique»'' qui croit
pouvoir discourir du Vrai, du Bon, du Beau, de I’Etre et de ’'Un, com-
me si ces termes décrivaient un vrai monde, au-dela du monde. Cette
illusion ote tout €étre, toute bonté ou beauté au monde; elle empéche
que se montre le monde, ou la vérité des faits, de ce qui est le cas, suffit
a dénoncer la vanité de telles projections. Qui parle du Beau I'ignore
dans les faits; qui discourt du Bien ne comprend rien a la bonté qui se
montre. Qui parle du Moi projette en lui-méme un ego fantastique,
qui reparaitra plus tard comme sujet d’un langage privé.

*

Le Tractatus décrit la connaissance dans 'univocité de la forme lo-
gique, forme de tout langage possible. Il s’agit maintenant de compren-
dre comment Wittgenstein abandonne 'univocité de la forme logique,
pour aboutir a la diversité des jeux de langage ou des formes de vie, et
du méme coup a une problématique explicite du quotidien.

L’univocité dans le Tractatus revient a dire qu’il n’y a pas divers
modeles possibles de la pensée, ni diverses fagons de connaitre le mon-
de: tout langage possible revient a la forme logique. Cette affirmation
n’a rien en soi de naif, et I'on ne comprend pas le passage de Wittgen-

"' Nous mettons ici le terme «métaphysique» entre guillemets, car il est bien possible
qu’aucune des grandes pensées métaphysiques de I'Occident ne soit ici vraiment visée
par Wittgenstein, qu'aucune d’entre elles, a commencer par le platonisme, n’ait ja-
mais postulé que nous ne soyons pas réellement au monde, au seul monde qui soit,

2]



stein a la notion de jeu de langage si I'on n’en voit pas toute la diffi-
culté. Il semble naturel a la pensée occidentale d’affirmer I'unité de
la raison humaine et de sauvegarder ainsi 'unité du savoir humain
dans son histoire. Wittgenstein, dans le Tractatus, conserve I'unité de
la raison: il n’y a pas de pensée a coté de la pensée; il n’y a pas, une fois
envisagé le domaine des possibles, une «possibilité» singuliere qui
puisse apres coup s’ajouter a ce domaine. Il n’y a pas, dans le plan car-
tésien, un point aberrant qui échappe aux coordonnées. Nous pen-
sons, ou alors ce que nous pouvons croire ou penser n’a pas de sens,
n’est pas pensée, car nous n’avons pas donné de sens aux expressions
dont nous nous servons.

La forme méme du Tractatus appelait cependant un dépassement
de cette univocité. L’univocité de la raison humaine n’est pas vraiment
a dépasser rant qu’'on peut en parler. Et I'on peut en parler dans la me-
sure ou subsistent des notions communes, dans notre culture, ou s 'ex-
priment les présupposes de cette raison. Descartes, Hume ou Kant
peuvent parler de la raison humaine parce qu’ils se servent, pour en
parler, d’'un langage commun, dans lequel les doctes sont supposes
comprendre les problemes qu’ils soulévent. Hume ne peut montrer la
faiblesse de la raison humaine qu’en formulant un ensemble de «preu-
ves» qui devront convaincre un lecteur capable de poser ces questions.

Le Tractatus avait bien, en un sens, cela de définitif qu’il supprimait
les notions communes des doctes, dans lesquelles on pouvait parler des
questions onto-théologiques. Dés lors on peut comprendre qu’il n’y
avait, en réalité, plus aucune raison de maintenir 'univocité de la for-
me logique, parce qu’il n’y avait plus aucune raison que tous les langa-
ges dussent étre ramenés a une forme logique unique, déterminée par
une formule ou puisse se noter la forme générale de la proposition.

Avec I'univocité de la forme logique vont disparaitre — mais nous ne
pouvons suivre ici le détail de cette évolution — I'atomisme logique, le
caractére de calcul de la logique et I'idée méme d’une essence du lan-
gage. Ce qui ne disparaitra pas, en revanche, de la pensée de Wittgen-
stein, c’est I’exigence de la libération de I'erreur. C’est I'exigence de
dissiper la fascination qui, nous masquant I'usage effectif d’'un langage
dans une forme de vie donnée, suscite des «doutes» et des «problémes»
ou il ne peut y avoir doute ni probléme. Une telle fascination projette
le langage ordinaire dont nous nous servons effectivement sur un écran

22



homogéne et «abstrait» ou pourraient étre «résolus» les «problemes»
ultimes que nous croyons nous poser. L’erreur de la «métaphysique»
et, des lors, ’erreur du Tractatus lui-méme — dans la mesure ou il con-
duisait cette «métaphysique» a I’'absurde — ce n’est pas de partir de no-
tions communes a une culture qui s’exprime en elles; ’erreur est de
projeter ces notions communes sur I’écran «abstrait» d’un savoir total,
et de transformer ainsi le monde ou nous vivons en un miroir trom-
peur, en une figure onto-théologique qui s’imposerait comme l’essence
et la loi du monde humain. Le reméde, la thérapeutique de cette erreur
résidera alors en une redécouverte de ces notions communes dans leur
relativité ontologique. Cela revient a dire qu’il y a bien une diversité de
systémes de signes ou de jeux de langage qui atteignent le monde réel —
comme le tableau dans le Tractatus atteignait la réalité — mais
qu’aucun de ces systéemes de signes n’est nécessaire a la réalité des
étres qui les utilisent effectivement. Il y a donc bien des étres qui utili-
sent des langages, qui s’expriment en eux et atteignent ainsi le monde,
mais il n’y a pas de sens a vouloir soumettre ces langages a une forme
unique dont les langages dériveraient.

Des limites internes sont ainsi posées a la connaissance — non plus,
comme dans le Tractatus, par le calcul logique méme dans sa nécessite
—mais par la relativité de I’horizon de connaissance du monde. Ainsi,
tel jeu de langage n’en est un effectivement, n’atteint le monde sans
aucun doute possible, que s’il n’est pas le seul systeme de signes qui at-
teigne le monde, que si, donc, le monde est ce qui, d’emblée, se laisse
atteindre par d’autres jeux de langage que tel jeu de langage donné.

D’ou ’allure des Investigations, celle d’un parcours, d'une explora-
tion en tous sens. Il s’agit avant tout de montrer que le philosophe,
dans sa précipitation et sa prévention, oublie le langage ordinaire dont
il se sert pour fixer son esprit sur les régles universelles qu’il tire de cet
usage. Ce faisant, le philosophe est victime de fausses analogies: 1l
étend a la totalité «abstraite» du monde I'usage des régles dont il se sert
dans des circonstances données, dans tel ou tel contexte, et suscite
ainsi une quantité de pseudo-problémes qui le tourmentent. Ces pro-
blémes n’en sont pas: ils sont «produits» par un fonctionnement a vide
du langage: ils ne constituent pas des doutes effectifs — ceux-ci ne peu-
vent se produire qu’a I'intérieur d’un systeme donné — mais a nouveau
une fascination, qui empéche de voir que le monde n’est vraiment réel

23



que s’il peut se donner en dehors de tel systéme dont il se trouve que
nous nous servons'’.

Tout l’effort des Investigations sera donc de montrer, inlassable-
ment, des alternatives a telle ou telle régle que nous pensons pouvoir
appliquer indistinctement a tous les cas possibles. Les Investigations
ne sont donc pas un systeme philosophique, mais la tentative de mon-
trer la nécessaire diversité des descriptions du monde. «Dont think,
but look!». Ne t’abstrais pas aussitot du contexte d’'une forme de vie
donnée, mais regarde comment les choses s’y passent; essaie-to1 a de-
crire sans vouloir d’emblée expliquer.

*k

Mais d’ou vient donc en nous cette tendance a projeter une explica-
tion universelle sur la foi d’analogies trompeuses? D’ou vient que nous
puissions ainsi errer? C’est que nous pouvons croire suivre une régle et
n’en point suivre, et ne rien connaitre. Cela se produit lorsque nous
voulons «connaitre» ce qui semble se dissimuler derriere le langage
dont nous nous servons, comme en une profondeur cachée, en dega ou
au-dela du monde de tous les jours. Cette fascination de la profondeur
est a la fois I'isolement d’un étre qui voudrait décrire un monde qu’il
serait seul a connaitre, dans un langage privé. Un tel langage ne serait,
a vrai dire, ni langage, ni privé. Ce ne serait pas un langage, car cet étre
isolé ne pourrait suivre une regle, reconnaitre d’un instant a 'autre ce
dont il avait voulu parler. Ce ne serait pas un langage privé au sens
ordinaire — que Russell, par exemple, donne a ce terme — un langage
organisé sur la base des impressions d’un seul individu. En effet, I’étre
isolé qui voudrait parler un tel langage n’aurait méme pas la continui-
té d’un individu doué de mémoire, mais perdrait de vue, dans une alté-
ration indéfinie, ce qu’il avait cru noter dans son «langage». Cette hy-
perbole du «langage privé» nous montre que le langage «tourne a
vide» lorsqu’il n’est pas li¢ a une forme de vie et ne constitue pas un
systeme de signes utilisé par des étres dans leur atteinte du monde: un
jeu de langage.

12 Sur ces questions du doute, de la certitude, voir les dernicres notes de Wittgenstein
(Uber Gewissheit, Blackwell, Oxford, 1969).

24



Si nous revenons maintenant a notre thése initiale, nous compre-
nons pourquoi, selon Wittgenstein, il n’y a pas a diriger le projecteur
puissant du savoir sur la vie quotidienne, afin de «I’expliquer» selon
tel ou tel modele socio-psychologique ou psychanalytique. Il n’y a pas
de loi universelle a appliquer a la diversité des jeux de langage, qui ne
sont pas a ramener a la mesure d’un tel savoir, mais qui sont ’ensem-
ble, toujours divers, des sources libres du savoir et de ’action humai-
nes. La diversité des jeux de langage invite a retrouver les sources libres
du savoir en dehors d’'une image de I’homme construite a partir des ca-
tégories — en elles-mémes légitimes — qui ont commandg le savoir occi-
dental. Notre science, a ce compte, peut étre, en toute sa puissance,
provinciale, et nous pouvons étre semblables a des sauvages qui de-
couvrent, au-dela de leur horizon, et venant a eux, des formes de vie
différentes, des sources libres d’information qu’ils ne soupgonnaient
pas et qui sont apparentées a la leur. Nous serions alors une tribu par-
mi d’autres, et une tribu dont le savoir et I’art n’ont pas supprimé la
barbarie.

ES

Pour conclure cette introduction: de méme qu’il n’y avait pas a par-
ler de la forme logique — dans le Tractatus —, de méme le langage ordi-
naire, dans son fonctionnement effectif, n’est pas «a expliquer»; il est a
replacer, a resituer dans la variété des formes d’atteinte du monde.
Alors, nous pourrons peut-étre comprendre ce que parler veut dire,
I'immensité inconnue d’un logos aux formes diverses ou notre culture
et 'univers qu’elle s’est construit est une région, ou nous sommes une
tribu, déconcertée parmi des formes de vie ignorées.

25



Zusammenfassung
Die Alltagssprache als Grundlage unserer Verbindung mit
der Welt im Denken Wittgensteins

Die These dieser Einfiihrung ist folgende: Die Alltagssprache ist fiir
Wittgenstein nicht Gegenstand der «Erkenntnis», einer Erkenntnis,
deren Kategorien sie sich unterordnen konnte, sondern sie ist viel-
mehr Bestandteil der zu beschreibenden und zu klarenden Mannigfal-
tigkeit von Lebensformen und muss erneut in diese Mannigfaltigkeit
eingeordnet werden.

Der Irrtum oder die Verfiihrung des Unsinns besteht schon nach
dem Tractatus darin, dass man tber etwas sprechen will, namlich tiber
die logische Form, die Form unseres Denkens tiber die Welt, worliber
man nicht sprechen kann. Diese Form zeigt sich zwar; aber man kann
liber sie nicht in sinnvollen Aussagen reden.

In seinen spidteren Werken liberwindet Wittgenstein die Idee der
Einzigkeit der logischen Form jeder Sprache und stosst zur Problema-
tik des Alltdglichen mit seiner Mannigfaltigkeit von Sprachspielen
vor. Aber auch hier besteht der Irrtum immer noch darin, dass man
meint, es gebe einen Standpunkt, der die Natur und das Wesen jeder
Sprache erklidre und von dem aus man tiber diese Mannigfaltigkeit der
Lebensformen und der mit ihnen verbundenen Sprachen sprechen
konne. Aber die Mannigfaltigkeit der Sprachspiele ist nicht reduzier-
bar; denn die Tatsache, dass wir durch Sprache Zugang zur realen
Welt haben besagt, dass wir diese Welt auch durch eine von der ersten
verschiedenen Sprache erreichen konnen, d.h. durch eine verschie-
dene Lebensform, die mit der ersten nur eine gewisse Familienihn-
lichkeit aufweist.

Wie es im Tractatus nicht anging, von der logischen Form zu spre-
chen, so gilt auch fiir die Umgangssprache, dass sie in ithrem tatsichli-
chen Funktionieren nicht zu «erkldaren» ist. Sie ist vielmehr erneut in
die Mannigfaltigkeit der Zugangsformen zur Welt einzuordnen, in
eine Mannigfaltigkeit, welche derart gross ist, dass unsere Kultur und
unser Menschenbild darin nur ein Teilgebiet bilden kénnen. Wir sind
tatsiachlich nur eine Familie unter vielen in der unbekannten Uner-
messlichkeit eines Logos, dessen Formen sich weitgehend unserer
Kenntnis entzichen.

26



	Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au monde, dans la pensée de Wittgenstein

