
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 40 (1981)

Artikel: Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au monde,
dans la pensée de Wittgenstein

Autor: Leyvraz, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 40/1981

JEAN-PIERRE LEYVRAZ

Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au
monde, dans la pensée de Wittgenstein

Dans cette introduction, nous nous proposons de dégager le rôle de

concepts tels que ceux de «vie quotidienne» ou de «langage ordinaire»
dans la pensée de Wittgenstein.

En suivant - rapidement - cette pensée dans son évolution, nous
entendons montrer que la vie quotidienne - au sens où l'entend Wittgenstein

- n'est pas l'objet d'un savoir, et que l'importance philosophique
que prend, dans l'oeuvre de Wittgenstein, la notion de «vie
quotidienne» est précisément fonction d'une compréhension du fait que
cette vie quotidienne ne saurait être l'objet d'un savoir ni, du même

coup, d'un doute concernant un tel savoir.

Il va de soi que ce rôle du quotidien chez Wittgenstein n'enlève rien
de leur importance aux études (sociologiques, ethnologiques) que l'on
peut entreprendre de la vie quotidienne dans telle ou telle culture. Il
s'agira plutôt de comprendre ce que nous faisons, au plan de la
connaissance et de l'être, lorsque nous entreprenons de telles études.

*

A l'origine des réflexions de Wittgenstein, telles du moins que les

Carnets et les Notes sur la logique les reflètent1, nous ne trouvons
expressément aucune préoccupation sociologique ou ethnologique,
aucun problème du quotidien tel qu'il est vécu dans telle ou telle
culture donnée. Sans doute a-t-on pu montrer2 que la pensée de Wittgen-

1

Notebooks 1914— 1916. Blackwell, Oxford, 1961. Trad, franç.: G.G. Granger, Gallimard,

1971.
2 A.Janik and S. Toulmin: Wittgenstein's Vienna. Londres, 1973.

Correspondance: Prof.Dr. Jean-Pierre Leyvraz, 4. avenue Jules-Crosnier, CH—1206
Genève

17



stein se forme dans la Vienne du tournant du siècle, et que le problème
du quotidien se pose avec acuité parmi les intellectuels (Karl Kraus,
p. ex.) et les artistes viennois à ce moment-là. Le problème se pose
alors du fait de l'écart considérable - dans le vieil Empire
austro-hongrois-entre la réalité et l'apparence, entre la vie de chaque jour
effectivement vécue et l'image de cette vie dans le pompeux théâtre officiel
de l'Etat, entre les faits et les valeurs et, généralement, entre le vrai et le

faux. La question première que pose le monde au jeune Wittgenstein,
c'est la question du faux. Comment quelque chose peut-il se donner

pour ce qu'il n'est pas?

Le milieu où naît Wittgenstein et où il se forme ne le conduira pas
d'abord à une réflexion socio-psychologique; il le conduira à s'interroger,

comme l'avait fait Kant, sur les conditions a priori de la
connaissance3. Mais Wittgenstein ne doute pas et ne doutera jamais du fait
même de la connaissance et, à cet égard, il demeurera toujours un
réaliste. Il est de fait que nous connaissons le monde, les êtres, et non pas
le phénomène d'une chose en soi inconnaissable. La question est de
savoir comment il nous est possible de connaître le monde, et du même

coup comment il nous est possible de nous tromper. La possibilité de

l'erreur et de la faute est au centre des recherches de Wittgenstein du
début à la fin. Il ne s'intéressera à la logique, puis aux divers jeux de

langage et à la vie quotidienne que dans la perspective éthique d'une
libération possible de l'erreur et de la faute.

Pourquoi, dans ces conditions, Wittgenstein est-il amené à dire4 que
la philosophie consiste en la logique et la métaphysique, celle-là étant
la base de celle-ci?

La logique, pour Wittgenstein, n'est pas une théorie de la déduction ;

c'est d'abord une description de la forme dans laquelle nous pensons,
nous connaissons le monde. Si nous voulons poursuivre les avatars de

cette «forme logique» chez Wittgenstein jusqu'aux jeux de langage où

apparaît clairement le rôle du quotidien, il nous faut remarquer d'emblée

que pour Wittgenstein c'est nous - nous dont le Tractatus dira
que nous ne pouvons parler - c'est nous qui pensons dans la forme lo-

3
«1st, a priori, eine Ordnung in der Welt, und wenn ja, worin besteht sie?» (Carnets, 1.

6, 1915).
4 Notes on Logic, sept. 1913, in: Notebooks, Appendix I. p. 93.

18



gique. «Nous nous faisons des tableaux des faits» (T. 2. 1). La forme
logique n'est pas quelque chose qui serait caché dans le monde, qui
commanderait et ordonnerait notre pensée. Les constantes logiques, dit
Wittgenstein, et il ajoute qu'il s'agit là de sa pensée fondamentale, ne
tiennent lieu de rien (dans le monde)5. Le monde est l'ensemble des

faits, et comme tel le monde est hasard; cela signifie que le monde n'est
soumis à aucune logique secrète, à aucune causalité efficiente sous forme

de lois de la nature. La forme de la pensée n'est donc pas du tout sa

loi, au sens où une telle loi s'imposerait à notre pensée. La forme logique

n'est que l'expression de notre capacité à connaître le monde, et
celle-ci - dans le Tractatus - s'exprime dans la forme générale de la

proposition (Satz), c'est-à-dire du tableau, vrai ou faux, de ce qui est

ou n'est pas le cas.

Dès lors, ce qui peut nous tromper, ce n'est pas le langage ordinaire,
qui est logiquement en ordre6, ni bien sûr le langage scientifique; ce

qui peut nous tromper est un «ordre» fallacieux que le langage - par
une sorte de fascination7 - nous pousse à projeter au-delà du monde
des faits et au-delà de la pensée ou, ce qui revient au même, de la
proposition douée de sens. Cet «ordre» est une projection vaine et inutile
de notre pensée du monde hors du monde, en un «lieu» d'où, dominant

l'usage concret de la logique, nous la verrions, cette logique, et

nous pourrions en parler sensément. Ce «lieu» est un lieu contradictoire,

car si nous nous y trouvions nous devrions bien nous y servir de

la forme logique elle-même pour parler de la forme logique. C'est donc
bien en vain que nous aurions fait ce «voyage» hors du monde puisque
si, par impossible, nous l'avions fait, nous nous serions trouvés dans le

monde encore, usant de la pensée pour dire le vrai et le faux comme
tout un chacun le fait dans la vie ordinaire.

Wittgenstein ne cherche donc aucunement, dans le Tractatus, à

«dépasser» le langage ordinaire vers un langage scientifique parfait. Le
seul rôle de la notation logique dans le Tractatus est de faire voir(zei-

5 «Mein Grundgedanke ist, dass die logischen Konstanten nicht vertreten. Dass sich die
Logik der Tatsache nicht vertreten lässt. (T. 4.0312). Cette pensée figure déjà telle
quelle dans les Carnets.

6 «Alle Sätze unserer Umgangssprache sind tatsächlich, so wie sie sind, logisch
vollkommen geordnet». (T. 5.5563).

7 «Die Sprache verkleidet den Gedanken». (T. 4.002).

19



gen) les conditions a priori - dont il n'y a pas à parler-de notre pensée.
Les gens, dans la vie ordinaire, échappent largement à la fascination
du non-sens: ils se comprennent et communiquent, tout en ignorant
largement comment leur pensée fonctionne". Le but de la philosophie
n'est donc pas de convertir l'homme ordinaire à je ne sais quelle
abstruse notation; le but est de convaincre les doctes, et Wittgenstein lui-
même, que l'erreur est dans la fascination du non-sens. Ce non-sens se

produit lorsque le langage invite à connaître l'inconnaissable, lorsqu'il
se donne pour une prison aux murs de laquelle nous nous heurtons.
Nous oublions alors que nous pensons - notre capacité d'exprimer le

vrai et le faux dans le langage humain - et nous adorons des mots
auxquels nous n'avons pas donné de sens. Ces mots nous paraissent figurer
les plus hautes spéculations de la philosophie, représenter les valeurs
éthiques et esthétiques, et ne sont, en fait, que le théâtre vide où nul
être ne pense ni ne parle, l'écran abstrait où régnerait la Loi: le non-
sens.

L'atomisme logique du Tractatus - renié par la suite - n'a pour but
que de montrer qu'il n'y a pas de loi du monde dissimulée en lui,
qu'une chose peut être le cas ou non et le reste demeurer le même9, et

qu'aucune harmonie préétablie ne domine la pensée humaine.
L'atomisme logique du Tractatus n'a pour fonction que celle de soustraire
la substance du monde, les objets simples, à un «ordre» ou à une
«nécessité» qui ne serait pas la nécessité logique, qui exprimerait, par
exemple, le choix par Dieu du meilleur des mondes possibles. Non
seulement nous ne pouvons rien savoir d'un tel choix, mais encore,
dans l'optique du Tractatus, il n'a y pas de sens à en parler. Un langage
qui projetterait sur le monde un ordre transcendant, qui assignerait
aux êtres des valeurs exprimables, une hiérarchie sensée, est un
langage trompeur. Il l'est simplement parce que nous pensons, nous
atteignons le monde, nous pouvons décrire ces «faits» que sont, pour la

logique, les possibilités10, nous voyons qu'il est possible de connaître,
et cela par Vusage même du langage dans la forme logique. Il n'en faut

pas davantage: le fait d'utiliser un système de symboles suffit à montrer

8 cf. T. 4.002. 1 er§.
9 T. 1.21.

10 «Die Logik handelt von jeder Möglichkeit, und alle Möglichkeiten sind ihre
Tatsachen». (T. 2.0121).

20



la forme et le contenu du monde. Parlez-nous d'un autre monde, il
faudra bien le penser et le connaître par et dans un système de symboles,

et ce système nous ramène à la forme logique de tout système de

symboles imaginable.
Le langage, dans la forme logique, loin donc de constituer une loi

imposée, est, dans la vie ordinaire et les sciences, une façon d'atteindre
le monde dans le libre usage des signes. Pour peu que nous nous
figurions que le monde n'est pas atteint réellement par le langage, et que la

tâche nous est assignée d'en découvrir les secrets ressorts, d'en atteindre

un jour les mécanismes ultimes, dès lors nous sommes dans l'illusion.

Une étrange illusion: celle de n'être pas vraiment au monde,
mais seulement dans une sorte de vestibule de la réalité, d'où il nous
serait enjoint de procéder- à l'infini - jusqu'au monde vrai, dissimulé
à nos yeux. Cette illusion est celle de la «métaphysique»11 qui croit
pouvoir discourir du Vrai, du Bon, du Beau, de l'Etre et de l'Un, comme

si ces termes décrivaient un vrai monde, au-delà du monde. Cette
illusion ôte tout être, toute bonté ou beauté au monde; elle empêche

que se montre le monde, où la vérité des faits, de ce qui est le cas, suffit
à dénoncer la vanité de telles projections. Qui parle du Beau l'ignore
dans les faits; qui discourt du Bien ne comprend rien à la bonté qui se

montre. Qui parle du Moi projette en lui-même un ego fantastique,
qui reparaîtra plus tard comme sujet d'un langage privé.

*

Le Traçtatus décrit la connaissance dans l'univocité de la forme
logique, forme de tout langage possible. Il s'agit maintenant de comprendre

comment Wittgenstein abandonne Yunivocité de la forme logique,

pour aboutir à la diversité des jeux de langage ou des formes de vie, et
du même coup à une problématique explicite du quotidien.

L'univocité dans le Traçtatus revient à dire qu'il n'y a pas divers
modèles possibles de la pensée, ni diverses façons de connaître le monde:

tout langage possible revient à la forme logique. Cette affirmation
n'a rien en soi de naïf, et l'on ne comprend pas le passage de Wittgen-

11 Nous mettons ici le terme «métaphysique» entre guillemets, car il est bien possible
qu'aucune des grandes pensées métaphysiques de l'Occident ne soit ici vraiment visée

par Wittgenstein, qu'aucune d'entre elles, à commencer par le platonisme, n'ait
jamais postulé que nous ne soyons pas réellement au monde, au seul monde qui soit.

21



stein à la notion de jeu de langage si Ton n'en voit pas toute la
difficulté. Il semble naturel à la pensée occidentale d'affirmer l'unité de

la raison humaine et de sauvegarder ainsi l'unité du savoir humain
dans son histoire. Wittgenstein, dans le Tractatus, conserve l'unité de

la raison: il n'y a pas de pensée à côté de la pensée; il n'y a pas, une fois
envisagé le domaine des possibles, une «possibilité» singulière qui
puisse après coup s'ajouter à ce domaine. Il n'y a pas, dans le plan
cartésien, un point aberrant qui échappe aux coordonnées. Nous
pensons, ou alors ce que nous pouvons croire ou penser n'a pas de sens,
n'est pas pensée, car nous n'avons pas donné de sens aux expressions
dont nous nous servons.

La forme même du Tractatus appelait cependant un dépassement
de cette univocité. L'univocité de la raison humaine n'est pas vraiment
à dépasser tant qu 'on peut en parler. Et l'on peut en parler dans la

mesure où subsistent des notions communes, dans notre culture, où
s'expriment les présupposés de cette raison. Descartes, Hume ou K.ant

peuvent parler de la raison humaine parce qu'ils se servent, pour en

parler, d'un langage commun, dans lequel les doctes sont supposés

comprendre les problèmes qu'ils soulèvent. Hume ne peut montrer la
faiblesse de la raison humaine qu'en formulant un ensemble de «preuves»

qui devront convaincre un lecteur capable de poser ces questions.
Le Tractatus avait bien, en un sens, cela de définitifqu'il supprimait

les notions communes des doctes, dans lesquelles on pouvait parler des

questions onto-théologiques. Dès lors on peut comprendre qu'il n'y
avait, en réalité, plus aucune raison de maintenir l'univocité de la forme

logique, parce qu'il n'y avait plus aucune raison que tous les langages

dussent être ramenés à une forme logique unique, déterminée par
une formule où puisse se noter la forme générale de la proposition.

Avec l'univocité de la forme logique vont disparaître - mais nous ne

pouvons suivre ici le détail de cette évolution - l'atomisme logique, le

caractère de calcul de la logique et l'idée même d'une essence du

langage. Ce qui ne disparaîtra pas, en revanche, de la pensée de Wittgenstein,

c'est l'exigence de la libération de l'erreur. C'est l'exigence de

dissiper la fascination qui, nous masquant l'usage effectif d'un langage
dans une forme de vie donnée, suscite des «doutes» et des «problèmes»
où il ne peut y avoir doute ni problème. Une telle fascination projette
le langage ordinaire dont nous nous servons effectivement sur un écran

22



homogène et «abstrait» où pourraient être «résolus» les «problèmes»
ultimes que nous croyons nous poser. L'erreur de la «métaphysique»
et, dès lors, l'erreur du Tractatus lui-même - dans la mesure où il
conduisait cette «métaphysique» à l'absurde - ce n'est pas de partir de

notions communes à une culture qui s'exprime en elles; l'erreur est de

projeter ces notions communes sur l'écran «abstrait» d'un savoir total,
et de transformer ainsi le monde où nous vivons en un miroir trompeur,

en une figure onto-théologique qui s'imposerait comme l'essence

et la loi du monde humain. Le remède, la thérapeutique de cette erreur
résidera alors en une redécouverte de ces notions communes dans leur
relativité ontologique. Cela revient à dire qu'il y a bien une diversité de

systèmes de signes ou de jeux de langage qui atteignent le monde réel -
comme le tableau dans le Tractatus atteignait la réalité - mais

qu'aucun de ces systèmes de signes n'est nécessaire à la réalité des

êtres qui les utilisent effectivement. Il y a donc bien des êtres qui utilisent

des langages, qui s'expriment en eux et atteignent ainsi le monde,
mais il n'y a pas de sens à vouloir soumettre ces langages à une forme
unique dont les langages dériveraient.

Des limites internes sont ainsi posées à la connaissance - non plus,
comme dans le Tractatus, par le calcul logique même dans sa nécessité

- mais par la relativité de l'horizon de connaissance du monde. Ainsi,
tel jeu de langage n'en est un effectivement, n'atteint le monde sans

aucun doute possible, que s'il n'est pas le seul système de signes qui
atteigne le monde, que si, donc, le monde est ce qui, d'emblée, se laisse

atteindre par d'autres jeux de langage que tel jeu de langage donné.
D'où l'allure des Investigations, celle d'un parcours, d'une exploration

en tous sens. 11 s'agit avant tout de montrer que le philosophe,
dans sa précipitation et sa prévention, oublie le langage ordinaire dont
il se sert pour fixer son esprit sur les règles universelles qu'il tire de cet

usage. Ce faisant, le philosophe est victime de fausses analogies: il
étend à la totalité «abstraite» du monde l'usage des règles dont il se sert
dans des circonstances données, dans tel ou tel contexte, et suscite

ainsi une quantité de pseudo-problèmes qui le tourmentent. Ces
problèmes n'en sont pas: ils sont «produits» par un fonctionnement à vide
du langage; ils ne constituent pas des doutes effectifs - ceux-ci ne peuvent

se produire qu'à l'intérieur d'un système donné - mais à nouveau
une fascination, qui empêche de voir que le monde n'est vraiment réel

23



que s'il peut se donner en dehors de tel système dont il se trouve que
nous nous servons12.

Tout l'effort des Investigations sera donc de montrer, inlassablement,

des alternatives à telle ou telle règle que nous pensons pouvoir
appliquer indistinctement à tous les cas possibles. Les Investigations
ne sont donc pas un système philosophique, mais la tentative de montrer

la nécessaire diversité des descriptions du monde. «Dont think,
but look!». Ne t'abstrais pas aussitôt du contexte d'une forme de vie
donnée, mais regarde comment les choses s'y passent; essaie-toi à

décrire sans vouloir d'emblée expliquer.

*

Mais d'où vient donc en nous cette tendance à projeter une explication

universelle sur la foi d'analogies trompeuses? D'où vient que nous
puissions ainsi errer? C'est que nous pouvons croire suivre une règle et

n'en point suivre, et ne rien connaître. Cela se produit lorsque nous
voulons «connaître» ce qui semble se dissimuler derrière le langage
dont nous nous servons, comme en une profondeur cachée, en deçà ou
au-delà du monde de tous les jours. Cette fascination de la profondeur
est à la fois l'isolement d'un être qui voudrait décrire un monde qu'il
serait seul à connaître, dans un langage privé. Un tel langage ne serait,
à vrai dire, ni langage, ni privé. Ce ne serait pas un langage, car cet être
isolé ne pourrait suivre une règle, reconnaître d'un instant à l'autre ce

dont il avait voulu parler. Ce ne serait pas un langage privé au sens
ordinaire - que Russell, par exemple, donne à ce terme - un langage
organisé sur la base des impressions d'un seul individu. En effet, l'être
isolé qui voudrait parler un tel langage n'aurait même pas la continuité

d'un individu doué de mémoire, mais perdrait de vue, dans une
altération indéfinie, ce qu'il avait cru noter dans son «langage». Cette
hyperbole du «langage privé» nous montre que le langage «tourne à

vide» lorsqu'il n'est pas lié à une forme de vie et ne constitue pas un
système de signes utilisé par des êtres dans leur atteinte du monde: un
jeu de langage.

*

12 Sur ces questions du doute, de la certitude, voir les dernières notes de Wittgenstein
(Über Gewissheit, Blackwell, Oxford, 1969).

24



Si nous revenons maintenant à notre thèse initiale, nous comprenons

pourquoi, selon Wittgenstein, il n'y a pas à diriger le projecteur
puissant du savoir sur la vie quotidienne, afin de «l'expliquer» selon

tel ou tel modèle socio-psychologique ou psychanalytique. Il n'y a pas
de loi universelle à appliquer à la diversité des jeux de langage, qui ne

sont pas à ramener à la mesure d'un tel savoir, mais qui sont l'ensemble,

toujours divers, des sources libres du savoir et de l'action humaines.

La diversité des jeux de langage invite à retrouver les sources libres
du savoir en dehors d'une image de l'homme construite à partir des

catégories - en elles-mêmes légitimes - qui ont commandé le savoir
occidental. Notre science, à ce compte, peut être, en toute sa puissance,

provinciale, et nous pouvons être semblables à des sauvages qui
découvrent, au-delà de leur horizon, et venant à eux, des formes de vie
différentes, des sources libres d'information qu'ils ne soupçonnaient
pas et qui sont apparentées à la leur. Nous serions alors une tribu parmi

d'autres, et une tribu dont le savoir et l'art n'ont pas supprimé la

barbarie.

*

Pour conclure cette introduction: de même qu'il n'y avait pas à parler

de la forme logique - dans le Tractatus -, de même le langage
ordinaire, dans son fonctionnement effectif, n'est pas «à expliquer»; il est à

replacer, à resituer dans la variété des formes d'atteinte du monde.

Alors, nous pourrons peut-être comprendre ce que parler veut dire,
l'immensité inconnue d'un logos aux formes diverses où notre culture
et l'univers qu'elle s'est construit est une région, où nous sommes une
tribu, déconcertée parmi des formes de vie ignorées.

25



Zusammenfassung
Die Alltagssprache als Grundlage unserer Verbindung mit

der Welt im Denken Wittgensteins

Die These dieser Einführung ist folgende: Die Alltagssprache ist für
Wittgenstein nicht Gegenstand der «Erkenntnis», einer Erkenntnis,
deren Kategorien sie sich unterordnen könnte, sondern sie ist
vielmehr Bestandteil der zu beschreibenden und zu klärenden Mannigfaltigkeit

von Lebensformen und muss erneut in diese Mannigfaltigkeit
eingeordnet werden.

Der Irrtum oder die Verführung des Unsinns besteht schon nach
dem Tractatus darin, dass man über etwas sprechen will, nämlich über
die logische Form, die Form unseres Denkens über die Welt, worüber
man nicht sprechen kann. Diese Form zeigt sich zwar; aber man kann
über sie nicht in sinnvollen Aussagen reden.

In seinen späteren Werken überwindet Wittgenstein die Idee der
Einzigkeit der logischen Form jeder Sprache und stösst zur Problematik

des Alltäglichen mit seiner Mannigfaltigkeit von Sprachspielen
vor. Aber auch hier besteht der Irrtum immer noch darin, dass man
meint, es gebe einen Standpunkt, der die Natur und das Wesen jeder
Sprache erkläre und von dem aus man über diese Mannigfaltigkeit der
Lebensformen und der mit ihnen verbundenen Sprachen sprechen
könne. Aber die Mannigfaltigkeit der Sprachspiele ist nicht reduzierbar;

denn die Tatsache, dass wir durch Sprache Zugang zur realen
Welt haben besagt, dass wir diese Welt auch durch eine von der ersten
verschiedenen Sprache erreichen können, d.h. durch eine verschiedene

Lebensform, die mit der ersten nur eine gewisse Familienähnlichkeit

aufweist.
Wie es im Tractatus nicht anging, von der logischen Form zu

sprechen, so gilt auch für die Umgangssprache, dass sie in ihrem tatsächlichen

Funktionieren nicht zu «erklären» ist. Sie ist vielmehr erneut in
die Mannigfaltigkeit der Zugangsformen zur Welt einzuordnen, in
eine Mannigfaltigkeit, welche derart gross ist, dass unsere Kultur und
unser Menschenbild darin nur ein Teilgebiet bilden können. Wir sind
tatsächlich nur eine Familie unter vielen in der unbekannten Uner-
messlichkeit eines Logos, dessen Formen sich weitgehend unserer
Kenntnis entziehen.

26


	Le langage quotidien comme fondement de notre liaison au monde, dans la pensée de Wittgenstein

