
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 39/1980

René Schaerer: Philosophie et Fiction. Les itinéraires de la pensée (L'Age d'homme,
Lausanne, 1979), 338 p. Coll. «Lettera».

Dans la prison où il attendait la mort, Socrate s'essayait à la composition poétique. Considérant

qu'un poète doit prendre comme matière des mythes et non des raisonnements, il
versifiait les fables d'Esope. Il obéissait ainsi à un songe qui lui avait souvent enjoint de pratiquer
la musique. Jusqu'alors il avait regardé la philosophie comme la plus haute musique, mais
maintenant un scrupule religieux l'amenait à penser qu'il devait peut-être s'exercer à une
musique plus «populaire». Aux yeux de R. Schaerer, ce passage du Phédon signifie que
«logos et muthos sont distincts, mais qu'ils dérivent d'une même source et chantent la même

musique» (p. 8), et tout son livre est l'illustration de cette thèse.

Interrogeant des textes tour à tour littéraires, philosophiques et religieux, il ne s'arrête pas
à l'idée, pourtant suggérée par le Phédon, que ces textes pourraient chanter les uns une musique

plus haute, les autres une musique plus populaire; et, au cours d'une enquête qui le conduit

de YIliade à Claudel, des présocratiques à Husserl, il cherche à «voir si l'on peut dégager,
sous la diversité des expériences individuelles, certaines constantes qui s'imposent à l'esprit
(...)» (p. 7).Cette lecture de quelques-unes des œuvres majeures de la pensée humaine opère
des rapprochements souvent audacieux ou inattendus:

L'intervention médiatrice d'Athéna, conseillant à Achille de subordonner sa colère contre
Agamemnon à l'obéissance aux dieux (Iliade I), est mise en rapport avec l'intervention du
moyen terme amenant dans le dialogue socratique l'accord entre des termes opposés. - La
descente du dialecticien platonicien est semblable à «celle qui conduira Dante dans l'enfer
sous la conduite de Virgile», tandis que celle du tyran et du sophiste peut être comparée à
«celle qui enfonça les damnés dans la nuit éternelle» (p. 50). - Iago est l'illustration d'une
perversion absolue qui n'est autre que «le mal pour le mal» au sens augustinien (p. 98). En
même temps il ressemble au sophiste de Platon qui s'enfonce dans les «ténèbres du non-être»
{ibid.). - Dans Britannicus, l'indifférence de Néron à l'égard du bien et du mal atteste que
«la seule faculté qui lui reste est cette volonté d'indifférence qui est à la fois, selon Descartes,
le privilège de Dieu et le plus bas degré du vouloir humain» (p. 136).

Les constantes qui apparaissent au cours de cette enquête se situent au niveau des démarches

fondamentales de la pensée et de la vie. Pour R. Schaerer ces démarches présentent une
«composante fonctionelle» et une «composante finale» (p. 11). Par la première le sujet s'équilibre

sur lui-même en exerçant des opérations réversibles; par la seconde il se déséquilibre
sur un but. La composition de ces deux mouvements peut prendre la forme du choix
préférentiel: après avoir réduit la diversité du donné à l'équilibre d'un pour et d'un contre entre
lesquels il opère un va-et-vient discursif, le sujet saisit intuitivement une norme qui les
transcende et les embrasse tous deux; il saisit alors le meilleur sans exclure l'autre. Aux yeux de
l'auteur, le schéma du choix préférentiel domine toute la pensée antique et se retrouve sou-

213



vent par la suite, par exemple chez certains héros cornéliens (Curiace, Polyeucte). Au choix
préférentiel s'opposent l'équivalence du pour et du contre et l'éternité du conflit, proclamées
par Héraclite. R. Schaerer fait bien ressortir la force de la pensée héraclitéenne, mais pour
lui l'âme est mue par une «exigence à pencher au-delà d'elle-même» et cela nous force à

admettre «une référence absolue qui soit à l'origine et à la fin de tous les mouvements qu'elle
opère» (p. 14). Son analyse privilégie donc les démarches où l'équilibre se compose avec le

déséquilibre 'et l'inclination, les détours discursifs avec l'intuition, la dimension horizontale
avec la dimension verticale. Telle est par exemple la démarche suivie dans la Divine Comédie,
où «la composante horizontale cède de plus en plus à la dominante ascensionnelle» et où
«tout être est en porte à faux sur Dieu» (p. 86). Telle est aussi celle de Goethe dans les Affinités
électives: «La symétrie chimique de la situation initiale ne s'affirme en sa nécessité contraignante

que pour subir l'effet de forces spirituelles qui l'inclinent sur une fin morale» (p. 180).

Telle est encore celle de Kierkegaard, pour qui «le moi ne s'équilibre sur soi qu'en se déséquilibrant

absolument sur un entre-deux transcendant (...)» (p.224). Le point d'origine «se

donne en s'évanouissant» (p. 320): l'âme ne cesse de le trouver dans l'effort qu'elle accomplit,
mais elle ne peut jamais s'y arrêter définitivement et toujours un mouvement inverse la
renvoie au monde.

Cette brève présentation d'un ouvrage très riche pourrait donner à penser que l'auteur
se plaît à relever les convergences entre les œuvres les plus dissemblables et passe sous silence
les divergences. En fait ce n'est pas le cas et certains oppositions sont fortement soulignées,

par exemple l'opposition entre Platon, pour qui l'action s'inscrit «dans la continuité directe
de la vision noétique de l'Idée de justice», et Descartes, pour qui nous ne pouvons agir «sous
la lumière directe de l'entendement» (p. 327). Il me semble néanmoins que la portée des

différences n'est pas toujours suffisamment mise en lumière. Comment dès lors être
convaincu de la légitimité de tous les rapprochements rencontrés en cours de route? Certains
d'entre eux ne comportent-ils pas quelque arbitraire? Des similitudes superficielles ne
risquent-elles pas de passser pour des convergences profondes? L'analyse attentive des
différences et de leur signification - variable selon qu'elles ont leur source dans la diversité des

contextes culturels, des genres littéraires, des options personnelles des auteurs - est une
composante nécessaire d'une entreprise visant à dégager certaines constantes fondamentales.
Pour ne prendre qu'un exemple, comment s'assurer que la descente du dialecticien dans les

ombres de la caverne et celle de Dante dans l'enfer ont la même signification profonde si

l'on ne se demande pas dans quelle mesure l'intervention d'une grâce divine inconnue du
philosophe grec ne détermine pas la signification de la descente opérée par le poète chrétien?

Parmi les différences qui méritent de retenir l'attention, retenons particulièrement celle

qui donne son titre au livre: philosophie et fiction, logos et mulhos. R. Schaerer caractérise
l'opposition en ces termes: «Le dramaturge et le romancier projettent hors d'eux-mêmes des
créatures bonnes ou mauvaises qu'ils abandonnent à leur sort, les autorisant à être ce qu'elles
sont en toute liberté Le philosophe élabore des hypothèses - qui sont ses créatures - mais,
loin de les laisser vivre leur propre vie, il les retient sous le contrôle de sa raison (...)» (p. 293).
La différence est éclairée par un passage de la République (III, 392 c - 398 b) où Platon
propose de rattacher la fiction à son auteur «par le lien d'une dépendance explicite, celle du style
indirect» (p. 295). Cet artifice obéit au souci de rendre la fiction inoffensive en la dépouillant
de son pouvoir de suggestion et en la liant à «l'intention de l'auteur»(ibid.), qui ne saurait
être perverse. Outre sa fonction morale, le procédé de Platon nous enseigne que le muthos
s'oppose au logos comme le discours direct au discours indirect. Ces remarques sur la signification

profonde d'une particularité stylistique et sur les rapports entre la fiction et son auteur
pourraient conduire non seulement à reprendre des problèmes traditionnels comme ceux

que R. Schaerer mentionne en conclusion (rôle de Socrate dans les dialogues platoniciens,

214



fonction du chœur dans la tragédie), mais aussi à s'interroger sur des problèmes plus récents,
comme celui de la distinction entre l'auteur et le narrateur, mise en lumière par l'analyse
contemporaine de la fiction romanesque.

Il faut espérer que ce livre trouvera de nombreux lecteurs. Par l'ampleur des horizons qu'il
nous ouvre, les surprises que nous ménage son itinéraire, le tempo qu'il a su donner à sa
démarche, R. Schaerer nous stimule et nous invite à lire ou à relire à notre tour les grandes
œuvres dont sa pensée se nourrit. André-Jean Voelke, Lausanne

Marie-Jeanne Borel: Discours de la logique et logique du discours (Lausanne, l'Age d'homme
1978), 262 p. Coll. «Raison dialectique».

De droit, et au vu de la répartition habituelle des domaines, ce livre ressortit à «l'épistémo-
logie des sciences du langage», et plus précisément à la lqgique et à la sémantique. L'intéressant

- que souligne l'auteur de ce livre - c'est que cette spécification même crée déjà
problème: où commence la logique, et où finit la sémantique? Pour le savoir, il faut le dire, donc
entrer autant dans le domaine de la logique que dans celui de la sémantique...

On voit qu'on se trouve plongé, dès les premières pages, en pleine philosophie. Deux questions

éternelles de toute philosophie, pour le moins, sont présupposées au départ même de

l'enquête: la première est celle des rapports entre les structures de la réflexion et les objets
d'étude qu'elles réfléchissent, et elle prend cette forme bien connue dès l'antiquité: si je voulais

devenir philosophe, il faudrait que je sache ce que c'est que la philosophie, et pour le

savoir il faut que je philosophe... L'autre question éternelle de toute philosophie, présupposée

par Mme Borel, est celle des rapports entre le savoir, les discours qui l'incarnent, et les

réalités dont ce savoir est savoir. En deux mots, c'est la querelle des Universaux qui ressurgit.
Le problème traité par Mme Borel met donc en cause beaucoup de philosophie, même

s'il se donne apparemment pour un problème de logique ou de sémantique. Ce problème,
finalement, n'est rien d'autre que le problème du sujet: Qui parle, quand quelque chose se

voit dit en philosophie? C'est là une question de fait. Mais aussitôt surgit la question de la

légitimité de ce fait: «Au nom de quoi, ô logicien, dis-tu ce que tu dis?» Tantôt en effet le
discours fonde le savoir, tantôt c'est l'inverse. Tantôt le savoir conduit à la réalité, tantôt la
réalité est comme réverbérée par le savoir.

Le titre du livre s'éclaire alors: le discours de la logique, c'est l'analyse formelle du
raisonnement rigoureux. C'est un discours impersonnel, que finalement personne ne tient. On ne
sait pas qui y parle, mais on sait que quelque chose y est dit. Il n'y a pas de sujet, mais il
y a un savoir, un savoir incarné dans le discours, quoique dégagé de toute réalité. La logique
en effet ne dit rien de particulier sur «quelque chose» (de réel). Elle dit des quantités de choses,

certes, mais sur un objet tellement général qu'il en devient «quelconque» (Gonseth): or
il n'existe réellement, dans le monde, aucun objet quelconque. Tous les objets qui existent
sont qualifiés.

Tel est le discours de la logique. Mais la logique du discours, c'est tout autre chose. Là,
la réalité (dont on cherche la logique) est clairement spécifiée: c'est le discours, c'est-à-dire
une activité humaine concrète et surtout signée: signée par un individu (un «discours électoral»),

signée par une collectivité (un «programme politique de parti»), ou signée par cette
immense collectivité des hommes sensés qui s'appellent entre eux «logiciens» (et alors, l'objet

de la logique du discours devient précisément le discours de la logique comme science).
Imaginez maintenant ce dernier cas : que doit faire celui qui cherche à connaître la logique

du «discours de la logique»? Où va-t-il trouver ce qui sera vraiment «logique»? Dans les
contenus de sa recherche (portant sur un objet spécifié)? ou dans cet obj et même qu'est la logique
qu'il étudie? Quand je fais de la logique, est-ce moi qui conduis ma pensée «logiquement»?

215



ou bien est-ce la logique que j'étudie qui me conduit selon sa façon, à elle, d'être logique?
On ne peut pas savoir ce qu'est la philosophie sans en faire, disais-je; mais alors on ne sait

plus très bien où est la philosophie: dans ce que je fais («philosopher»), ou dans «la» philosophie

dont j'aimerais m'occuper? Avec la logique, ce qui peut paraître paradoxal, il en va de

même. On ne sait plus très bien si la logique est dans ce dont je m'occupe, ou dans ce que
je fais quand je m'occupe d'autre chose.

On sait l'importance que revêt cette problématique dans les sciences humaines. Où est la

«logique» des actions humaines, demandait Lazarsfeld? Dans les actions humaines, pourtant

si souvent illogiques et arbitraires? Ou dans l'étude sociologique que j'en tente? De
même l'économiste: Si les hommes étaient logiques, me disait un économiste, il n'y aurait
plus de recherche possible dans les sciences économiques, car tous les hommes «obéiraient»
aux lois économiques rationnelles. Mais si seules les lois (établies par l'économiste) étaient
rationnelles et logiques, et si le comportement des hommes était toujours absolument
irrationnel et illogique, alors aucune prédiction ne serait possible. Or la prédiction économique
existe. De même, et finalement, un psychiatre ne sait jamais très bien s'il cherche la logique
de la maladie chez le malade qui «déraisonne», ou dans les cadres de sa propre pensée qui
«rationalise».

Une considération linguistique fait maintenant rebondir le problème. Le discours de la

logique, en effet, est un discours formalisé. A ce point de vue il est de degré 2. Du même

coup son rapport à l'objet visé devient problématique, car qui dit «formalisme» dit aussi

«réflexivité» et coupure de la relation immédiate à l'objet. On sait qu'un discours logique
ne donne aucun renseignement sur le monde: Russell le disait déjà des mathématiques, et

Wittgenstein enchérit en considérant le discours logique comme tautologique, c'est-à-dire
parlant d'une seule et unique chose, à savoir rien.

En revanche la logique du discours est de degré 1. Son objet réel existe, et il est le discours
humain. Or ce dernier peut être «naturel», ou aussi «formalisé». Un discours «naturel», c'est
au meilleur des cas un discours qui ressemble à la «prose» de M. Jourdain, et au pire des

cas un discours de texture si compliquée qu'il en est devenu inintelligible (ce dernier cas est

souvent le cas du philosophe de profession...). Quant au discours «formalisé», la question
est de savoir s'il change de texture du fait même qu'il cesse d'être le «discours de la logique»
pour devenir l'objet visé par une logique, c'est-à-dire par une recherche qui porte logiquement

sur lui. Car ce n'est peut-être pas la même chose pour un être d'être ce qu'il est, ou
de devenir l'objet d'une étude qui porte sur lui. C'est Hegel, je crois, qui faisait remarquer
que, pour un zoologue, la totalité des animaux existants est comprise sous son concept de

«zoologie», mais, pour un animal, qui existe réellement, le concept de «zoologie» n'est lui-
même ni un animal, ni une classe dont il serait membre, mais seulement un «concept» dans
la tête d'un «homme».

Imaginez alors le «logicien», avide de détecter la «logique du discours», qui se trouve en
face de ces deux objets: un discours naturel, et un discours formalisé. Que va-t-il pouvoir
faire? S'il écrit la logique du discours naturel en se servant lui-même du langage naturel, il
n'aura pas encore fait œuvre scientifique: il en resterait au stade descriptif, «rhétorique» au
sens ancien. Il en serait là où était Aristote quand il «classifiait» de l'extérieur, de façon
«naturelle», des «êtres naturels». Mais demandez maintenant à ce logicien de «formaliser»
son discours: va-t-il le faire en suivant règles et principes de son discours à lui, ou ceux du
discours «naturel» pris pour objet? Peut-on formaliser le discours naturel sans le dénaturer?

La situation est encore plus complexe quand il s'agit d'écrire la logique du discours formalisé:

cette logique va-t-elle trouver place dans un discours qui sera celui du logicien étudiant
le discours formalisé, ou va-t-elle reproduire purement et simplement les structures du
discours déjà formalisé que le logicien prend pour objet? Dans ce dernier cas, à la limite, il n'y

216



aurait plus deux discours, mais un seul, le discours formalisé pris pour objet se confondant
avec le discours qui cherche à le formaliser de l'extérieur. Ce serait la situation qui est obtenue

par exemple chez Wittgenstein. Dans le premier cas, en revanche, il se passera ceci: le
discours pris pour objet étant un discours «naturel», sa formalisation du dehors, par un logicien

avide d'écrire la «logique du discours» (naturel), sera ou bien insuffisante (et alors il
ne risque pas trop de dénaturer le discours naturel), ou bien suffisante (scientifiquement),
mais alors le discours pris pour objet cessera d'être «naturel» pour devenir le corrélat «noé-

matique» d'une intention noétique formelle, et surtout formalisante d'essence.
C'est ici, je crois, qu'on touche un point essentiel de la pensée, et surtout de l'intention

de Mme Borel. Qu'est-ce que formaliser? Ordinairement, la formalisation consiste en une
analyse de formes déjà constituées, en vue de mettre en lumière leurs lois de constitution.
La formalisation est donc ordinairement statique; elle peut même à la limite apparaître
comme réductrice, je dirais traductrice: elle traduit les structures implicites d'un objet donné
en une langue claire qui les explicite, et qui les explicite dans le discours tenu à propos de

cet objet. Or, comme toute traduction est lisible dans les deux sens, les structures explicitées
par le discours tenu sur l'objet se retrouvent dans l'objet comme une sorte de «fondement»
caché originairement, puis explicité. L'objet lui-même, après avoir été formalisé par le
discours qui porte sur lui, n'est donc plus tout à fait le même qu'avant d'avoir été formalisé.

Il doit donc être possible, pense Mme Borel, de formaliser autrement. Plus précisément,
le tort visible des processus ordinaires de formalisation réside dans leur statisme. Telle est

en tout cas l'une des grandes idées de Piaget, que Mme Borel fait sienne. Ce que devrait
retrouver le discours qui formalise un objet, c'est donc moins les structures statiques implicites

à cet objet que le mode de construction, ou de constitution, qui a été sien. Retrouver, si

l'on veut, l'histoire, ou la genèse formelle de l'objet lui-même. C'est à cette condition, capitale,

qu'on peut rêver d'instituer une «logique du discours naturel», telle que le discours
naturel pris pour objet demeure «naturel» (sans se voir dénaturé par la formalisation), mais
telle aussi que la logique qui le prend pour objet soit vraiment une «logique» (et non pas
seulement un propos purement descriptif).

Le problème fondamental de la logique découle donc finalement de cette idée, fausse aux
yeux de Mme Borel, que le discours logique est impersonnel. Sitôt qu'on le considère comme
«signé», le problème du sujet surgit, et avec lui s'impose, contre le statisme de la formalisation,

une exigence dynamique: retrouver, si l'on veut, la vie cachée derrière les structures
logiques, ou écrire, pour le dire autrement, des logiques qui soient aussi des logiques du
«vivant».

L'enjeu final de ces problèmes passionnants mais très difficiles, c'est le rôle et l'existence
du sujet. Il est vrai qu'un discours de logique (purement formel) peut faire abstraction du
sujet, mais sitôt qu'on refuse l'abstraction, ce sujet, évacué un peu trop vite, réapparaît. Au
moins deux sujets doivent alors être distingués: le sujet qui parle logiquement quand il étudie
quelque chose (et écrit la «logique de...»), et le sujet qui a tenu un certain discours pris lui-
même pour objet par le logicien. Or cette dualité est présente dans le discours même du
logicien: au sein même de sa discipline, «sujet» renvoie tantôt à son activité propre de logicien
qui impose des formes à l'objet (quelconque) dont il parle, tantôt au contenu ou à la signification

de cette «forme». Si on veut, le «sujet» est tantôt dans le producteur, tantôt dans le
produit. Il est tantôt dans les signes manipulés formellement par le logicien, tantôt dans le

«meaning» de ces signes.
Ce qui demeure impressionnant, dans ce livre qui est aussi une thèse de doctorat, c'est

la permanence des problèmes philosophiques, au sein des disciplines les plus élaborées de

l'ingéniosité humaine. Apparemment, la logique semblait pouvoir se moquer de la philosophie.

Or, tout au bout de la logique, en ses pointes extrêmes, surgissent les problèmes philo-

217



sophiques les plus fondamentaux, et, chose curieuse, les plus anciens. Et je crois ne pas rendre

injustice à Mme Borel en disant pour conclure qu'elle s'est achoppée aux deux plus
grands problèmes philosophiques de notre temps: celui du «sujet épistémique», dans la
perspective de la très ancienne antinomie du «philosophe» qui, pour apprendre ce qu'est philosopher,

doit commencer par philosopher (tout comme il faut nager pour apprendre à nager),
et celui du rapport qui existe entre une étude (et ses produits) et les réalités prises pour objet
d'études (entre l'objet «tel que», dirait Husserl, et l'objet «en tant que tel»), c'est-à-dire
finalement entre la pensée et la réalité. Or le lieu où se pose ce problème étant le langage (ou
le discours), nous nous retrouvons ainsi dans la querelle des Universaux, c'est-à-dire dans
l'élucidation des rapports entre la pensée, le langage et la réalité. Tria sunt quibuscum omnis
collocatio disputatioque perfîcitur: res, intellectus et voces (Rémi d'Auxerre, j"908).

J.-Claude Piguet, Lausanne

Zeitschrift für Didaktik der Philosophie, 1. Jg, Hefte 1 und 2, Hannover 1979.

Das eigen-artige Verhältnis zwischen der Philosophie und ihrer Vermittlung: Alle Tradition

muss sich, wenn sie weiter Bestand haben will, vor der jungen Generation bewähren.
Dies gilt auch für die Tradition des Philosophierens. Wird es auch im Zeitalter der Curricu-
lumsforschung gelingen, den Unterricht in dieser Tradition an Gymnasien und Hochschulen

zu halten, ihn evtl. auszubauen oder gar neu einzuführen? Die Bejahung dieser Frage
wird wesentlich davon abhängen, ob es gelingt, eine auf der Höhe der Zeit stehende und
doch dem philosophischen Anliegen adäquate Vermittlung zu verwirklichen.

Was unter einer solchen Vermittlung zu verstehen ist, das hängt auf der einen Seite vom
Begriff der Philosophie ab, wird aber auf der andern Seite auch beeinflusst vom Ernstnehmen

allgemeiner didaktischer Kenntnisse. Das Verhältnis der Philosophie zu ihrem Begriff
ist ein anderes als dasjenige der Mathematik oder der Geschichte zu dem ihren. Die Erarbeitung

des Begriffs der Philosophie nämlich ist selber schon eine philosophische Angelegenheit,

während die Festlegung des Mathematik- oder des Geschichtsbegriffs keineswegs eine

genuin mathematische bzw. geschichtliche Leistung ist. So wenig der Begriff der Philosophie
von der Philosophie selber getrennt werden kann, genauso wenig kann man bei der
Vermittlungsproblematik im Bereich von Philosophie den Vermittlungsprozess von den zu
vermittelnden Inhalten trennen, es sei denn, man beraube diese Inhalte ihrer philosophischen
Substanz, um sie lediglich als abgestandene Resultate ehemaliger philosophischer Anstrengung

gleichsam 'museal' abzuschildern und in der Konserve weiterzureichen.
Grundton und Aufbau der Hefte 1 und 2: Der Grundton der Hefte 1 und 2 der 1979

erstmals erschienenen Zeitschrift für Didaktik der Philosophie weist auf ein dynamisch-prozes-
suales Philosophieverständins hin. Praktisch alle Autoren setzen aufoffenes Curriculum und
plädieren für den Einbezug der Subjektivität gegen eine distanziert-ungeschichtliche
Tradierung fixierter und ein für allemal ausgewählter philosophischer Wissensinhalte.

Die beiden Hefte sind folgendermassen strukturiert: dem Editorial, einer erweiterten
Inhaltsangabe, folgen die Themenbeiträge, Arbeiten, die eher theoretischen Charakter
aufweisen, im Gegensatz zu den sich anfügenden Praxisberichten, welche einen sehr engen
Bezug zum philosophiedidaktischen Bereich aufweisen. Die Sektionen 'Berichte und
Diskussionen', 'Rezensionen' und 'Informationen', welche über die Situation des

Philosophieunterrichtes in verschiedenen Ländern, über Neuerscheinungen und über Symposien,
Tagungen usw. berichten, bilden den Abschluss.

Bericht über das Heft 1: Das erste Heft kreist um das Thema 'Philosophie in Schule und
Hochschule'. Sich auf eine langjährige Lehrpraxis stützend, weist der verstorbene Autor
Hermann Noack in seiner Arbeit 'Zur Begründung, Methode und Organisation des Philoso-

218



phie-Unterrichts an der Schule' die Tragweite der Philosophiedidaktik nach. Hauptanliegen
sämtlicher philosophiedidaktischer Bemühungen bleibt nach ihm «die Auslösung und
souveräne Leitung eines fruchtbaren, alle Beteiligten engagierenden Gespräches» (Heft 1, S. 8).

Peter Hein tel stellt in seinem Aufsatz 'Fachdidaktik Philosophie' (Heft 1, S. 8-15) die These

von der 'konstitutiven' Philosophiedidaktik vor: diese hat an das Wesen der Philosophie zu
erinnern: das Philosophieren ist wie schon die Praxis des philosophischen Dialoges in der
Vergangenheit vorbildhaft gezeigt hat 'als lebenslang begleitende Dauerreflexion' (Heftr 1.

S. 10) aufzufassen. Gefordert wird ferner ein «neues Verhältnis von Esoterik und Exoterik»
(Heft 1, S. 12). Eine emphatische Philosophiedidaktik soll Raum schaffen für autonome und
alternative Bildungsprozesse, ohne der Tradition zu verfallen. Schade, dass Heintel seine
Arbeit mit der blossen Aufzählung von Phänomenen beschliesst, die der Entfaltung der
Anliegen seiner emphatischen Philosophiedidaktik hinderlich sind. Der Leser erwartet -
vielleicht in einer späteren Mitteilung-konkrete Modelle, die das von ihm entworfene Konzept

in die Praxis umsetzten lassen, weil sonst die Gefahr besteht, dass der Entwurf der
konstitutiven Philosophiedidaktik bloss programmatisch bleibt.

Friedrich Kambartels Beitrag 'Thesen zur didaktischen Rücksichtnahme' (Heft 1, S.

15-17) warnt vor der Ueberredung als einem Philosophie nicht gerechtwerdenden didaktischen

Irrweg und plädiert für das Ueberzeugen: dieses verzichtet niemals auf eine Begründung

von Behauptungen, bzw. auf eine Rechtfertigung von Handlungen. Die didaktische
Rücksicht ist letztlich als eine Flucht ins Irrationale zu entlarven, denn sie ersetzt die Einsicht
durch Autorität, Analogien, Witze usw. Den Ueberlegungen von Kambartel kommt grösste
Bedeutung zu, weil sie den Philosophielehrer vor falschen Konzessionen an psychologische
Verführungstaktiken warnen.

Reinhard Goleckis Praxisbericht 'Ethisches Argumentieren' (Heft 1, S. 18-23) rapportiert
im Detail zwei Unterrichtsstunden, in denen anhand von Piatons Kriton das Nicht-Selbstverständliche

und die Relevanz des ethischen Argumentierens gezeigt wurden. Die Tatsache,

dass Golecki mit seinen Schülern nicht beim Inhaltlichen stehen blieb, sondern auch

auf formale Strukturen verwies, ist m.E. ein berechtigter und auch gelungener Verzicht auf
die dem Praktiker sich als verführerischer Ausweg zeigende 'didaktische Rücksichtnahme'.

Unter dem Titel 'Ist nach Kant eine Revolution gerechtfertig oder ein Recht auf Widerstand

gegeben?' berichtet Werner Steinhardt (Heft 1 S. 23-28) über einen zweistündigen
Grundkurs, der sich am Beispiel des Rechtes aufWiderstand mit der politischen Philosophie
von Kant beschäftigte. Kants Schrift 'Ueber den Gemeinspruch: das mag in der Theorie
richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis' sowie sein Traktat 'Ueber den ewigen Frieden'
wurden dem Kurs als Leitfaden zugrundegelegt. Von den erwähnten Texten her erarbeitete
Steinhardt vor allem das Theorie/Praxis-Verhältnis, wobei ihn die beiden Praxis-Bereiche
Moral und Politik besonders interesssierten. Wer, wie Steinhardt das tat, von der leider
immer wieder aktuellen Gewaltdiskussion ausgehend, seine Schüler in das politische
Philosophieren einführen will, der wird aus dem Studium dieses Berichtes, der auf detaillierte
methodisch-didaktische Hinweise nicht verzichtet, wertvolle Anregungen erhalten.

Mit der Lehrpraxis an der Universität setzen sich Carl Friedrich Gehmann und Wilhelm
Piel in ihrer Arbeit 'Möglichkeiten studentischer Projekte in philosophischen Studiengängen'

(Heft 1, S. 28-34 auseinander. Sie berichten von der Durchführung eines konkreten
Projekt-Studiums an der Universität Essen. Die Studenten hatten den Auftrag erhalten, ein
Lehrbuch für den Philosophieunterricht auf der Kollegstufe zu verfassen. Die beiden Autoren

betonen den hohen Motivationsgrad der Projektgruppenmitglieder, fordern aber für
neue Arbeiten z.T. eine grössere Nähe zur Berufspraxis, eine feinere Strukturierung der
Arbeit und v.a. die Bewilligung von Mitteln für einen leitenden Tutor. Der Hochschullehrer
wird diesen Rapport, der auch allgemeine Ueberlegungen zum Projektstudium als solchem
enthält, mit viel Gewinn für sein eigens Tun zur Kenntnis nehmen.

219



Hans-Joachim Wehmeier zeigt in seinem Beitrag 'Philosophieunterricht in Haupt- und
Realschule' (Heft 1, S. 34-36), dass die Philosophie nicht nur der gymnasialen Oberstufe und
der Hochschule vorbehalten bleiben soll; mit dem Abbau «unreflektierter Selbstverständlichkeit»

(S. 36) zugunsten «reflektierter Verständlichkeit» kann und soll früher begonnen
werden.

Unter der Rubrik 'Berichte und Diskussionen' berichten Jürgen Mühlstädt und Wolfgang

Bürger in kontroverser Weise über die Situation des Philosophieunterrichtes im Lande
Bremen; Hans Gerhard Neugebauer schreibt über den Philosophieunterricht in
Nordrhein-Westfalen; Richard Heinrich und Helmut Stockhammer beschreiben die Lage der
pädagogisch-fachdidaktischen Ausbildung an den 'Allgemeinbildenden Höheren Schulen'
in Oesterreich. Kurt Fischer referiert über die Philosophiedidaktik in den USA, Eckhard
Nordhofen über den 16. Weltkongress in Düsseldorf und Carl F. von Weizsäcker äussert
sich über das Problem der Verständlichkeit.

Die erwähnten Lageberichte enthalten viel Information, aber auch einiges an Kritik.
Nachdenklich muss die Tatsache stimmen, dass trotz grosszügiger Stundendotierungen -
vor allem in Deutschland - das Fach Philosophie an der gymnasialen Oberstufe immer wieder

- sozusagen durch die Hintertür kleiner Erlasse - gefährdet wird. Diese Bedrohung ist

allerdings nicht so offensichtlich wie in Frankreich, wo durch die 'Réforme Haby' bis 1981

die Philosophie an den Schulen um ihren angestammten Platz gebracht werden soll.
Dennoch muss auch im deutschen Sprachraum ein Forum des philosophiedidaktischen
Widerstandes geschaffen werden und es darf wohl schon jetzt die Behauptung gewagt
werden,dass der so gut begonnenen Zeitschrift für Didaktik der Philosophie bei diesen
Auseinandersetzungen eine bedeutende Rolle zukommen wird.

Bericht über das Heft 2: In ihm geht es um das Thema 'Philosophie und Alltag.' Elisabeth
List betitelt ihren Beitrag mit 'Philosophie auf der Suche nach dem verlorenen Alltag' (Heft
2, S. 59 - 64). Sie rekonstruiert zunächst die verschiedenen Versuche der Philosophie, sich
dem Thema «Alltag» anzunähern, um dann aber zu zeigen, dass man nicht von der
Gegenüberstellung Philosophie/Alltag ausgehen kann, da ja das Philosophieren genauso wie
irgendeine andere Betätigung alltägliches Tun ist. Ferner weist sie auf die Gefahr jeder pro-
fessionalisierten Philosophie hin, an den Alltagswirklichkeiten vorbeizugehen. Dabei müss-
te ja gerade sie ihren eigenen Alltag enttabuisieren und das Verdrängte an ihm einsichtig
machen: sie soll die Strukturen unserer eigenen Lebensbedingungen analysieren, eine

Aufgabe, für welche die noch nicht voll im Reproduktionszwang der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse drinstehende Jugend in besonderem Masse empfänglich sein dürfte. Die Arbeit
zeigt v.a. das fruchtbare Veränderungspotential einer engagierten Philosophiedidaktik.

'Die Vermittlung in der Philosophie und die philosophische Lehre', das ist das Thema
einer längeren Arbeit von Reiner Wiehl (Heft 2, S. 65-74). In ihr weist er auf die Unterscheidung

Vernunftwissen/Tatsachenwissen hin und geht dem Weg der zunehmenden
Instrumentalisierung der Vernunft nach, wie auch demjenigen der Relativierung und Historisierung

des Wissens. Die Formen der philosophischen Vermittlung zeigten sich in der Neuzeit
als Formen der Kritik, während sie sich heute als Gestalten des philosophischen Wissens

präsentieren.
Wiehl reflektiert auch die Beziehung Philosophie/Bildung und stellt fest, dass sie sich

nach dem Einbruch der allgemeinen Verbindlichkeit des griechischen Bildungsideales
gründlich verändert hat. Allerdings müsse der Lehrer der Philosophie auch heute oft mit
Piaton davon ausgehen, dass die Seele des Menschen eine ursprüngliche Quelle von
Selbsttätigkeit ist, die es nicht einfach mit Wissen abzuspeisen gelte, sondern die man in ihrer
Eigentätigkeit aktivieren müsse. Allerdings müsse man trotzdem vor Augen halten, dass die
echte Kreativität des Schülers sich niemals einfach manipulieren lasse. Die Gedanken von

220



Wiehl sind grundsätzlicher, historisch-vermittelnder Art; der Bezug der Gedankenführung
auf die Fragestellung 'Beziehung zwischen Vermittlung und Lehre' wird nicht immer klar.

In seinem Beitrag studiert Linus Hauser (Heft 2, S. 74-80) «Die philosophische Bedeutsamkeit

fundamentaler Weisheitssprüche». Auch in der hochentwickelten Gesellschaft der
Neuzeit gibt es ein fundamentales Fragen und demnach ein Bedürfnis nach Weisheit, wenn
es auch wegen der zunehmenden Spezialisierung kaum mehr einen allgemein anerkannten
Träger der Weisheit gibt. Fundamentale Fragen werden aber auch heute artikuliert, sei es

in nihilistischer (vgl. die sog. 'Klosprüche und Büroslogans) oder in gnostischer Ausprägung
(vgl. die sog. neuen Jugendreligionen). Die Einnahme eines persönlichen Standpunktes ist
aber bei solchen Thematisierungen nicht möglich; wir haben es also mit defizienten Modi
der Kategorie 'Weltanschauung' zu tun, in denen die kategorialen Prämissen und ihre
Verwirklichung im konkreten Subjekt in einem Missverhältnis stehen, die also, um mit Hegel
zu sprechen, an einem Selbstwiderspruch leiden. Angesichts dieser Situation ist es nach
Hauser Aufgabe des Philosophielehrers, den Schüler'dazu zu befähigen «fundamentale Fragen

mit Begründungsanspruch zu thematisieren, ohne sich als konkretes Subjekt darüber
zu vergessen» (Heft 2, S. 79). In diesem Sinne ist er weder Weiser, da er sonst auf das

fragende Subjekt zu wenig eingehen würde, noch ist er ein Gaukler, da er sonst die Argumentation

ersetzen würde mit gekonnter Schilderung psychischer und sozialer Probleme. Als
weitere Karikatur des Typus Philosophielehrer hätte Hauser auch noch den Ideologen
erwähnen können, der eine partielle Argumentation als totale zur Darstellung bringt.

Pointiert-essayistisch ist der Aufsatz von Eckhard Nordhofen, dem er den Titel gibt 'Spiele
im Alltag und der philosophische Sonntag' (Heft 2, s. 80-85). Von der Typentheorie ausgehend

erachtet er den Dualismus 'Schule/Leben' - im Gegensatz etwa zur Pädagogik eines
Illic - als gerechtfertigt, weil er in der Schule eine institutionalisierte Metaposition zum
Leben sieht, in die hinein der Philosophieunterricht gestellt ist. Dieser hat sowohl dem

Schulalltag als auch dem Alltags-Alltag gegenüber gleichsam Sonntagsposition einzunehmen.

Eine spiel theoretische Variante der Typentheorie als Grundlage annehmend, - um
einen regressus ad infinitum zu vermeiden - schlägt er einen «szenarischen» (Heft 2, S. 85)

Philosophieunterricht vor, der irgendwelche Texte aus welchem Alltag auch immer als
Partitur hinnehmen soll, um sie dann philosophisch zu aktualisieren. So anregend auch die
Arbeit von Nordhofen ist, ihre Prämissen müssen - vielleicht gerade in einer vertieften
Auseinandersetzung mit denjenigen von Illic- thematisiert werden; erst so könnte man beurteilen,

ob dieses Modell nicht einfach eine verkappte Verteidigung des stets kritisierbaren 'Status

quo' darstellt, der für die Kategorie ganzheitlichen Engagements den nötigen Raum gar
nicht zu bieten vermag.

'Zum Philosophieren motivieren', lautet der Praxisbericht von Jakob Huber (Heft 2, S.

86-89). Bei seinen theoretischen und praktischen Vorschlägen zur Gestaltung des Alltags
von Philosophielehrern weist der Autor daraufhin, dass im Unterricht verschiedene Interessen

berücksichtigt werden müssen: die persönlichen, die gesellschaftsbezogenen und
schliesslich jene, die von der Tradition der Philosophie herkommen. Nicht die Vermittlung
von positivem Wissen habe im Vordergrund zu stehen, sondern vielmehr die Förderung
bestimmter philosophischer Haltungen dem Leben gegenüber. Ob die so hoch gestellten
Erwartungen an den Philosophieunterricht nicht den Bereich des Möglichen überschreiten?

Hans Isop problematisiert in seiner Notiz 'Aus dem Alltag eines Philosophielehrers' (Heft
2, S. 90-93) anhand einer Erfahrung - eine Klasse hatte sich geweigert, in Philosophie einen
Test über Basiswissen zu schreiben - die aktuelle Frage der Notengebung. Mit Abfragen von
positivem Wissen und strenger Benotung kann man zwar die Schüler disziplinieren und bei
den übrigen Kollegen Prestige ernten, aber man vergisst dabei das wesentliche Anliegen der
Philosophie, das immer schon das Nichtwissen als konstitutiven Faktor von Wissen erkannt

221



hat. Diesen eindrücklichen Praxisbericht müsste man zur Pflichtlektüre der Unterrichtstechnologen

machen.
Unter dem Titel 'Philosophie und Alltag' (Heft 2, S. 94-105) legen M. A. Meyer, W. Reufels

und H.G. Tangemann ein explizites Modell für einen Einführungskurs in Philosophie
vor. Zunächst soll einsichtig gemacht werden, dass die Philosophie nicht als eine Flucht vor
dem Alltag verstanden werden darf: vielmehr kann das Philosophieren gerade beim Alltäglichen

seinen Ausgangspunkt nehmen (vgl. Popper, Sartre, Camus). Es folgt der Vorschlag,
mit den Schülern zuerst eine Strukturbeschreibung der Alltagswelt und dann eine solche der
Philosophie zu erarbeiten. Die Philosophie wird sich zeigen als Reflexion des alltäglich
Nicht-Reflektierten. An diesem konkreten Kursmodell wird der in der Lehrpraxis tätige
Leser vor allem die Tatsache schätzen, dass von einem dynamischen Philosophiebegrifif
nicht nur theoretisch die Rede ist, sondern, dass an einem konkreten Inhalt auch tatsächlich
gezeigt wird, dass dynamisches Philosophieren in der Schule möglich ist.

Es folgen Berichte über die Philosophiedidaktik in den USA (L. Nagl) und in Hamburg
(W.Deicke). Beide bringen zum Ausdruck, dass sich die Philosophie mit allen Mitteln gegen
diverse Konkurrenten zu behaupten hat, was v.a. in den USA zu einer Art Hochkonjunktur
der Philosophiedidaktik geführt hat, wie schon K. R. Fischer in Heft 1 (S. 47) bemerkt hatte.

Von allgemeinem Interesse ist die von Nordhofen durchgeführte und in beiden Heften
(Heft 1, S. 48-52 und Heft 2, S. 112-113) abgedruckte Umfrage mit dem Titel 'Was ist und
soll Philosophiedidaktik?'. Namhafte Philosophen des deutschen Sprachbereiches H.
Fleischer, V. Guarda, R. Wiehl, H. Albert, H.M. Sass, H. Schnädelbach beantworten u.a.
folgende Fragen: wie weit sich Philosophielehre professionalisieren lasse. Ob es in der Philosophie

ein obligates Grundwissen gebe und ob es neben der Schulphilosophie noch andere
Plätze für Philosophie gebe. Die Resultate der Umfrage sind deswegen aufschlussreich, weil
sie über den Philosophiebegriff der Beantworter Aufschluss geben.

Ausblick: Wenn nun zum Schluss noch eine kritische Stellungnahme folgen soll, dann
können wir uns an den Gedanken von W. Schmied-Kowarzik halten, die dieser in Heft 1

(S. 4) unter dem Titel 'Hoffnungen und Befürchtungen' niedergelegt hat. Wir brauchen
dabei die Inhalte der Hoffnung bloss als positive und diejenigen der Befürchtung als negative

Kriterien aufzustellen: die Hoffnung, dass sich die Zeitschrift mit bedrängenden
weltgeschichtlichen und alltäglichen Problemen zu befassen wage, wurde bis jetzt nicht enttäuscht
und wird es wohl auch in nächster Zukunft nicht, vor allem wenn man die Themen der nächsten

Hefte vor Augen hat: Heft 3,1979 beschäftigt sich mit der Thematik des Ethikunterrichtes,

Heft 4, 1979 mit dem Thema 'Philosophie und politische Bildung', Heft 1, 1980 wird die

Interdisziplinarität thematisieren und Heft 2, 1980 wird sich mit dem Problem der Motivation

beschäftigen.
Auch wurde die Erwartung, dass philosophisch über Vermittlung nachgedacht werden

sollte, erfüllt. Ebenso erhalten jene Anregungen, die sich 'gegen den Wahnsinn der Stoffhu-
berei und der objektivierten Tests an unseren Schulen wenden' (Heft 1, S. 4). Man kann ferner

sagen, dass trotz der Intension beim Adressaten anzukommen an den Kernanliegen der
abendländischen Philosophie, 'demokratische Dialog und die Strenge des Gedankens' (Heft
1, S. 4) festgehalten wurde. Allerdings könnte ein grösserer Anteil an analytisch orientierten
Arbeiten - auch nach der zu Ende gegangenen Hochkonjunktur der Wissenschafttheorie bei
einer so grossen Zahl hermeneutisch-dialektisch orientierter Aufsätze nur von Nutzen sein.

Was man als Befürchtung formulieren konnte, ist bis jetzt nicht eingetroffen: die
verschiedenen Beiträge können kaum als Anweisungen für eine Philosophieunterrichtstechnologie

missverstanden werden, wenn auch die Aufmachung gewisser Praxisberichte einem
solchen Missverständnis durchaus Vorschub leisten könnte. Es ist zu hoffen, dass es den
Herausgebern auch in Zukunft gelingen wird, Philosophie-adäquat und doch unterrichtspraxisbezogen

zu bleiben.

222



Erfreulich wäre, wenn vermehrt auch Schweizer Autoren aktiv würden und wenn von den

Tätigkeiten des schweizerischen Verbandes der Philosophielehrer an den Mittelschulen
ebenfalls berichtet würde. Wünschenswert wäre ein besser ausgebauter Rezensionsteil. Der
neuen Zeitschrift, welche, so hoffen wir, noch rechtzeitig mit Erfolg in eine fast unverständliche

Lücke gesprungen ist, kann man möglichst viele Leser und Mitarbeiter wünschen: nicht
nur unter den Philosophielehrern, sondern auch unter den Bildungspolitikern.

Hans Widmer, Luzern

W. Oelmüller. R. Dölle, R. Piepmeier'. Diskurs: Politik, Paderbornl977
(Bd. 1 der Reihe Philosophische Arbeitsbücher, herausgegeben von W. Oelmüller, R. Dölle,
R. Piepmeier, UTB, 723).

Die Herausgeber der philosophischen Arbeitsbücher legen ihrem Programm, das auf
neun Bände geplant ist, folgendes Philosophiekonzept zugrunde: Philosophie als Versuch,
sich wissenschaftlich kontrolliert über die Hintergründe und Voraussetzungen unserer z.T.

problematisch gewordenen Lebensbedingungen zu orientieren. Ihr kommt eine doppelte
Aufgabe zu: zum einen die Rekonstruktion all jener Voraussetzungen unserer Lebensbedingungen,

die im Verlaufe der europäischen Philosophiegeschichte entstanden sind, zum
anderen die Ueberprüfung der Tragfähigkeit der tradierten Voraussetzungen.

Der erste Band, mit dem wir uns hier allein beschäftigen, behandelt den Diskurs 'Politik'.
Er enthält eine mehr theoretische Einleitung I, von W. Oelmüller (S. 9-53) sowie eine sich

mit mehr praktischen Hinweisen beschäftigende Einleitung II von R. Dölle (S. 54-66).
Die Anthologie (S. 67-297) reproduziert repräsentative Texte bedeutender Autoren aus

verschiedenen Epochen der abendländischen Geschichte: aus der alteuropäischen Gesellschaft

kommen Piaton, Aristoteles, Epikur Cicero, Seneca, Augustinus und Thomas von
Aquin zu Wort, aus der europäischen Neuzeit Hobbes, Rousseau, Kant, Hegel, Marx-
Engels, Tocqueville, Mill und aus dem Zeitabschnitt, den Oelmüller als das Ende der Neuzeit

bezeichnet, werden Auszüge von Weber, Luhmann, Stojanovic, Adorno, Habermas und
Lübbe angeführt.

Der bibliographisch-biographische Anhang (S. 297-315) stammt von R. Piepmeier. Ihm
folgt ein Sachregister (S. 316-321) und schliesslich ein Quellenverzeichnis der in die Anthologie

aufgenommenen Textstellen. Diese - so wird im Verlagsprospekt und in der Einleitung
von Dölle betont - seien in Schulen und Hochschulen erprobt worden. Aufgrund dieser

Erfahrungen und ausgehend von Gesprächen mit Schülern, Studenten und Lehrenden seien
dann Art und Umfang der Einleitung und Kommentierung zustande gekommen.

Die Herausgeber nehmen in den Band I ihrer philosophischen Arbeitsbücher Dokumente
philosophierender Politiker auf, die angesichts von Krisen über die politischen Ordnungen
und deren letzte Begründungen nachdachten, um durch das Auffinden neuer
Rechtfertigungsgründe einen Beitrag zur Überwindung der jeweiligen Krisen zu leisten. Die Texte
beziehen sich nicht nur auf wissenschafts- und philosophieimmanente Gedanken, sie

beschränken sich auch nicht ausschliesslich auf sogenannte Ideengeschichte und vom
Gesamt losgelöste Produkte einzelner Genies, vielmehr bringen sie gesamtgeschichtliche
Prozesse zum Ausdruck.

Kritische Bemerkungen - Sprachliche und formale Mängel: Es könnte als Pedanterie
ausgelegt werden, aber bei einer Publikation, die Lehrmittel-Charakter hat, rechtfertigt sich
eine solche aus pädagogischen Gründen, auf sprachliche Mängel und auf solche der Gliederung

hinzuweisen: zu kritisieren sind da die verschiedenen unnötigen Wiederholungen, wie
auch unsinnig pleonastische Wendungen: vgl. etwa die Ausdrücke «Einzelindividuum» (S.

16), «historisches Material der Geschichte» (S. 21), «die politische Tätigkeit (gehört,
Verf.)... zu den politischen Aufgaben des Philosophen ». Wenn es S. 53 heisst, nur die

223



«gereifte Urteilskraft» der Handelnden, Planenden und Entscheidenden könne bestimmen,
was man tun solle, dann entspricht eine solche Aufzählung nicht dem tatsächlichen Verlauf
der Ereignisse, da zuerst Entscheidung und Planung und erst danach das Handeln folgt.

Es ist auch zu bemerken, dass die äusserlich durch Striche insinuierten Abschnitte nicht
immer einer inneren Gliederung entsprechen (vgl. S. 16). Beim Vergleich verschiedener
Politikkonzepte (S. 24/25) werden nicht dieselben Grössen miteinander verglichen: so ist
einmal vom Politikbegriff und das andere Mal vom Staats- und Herrschaftsbegriff die Rede,
ein logisch nicht einwandfreies Vorgehen.

Wie Oelmüller mit Recht hervorhebt, kann der Ausdruck «zirkuläre Argumentation»
(S.27) im Zusammenhang mit Problemen der Geschichte durchaus legitim verwendet werden,

aber die Zirkularität, in die er selber bei der Erklärung des Plausibilitätsbegriffes
hineingerät, scheint mir eine vitiöse zu sein: nach seinen Ausführungen auf S. 26 wird die Plausi-
bilität einerseits durch den Terminus «gute Gründe» umschrieben und andererseits wird als

«guter Grund» jener angesehen, der «intersubjektiv plausibel» ist.
Bei so eindeutigen Hinweisen auf das Gedankengut fremder Autoren, wie z.B. bei der

«Achsenzeit»(S. 30) und beim Rückgriff auf die Wissenschaftsgeschichte (vgl. S. 50/51)
sollte auf die Quellen verwiesen werden.

Das von R. Piepmeier zusammengestellte Sachregister gibt praktisch alle Seitenzahlen an,
aufdenen ein Begriff erwähnt wird. Meines Erachtens wäre dem Leser jedoch besser gedient,
wenn nur auf jene Stellen verwiesen würde, an denen ein Begriff auch erörtert wird. Allerdings

sollte dann aus einem Sachregister einer Textsammlung auch deutlich werden, von
welchem Autor die entsprechende Begriffserklärung stammt, was beim kritisierten
Sachregister keineswegs der Fall ist.

Hinweise auf fehlende Differenzierungen: Des öfteren könnten Differenzierungen manche

Unklarheit aus dem Weg räumen: wenn z.B. S. 25 vom handelnden und leidenden
Menschen als dem Träger politischer Tätigkeit die Rede ist, dann wird zu wenig klar, ob der
Mensch in erster Linie als Individuum oder als Mitglied eines Kollektivs gemeint ist.

Ein anderes Beispiel findet sich auf S. 27, wo von den philosophischen Diskursen gesagt
wird, sie seien zwar keine ewige Angelegenheit des Menschen, sie können aber doch zur
Orientierungshilfe werden: in diesem Zusammenhang vermisst man den Unterschied
zwischen dem Akt des Führens eines Diskurses und seinem Inhalt. Nur wenn man sich diesen
Unterschied klar macht, weiss man auch, worin die erwähnte Orientierungshilfe eigentlich
besteht: in konkreten Inhalten, nach denen man sich ausrichtet, weil man sie im Moment
der Krise als tragenden Grund erfährt oder in der befreienden Wirkung des Vollzuges von
Reflexion selber.

Die Unterscheidung zwischen intersubjektiv plausibel und verallgemeinerungsfähig im
Sinne der exakten Wissenschaft (vgl. S. 26) ist sehr fruchtbar, müsste aber ebenfalls vertieft
werden, weil dann Präzisierungen bezüglich des Umfanges von Intersubjektivität im
Vergleich zum Umfang des logisch-mengentheoretischen Allheitsbegriffes eingebracht werden
könnten.

Zu viele Begriffe mit zentraler Bedeutung werden einfach erwähnt, aber nicht umschrieben

und explizit eingeführt: das gilt etwa für die Terme «Ideologie», «Wissenschaft»,
«Alltagssprache», «Mythos», «Rechtfertigung». Es braucht dann auch nicht zu erstaunen, wenn
bei diesem Mangel an Begriffsreflexion auch die Beziehungen zwischen den mit diesen

Begriffen gemeinten Grössen unerhellt bleiben: dies fällt geradezu störend bei so wichtigen
Beziehungen auf wie derjenigen zwischen Alltagssprache, Mythos, Wissenschaft -
insbesondere Politologie -, Ideologie und Philosophie.

Inhaltliche Aspekte - Problematische Begriffe: Neben diesen mehr formalen Bemerkungen

muss auch auf inhaltliche Probleme hingewiesen werden: immer wieder, z.B. auf S. 15,

224



fällt der Ausdruck «westlich-europäische Gesellschaft». Sie, so wird gesagt, bedürfe
differenzierter politischer Organisationsformen: müsste man in diesem Zusammenhang nicht
auch die japanische Gesellschaft erwähnen? Die Beschränkung auf Europa und die westliche

Welt, insbesondere für das Ende der N euzeit, aber auch schon für den Abschnitt Neuzeit
ist deswegen nicht annehmbar, weil auf diese Weise die Völker Afrikas und Asiens an den
Rand gedrängt werden. Eine solche Einschränkung ist vielleicht nicht mehr nur europazentriert,

wohl aber ist sie eindeutig auf die westliche Hemisphäre fixiert, was einer arbiträren
Ausschaltung ganzer Geschichtsströme gleichkommt.

W. Oelmüller spricht von inhaltlichen Orientierungssystemen, die für bestimmte
Menschen «die letzten Motive ihres Lebens und Handelns sind» (S. 23). Bei einer solchen
Feststellung stellt sich die Frage, ob denn nicht das Leben seine Motive in sich selber habe und
ob es nicht die Orientierungssysteme einfach in seinen Dienst nehme: man lebtja nicht, weil
man inhaltliche Orientierungssysteme hat, sondern man orientiert sich inhaltlich, weil man
lebt. Auch R. Dölle (S. 56) spricht von «letzten Reohtfertigungs- und Begründungsmöglichkeiten

des Politischen». Die Art der hier angedeuteten «Letztheit» müsste thematisiert
werden; vielleicht würden so verkappt-metaphysische Ansprüche und Kategorien zutage gefördert.

Wenn (S. 10/11) die Ueberschaubarkeit früherer Organisationsformen der Komplexität
unserer Gesellschaften gegenübergestellt wird, dann kann man sich fragen, ob es nicht zur
Erfahrung von Gegenwart überhaupt gehört, diese als unübersichtliche zu erleben. Man
könnte sogar die Behauptung wagen, dass die Unübersichtlichkeit sich in den alten und in
den neuesten Gesellschaften je anders zeigt: für das vortechnische Zeitalter waren selbst die
für uns Heutige überschaubaren Prozesse alltäglicher Lebensbewältigung geheimnisvoll
und damit unüberschaubar, während für den Menschen der Industriegesellschaft und der
postindustriellen Zeit all das, was er in seinen analytischen Zugriff bringen kann, übersichtlich

wird; dagegen hatte der vorindustrielle Mensch durch seine mythologischen, bzw.
metaphysischen Entwürfe, die Ganzheit überschaubar gemacht, eine Leistung, die der Neuzeit
und der Gegenwart in ihrer positivistischen Beschränkung kaum mehr gelingt.

Was die Verwendung des Begriffes 'Gesellschaft' für den Bereich der Antike betrifft, so

ist sie nur dann gerechtfertigt, wenn die grundsätzlich andere Bedeutung, die diesem an sich
für die Neuzeit geschaffenen Begriff in anderen Zeiträumen zukommt, explizit vermittelt
wird, wobei sich auch dann noch die Frage aufdrängt, ob es sinnvoll sei, bei einer so grossen
Differenz der semantischen Felder noch dieselbe Terminologie zu verwenden. Etwas ähnliches

gilt auch für den Terminus «Staat» (vgl. S. 36).
Dem Begriff der Rekonstruktion kommt innerhalb der Einleitung von Oelmüller (vgl.

S. 23) eine zentrale Stellung zu: es müsste wohl in diesem Zusammenhang die
erkenntnistheoretische Frage beantwortet werden, wieweit das «Re» der «Re-Konstruktion» nicht selber

wiederum eine Konstruktion ist, bzw. ob es genaue Abbilder von irgendetwas überhaupt
geben kann.

Zu Kritik veranlasst auch der nicht weiter erläuterte Rückgriff auf die Evidenz: wenn
Oelmüller schon die Behauptung aufstellt, es sei evident, dass «wir uns über... die identitätsbegründeten

letzten Orientierungssysteme nur durch die Rekonstruktion ihrer Entstehungsbedingungen

orientieren können» (vgl. S. 28/29), dann dürfte man bei dieser an sich schon

problematischen Anspielung auf Evidenz zumindesten eine nähere Umschreibung ihres
Inhalts erwarten. Ansonsten ergeben sich nur allzu leicht Missverständnisse oder es kann
der Dogmatismusvorwurf erhoben werden.

Wenn auf S. 25 ausgesagt wird, dass die Orientierungssysteme sich an den Phänomenen
der Basis und des Überbaues sichtbar machen lassen, wenn sie sowohl die Basis als auch
den Überbau bestimmen, ohne aber darin aufzugehen, wenn sie nicht nur unser Bewusst-

15 Studia philos. 39 225



sein, sondern auch unser unbewusstes Verhalten determinieren, dann wird ihnen eine Art
antropologischer Totalität zugemutet, die erst noch einer detaillierten empirischen und
philosophischen Vermittlung bedürfte.

Im Zusammenhang mit dem Thema der Bedeutung philosophischer Diskurse bleibt die
Frage offen, ob diese bloss im Nachhinein legitimiert oder ob ihnen auch eine antizipative,
gleichsam entwerfende Wirkung zugeschrieben werden kann.

Es wäre vorteilhaft, wenn bei der Rekonstruktion gegenwartsrelevanter Orientierungssysteme

(S. 28-49) deren Gegenwartsrelevanz - etwa in Parteiprogrammen, Regierungserklärungen

etc. - einsichtig gemacht würde, was dem pädagogischen Anliegen Aktualisierung
entgegenkäme.

Angesichts der Distanz von Oelmüller der neuzeitlichen Geschichtsphilosophie gegenüber-

bei gleichzeitigem Rückgriff auf begriffs- und wissenschaftsgeschichtliche Untersuchungen

- drängt sich die Frage auf, ob nicht auch hinter den begriffs- und wissenschaftsgeschichtlichen

Untersuchungen eine Geschichtsphilosophie steht und welche das ist.

Ergänzende Hinweise auf Parallelen des Ansatzes von Oelmüller: Beim Hinweis auf die
totalitären Herrschaftssysteme unserer Gesellschaft (vgl. S. 12) sollte man die Bedeutung
der Massenmedien berücksichtigen. - Es scheint mir ferner dürftig, bloss festzustellen
(S. 29), dass die identitätsbildenden Geschichten weder mono- noch multikausal erklärt
werden können, ohne mögliche Alternativen des Verstehens zu erwähnen. - Im Zusammenhang

mit dem Begriff <Orientierungssystem> und insbesondere im Hinblick auf die bewegte
Geschichte der verschiedenen Inhalte, die legitimierende Funktionen erhalten, bzw. verlieren

können, finden sich interessante Parallelen bei Ortega y Gasset, insbesondere in seiner
Lehre von den «Glaubensgewissheiten». Auch zum Thema «Einteilung der Geschichte»
(S. 29) finden sich bei Ortega fruchtbare Ansätze. - Im Rückgriff auf Kant - Oelmüller
spricht von «gereifter Urteilskraft» (vgl. S. 53) - könnten für die weitere Diskussion wertvolle

Differenzierungen eingebracht werden: so sollte man sich etwa fragen, an welchen
Stellen die politische Urteilskraft bestimmend und an welchen sie reflektierend sein soll.
Ferner wäre die Frage möglich, welches die feststehenden und zugleich erkennbaren
Kategorien für die bestimmende und welches die offenen Richtlinien für die reflektierende politische

Urteilskraft sind.
Im Gedankengang von Oelmüller ist die Vorstellung von der Philosophie als

Orientierungshilfe geradezu leitmotivisch präsent; aber auch sie bleibt zu sehr nur Affirmation: um
sie begründend vertiefen zu können, müsste man dem Verhältnis von Erkenntnis und
Zustimmung, wie es in der Philosophie des Glaubens thematisiert wird, nachgehen.

Kritische Bemerkungen im Bezug auf didaktische Aspekte: Bei der Einführung gewisser
Begriffe werden die einfachsten didaktischen Grundsätze verletzt. Wenn etwa der Begriff
(Spätkapitalismus) eingeführt wird als etwas, das eigentlich «aus der Sicht von Neomarxi-
sten nach der ursprünglichen marxistischen Geschichtsphilosophie» (S. 12) schon zerfallen
sein müsste, dann kann man Oelmüller den Vorwurf, undidaktisch vorzugehen, nicht ersparen,

begnügt er sich doch mit dem blossen Negativ des Begriffes, das er zudem als bekannt
voraussetzt, wenn er ohne Erklärung einfach von der (Sicht der Neomarxisten> spricht.

Der Rückgriff auf grosse Namen des abendländischen Denkens, wenn es darum geht, den
nicht streng exakten Rationalitätsbegriff einzuführen, ist zwar statthaft (vgl. S. 26), gibt aber
nicht viel her, denn Namen sind noch keine Argumente: fruchtbarer für den Leser, der zu
einer Einleitung greift, wäre ein kurzes Referat der Argumentationen, welche die erwähnten
Philosophen dazu gebracht haben, die strenge Exaktheit der theoretischen Vernunft von der
anders gearteten Präzision der praktischen Vernunft zu unterscheiden.

Ein geradezu alternatives Modell für einen Diskurs: Politik liesse sich gestalten, wenn man
ausginge von der spiel theoretischen Variante des sog. szenarischen Philosophieunterrichtes

226



wie Eckhard Nordhofen sie vorgeschlagen hat. In diesem Falle müsste man Anweisungen
dazu erarbeiten, wie Texte - nicht nur solche grosser politisierender Philosophen, sondern
auch solche von Radio- und Televisionssendungen oder gar solche von Schülern - auf
philosophischem Niveau aktualisiert werden können. Natürlich würde ein solches Vorgehen
gewisse Gefahren mit sich bringen, es könnte, wie Dölle richtig bemerkt, zu einem «Räsonieren

über bloss unmittelbare Tagesprobleme» (S. 55) werden. Damit solches nicht geschieht,
bedarf es szenarischer philosophiedidaktischer Anweisungen ebensosehr wie traditioneller
Textsammlungen, die nämlich ihrerseits auch ihre Tücken haben, etwa die des oberflächlichen

Relativierens und damit jene, die Erwartung nach dem vollständigen Überblick zu
wecken, die ihrerseits gerne zur Stoffbeigerei ausartet.

Über die Auswahl von Texten lässt sich immer streiten, da es unmöglich ist, eine solche

von einer «wertneutralen», gleichsam «objektiven» Warte aus vorzunehmen: wie steht es

z. B. mit der Repräsentativität von Lübbe und Habermas (S. 18)? Wird in diesem Falle nicht
vielleicht die deutschsprachige Szene überbewertet? Warum fehlen so bedeutsame Autoren
wie N. Machiavelli, E. Bloch, H. Marcuse, K. R. Popper, L. Kolakowsky? Mit dem Hinweis
auf andere philosphierende Politiker will ich nicht eine unmögliche Vollständigkeit anvisieren

; es soll damit lediglich zum Ausdruck gebracht werden, dass jede Anthologie etwas Arbiträres

an sich hat, das auch nicht durch Eroberungen und Umfragen (S. 5/S. 57) aus der
Welt geschafft werden kann. Dies deswegen nicht, weil eine Erprobung und Besprechung
der Texte sich aufvorselektionierte Möglichkeiten beziehen, wobei diese Vorwahl ihrerseits
vom weltanschaulich-ideologisch-philosophischen Apriori des Herausgebers bestimmt
wird. Ferner besteht die Gefahr, dass man davon ausgeht, die Interessenlage, die Vorbildung
oder die psychologische Situation bestimmter Schüler- und Studentengruppen weise in
einem ganzen Sprachgebiet fast gleiche Strukturen auf, eine Annahme, die bis jetzt zum
Glück kaum stimmt, die aber nur dann in Zukunft nicht eintreten wird, wenn der einzelne
Lehrer kritisch mit solchen Textsammlungen umzugehen weiss: es gibt auch die mögliche
Standardisierung im Gewände pluralistisch-undogmatischer Offenheit.

Eine weitere Frage stellt sich bezüglich des Unterschiedes zwischen Mittel- und
Hochschule. Natürlich ist der Übergang z.T. fliessend, aber die institutionalisierte pädagogische
Infrastruktur beider Schultypen ist doch eine wesentlich andere und diesem Umstand muss
auch bei der Gestaltung der Lehrmittel vermehrt Rechnung getragen werden. Es ist
selbstverständlich verkaufsstrategisch interessant, ein Werk für Schulen, Hochschulen, Akademien

und für das Selbststudium anzubieten, aber eine zu weite Streuung lässt immerhin
daran zweifeln, ob man den Verschiedenheiten der Adressatenkreise auch wirklich gerecht
wird.

Bemerkungen zu Oelmüllers philosophischem Standpunkt: Wer nach dem von Oelmüller
vertretenen philosophischen Standpunkt fragt, stösst zuerst auf einen gewissen Realismus:
verschiedentlich betont nämlich der Autor die unabänderliche Vorgegebenheit bestimmter
Bedingungen, von denen man, sie akzeptierend, auszugehen habe. In einer solchen Haltung
zeigt sich ein konservatives Moment. - Oelmüller hebt sich bewusst vom Behaviorismus,
Strukturalismus, Idealismus und Materialismus (S. 25) ab. Wegen seines Ernstnehmens der
Geschichte und wegen der Betonung einer relativen persönlichen Freiheit kann man ihn der
hermeneutisch-personalistischen Tradition zuordnen. Obwohl er sich, wie erwähnt, direkt
vom Materialismus und vom Strukturalismus distanziert, zeigt die von ihm immer wieder
vorgetragene starke Akzentuierung der Lebens- und Herrschaftsbedingungen eine grosse
Nähe zu einem ideologiekritischen und damit indirekt doch im marxistischen Bereich
inspirierten Denken. Die unschwer festzustellende Tendenz bei der Betrachtung der verschiedenen

Vertreter des abendländischen Denkens eher die Gemeinsamkeiten als die Differenzen
zu betonen, lässt einen ebenfalls nur indirekten strukturalistischen Einschlag vermuten.

15* Studia philos. 39 227



Positive Schlussbemerkungen: Oelmiillers Einführung in die Eigenart philosophischer
Diskurse des Politischen kann trotz der vielen kritischen Bemerkungen als wertvoller Beitrag
zu einer modernen Kritik der politischen Vernunft gewertet werden. Es ist ganz besonders

zu schätzen, dass das Spannungsfeld, in dem eine solche erst noch im Detail auszuarbeitende
Kritik der politischen Vernunft sich wird bewegen müssen, von ihm in seinen offenen
Schlussfragen indirekt umschrieben wird. Es ist der Bereich zwischen dem Allgemeinen und
dem Besonderen, zwischen einem historisierenden Relativismus und dem Anspruch auf
Wahrheit zwischen der Theorie und der Praxis.

Es ist zu hoffen, dass unsere Bildungsinstitutionen sich vermehrt philosophischen Diskursen

des Politischen erschliessen werden: sie allein eröffnen nämlich die Möglichkeit,
Orientierungshilfe nicht nur in der eigenen Individualität (Individualpsychologie) oder in der Par-
kularität (Partnerschaftspsychologie/Gruppendynamik), sondern im spezifisch Menschlichen

zu suchen (philosophische Diskurse des Politischen). Nur in einem Rückgriffaufdieses

Allgemeine werden die Grosskrisen der Gegenwart und der unmittelbar bevorstehenden
Zukunft bewältigt werden können. Hans Widmer, Luzern

François Laruelle: Au-delà du principe de pouvoir, Paris, Payot, collection «Traces»,1978,
303 p.

«Au-delà du principe de pouvoir» est le cinquième livre de F. Laruelle, qui reprend et

prolonge en particulier «Nietzsche contre Heidegger» (même éditeur, 1977). Deux grands
thèmes y sont constamment croisés: celui du sens du pouvoir, celui du pouvoir du sens en
herméneutique. C'est un livre à la fois politique et herméneutique: Laruelle fonde
réciproquement une discipline du pouvoir (le «Matérialisme politique») et une discipline du sens

(«herméneutique mineure» ou «minoritaire»).
La moitié du livre est consacrée à une «introduction au matérialisme politique» qui, dans

l'esprit de l'auteur, devrait reposer autrement les problèmes et apporter d'autres solutions

que le «matérialisme historique» de Marx, qu'il ne refuse pas globalement, mais «déplace»
(une «discipline post-marxiste, mais non anti-marxiste»). Dans ce but, il redéfinit sur des
bases matérialistes, mais non dialectiques et non-prolétariennes, les concepts de pouvoir,
d'anti-pouvoir, de rapports de pouvoir, et les concepts de la pratique politique (Résistance,
lutte des classes, parti, masses...). Leur redéfinition fait corps avec l'établissement d'une nouvelle

philosophie matérialiste, d'inspiration nietzschéenne. Le principe de pouvoir est le
système ou la cohérence, l'auto-législation auxquels aboutissent des pouvoirs dits «dominants»
qui fonctionnent selon un primat des processus de condensation sur ceux de déplacement,
ou encore de continuité idéale sur ceux de coupure. L'Au-delà de ce principe est constitué
d'éléments génétiques pâr rapport à ce pouvoir dominant, dont ils rendent compte, mais qui
eux-mêmes sont justement des fonctions d'im?pouvoir, de coupures ou de déplacements
«positifs». Leur syntaxe interne est celle de la «dispersion», de la «contiguïté» ou encore des

«objets fractionnels» (dont toute la réalité réside dans la coupure qu'ils sont). Il ne s'agit pas
d'une philosophie politique, mais d'une philosophie transcendantale comme telle (non-kantienne

et non-husserlienne), et qui se veut critique et révolutionnaire puisque, si elle fait se

développer les rapports de pouvoirs dominants selon une ligne de «fascisation», elle redéfinit
la «révolution» comme primat des formes fractionnelles de pouvoir. C'est tout l'édifice
marxiste que l'auteur sollicite, en remettant en cause les découpages spécifiques (notions
d'infra- et de superstructure, de niveau ou d'instance, de classes et de lutte des classes, dont
de nouvelles définitions génétiques sont données sur la base d'un primat des Rapports de

pouvoir à la place des Rapports de production économiques...).
L'autre moitié du livre est consacrée à l'élaboration d'un concept minoritaire («fraction-

228



nel») de l'interprétation ou herméneutique. Ses concepts et ses techniques (compréhension,
explicitation, appropriation, sens et signification, interprétation et production, etc.) sont
systématiquement définis sur la base de l'interprétation comme techniques du pouvoir du sens
et du pouvoir de produire le sens. Contre l'herméneutique à buts théologiques, moyens
textuels et linguistiques, celle de la tradition (Schleiermacher. Dilthey, Heidegger, Gadamer),
F. Laruelle élabore les grandes lignes d'une herméneutique matérialiste, a-textuelle et
a-signifiante (il reprend les problèmes d'un livre antérieur: «Le Déclin de l'écriture», Paris,
Aubier-Flammarion, coll. «La philosophie en effet», 1977) et propose de lui substituer la
notion de «phonèse» à celle de «phonème» pour indiquer le primat de l'aspect différencia-
teur et productif- fractionnel, pré-phonématique, anti-structuraliste - dans l'activité langagière.

Mais plus encore peut-être que les thèmes ou les objets philosophiques nouveaux que ce
livre avance, et qui peuvent faire l'objet d'une recension, compte sa manière de penser, de

procéder à des redécoupages des vieilles notions qui font le sens commun philosophique,
à de nouvelles distributions des pouvoirs de la théorie. Il définit sa méthode transcendantale
comme celle d'une eidétique matérialiste, combinant la continuité topologique des notions
et leur discontinuité, leur jeu ou leur dispersion.

Dire qu'il n'y a plus d'œuvre philosophique, voire de philosophie, est l'un des lieux
communs actuels du journalisme, qui s'accorde bien d'ailleurs avec la «nouvelle philosophie»
- heu commun que «Au-delà du principe de pouvoir» dément: la «critique» en effet s'y allie
constamment - pour des raisons philosophiques précises - à une production positive,
systématique et synthétique - quoique en perpétuel déplacement - d'une philosophie transcendantale,

très élaborée techniquement, organisée non tant par des oppositions que pas des

hiérarchies. Ce livre est l'un des moments d'une œuvre qui existe, encore trop peu connue
des philosophes eux-mêmes. Ce compte rendu sera, je l'espère, une incitation à lire l'œuvre
de François Laruelle. Anne-Françoise Schmid, Lausanne

Dorothée Welp : Willensfreiheit bei Thomas von Aquin. Versuch einer Interpretation. 248 S.,

Universitätsverlag Freiburg, Schweiz, 1979 (Studia Friburgensia 58).
Die vorliegende Untersuchung - eine unter der Leitung von Professor L.-B. Geiger

entstandene Freiburger Dissertation - wird im Vorwort als ein Beitrag zur Geschichte des

Mittelalters vorgestellt, der jedoch letztlich auf die philosophische Freiheitsproblematik als solche

abzielen soll. Was sich so als das Wunschdenken eines jeden Dissertanten anhören mag,
der mit philosophischer Zielsetzung an ein philosophiegeschichtliches Thema herangeht,
erweist sich in diesem (ungewöhnlichen) Fall als ein Prinzip von erstaunlicher Fruchtbarkeit.

In der Rückorientierung an der lebendigen Freiheitserfahrung verschafft sich die
Autorin einen neuen Zugang zur Freiheitsproblematik, dank dessen sie die Voraussetzungen

aller bisherigen Thomasinterpretationen in Frage stellen kann - und gerade so durch
die Ablagerungen der Jahrhunderte hindurch auf die genuinen Schichten thomanischen
Freiheitsdenkens stösst. Sie bewahrheitet damit die jüngst von mehreren Autoren geäusserte
Vermutung, dass sich die thomanische Willensfreiheit nicht aufdie Wahlfreiheit reduzieren
und damit auch nicht von den Wahlbedingungen her erklären lasse.

Ein erster Teil (S. 15-99) führt auf zwei Wegen zur Erfassung des Fragestands, nämlich
über eine Reflexion auf die üblichen Kennzeichnungen der Freiheit und eine Sichtung der
Sekundärliteratur. Als üblich erweist sich das Vorgehen, die Freiheit zwar positiv als

Selbstbestimmung (Autodétermination, Spontaneität usw.) zu fassen, ihre Möglichkeit jedoch
negativ durch den Nachweis von Nicht-Notwendigkeitsverhältnissen (Indétermination,
Indifferenz, Kontingenz) zu begründen. Daraus resultiert die gängige Thomasdeutung, nach

229



welcher der Wille zwar notwendig auf das absolute Gute (Gott, Glückseligkeit) gehen,
bezüglich kontingenter Güter - und nur ihrer - jedoch frei sein soll, Freiheit wird so zur
Wahl unter mehreren Möglichkeiten, zur Entscheidungsmächtigkeit im Bereich des Kontingenten.

Einer solchen Freiheitsbegründung lassen sich schwerwiegende spekulative Unstimmigkeiten

vorwerfen. So impliziert sie die wenig einleuchtende Konsequenz, dass der Wille vor
seinem eigentlichen Objekt - dem Guten als solchen - seine positive Auszeichnung der Freiheit

verlieren soll; dass ferner Gott sich selbst und ebenso die Seligen ihm gegenüber als

unfrei anzusehen sind. Vor allem aber ergibt sich das Paradox, dass die Freiheit (ein Wert)
in Entsprechung zur Wertabnahme des Willensobjektes wachsen soll, ja mit dem Verlust der
Unbedingtheit des Wertgegenstandes erkauft wird. So stellt die Verfasserin mit Recht die
Frage, ob Thomas von Aquin dergleichen wirklich gelehrt habe oder seine Ausführungen
missverstanden worden seien, zumal was den angeblich strikten Gegensatz zwischen Freiheit

und Notwendigkeit betrifft.
Nach der angedeuteten Kritik erstaunt es nicht mehr, dass sie mit Entschiedenheit die

zweite These vertritt. Diese wird negativ durch genaue textanalytische Untersuchungen der
wichtigsten Belegstellen der kritisierten Interpretationen begründet, die zeigen, dass die in
der Sekundärliteratur immer wieder anzutreffenden Gleichsetzungen der Freiheit mit der
Willensindifferenz oder einer Determinationskraft angesichts kontingenter Güter schwach
oder gar nicht belegt sind und ihnen jedenfalls Thomasstellen entgegenstehen, die ein anderes

Freiheitsverständnis nahelegen. Damit ist die positive Darlegung einer Interpretation
gefordert, die im Prinzip schon anders ansetzt, nämlich bei der Eigenart der geistigen Affek-
tivität als solcher, d. h. des Werterkennens und Wertstrebens.

Die Basis für eine solche Neuinterpretation wird in einem zweiten Teil (S. 99-121) mit
der Analyse eines fundamentalen Textes (De Veritate, q. 23, a.l) gelegt, in dem Thomas den
Willen als den Strebemodus einer geisitgen Substanz expliziert. Die thomanische Fassung
des Willens als grundsätzlich freie «Neigung», als inclinatio libera macht deutlich, dass sich
Freiheit bei Thomas nicht auf den Wahlakt des Willens (electio) und damit auf diesen als

Wahlvermögen (liberum arbitrium) beschränkt, sondern die ganze geistige Affektivität
umfasst, von der das Wahlvermögen nur ein besonderes Teilmoment ist. Die Selbstursäch-
lichkeit des Wollens oder die personale Selbstverfügung stellt sich so als die entscheidende
Differenz zu den Strebeformen der nichtgeistigen Wesen heraus, die allerdings auch in den
letzteren noch einer unterschiedlichen Strebeordnung folgen, die etwa das Tier wenn nicht
frei, so doch «freier» als die pflanzliche und schliesslich die unbelebte Natur sein lässt.

Ein dritter Teil (S. 123-297) analysiert sodann «die für Thomas entscheidenden
metaphysischen Ermöglichungsgründe der Willensfreiheit» unter den drei Aspekten des Willens
als Natur (S. 123-140), seiner Verwurzelung in der geistigen (Wert-)Erkenntnis (S. 141-165)
und der reflexiven Durchdringung von Erkennen und Wollen (S. 165-197). Die voluntas ut
natura bezeichnet bei Thomas die geistige Strebetendenz auf den Wert als Wert, die unser
menschliches Wesen in der ihm eigenen Ausrichtung auf sein Ziel ausmacht. Ihr eignet in
jenem Sinn Notwendigkeit, als ihr naturhaftes Objekt (das bei Thomas je nach Umstand das

Gute, das letzte Ziel, die Glückseligkeit heisst) nicht nicht erstrebt werden kann, was jedoch
- gerade weil der so verstandene Wille «N atur» ist - keineswegs einem Zwang im Sinne einer
von aussen auferlegten Disposition gleichkommt. Aber diese voluntas ut natura realisiert sich
als Freiheit nur aufgurnd personaler Urteilsfindung, d.h. dank dem geistigen Erkennen des

«wahrhaft Guten» und der damit eröffneten Möglichkeit, affektiv ein personales Engagement

zu ihm zu verfügen.
Damit ist die historische Streitfrage heraufbeschworen, ob Thomas als «Intellektualist»

oder als «Voluntarist» einzustufen sei. Aber eine solche strikte Alternative lässt sich über-

230



haupt nicht aufrechterhalten, weil Intellekt und Wille nicht substantialisierte Vermögen,
sondern die wesenhaften Eigenheiten (quasi proprietates essentiales) der einen Person
ausmachen. Unter dieser Einschränkung kann jedoch gelten, dass Thomas «Voluntarist» ist
«in jenem präzisen Sinne, dass er nur dem Willen, und diesem in allen seinen Akten Freiheit
zuerkennt» (S. 241). «Insofern für ihn jedem Wollen ein entsprechendes Erkennen
vorausgehen muss» (ebd.) könne erjedoch mit Recht (immer noch) als «Intellektualist» angesehen

werden...
Ein letzter Teil (S. 199-234) ist dem Wesen und den verschiedenen Arten ontologischer

Notwendigkeit gewidmet. Hier wird vollends deutlich, dass nur jene Notwendigkeit der
Freiheit entgegensteht, die den effizienten Zwang (violentum) charakterisiert. «Zwang»
aber meint bereits eine Gegenrichtung zum Streben des Bezwungenen und erweist sich so
als ein der Freiheit ontologisch-logisch nachgeordneter Begriff. Die naturhafte, dem eigenen
Wesensgrund entspringende Notwendigkeit hingegen lässt sich durchaus mit Freiheit
vereinbaren. Nur darum kann Thomas sagen, dass «der Wille die Glückseligkeit in freierWeise
erstrebt, wenngleich er sie notwendigerweise erstrebt», und dass auch «Gott sich in seinem
Wollen frei liebt, obschon er sich mit Notwendigkeit liebt» (De Potentia, q. 10, a. 2, ad 5;

vgl. S. 225). Dieser einzige Text dürfte in seiner Eindeutigkeit genügen, um die Fragwürdigkeit
der bisherigen Thomasdarstellungen zu erweisen und den hier vorgelegten Versuch

einer Neuinterpretation in sein Recht zu setzen. Reto Luzius Fetz, Freiburg

Anne-Françoise Schmid: Une philosophie de savant. Henri Poincaré et la logique mathématique.

Paris, Maspero, 1978, 175 pages.
Les rapports de Poincaré avec la logique mathématique naissante touchent à l'histoire des

sciences. Mais le refus que le savant ne cessera d'opposer à cette nouvelle façon de penser
les mathématiques est un fait intellectuel. La thèse de doctorat d'A.-F. Schmid en aborde
les raisons de façon originale et nouvelle - soulignons par ailleurs la clarté et la précision
de son argumentation -grâce au point de vue rhétorique adopté. Elle prend en effet les textes
dans les rapports de leur sens à leur forme: le texte philosophique est un ensemble d'opérations

qui intègrent des objets construits dans d'autres discours. La première partie du livre
est une analyse philosophique du contenu des textes de Poincaré. Elle montre comment le

savant-philosophe conçoit les rapports entre science et philosophie, même s'il ne discute pas
expressément de la nature de chaque discipline. En une «topologie» qui est philosophique
comme la notion de science elle-même, chaque science est distribuée selon son lien à l'esprit
et à l'expérience, deux «pôles» séparés du savoir qui lui fournissent origine et critère. Et l'esprit

est dit constituer le domaine de la philosophie. Or cette conception, dit A.-F. Schmid,
n'est pas complète même si elle ne recèle pas de contradictions. La notion d'expérience
fonctionne philosophiquement dans le discours de Poincaré, mais sans être jamais désignée
comme philosophique: son contenu tombe hors de la philosophie explicite du savant. Elle
fait ainsi partie d'un discours implicite dont la trace n'est déchiffrable que dans la forme des

textes. «Le sens philosophique du donné est déterminé maintenant par la forme qui l'intègre
au discours philosophique» (p. 119). D'un point de vue rhétorique, l'auteur se demandera
donc comment le discours de Poincaré intègre les faits qui lui sont pertinents. La séparation
qu'il établit entre pensée et réalité, la transparence qu'il attribue au langage empêchaient
Poincaré de tirer toutes les implications de thèmes comme la «traduction», la «convention»
ou la «métaphore». Or en regardant attentivement comment le texte de Poincaré énonce ses

thèses et comment il intègre des éléments construits dans le discours scientifique - notamment

sous la forme de l'exemple et de l'analogie - l'auteur peut montrer que «l'opération
fondamentale de la philosophie de Poincaré est de présenter comme objectif, indépendant,

231



ce qui est construction philosophique» (p. 161). Ainsi en va-t-il en particulier de ce prétendu
fait que sont les «vraies mathématiques», qui servira au savant d'évidence pour rejeter la

logique. C'est en réalité une opération rhétorique que de désigner la récurrence comme une
donnée inanalysable - à éliminer donc de la définition formelle des nombres naturels. Ce

qui est explicité comme donné fonctionne implicitement comme philosophique, et c'est
d'une manière seulement apparente que l'enjeu de la critique de Poincaré est interne aux
mathématiques. Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

Analytic Philosophy and Phenomenology, edited by Harold A. Durfee, Nijhoff, The Hague,
1976.

Ce livre est un recueil d'articles que M. Durfee a réunis parce qu'ils mettent en relation
la position de la phénoménologie et celle de la philosophie analytique sur des problèmes
qui sont centraux dans ces deux courants philosophiques.

M. Durfee remarque dans son introduction que la phénoménologie et la philosophie
analytique représentent deux courants essentiels de la pensée contemporaine qui, jusqu'ici, se

sont fort peu rencontrés, se sont même souvent ignorés, sans doute parce qu'ils représentent
deux modes particuliers de philosopher, qui s'expriment d'une part dans la tradition
cartésienne, d'autre part dans la tradition huméenne. Or M. Durfee pense qu'il est temps de faire
dialoguer ces deux courants, d'abord à cause de leurt intérêt intrinsèque, mais aussi parce
qu'ils se sont heurtés à des problèmes analogues. M. Durfee en énumère cinq: la méthode
philosophique; la signification; la Lebensweh et le langage ordinaire, c'est-à-dire «the deep
background» de la philosophie; le moi et le comportement humain; l'ontologie et la critique
des métaphysiques classiques.

Les articles réunis traitent de ces cinq points et sont présentés comme un commencement
de dialogue qui, comme tout dialogue fructueux, est aussi confrontation. - Le premier article
est de G. Ryle; il est assez ancien (1932) et il montre surtout qu'à cette époque les anglo-
saxons connaissaient assez mal la phénoménologie, puisque M. Ryle n'y voit qu'une philosophie

de la psychologie: le sens de la réduction lui a échappé. Il reste cependant qu'il pose
un certain nombre de questions aux phénoménologues qui méritent une réponse. - R.C.
Solomon fait ensuite une analyse de la signification chez Frege et Husserl. - Suivent
plusieurs articles qui étudient les rapports entre la pensée de Wittgenstein et la phénoménologie.
J. M. Hems montre que l'œuvre de Wittgenstein postérieure au Tractatus est une analyse du
monde du langage naturel et que ce langage est l'analogue de la Lebensweh husserlienne.
Ce monde est posé, tout comme chez Husserl, à partir de l'analyse des significations et implique

quelque chose comme une réduction. P. Ricoeur examine ensuite les conceptions du
langage de Husserl et de Wittgenstein, en tenant compte de l'évolution de ces deux philosophes.
Puis I. Horgby met en évidence des correspondances fondamentales entre Heidegger et
Wittgenstein: l'opposition heideggerienne de l'être et de l'étant - de l'ontologique et de l'ontique
- se retrouve chez Wittgenstein; cependant ces deux penseurs se séparent en ce que Heidegger

fait une philosophie de l'être alors que Wittgenstein la pense impossible: on peut montrer
l'être - c'est-à-dire «le Mystique» - on ne peut le dire; c'est pourquoi, s'il y a une conscience
métaphysique, la métaphysique comme théorie est impossible. Puis J. Morrison met en rapport

la conception de la vérité chez Heidegger et Wittgenstein. Enfin S. A. Erickson étudie
le problème de la signification et du langage chez les mêmes philosophes et conclut que les

deux positions se heurtent à de graves difficultés. - H.A. Durfee envisage ensuite la pensée
d'Austin par rapport à la phénoménologie en ce qui concerne la méthode philosophique et
la philosophie de l'action. - Puis D. Ihde indique certaines convergences entre la philosophie
analytique et la phénoménologie à propos du problème du langage et de l'expérience à l'oc-

232



casion de l'étude de la pensée de Ricœur et de Quine. - L'article de J. Wild a pour but de

montrer l'importance de la Lebenswelt, dans laquelle vit et se développe le langage ordinaire,
que la philosophie analytique a souvent négligé. Cependant, dans la mesure où elle s'occupe
du langage, elle devrait pouvoir, elle aussi, rendre compte de cette Lebenswelt. - J. Comp ton
entreprend ensuite une analyse d'un problème central à ces deux courants philosophiques,
qui est celui de la fonction de la philosophie et de son avenir, afin de montrer quelles sont
les convergences et les divergences de ces deux courants. - Suivent deux articles, l'un de
C. Taylor, l'autre de Sir A. J. Ayer, qui analysent deux concepts fondamentaux de la
phénoménologie, l'intentionnalité et l'intuition des essences, afin d'en tester la fécondité et les limites,

entre autres dans l'œuvre de Merleau-Ponty. Sir Ayer soutient en outre que les
arguments de Merleau-Ponty contre l'empirisme ne sont pas décisifs et que la phénoménologie
n'est pas une philosophie sans présupposés. - Enfin E.T. Gendlin énonce une série de propositions

que la phénoménologie et la philosophie analytique pourraient faire leurs, ce qui
permet de montrer que les phénoménologues ont tort de dire que la philosophie analytique
est triviale, et que les analyticiens se fourvoient lorsqu'ils affirment que la phénoménologie
est floue. Suit une analyse de Sartre et de l'implicite.

Pour terminer, j'aimerais abonder dans le sens de M. Durfee: le dialogue entre la
phénoménologie et la philosophie analytique est urgent pour les raisons qu'il a mentionnées, et
le recueil qu'il a publié atteint bien, comme on peut le voir, le but qu'il s'est proposé. Il inaugure

donc un véritable progrès philosophique en obligeant chacun à préciser ses positions.
Bernard Baertschi, Genève

Jean-Louis Galay: Philosophie et invention textuelle. Essai sur la poétique d'un texte kantien.

Préface de Jean-Luc Nancy. Paris, Editions Klincksieck, 1977, 344 pages.
«Inventer un philosophème c'est, du même coup, inventer un texte» (p. 336). L'auteur de

cette thèse est un jeune philosophe d'une rigueur et d'une profondeur de vue exceptionnelles,

tragiquement décédé au début de 1979. Avec cette affirmation, c'est un regard neuf qui
est tourné vers l'œuvre de philosophie. L'activité philosophique est inséparable de son
écriture; elle ne s'exprime pas dans des œuvres, elle est œuvre: l'œuvre est sa condition d'existence.

Aussi toute élucidation de la nature du discours philosophique suppose-t-elle un point
de vue rhétorique sur son texte - son «invention», sa «disposition». «Une théorie philosophique

de la production de la philosophie est liée à une science de l'œuvre-se-faisant» (p. 323).
Et dans cette science, rhétorique et poétique cumulent dès que des structures de langage -
le langage est œuvre et milieu de l'esprit - sont envisagées dans leur production. Vue par ses

textes, la philosophie est «fabrication». Deux expériences entrent enjeu dans son élaboration:

l'expérience de l'écriture, qui est celle d'un «faire» (poièsis), et l'expérience de la
conduite systématique d'une pensée, celle d'un «savoir», ou la construction d'un «monde». Mais
la philosophie est aussi «aventure», car en même temps que l'œuvre accède à sa vie propre
(«faisant quelqu'œuvre, l'auteur ne sait pas où il s'en trouvera jeté» (p. 326), le penseur ne
saisit qu'un aspect des choses qu'il connaît - tantôt auteur, tantôt lecteur. Dans un processus
singulier de construction, l'auto-connaissance de l'activité passe par la connaissance du
texte:«que fais-je, faisant ce que je fais?» Dans ce «cogito», nulle évidence ultime, mais une
activité conduite à thématiser ses opérations textuelles. Le livre de J. L. Galay comporte trois
parties. Dans la première, les notions de la rhétorique traditionnelle sont refondues et
généralisées dans le sens d'une théorie de l'imagination textuelle qui saisit les formes dans leur
genèse. La deuxième est une illustration de cette théorie appliquée aux Fondements de la

métaphysique des mœurs de Kant. On y décrit comment se construit la connaissance philosophique,

la nature des opérations engagées se repérant aux «figures» du texte. Dans la troi-

233



sième partie, on montre que cette rhétorique fournit à la philosophie un moyen de «se
connaître dans ce qu'elle est - et non dans ce qu'elle veut-dire» (p. 323).

Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

Rudolf Ruzicka: Selbstentfremdung und Ideologie. Zum Ideologieproblem bei Hegel und
den Junghegelianern (Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1977) 120 S. (Abhandlungen

zur Philosophie, Psychologie und Pädagogik, Bd. 125).
Das Bauzeug philosophischen Denkens besteht - fraglos - in Begriffen. Hinter Begriffen

verstecken sich Probleme; was Begriffe mit ihrer Bedeutungs-Tiefendimension versieht, ist
ihre Geschichte. Und hieraus ergibt sich eine zweifache Möglichkeit, sich des philosophischen

Bauzeugs zu versichern: problemorientiert oder begriffsgeschichtlich. Eine rein
problemorientierte Vorgehensweise führt, zumal bei politisch oder praktisch gegenwärtig
relevanten Begriffen, rasch einmal ins Behauptende und Standpunkthafte; ein rein
begriffsgeschichtliches Verfahren lässt dagegen oft weiterführende Zusammenhänge verkennen. So

bietet es sich geradezu an, die Mängel des begriffsgeschichtlichen Purismus durch einen
Schuss Problemorientiertheit zu kompensieren, der sich allerdings nicht allzuweit vom
begriffsgeschichtlich Nachweisbaren entfernen sollte, um nicht wieder dem Vorwurf ausgesetzt

zu sein, es handle sich dabei um ein blosses Versichern.
Es ist eine in gesellschafts- und politiktheoretischer Hinsicht wohl nach wie vor dringliche

Frage, was unter <Ideologie> zu verstehen und wie sie wirkungsvoll und legitimierbar zu
kritisieren sei. Dies gilt auch jetzt noch, obwohl diese Frage ihrer brennenden Aktualität zur
Zeit ein wenig verlustig gegangen ist. Aber das Buch von Ruziöka geht aufeine Basler Dissertation

von 1973 zurück, auf eine Zeit also, in der die Ideologiekritik insbesondere hinsichtlich

dessen, was R. zutreffend <Panideologismus> nennt, noch durchaus akut zur Klärung
anstand: Jeder stellte jeden unter Ideologieverdacht. - Daher ist es sicher ein sinnvolles
Unterfangen gewesen (und zum Teil wäre es das auch jetzt noch), der Genese des Ideologie-
und Ideologiekritik-/VoWem.r jenseits seiner begriffsgeschichtlichen Herkunft von Destutt
de Tracy nachzugehen. Genauer: R.s Absicht, Strukturen des bei Marx aufzufindenden
Ideologie- und Ideologiekritik-Konzeptes via Junghegelianer auf Hegel zurückzuführen, ist
verdienstvoll und lobenswert. Leider trifft das auf die Durchführung nicht überall zu.

a) Dafür ist nicht zuletzt eine gewisse methodische Unsicherheit verantwortlich zu
machen, unter der R. offenbar stand. Entweder nämlich setzt man bei dem Ideologiebegriff
an, wie er sich bei Marx findet, und versucht, seine Problemgeschichte zu rekonstruieren.
Oder aber man geht von Hegels Konzeption einer Bewusstseinsgestalten-Phänomenologie
und seinem Entfremdungsbegriff aus und verfolgt deren weitere Entwicklung. R. aber
versucht die Quadratur des Zirkels: Er formuliert zunächst einen «noch unbestimmten Begriff
der Ideologie..., der offen genug ist, dass in ihm nicht allein die Verschiedenheiten modernen

Ideologieverständnisses Platz finden, sondern auch Elemente, die in diesem nicht oder
nicht mehr ausgebildet sind» (S. 2). - Sodann unternimmt er es, das, was bei Hegel noch
nicht (Ideologie) bzw. (Ideologiekritik) heisst, in «Vorrede» und «Einleitung» der
«Phänomenologie des Geistes» aufzufinden und zu analysieren. Ergebnis dieses Schrittes ist, dass

der Hegeische Gedanke von Selbstentfremdung und der von Reflexion transzendentale
Möglichkeitsbedingungen für Ideologie und Ideologiekritik seien: «Nur ein in sich reflektiertes

Bewusstsein vermag sieb selbst zu kritisieren, so dass ihm fremde Kritik ebenso zur
eigenen werden kann. Kritik, die dies nicht berücksichtigt, ist per definitionem dogmatisch,
weil sie, statt erst die Selbstentfremdung des Bewusstseins aufzuheben, ihrerseits auf dieser
aufbaut, ist sie doch für das kritisierte Bewusstsein ebenso fremd wie irgendeine Ideologie»
(S. 34). - In drei kürzeren Kapiteln folgt eine Untersuchung der Tradierung des Entfrem-

234



dungskonzeptes durch Bruno Bauer S. 39-62), Ludwig Feuerbach (S. 63-88) und Max Stirner

(S. 89-111). Diese Analysen ergeben folgendes interessante Muster: Alle drei geben die
dialektische Konzeption immanent verstandener und daher auch immanent aufzulösender
Selbstentfremdung und Reflexion auf und fuhren etwas Neues als Kritikmassstab ein: Bauer
eine Verabsolutierung des reinen und leeren Fürsichseins, «das leere Subjekt als reine
Denkbewegung» (S. 61): Feuerbach ein Wesen des Menschen, eine «unbewusste Basis des
Denkens» (S. 87); Stirner schliesslich eine individuelle Selbstwahrnehmung des Individuums,
«das vor allem Denken wahrgenommene Ich des Einzigen» (S. 111). - R. bewertet diesen
Prozess als Zurückfallen hinter Hegel und die von ihm entwickelte Möglichkeit rein be-
wusstseinsimmanenter Kritik der Selbstentfremdung des Bewusstseins. Und auch Marx (der
erstaunlicherweise in der Schlusszusammenfassung erscheint, obwohl er vorher höchstens
en passant erwähnt, aber nicht eigens thematisiert wurde) falle in diesem Sinne hinter Hegel
zurück, da er - so behauptet jedenfalls R. - nur die bewusstseinstranszendente Basis ändere,
die sich im übrigen aber an Feuerbach anschliesse: «So geht der Marxsche Ideologiebegriff
bruchlos (sie!) aus Feuerbachs Entfremdungsbegriff hervor» (S. 113).

Hier, bei der Bewertung der sich bildenden Marxschen Konzeption von Ideologie und
Ideologiekritik, zeigt sich die erwähnte methodologische Unsicherheit im Ansatz des Autors
besonders deutlich: Dass etwa der Kritikbegriff und das Theorem der Entfremdung von
Hegel bis zu Marx eine Entwicklung erfahren, die nicht unbedingt zu einer Steigerung ihres

begrifflichen Gehalts führen, liesse sich vermutlich zeigen; und ebenso könnte wohl auch

dargelegt werden, dass gewisse Elemente des Marxschen Ideologiebegriffes schon in Hegels
Begriff des entfremdeten Bewusstseins angelegt sind. Mit Hilfe einer jeweils nicht so ganz
genau durchzuhaltenden Verbindung von beidem aber die normativ getränkte These beweisen

zu wollen, die Hegeische «Phänomenologie» stelle einen besseren Ideologiekritik- und
mithin a fortiori auch einen besseren Ideologiebegriff bereit als Marx (obwohl diese Begriffe
sich erst seit Marx, allenfalls noch seit Napoleons Ideologen-Schelte in der hier intendierten
Bedeutung finden), ist ein Ding der Unmöglichkeit. Hier wäre weniger mehr gewesen.

b) Ausserdem lässt die Arbeit aber auch in inhaltlich-interpretatorischer Hinsicht einige
Fragen offen, besonders was den Hegel-Teil angeht. Wie bereits angedeutet, beschränkt sich
R. auf eine Auslegung der Metareflexionen Hegels, wie sie sich in der «Vorrede» und der
«Einleitung» zur «Phänomenologie des Geistes» finden. Dabei hält er sich zur Hauptsache
an Werner Marx (sogar so intensiv, dass er S. 3, Anm. 8 den Titel eines Aufsatzes von Fulda
in den Titel des Buches von Marx einmünden lässt!). Nun ist es zwar sinnvoll, die «Idee der
Phänomenologie des Geistes» aus den Metareflexionen in «Vorrede» und «Einleitung» zu
rekonstruieren, wie Marx das tut. Wenn man dagegen die Behauptung verteidigen will,
Hegel habe hier einen rein immanenten Kritikbegriff vorgelegt, dann wäre man gut beraten,
wenn man über die Bewusstseinsgestalten-«Phänomenologie» hinaus (Kap. I-V) auch noch
die Teile zur Interpretation beiziehen würde, die, wohl aus gleichzeitig von Hegel bearbeiteten

Entwürfen zur systematischen Geistesphilosophie übernommen, explizit bewusstseins-
transzendente Bestimmungsfaktoren des Bewusstseins <zu Bewusstsein) bringen (ab
Kap. VI), jene Kapitel der «Phänomenologie» also, die in den letzten Jahren die Diskussion
zur Hauptsache beschäftigt haben. Dort zeigen sich nämlich durchaus Formen der Kritik,
die sich nicht mehr als (immanent) bezeichnen lassen, denn der besagte Übergang zum
vielberufenen «Geist»-Kapitel besteht gerade darin, dass das thematisierte Bewusstsein auf der
Stufe der «gesetzprüfenden Vernunft» einsieht, dass es nicht allein durch sich selbst
bestimmt ist, sondern geschichtlich-gesellschaftlich, in Hegels Worten: durch Gestalten, die
sich von den vorhergehenden Bewusstseinsgestalten dadurch unterscheiden, «dass sie die
realen Geister sind, eigentliche Wirklichkeiten, und statt Gestalten nur des Bewusstseins,
Gestalten einer Welt» (Hoffmeister 315). Und erst von dieser Stelle an kann man wohl über-

235



haupt sinnvoll von einem Analogon zur gedanklichen Figur einer legitimierbaren Ideologiekritik

sprechen: Diese gibt es erst dann, wenn es gelingt, ein Bewusstsein durch fortschreitendes

Lernen per Defizienzerfahrungen dazu zu bringen, dass es sich als durch Bewusstsein-
Transzendentes (solches, was (hinter seinem Rücken) mit ihm geschieht) konstituiert
erfährt. Diese Figur finden wir (und hier hat R. unrecht) nur.bei Hegel und - ansatzweise

- bei Marx, aber überhaupt nicht (und hier hat R. recht) bei den Junghegelianern. (Darin,
dass diese Anknüpfung der Ideologiekritik an Bewusstseinserfahrungen bei Marx nur
teilweise durchgeführt wird, ist wohl auch der Grund dafür zu suchen, dass und wie Habermas
seit 1975 an einer «Rekonstruktion des Historischen Materialismus» arbeitet.) - Ausserdem
rächt sich hier doch ein wenig, dass R. nicht näher auf die Intentionen der <idéologistes>

eingegangen ist. Wäre das nämlich der Fall gewesen, dann hätte er von vornherein nach einer
Rückführung von Bewusstseinsphänomenen auf zuvor <Transphänomenales> Ausschau

gehalten (um einen Ausdruck Sartres zu verwenden). - Schliesslich hätte auch ein Blick auf
die Entwicklung des Hegeischen Kritik-Konzeptes in der Jenaer Zeit (vor allem in den sog.
«Kritischen Schriften» und hier wieder vordringlich im mit Schelling gemeinsam verfassten
Aufsatz «Über das Wesen der philosophischen Kritik überhaupt...», neuerdings auch
nachweisbar in den «Fragmenten zu Vorlesungsmanuskripten» von 1801/02 auf diese entscheidende

Wendung in der «Phänomenologie» aufmerksam machen und dadurch die vorliegende

Fehlinterpretation vermeiden helfen können.
Und das hat nun natürlich auch Auswirkungen auf die ansonsten stärksten Kapitel über

Bruno Bauer, Feuerbach und Stirner. Diesen ist nun nämlich die Bewusstseinstranszendenz
nicht mehr als Fehler oder als (Rückfall) anzukreiden (Bauer schon sowieso nicht, da bei
ihm eben diese gerade fehlt, wie R. zutreffend bemerkt). Dadurch würden aber auch die eher
etwas gezwungenen diesbezüglichen Argumentationen R.s hinfallig. Hingegen hätte dann
grösseres Gewicht auf die Analyse der jeweils anzuführenden Gründe für das Fehlen einer
Rückbindung an die Bewusstseinserfahrung gelegt werden können, was im optimalen Falle

sogar noch zu einer Bearbeitung dieses Problemkomplexes bei Marx selbst hätte führen dürfen,

um so auch diese von der ganzen Konzeption her unverzeihliche Lücke zu schliessen.
In inhaltlich-interpretatorischer Hinsicht gilt also von der Auseinandersetzung mit Hegels
«Phänomenologie» bis zur (fehlenden) Beschäftigung mit Marx: Mehr wäre anderes und
mehr gewesen! - Schade um diese im übrigen gut lesbare und argumentativ klare Arbeit...

Walther Ch. Zimmerli, Braunschweig

Richard Schaejfler: Frömmigkeit des Denkens. Martin Heidegger und die katholische Theologie.

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978, XIII + 160 S.

1. Der Untertitel dieses Buches lässt zwei mögliche Deutungen zu: der mögliche Einfluss
der katholischen Theologie auf das Denken Heideggers und der Einfluss von Heideggers
Denken auf die katholische Theologie. Beide Themenkreise werden vom Vf. behandelt.
Wenn von katholischer Theologie die Rede ist, so geht es, wie der Vf. ausdrücklich beteuert
(X), nicht um die Wiederbelebung eines überholten Konfessionalismus, sondern um eine

Würdigung der spezifischen Relation von katholischer Theologie und Heideggers Denken.
Der Vf. behauptet, dass sowohl die Bedeutung Heideggers für das katholische Denken wie
auch dessen Einfluss auf den Freiburger Philosophen bisher nicht zufriedenstellend
erforscht worden seien. Trotz dieser genauen Eingrenzung des Themas werden in diesem
Buch auch Fragen aufgeworfen, welche «die Eigenart der Philosophie Heideggers im Ganzen

betreffen» (X).
2.1 Es ist bekannt, dass Heidegger von 1909-1911 katholische Theologie studiert hat.

Diese Tatsache wäre nun nicht von besonderem Gewicht, wenn der Philosoph nicht selbst

236



mehrere Male an diese theologischen Anfänge erinnert hätte. So sagt er etwa: «Ohne diese

theologische Herkunft wäre ich nie auf den Weg des Denkens gelangt» (Zit. 1). Einem Hinweis

Heideggers folgend untersucht Schaeffler die möglichen Beziehungen zwischen den
frühen Ansätzen des Philosophen und dem Denken des Freiburger Professors für systematische

Theologie Carl Braig (1853-1923). Wie dieser Theologe den Psychologismus als
Erklärungsgrund der Gottesvorstellung ablehnt, ebenso verwirft der junge Heidegger in seiner
Dissertation von 1914 eine psychologistische Urteilslehre : «Zu der Ablehnung des Psychologismus

ist Heidegger seinem Lehrer Braig gefolgt» (5). Obschon Braig, wie das für die
Philosophie katholischer Prägung im 19. Jhdt. sehr typisch ist, den sog. Subjektivismus Kants
schroff ablehnt, glaubt der Vf., Heidegger habe von Braig entscheidende Anstösse für seine
ihm eigene, d.h. ontologische, Auslegung der transzendentalen Frage erhalten. Diese
gewichtige Hypothese wird vor allem durch ein Zitat Bonaventuras, das Braig seinem
«Abriss der Ontologie» (Freiburg i. B. 1896, V-VI) voranstellte, belegt, ein Zitat, in dem,
ausgehend von Licht und erleuchtetem Gegenstand, die Verschiedenheit von Sein als
Möglichkeitsgrund von Gegenständen und Seiendem -als möglichem Gegenstand nahegelegt wird
(vgl. 7). Noch mehr: Auch für den Vorrang des Daseins bei der Beantwortung der ontologi-
schen Frage glaubt der Vf. bei Braig Quellen zu finden (8-9). Im Lichte der Beziehungen
zu Theologie ist auch die Hab.-Schrift Heideggers zu lesen (10-28). In der spekulativen
Grammatik des Mittelalters begegnet Heidegger der Verknüpfung der Seinsfrage mit dem
Problem der Sprache; er stösst bei dem von ihm untersuchten Autor der «Grammatica spe-
culativa» nicht nur auf existenzunabhängige Gesetze des Bedeutens, sondern die transzendentale

Frage zeigt sich hier in einer neuen Abschattung: das sprachliche Zeichen als Bedingung

der Möglichkeit von Gegenstandsbezogenheit (vgl. 16-22). Betrachtet man die
transzendental-philosophische Interpretation der scholastischen Transzendentalienlehre aus der
Perspektive der späteren Schriften, so ist besonders die Zuordnung von Sein und Wahrheit
auffallend (vgl. 21,23 f., 27). Hier zeichnet sich bereits eine bleibende Auffassung von Wahr-
heit ab: Wahrheit als Offenbarwerden. Daraus ergibt sich folgendes Fazit: «Zentrale Themen

seines späteren Philosophierens sind ihm (Heidegger) hier (d.h. in der Begegnung mit
der katholischen Theologie) zum ersten Male begegnet» (29-30).

2.2 Dazu zwei kritische Anfragen:
2.2.1 Der Hinweis auf Braig ist lehrreich und interessant. Trotzdem frage ich mich, ob

der Einfluss dieses Theologen nicht überbewertet wird, oder besser: wenn Heidegger
tatsächlich von Braig so wesentliche Anstösse erhalten hat, wie der Vf. behauptet, dann wäre
der Beweis dieser Abhängigkeit sorgfältiger durchzuführen. S.3 sagt der Vf.: «Schon als

Gymnasiast hatte er eine Schrift von Carl Braig gelesen, deren Titel Heideggers eigene
Fragestellung vorweg zu bestimmen schien.» In der Selbstdarstellung Heideggers, der dieses

Faktum entnommen ist, liest man aber auch folgendes: «Aus manchen Hinweisen in
philosophischen Zeitschriften hatte ich erfahren, dass Husserls Denkweise durch Franz Brentano
bestimmt sei. Dessen Dissertation «Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach
Aristoteles» (1862) war jedoch seit 1907 Stab und Stecken meiner ersten unbeholfenen
Versuche, in die Philosophie einzudringen.» (Mein Weg in die Phänomenologie, in: Zur
Sache des Denkens, Tübingen 1969, p. 81 — S. 5 sagt der Vf., die Ablehnung des Psychologismus

sei aus der Nachfolge Braigs zu verstehen. Im bereits genannten Text (p. 83 f.) wird m. E.

klar genug gesagt, dass in erster Linie Husserl bei dieser Ablehnung Pate stand.
2.2.2 Der Vf. scheint das, was er «Scholastik» nennt, mit katholischer Theologie zu

identifizieren. Dies ist besonders folgenschwer, wenn er von einer theologischen Motivation
der spekulativen Grammatik spricht (32-33, vgl. auch 110). Das soll heissen, dass das

menschliche Sprechen, das diese Grammatiker untersuchen, immer schon als «Antwort auf
Gottes Schöpfungs- und Gnadenwort» (33) begriffen worden ist. Nach Schaeffler sollen in

237



der Spätphilosophie diese sprachtheologischen Implikationen, die der junge Heidegger
nicht beachtet hatte, plötzlich durchbrechen (vgl. 33). Diese Hypothese ist nur haltbar, wenn
die spekulative Grammatik Sprache tatsächlich als «Entsprechung zum Gruss des Heiligen»
(33) verstanden hat. Ein derartiges Sprachverständnis kann ich beim besten Willen in der
Grammatica speculativa des Thomas von Erfurt nicht entdecken. (Vgl. dazu die vorzüglich
kommentierte englisch-lateinische Ausgabe dieses Textes von G. L. Bursill-Hall: Thomas of
Erfurt, Grammatica speculativa, London 1972).

3. Während der zweite Teil (35-65) von <Sein und Zeit) und dessen Rezeption bei katholischen

Theologen berichtet, kommt im 3. und 4. Teil die Spätphilosophie und ihre Aufnahme
bei den katholischen Autoren zur Sprache. Liegt es in der Mehrdeutigkeit der Seinsfrage,
wie sie in SuZ gestellt wird, dass sie zu einander widersprüchlichen Auslegungen Anlass
gegeben hat? Diese Spannung spiegelt sich jedenfalls in der Rezeption des Werkes bei
katholischen und evangelischen Theologen besonders deutlich. Eine Reihe evangelischer Autoren,
insbesondere Gerhard Krüger in seiner Rezension von 1929, legen Heideggers Werk als eine
«Art theologischer, und zwar lutherischer Anthropologie» (Zit.45, 48, 54, 58) aus, die
wesentlich von einer «christlichen Vergangenheit bestimmt ist» (Zit.46), während bereits in
der ersten Besprechung von katholischer Seite (E. Przywara) und dann vor allem im Buch
«Tragische Existenz» (1935) von Alfred Delp eine andere Dimension betont wird: Heideggers

Fundamentalontologie wird als die Vollendung des neuzeitlichen Subjektivismus
gedeutet (48-54). Da nach Delp diese Emanzipation des Menschen bei Luther ihren Anfang
nimmt, so kritisiert er gerade die «reformatorische Auffassung vom Menschen» (55). Andere
evangelische Interpreten (vor allem G. Kuhlmann und E. Brunner) dagegen bemängeln das
«Katholische» an Heideggers Denken, nämlich die Möglichkeit einer radikalen, vor-gläubi-
gen Infragestellung des Menschen (cf. 60-61). Der Verfasser beruft sich auf W. Schulz (62,
63,65), um das gemeinsame Missverständnis, das diesen Deutungen zugrunde liegt, zu
hinterfragen, denn weder ist das Dasein in SuZ mit dem «autonomen Subjekt der Aufklärungsphilosophie»

(63) gleichzusetzen, noch ist es legitim, die Nichtigkeit des Daseins als Offenheit

für das tröstend-erlösende Wort des Glaubens zu deuten.
4. In einem kurzen, aber hervorragenden dritten Teil des Buches (66-82) erläutert der Vf.

den Sinn der sog. Kehre. Die Hinwendung zu Kant nach SuZ ist eine Vertiefung des

ursprünglichen Ansatzes. Im Zentrum steht vor und nach der Kehre die Entdeckung der
Bedingungen der Möglichkeit des Entgegenstehens von Seiendem. Nach SuZ versucht
Heidegger allerdings die transzendentale Reflexion mit der historischen zu verknüpfen (76).
Diese Verbindung ist nach dem Vf. «ein entscheidendes Moment von Heideggers Spätphilosophie»

(81). Als letzte und äusserste Bedingung der Möglichkeit dafür, dass Seiendes
entgegensteht, zeigt sich der Anspruch des Seins. Die Kehre - als «Wendung von der Zeitlichkeit
zur Geschichte» (S6) eine Vertiefung der transzendentalen Reflexion-steht auch im vierten
Teil noch einmal im Brennpunkt der Untersuchung, denn vom «Verständnis dieser Kehre
hängt es ab, ob und wie eine Begegnung zwischen Heideggers Philosophie und der katholischen

Theologie» (87) möglich ist. Die ersten Schriften, in denen die Kehre sich ankündigt,
sind in der Tat von katholischer Seite sehr unterschiedlich beurteilt worden. Von besonderer
Bedeutung für diese Beurteilung war Max Müllers Darstellung, in der sowohl die anthropologische

Missdeutung von SuZ als auch die Gleichsetzung von Sein und Gott kritisiert wurden

(dazu 92-97). Müllers Verständnis versagt aber nach Schaeffler darin, dass «Gott als
der Transzendente» das «transzendentale Sein» noch überragen soll (cf. 93). Müller verlässt
damit den transzendentalen Ansatz, der aber für jede Heidegger-Deutung grundlegend ist.
Und hier stellt sich ein sachliches Problem, das von neuem eine Deutung der Kehre voraussetzt:

Kann das Sein, verstanden als Möglichkeitsgrund der Subjektivität, überhaupt in
Richtung aufeine Ontologie des Transzendenten hin überboten werden? Heideggers Fragen

238



selbst scheint in seinem Vortrag <Zeit und Sein) (1963) in diese Richtung zu weisen, wenn
er sagt: «Es gibt Sein.» Er will aber damit, wie der Vf. darlegt (102-103), auf das Ereignis
hinweisen. «Dieses Ereignis liegt dem <ist>, das wir von allem Seienden sagen können, aber
auch dem <es gibt), das wir vom Sein und der Zeit aussagen, voraus» (103), Aus diesen

Anweisungen lässt sich eine abschliessende Deutung der Kehre entnehmen. Sie ist als Wendung

vom Sein zum Ereignis zu verstehen (106). An dieser Deutung sind die Auslegungen
der katholischen Theologie zu messen. Jeder Versuch einer onto-theologischen Umdeutung
von Heideggers Denken muss scheitern. Die Möglichkeit einer theologischen Antwort auf
Heideggers Rede vom Ereignis und dem Sein, entscheidet sich an der Frage, ob das Ereignis
als freie und befreiende Gabe gedacht werden kann (109).

5. Im fünften Teil (110-146) wird ein bis anhin noch nicht ausführlich erörterter Aspekt
der Spätphilosophie Heideggers betrachtet: die Sprache. In ihr kommt das Ereignishafte
besonders klar zum Vorschein: «Sprache ist Gabe, die all dem, was der Sprechende tut,
vorausliegt, weil sie sein Reden erst möglich macht. Aber Sprache <gibt> es nur, indem gesprochen

wird» (111). Heideggers Auffassung der Sprache kann als religiös bezeichnet werden
(116-117), wandelt sich doch seine späte Philosophie zu einer Philosophie des Heiligen. Dies
legt die Frage nahe, ob dieses Denken nicht letztlich eine verkappte Theologie sei. Heidegger
betont die Unverfügbarkeit des Ereignisses und davor muss jedes Reden von einem in-sich-
seienden Gott verstummen. Der Vf. glaubt aber doch einen theologischen Zug zu entdecken,
den er in der Nachfolge von E. Przywara als Skotismus bezeichnet: Alles Reden von Gott
ist auf das freie Sich-Zeigen Gottes angewiesen. Heideggers Spätphilosophie fordert, ähnlich

dem christlichen Denken, «Offenheit für eine nicht antizipierbare Zukunft » (133). Also
nicht in einem Hinterfragen des Seins in Richtung auf einen subsistierenden Gott, sondern
im Weiterdenken der Rede vom Ereignis Hesse sich nach Schaeffler eine Theologie entwik-
keln (144). Blickt man von diesen Ergebnissen zurück auf das Gespräch zwischen katholischer

Theologie und Heidegger, so muss man feststellen, dass dieses Gespräch noch nicht
stattgefunden hat (vgl. 145,152), oder besser, dass, wenn Versuche dazu unternommen worden

sind, das Denken Heideggers in diesen Versuchen in eine Richtung weitergetrieben worden

ist, die mit der Absicht Heideggers unvereinbar ist. «Nicht die <Subsistenz> eines Gottes,
die dem Akt des Gebens voranginge, wohl aber das Ereignis als unverfügbare Gabe, ist der
<Ort> der Gottesfrage im Denken Martin Heideggers» (150). E. Fuchs und G. Ebeling stehen
mit ihrer Theologie des Sprach-Ereignisses dem Ansatz Heideggers näher. Der Vf. ist
allerdings zuversichtlich, was die wirkungsgeschichtliche Zukunft dieser Philosophie betrifft
(152).

6. Man kann in diesem Buch verschiedene Fragestellungen unterscheiden, die ständig in
einander übergreifen. Ich möchte fünf nennen: a) der Einfluss der katholischen Theologie
auf Heidegger; b) Beschreibung der Rezeption des heideggerschen Denkens bei katholischen

Autoren; c) sachbezogene Beurteilung von b); d) Probleme der Heidegger-Forschung;
e) Heideggers Denken und die Gottesfrage. - Für den philosophischen Leser sind diese
verschiedenen Aspekte nicht im gleichen Masse interessant. Andererseits ist ihr Ineinander
nicht ganz unbegründet, denn einerseits ist eine Philosophiehistorie, welche auf die sachlichen

Probleme nicht eingeht, kein anzustrebendes Ideal und andererseits ist es verständlich,
dass, wer sich mit jener Beziehung, die in diesem Buch im Zentrum steht, beschäftigen will,
nicht umhin kann, die sachlichen Fragen zu beantworten, die der Thematik zugrunde liegen.
Die aufgegriffenen Streitpunkte der Heidegger-Deutung, insbesondere der Sinn der sog.
Kehre bewahren ihre Geltung ganz unabhängig vom Kontext, in dem sie vorgelegt werden.
Besonders interessant scheint mir die Hervorhebung der Kontinuität der transzendentalen

Fragestellung, die der Vf. mehrmals betont. Während die Punkte a) und b) eine Beschränkung

auf eine bestimmte Kategorie von Autoren fordern, ist das Problem der Gottesfrage

239



von jeder konfessionellen Zugehörigkeit unabhängig. Der Vf. glaubt, dass die Spätphilosophie

Heideggers theologische Implikate aufweist und eine theologische Explikation ermöglicht.

Der Titel Theologie erweist sich aber hier als mehrdeutig und erklärungsbedürftig. Es

ist nicht dasselbe, wenn man behauptet, Heideggers Denken sei für eine mögliche Begegnung

mit der christlichen Überlieferung offen oder, wenn man sagen will, es enthalte Anweisungen

für eine philosophische, aber nicht metaphysische Erörterung der Gottesfrage. Diese
prinzipiellen Fragen verbieten eine Beschränkung auf einen konfessionellen Rahmen, der
sich zwar für die historische Untersuchung als hilfreich, für die sachliche Erörterung hingegen

als hindernd erweist. Zudem: Ist es ein glaubwürdiger Schluss, wenn man aus den frühen
Beziehungen zu katholischer Theologie auf eine besonders fruchtbare Zukunft dieses Dialogs

schliessen will? (dazu 152). Und schliesslich: Der Satz auf den sich der Titel beruft -
Das Fragen ist die Frömmigkeit des Denkens - sagt zwar etwas über das Wesen des Denkens
aus, nicht aber über die Beziehung zwischen Philosophie und Religion, vielmehr soll er m. E.

anzeigen, worin sich das Denken von jeder religiösen Haltung unterscheidet: das Fragen,
welches wie das Staunen die Philosophie trägt und durchherrscht.

Ruedi Imbach, Fribourg

Viallaneix, Nelly:Ecoute Kierkegaard. Essai sur la Communication de la Parole. Préface de

Jacques ELLUL. Ed. du Cerf, Paris, 1979.2vol. 335 et 373 p. Coll. Cogitatio Fidei. Théologie
et Sciences religieuses, vol. 94-95.

Dans sa préface au livre de Nelly Viallaneix, J. Ellul, parlant de la postérité de Kierkegaard,

écrit fort justement: «Personne, si proche qu'il soit de lui, ne se déclare kierkegaar-
dien. Si, précisément, on a compris la proclamation qu'il a lancée, on ne peut que respecter
sa solitude.» (p. X) Pourquoi, dès lors, écrire sur Kierkegaard? Toute étude sur un tel penseur
ne peut être que trahison de son intention dans la mesure où elle répète ou interprète
théoriquement ce qui doit être appréhendé et rédupliqué existentiellement. L'intérêt d'une étude
kierkegaardienne réside alors dans une compréhension existentielle que seul un long
cheminement avec le penseur danois peut procurer. Toute interprétation ne peut être que partielle;
c'est dans ce caractère partiel que réside l'originalité possible d'un travail sur Kierkegaard.
C'est donc dans la constellation de nombreuses études sur Kierkegaard que progressivement
pourra apparaître la complexité des intentions et de la pensée du Danois et, simultanément,
la conviction de l'impossible interprétation totalisante d'une telle œuvre.

Dans cette constellation, l'ouvrage de Mme Viallaneix occupe une place importante: non
pas tant à cause de l'épaisseur du livre, de la somme impressionnante de connaissances aussi
bien des textes de Kiergegaard que des ouvrages critiques, qu'à cause de la perspective, de

l'angle d'attaque qui sont choisis.
Dans une préface en forme d'Eloge, Mme Viallaneix prend bien soin de préciser les principes

méthodologiques qu'elle a choisis et qui sont fonction de l'œuvre même de Kierkegaard.
La première règle est que pour trouver la pensée de Kierkegaard et se retrouver dans le
labyrinthe de son œuvre, il faut s'appuyer sur les textes effectivement signés par lui et non sur
les ouvrages pseudonymes. Ainsi seront privilégiés, dans cette étude, les Papirer que Mme
Viallaneix, grâce à sa maîtrise de la langue danoise, peut lire in extenso, et les Discours
religieux. Si Kierkegaard est bien, comme il le dit, poète du religieux, son œuvre se structurera
autour du problème du devenir chrétien. Il s'agit de mettre en relation l'Unique avec Dieu
et avec les autres hommes, de dégager la possibilité, dans le contexte où vit Kierkegaard,
d'une communication de personnalité à personnalité. C'est dire qu'une interprétation de la

pensée kierkegaardienne exige de se référer à la théorie de la communication que le penseur
danois a notamment présentée, sous forme d'esquisse de cours, dans les Papirer. Troisième

240



règle de méthode enfin: l'œuvre de Kierkegaard, où intervient sans cesse la Parole, a une
structure sonore; c'est l'œuvre d'un poète qui doit être entendu autant que celle d'un philosophe

qui doit être lu. Il s'agira donc, et une fois encore Nelly Viallaneix se conforme à une
demande présentée par Kierkeggaard en tête de ses Discours religieux, de lire les textes à
haute voix; ce qui implique, pour Mme Viallaneix, qu'il faut les lire en danois. C'est cette
lecture et une interprétation de la compréhension donnée par Kierkegaard de la Parole que
nous présente cette longue étude.

Celle-ci se divise en deux parties. Dans la première, sont considérées les paroles captives:
bruits de la nature, vacarme et tapage politiques; parole figée de l'idéalité - occasion pour
Mme Viallaneix de nous montrer la critique que Kierkegaard opère de la philosophie idéaliste,

de Hegel et surtout de l'hégélianisme des théologiens luthériens danois; parole chantée
de la poésie: l'auteur souligne l'importance que revêt pour Kierkegaard la poésie, mais montre

aussi la critique du chantre romantique et la nécessité de passer du poète au témoin.
La deuxième partie s'intitule Parole de Vie. Elle se divise en trois chapitres où apparaît

la réflexion trinitaire de Kierkegaard: «parole créatrice: à l'écoute du Père»; «parole salvatrice:

à l'écoute du Fils»; «parole réconciliatrice: à l'écoute de l'Esprit». Peu à peu se dégagent

et l'attitude fondamentale de Kierkegaard face à la Parole de Dieu et sa théologie. En
s'appuyant essentiellement sur les Journaux et les Discours édifiants, N. Viallaneix présente
un autre visage de Kierkegaard et nous fait entendre une autre voix: celle d'un chrétien à

la théologie équilibrée, qui ne privilégie pas le dolorisme chrétien, qui ne s'enferme pas dans
la subjectivité mais qui établit un rapport authentique de joie et d'espérance avec son Dieu
et de charité avec les autres hommes. Les thèmes habituellement privilégiés de l'angoisse
et du désespoir s'estompent dans les ouvrages signés du nom de Kierkegaard. Ce dernier
nous apparaît, sinon serein, du moins réconcilié par la Parole de Vie. Un Kierkegaard qui,
parce qu'il a pris cette Parole au sérieux, c'est-à-dire parce qu'il s'est constamment efforcé
de la comprendre et de la rédupliquer existentiellement, nous montre, contre les voies tracées

par une certaine chrétienté officielle, le chemin du devenir chrétien, le chemin de la paix
et de l'amour.

On admirera la connaissance sûre et vaste que Mme Viallaneix possède de l'œuvre kierke-
gaardienne. On se réjouira de voir revaloriser des textes essentiels de Kierkegaard - nous

pensons surtout aux Discours religieux - trop souvent méconnus ou oubliés des critiques.
L'originalité d'Ecoute Kierkegaard incitera tout «kierkegaardien» à reconsidérer sa propre
conception de l'œuvre du penseur danois. On consultera enfin avec profit la bilbliographie
commentée à la fin du volume.

Après avoir souligné les nombreux mérites de l'ouvrage de Mme Viallaneix, nous nous
permettrons, pour conclure, d'émettre une critique. Cette étude se veut globale, sans être
totalisante. Mme Viallaneix se méfie des études thématiques qui risquent «de fausser l'œuvre
kierkegaardienne en lui supposant une unité trop systématique ou en adoptant des partis
pris qui lui restent, en partie, étrangers.» (T.II., p. 339.) Mais en s'appuyant essentiellement
sur les seuls textes signés de Kierkegaard, en conférant une grande importance aux Papirer,
N. Viallaneix ne déséquilibre-t-elle pas, à son tour, l'ensemble de l'œuvre en lui conférant
une trop grande unité de ton? Certes, Le Concept de l'Angoisse et le Post-Scriptum, pour
prendre deux exemples, ne sont pas signés du nom de Kierkegaard. Si l'on suit la pensée
de Mme Viallaneix, ce n'est donc pas dans de tels ouvrages qu'on trouvera la vraie pensée
de Kierkegaard. Mais, à ne pas valoriser également les ouvrages pseudonymes ne dévalo-
rise-t-on pas du même coup les ouvrages signés de Kierkegaard? Qu'est-ce qui donne un
véritable intérêt aux Journaux, sinon les ouvrages pseudonymes? Quant aux Discours
religieux, leur véritable relief peut-il apparaître sans la présence contemporaine et dialectique
des ouvrages pseudonymes? Ces derniers sont, tout en ne l'étant pas, Kierkegaard : disons

241



qu'ils sont un aspect de Kierkegaard. De la confrontation permanente des ouvrages pseudonymes

et des Discours religieux apparaît dans toute sa force, et comme structure même de
l'œuvre en son entier, la dialectique propre à Kierkegaard. Cette dialectique, qui en fait un
philosophe autant au moins qu'un poète, est sans doute un des apports importants, pour la
pensée contemporaine, du penseur danois. Michel Cornu, Lussy-sur-Morges

Rivka Horwitz: Buber's Way to «I and Thou». An Historical Analysis and the First Publication

of Martin Buber's Lectures «Religion als Gegenwart» (Lambert Schneider, Heidelberg,
1978).

Bubers - oft als sein Hauptwerk «verschrieenes» - «Ich und Du» steht dem Leser als
literarisches Monument konzentrierten Denkens gegenüber. Dass auch es seine Entwicklungsgeschichte

hat, sucht Rivka Horwitz an Hand der von ihr hier erstmals veröffentlichten
achtteiligen Vorlesung, welche Buber im Winter 1922 am Jüdischen Lehrhaus Frankfurt auf
Einladung Franz Rosenzweigs zur Vorbereitung seines Buches hielt, und einer Analyse, deutlich

zu machen.
Geplant als Prolegomenaband einer auf im ganzen fünf Bände angelegten Religionsphilosophie,

erweist sich Bubers Ausgangspunkt zu «Ich und Du» als derselbe wie der von
Ebner und Rosenzweig: Religion - als Gegenwart.

Der früheste nachweisbare Entwurf ist auf den 5. Februar 1918 datiert: «Das Gegenüber
und das Dazwischen.» Jenes als «Kern und Substanz» Gott, dieses als «Hypostasierung der
Beziehung» den Dämonen zugeschrieben. In den folgenden Jahren arbeitet Buber -
zeitweise unterbrochen - an seinen «Prolegomena».

Ferdinand Ebners Werk «Das Wort und die geistigen Realitäten» erschien 1921 als Buch.
1920 wurden in der österreichischen Zeitschrift «Der Brenner», aufwelche Buber abonniert
war, einzelne Fragmente Ebners publiziert, aufgrund ihrer Lektüre bestellte Buber das
Buch.

In der Ich-Du-Terminologie, die bei Buber erst in «Ich und Du» eingeführt wird, wie im
Gedanken, dass Gott das wahre Du des wahren Ich im Menschen sei, folgt Buber Ebners
im «Brenner» veröffentlichten Fragmenten. Die Bedeutung der Sprache ist bei Ebner weit
zentraler und entwickelter als in Bubers «Ich und Du». «The most rewarding aspect of the

present research has been to discover that the dialogical theory voiced in <1 and Thou> was
itself formulated, not in the solitude of a monologue but, at least in its last stages of development,

in a living dialogue between Buber and Franz Rosenzweig.»
Im Dezember 1921 las Buber, beim Vorbereiten seiner Vorlesung, Franz Rosenzweigs

«Stern der Erlösung». Doch Rosenzweigs bedeutsamer Einfluss fand statt, nachdem Buber
die Vorlesung «Religion als Gegenwart» gehalten hatte, und vor dem Druck von «Ich und
Du». Ein wesentliches Element des dialogischen Denkens, die Sprache, kam erst in dieser
Zeit der engen Beziehung und beginnenden Freundschaft mit Rosenzweig dazu.

Ein Anhang enthält neben einer Seitenkonkordanz von «Religion als Gegenwart» und
«Ich und Du», einer Zeittabelle, in der gerafft noch einmal die wichtigsten Beziehungen
Bubers mit Ebner und Rosenzweig dargestellt sind, einem Auszug aus dem
Buber-Rosenzweig-Briefwechsel auch noch unveröffentlichte Manuskriptstellen aus «Ich und Du», bei
denen Horwitz feststellt, dass sie mehr von Bubers früherem Denken enthalten als die
gedruckte Version.

Dass Buber nicht so ganz isoliert sein «Ich und Du» geschrieben habe, wie er es selber

glauben machen wollte, wusste man allerdings schon vorher. Und Hermann Cohens
Einfluss, auf den Hermann Levin Goldschmidt wiederholt hingewiesen hat, den Buber bestritten,

aber nicht widerlegt hat, bleibt immer noch erst zu untersuchen.

242



Das Buch bietet ein Stück sorgfältiger Buber-Philologie und wenig mehr. So immerhin
ein Ausgangspunkt zu weiteren Forschungen, auch der innerjüdischen Geistesgeschichte.

Willi Goetschel, Zürich

Franz Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk; Gesammelte Schriften. Briefe und Tagebücher,

I/II (Martinus Nijhoff, Den Haag, 1979).
Im Rahmen der Herausgabe der Gesammelten Schriften von Franz Rosenzweig ist 1976

(Der Stern der Erlösung) in seiner vierten Auflage erschienen. Die (Briefe und Tagebücher),
datiert von der Jahrhundertwende bis zu Rosenzweigs Tod 1929, stellen die zweite Phase
im Erscheinen von Rosenzweigs Werk dar. Nach dem theoretischen Hauptwerk geben nun
die Briefe und Tagebücher die Seite der «Praxis», des gelebten Lebens, wieder.

Auf den doppelten Umfang gegenüber der ersten Ausgabe des Briefbandes aus den

dreissiger Jahren angewachsen, bieten die zwei von Edith Rosenzweig-Scheinmann und
Rachel Rosenzweig herausgegebenen Bände nebst Zeittafel, Glossar, ausführlichen Registern,

Stammbäumen und Photographien erstmals, in Auszügen, Tagebucheintragungen.
Die unnötig vielen Druckfehler - teilweise haarsträubender Art - ändern nichts daran,

dass mit der in Angriff genommenen Rosenzweig-Ausgabe Bedeutendes und vor allem auch

Nötiges geleistet wird. Wenn auch die Besorgnis nicht ganz sich auflöst, dass hier ein Mensch
mehr mit seinem Werk zwischen - freilich vornehm blauleinenen - Buchdeckeln eingesargt
wird; zur Versenkung in Bibliotheken, wie der Preis vermuten lässt...

Schon der Neunzehnjährige notiert sich: «Wer im Studium der Philosophie objektive
Belehrung sucht, muss entweder ein sehr naiver Mensch oder ein Mathematiker sein.

Deshalb, damit kein «Profaner» den spiritistischen Kreis stört, verweist schon Plato den
àyECDpÉTpriTOÇ hinaus. - Ich bin ja Skeptiker und àyECûirÉTpTycoç;, daher ist für mich
Philosophie nur - <nur> - Ausdruck einer Persönlichkeit» und stellt die Forderung auf: «Also
statt Ansichten Angesehenes.»

Auf den nächsten zwölfhundert Seiten können wir so die daraus folgende Entwicklung
Rosenzweigs vom Abiturienten zum Studenten der Medizin, dann der Geschichte und
schliesslich der Philosophie verfolgen; von einem jungen Menschen aus gutem und
assimiliertem Haus zum bewussten - wissenden und gewissenhaften - Juden, dessen zuletzt
gewonnener Standpunkt ein heute noch vertretbarer ist.

Hermann Cohen, dem Rosenzweig in dessen Berliner Zeit als Dozent an der Hochschule
für die Wissenschaft des Judentums begegnete, hat auf ihn bedeutenden Einfluss ausgeübt.
Die herzliche Art des freundschaftlichen Umgangs hielt die Verehrung des «Meisters»
aufrecht, auch wo Rosenzweig sich von ihm distanzierte. Im Gegensatz zu Martin Buber, bei
dem Rosenzweig «eine richtige Antipathie» gegenüber Cohen feststellte. Buber hat eine

Verbindung zu Cohen immer heftig abgestritten. Die Briefe Rosenzweigs zeigen aber gerade
deutlichst die Bedeutung Cohens, selbst für das Dialogische Denken, dessen konsequent
Anwendung Rosenzweig zu verdanken ist. In seiner im (Stern) gegebenen Analyse von
Christentum und Judentum, die- sich widersprechend - erst zusammen das Ganze der Wahrheit
ausmachen.

Für Rosenzweig war Cohen «ein Mensch ohne gleichen und der grösste Jude, dem ich
je begegnet bin», wie er an Buber schreibt. Er sieht in Cohens Entwicklung bereits die
«Entdeckung des Du neben der Idee» und meint: «behält die Schule recht, wird er als Schulhaupt
berühmt; behalte ich recht, wird er als Revolutionär des Denkens berühmt».

Zu Beginn des Jahres 1918 liest Rosenzweig, im Balkan im Felde, die Korrekturbogen von
Cohens (Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums): «es ist die Religio philoso-
phiae eines frommen Menschen». - «Ich habe das sichere, durch Anzeichen gestützte

243



Gefühl, dass Cohens Religionsphilosophie keine glatte Konsequenz seines übrigen Systems
ist, sondern etwas wie eine neue Phase.»

Im selben Jahr beginnt Rosenzweig mit der Niederschrift des (Sterns der Erlösung):
«mein System, muss ich wohl sagen. Es ist vor vierzehn Tagen plötzlich dagewesen und
seitdem sitze ich unter einer Dusche von Gedanken», schreibt er an Rudolf Ehrenberg. «Dich
geht es besonders an, denn es ist weiter nichts als der ausgewachsene Brief an dich vom vorigen

November... Es steckt eigentlich alles darin, was in mir steckt.»
Und Ende August desselben Jahres beschrieb er seinem Lehrer Friedrich Meinecke die

Gründe, weshalb für ihn eine Habilitation und damit das Wirken an der Universität nicht
mehr in Frage kommt: «ich war aus einem (durchaus habilitierbaren) Historiker zu einem
(durchaus unhabilitierbaren) Philosophen geworden... Das Erkennen ist mir nicht mehr
Selbtszweck. Es ist mir zum Dienst geworden. Zum Dienst an Menschen, beileibe nicht (Sie
dürfen mich nicht missverstehen) zum. Dienst an (Tendenzen)... Das Erkennen bleibt in
sich frei; es lässt sich seine Antworten von niemandem vorschreiben. Nicht seine Antworten,
aber... seine Fragen. Es ist mir nicht jede Frage wert, gefragt zu werden... Ich frage nur
noch, wo ich gefragt werde.»

Die Anfang 1922 ausbrechende Krankheit, die durch Muskelschwund Rosenzweig in seiner

Bewegungsfreiheit bald ganz hemmte, schränkte seine öffentliche Arbeit stark ein. Doch
Rosenzweig, dem nach Abschluss des (Sterns) das weiter Leben «ja nun wirklich nur noch
ein grosses Geschenk» ist, verliert seinen Willen zum Leben nicht. Im Angesicht des Todes
und der daraus gefassten Ruhe wirft er sich weder dagegen auf noch wird er zum Fatalisten,
sondern macht mit jüdischer Leidenschaft aus dem Vor- und Aufgegebenen das beste.

Im selben Jahr beginnt er noch mit der Übersetzung von Gedichten Jehuda Helevis und
im Mai 1925 gemeinsam mit Martin Buber die Bibelübersetzung. Nach anfänglichen Bedenken

gegenüber diesem Unternehmen, wird Rosenzweig zum unermüdlichen und strengen
Mitarbeiter: «ich bin glücklich, dass mir Buber diese Arbeit ermöglicht, dieses beständige
Leben in den beiden geliebten Sprachen».

Damit beginnt die letzte und besonders ausführlich dokumentierte Epoche von Rosenzweigs

Leben. Buber hat gewissenhaft jede schriftliche Äusserung Rosenzweigs aufbewahrt,
so dass auch die persönliche Bedeutung für beide deutlich wird.

Wenn Rosenzweig auch die letzten Jahre seines Lebens nur noch schriftlichen Verkehr
zur Aussenwelt haben konnte und Gespräche nur über seine Frau und enge Freunde
zustande kommen konnten, so hat er doch immer an der Bedeutung des Dialogs festgehalten.

Schon im Oktober 1917 schrieb er an Eugen Rosenstock, dem gegenüber er dies erstmals
erfahren hatte: «mein Ich entsteht im Du». Und im Februar desselben Jahres: «... weil ich
immer in heimlichem Dialog denke.» Eine Erkenntnis, die zehn Jahre später in zwei weiteren

Briefen zum Ausdruck kommt: «Sondern alles Denken geschieht - in wirklichen oder
zwangsmässig erträumten Dialogen; man sucht zu verstehen was der andere meint, und das

tut man, indem man es mit eigenem Ja und eingenem Aber wiederholt.» So dass «die
Philosophie, wenn sie wahr sein soll, vom wirklichen Standpunkt des Philosophierenden aus

erphilosophiert sein muss... Es gibt da keine andre Möglichkeit, objektiv zu sein, als dass-

man ehrlich von seiner Subjektivität ausgeht. Die Objektivitätspflicht verlangt nur, dass man
wirklich den ganzen Horizont besieht, nicht aber, dass man von einem andern Standpunkt
aus sieht als auf dem man steht, oder gar von (gar keinem Standpunkt). Die eigenen Augen
sind gewiss nur die eigenen Augen; es wäre aber schildbürgerhaft, zu glauben, dass man sie

sich rausreissen muss, um richtig zu sehen.» Willi Goetschel, Zürich

244


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

