Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 39 (1980)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 39/1980

René Schaerer: Philosophie et Fiction. Les itinéraires de la pensée (L’Age d’homme, Lau-
sanne, 1979), 338 p. Coll. «Letteray.

Dans la prison ou il attendait la mort, Socrate s’essayait a la composition poétique. Consi-
dérant quun poéte doit prendre comme matiére des mythes et non des raisonnements, il ver-
sifiait les fables d’Esope. Il obéissait ainsi & un songe qui lui avaitsouvent enjoint de pratiquer
la musique. Jusqu’alors il avait regardé la philosophie comme la plus haute musique, mais
maintenant un scrupule religieux ’amenait a penser qu’il devait peut-étre s’exercer a une
musique plus ¢populaire». Aux yeux de R. Schaerer, ce passage du Phédon signifie que
«logos et muthos sont distincts, mais qu’ils dérivent d’'une méme source et chantent la méme
musiquey (p.8), et tout son livre est I'illustration de cette thése.

Interrogeant des textes tour a tour littéraires, philosophiques et religieux, il ne s’arréte pas
alidée, pourtant suggérée par le Phédon, que ces textes pourraient chanter les uns une musi-
que plus haute, les autres une musique plus populaire; et, au cours d’'une enquéte quile con-
duit de I'//iade a Claudel, des présocratiques & Husserl, il cherche a «voirsil’on peut dégager,
sous la diversité des expériences individuelles, certaines constantes qui simposent a I’esprit
(..)» (p. 7).Cette lecture de quelques-unes des ceuvres majeures de la pensée humaine opére
des rapprochements souvent audacieux ou inattendus:

L’intervention médiatrice d’Athéna, conseillant a Achille de subordonner sa colére contre
Agamemnon a I'obéissance aux dieux (/liade 1), est mise en rapport avec I'intervention du
moyen terme amenant dans le dialogue socratique ’accord entre des termes opposés. — La
descente du dialecticien platonicien est semblable & «celle qui conduira Dante dans I’enfer
sous la conduite de Virgile», tandis que celle du tyran et du sophiste peut étre comparée a
«celle qui enfonga les damnés dans la nuit éternelley (p.50). — Tago est I'illustration d’une
perversion absolue qui n’est autre que «le mal pour le mal» au sens augustinien (p.98). En
méme temps il ressemble au sophiste de Platon qui s’enfonce dans les «ténébres du non-étrey
(ibid.). — Dans Britannicus, I'indifférence de Néron a I'égard du bien et du mal atteste que
«la seule faculté qui lui reste est cette volonté d’indifférence qui est a la fois, selon Descartes,
le privilége de Dieu et le plus bas degré du vouloir humainy (p. 136).

Les constantes qui apparaissent au cours de cette enquéte se situent au niveau des démar-
ches fondamentales de la pensée et de la vie. Pour R. Schaerer ces démarches présentent une
«composante fonctionelley et une «composante finaley (p. 11). Par la premiére le sujet s’équi-
libre sur lui-méme en exergant des opérations réversibles; par la seconde il se déséquilibre
sur un but. La composition de ces deux mouvements peut prendre la forme du choix préfé-
rentiel: aprés avoir réduit la diversité du donné a I’équilibre d’un pour et d’un contre entre
lesquels il opére un va-et-vient discursif, le sujet saisit intuitivement une norme qui les trans-
cende et les embrasse tous deux; il saisit alors le meilleur sans exclure ’autre. Aux yeux de
auteur, le schéma du choix préférentiel domine toute la pensée antique et se retrouve sou-

213



vent par la suite, par exemple chez certains héros cornéliens (Curiace, Polyeucte). Au choix
préférentiel s'opposent I’équivalence du pour et du contre et I'éternité du conflit, proclamées
par Héraclite. R. Schaerer fait bien ressortir la force de la pensée héraclitéenne, mais pour
lui I’dme est mue par une «exigence a pencher au-dela d’elle-méme» et cela nous force a
admettre «une référence absolue quisoit  'origine et & la fin de tous les mouvements qu’elle
opérey (p. 14). Son analyse privilégie donc les démarches ou I'équilibre se compose avec le
déséquilibre et I'inclination, les détours discursifs avec I'intuition, la dimension horizontale
avecla dimension verticale. Telle est par exemple la démarche suivie dans la Divine Comédie,
ol «la composante horizontale céde de plus en plus a4 la dominante ascensionnelle» et ou
«tout étre est en porte a faux sur Dieuy (p. 86). Telle est aussi celle de Goethe dans les Affinités
électives: «La symétrie chimique de la situation initiale ne s’affirme en sa nécessité contrai-
gnante que pour subir I'effet de forces spirituelles qui I'inclinent sur une fin moraley (p.180).
Telle est encore celle de Kierkegaard, pour qui «le moine s’équilibre sur soi qu’en se déséqui-
librant absolument sur un entre-deux transcendant (...)» (p.224). Le point d’origine «se
donne en s’évanouissant» (p.320): ’ame ne cesse de le trouver dans 'effort qu’elle accomplit,
mais elle ne peut jamais s’y arréter définitivement et toujours un mouvement inverse la ren-
voie au monde.

Cette bréve présentation d’un ouvrage trés riche pourrait donner a penser que 'auteur
se plait a relever les convergences entre les ceuvres les plus dissemblables et passe sous silence
les divergences. En fait ce n’est pas le cas et certains oppositions sont fortement soulignées,
par exemple 'opposition entre Platon, pour qui I’action s’inscrit «dans la continuité directe
de la vision noétique de I'ldée de justice», et Descartes, pour qui nous ne pouvons agir «sous
la lumiére directe de I'entendement» (p.327). Il me semble néanmoins que la portée des
différences n’est pas toujours suffisamment mise en lumieére. Comment dés lors étre con-
vaincu de la 1égitimité de tous les rapprochements rencontrés en cours de route? Certains
d’entre eux ne comportent-ils pas quelque arbitraire? Des similitudes superficielles ne ris-
quent-elles pas de passser pour des convergences profondes? L’analyse attentive des diffé-
rences et de leur signification — variable selon qu’elles ont leur source dans la diversité des
contextes culturels, des genres littéraires, des options personnelles des auteurs — est une com-
posante nécessaire d’une entreprise visant a dégager certaines constantes fondamentales.
Pour ne prendre qu’un exemple, comment s’assurer que la descente du dialecticien dans les
ombres de la caverne et celle de Dante dans I'enfer ont la méme signification profonde si
'on ne se demande pas dans quelle mesure 'intervention d’une grace divine inconnue du
philosophe grec ne détermine pas la signification de la descente opérée par le poéte chrétien?

Parmi les différences qui méritent de retenir 'attention, retenons particuli¢rement celle
qui donne son titre au livre: philosophie et fiction, logos et muthos. R. Schaerer caractérise
I'opposition en ces termes: «Le dramaturge et le romancier projettent hors d’eux-mémes des
créatures bonnes ou mauvaises qu’ils abandonnent a leur sort, les autorisant a étre ce qu’elles
sonten toute liberté (...) Le philosophe élabore des hypothéses — qui sont ses créatures — mais,
loin de les laisser vivre leur propre vie, il les retient sous le contréle de sa raison (...) » (p.293).
La différence est éclairée par un passage de la République (111, 392 ¢ — 398 b) ot Platon pro-
pose de rattacher la fiction a son auteur «par le lien d’'une dépendance explicite, celle du style
indirecty (p.295). Cet artifice obéit au souci de rendre la fiction inoffensive en la dépouillant
de son pouvoir de suggestion et en la liant & «I'intention de 'auteur»(ibid.), qui ne saurait
étre perverse. Outre sa fonction morale, le procédé de Platon nous enseigne que le muthos
s’oppose au logos comme le discours direct au discours indirect. Ces remarques sur la signifi-
cation profonde d’une particularité stylistique et sur les rapports entre la fiction et son auteur
pourraient conduire non seulement a reprendre des problémes traditionnels comme ceux
que R. Schaerer mentionne en conclusion (réle de Socrate dans les dialogues platoniciens,

214



fonction du choeur dans la tragédie), mais aussi a s’interroger sur des problémes plus récents,
comme celui de la distinction entre Iauteur et le narrateur, mise en lumiére par I’analyse
contemporaine de la fiction romanesque.

Il faut espérer que ce livre trouvera de nombreux lecteurs. Par 'ampleur des horizons qu'’il
nous ouvre, les surprises que nous ménage son itinéraire, le tempo qu’il a su donner a sa
démarche, R. Schaerer nous stimule et nous invite a lire ou a relire & notre tour les grandes
ceuvres dont sa pensée se nourrit, André-Jean Voelke, Lausanne

Marie-Jeanne Borel: Discours de la logique et logique du discours (Lausanne, ’Age d’homme
1978), 262 p. Coll. «Raison dialectiquey.

De droit, et au vu de la répartition habituelle des domaines, ce livre ressortit a «I’épistémo-
logie des sciences du langage», et plus précisément a la logique et a la sémantique. L’intéres-
sant — que souligne I'auteur de ce livre — c’est que cette spécification méme crée déja pro-
bléme: ol commence la logique, et ou finit la sémantique? Pour le savoir, il faut le dire, donc
entrer autant dans le domaine de la logique que dans celui de la sémantique...

On voit qu’on se trouve plongé, dés les premiéres pages, en pleine philosophie. Deux ques-
tions éternelles de toute philosophie, pour le moins, sont présupposées au départ méme de
I'enquéte: la premiére est celle des rapports entre les structures de la réflexion et les objets
d’étude qu’elles réfléchissent, et elle prend cette forme bien connue dés I'antiquité: sije vou-
lais devenir philosophe, il faudrait que je sache ce que c’est que la philosophie, et pour le
savoir il faut que je philosophe... L’autre question éternelle de toute philosophie, présuppo-
sée par Mme Borel, est celle des rapports entre le savoir, les discours qui I'incarnent, et les
réalités dont ce savoir est savoir. En deux mots, c’est la querelle des Universaux qui ressurgit.

Le probléme traité par Mme Borel met donc en cause beaucoup de philosophie, méme
s’il se donne apparemment pour un probléme de logique ou de sémantique. Ce probléme,
finalement, n’est rien d’autre que le probléme du sujer: Qui parle, quand quelque chose se
voit dit en philosophie? C’est 1a une question de fait. Mais aussitot surgit la question de la
légitimité de ce fait: «Au nom de quoi, 6 logicien, dis-tu ce que tu dis?» Tantot en effet le
discours fonde le savoir, tantdt c’est I'inverse. Tantot le savoir conduit a la réalité, tantot la
réalité est comme réverbérée par le savoir.

Le titre du livre s’éclaire alors: le discours de la logique, c’est 'analyse formelle du raison-
nement rigoureux. C’est un discours impersonnel, que finalement personne ne tient. On ne
sait pas qui y parle, mais on sait que quelque chose y est dit. Il n’y a pas de sujet, mais il
y a un savoir, un savoir incarné dans le discours, quoique dégagé de toute réalité. La logique
en effet ne dit rien de particulier sur «quelque chose» (de réel). Elle dit des quantités de cho-
ses, certes, mais sur un objet tellement général qu’il en devient «quelconque» (Gonseth): or
il n’existe réellement, dans le monde, aucun objet quelconque. Tous les objets qui existent
sont qualifiés.

Tel est le discours de la logique. Mais la logique du discours, c’est tout autre chose. La,
la réalité (dont on cherche la logique) est clairement spécifiée: c’est le discours, c’est-a-dire
une activité humaine concréte et surtout signée: signée par un individu (un «discours électo-
raly), signée par une collectivité (un «programme politique de parti»), ou signée par cette
immense collectivité des hommes sensés qui s’appellent entre eux «logiciensy (et alors, 'ob-
jet de la logique du discours devient précisément le discours de la logique comme science).

Imaginez maintenant ce dernier cas: que doit faire celui qui cherche 4 connaitre la logique
du «discours de la logique»? Ot va-t-il trouver ce qui sera vraiment «logique»? Dans les con-
tenus de sa recherche (portant sur un objet spécifié)? ou dans cet objet méme qu’est la logique
qu’il étudie? Quand je fais de la logique, est-ce moi qui conduis ma pensée «logiquementy?

215



ou bien est-ce la logique que j’étudie qui me conduit selon sa fagon, a elle, d’étre logique?
On ne peut pas savoir ce qu’est la philosophie sans en faire, disais-je; mais alors on ne sait
plus trés bien ou est la philosophie: dans ce que je fais («philosopher»), ou dans «la» philoso-
phie dont j’aimerais m’occuper? Avec la logique, ce qui peut paraitre paradoxal, il en va de
méme. On ne sait plus trés bien si la logique est dans ce dont je m’occupe, ou dans ce que
je fais quand je m’occupe d’autre chose.

On sait I'importance que revét cette problématique dans les sciences humaines. Ou est la
«logiquey» des actions humaines, demandait Lazarsfeld? Dans les actions humaines, pour-
tant si souvent illogiques et arbitraires? Ou dans I’étude sociologique que j’en tente? De
méme I’économiste: Siles hommes étaient logiques, me disait un économiste, il n'y aurait
plus de recherche possible dans les sciences économiques, car tous les hommes «obéiraienty
aux lois économiques rationnelles. Mais si seules les lois (établies par I’économiste) étaient
rationnelles et logiques, et si le comportement des hommes était toujours absolument irra-
tionnel et illogique, alors aucune prédiction ne serait possible. Or la prédiction économique
existe. De méme, et finalement, un psychiatre ne sait jamais trés bien s’il cherche la logique
de la maladie chez le malade qui «déraisonne», ou dans les cadres de sa propre pensée qui
«rationalisen.

Une considération linguistique fait maintenant rebondir le probléme. Le discours de la
logique, en effet, est un discours formalisé. A ce point de vue il est de degré 2. Du méme
coup son rapport a l'objet visé devient problématique, car qui dit «formalisme» dit aussi
«réflexivitéy et coupure de la relation immédiate a I'objet. On sait qu’un discours logique
ne donne aucun renseignement sur le monde: Russell le disait déja des mathématiques, et
Wittgenstein enchérit en considérant le discours logique comme tautologique, c’est-a-dire
parlant d’une seule et unique chose, a savoir rien.

En revanche la logique du discours est de degré 1. Son objet réel existe, et il est le discours
humain. Or ce dernier peut étre «naturely, ou aussi «formalisé». Un discours «naturel», c’est
au meilleur des cas un discours qui ressemble 4 la «prose» de M. Jourdain, et au pire des
cas un discours de texture si compliquée qu’il en est devenu inintelligible (ce dernier cas est
souvent le cas du philosophe de profession...). Quant au discours «formalisé», la question
est de savoir s’il change de texture du fait méme qu’il cesse d’étre le «discours de la logique»
pour devenir 'objet visé par une logique, c’est-a-dire par une recherche qui porte logique-
ment sur lui. Car ce n’est peut-étre pas la méme chose pour un étre d’étre ce qu’il est, ou
de devenir I'objet d’une étude qui porte sur lui. C’est Hegel, je crois, qui faisait remarquer
que, pour un zoologue, la totalité des animaux existants est comprise sous son concept de
«zoologiey, mais, pour un animal, qui existe réellement, le concept de «zoologie» n’est lui-
méme ni un animal, ni une classe dont il serait membre, mais seulement un «concept» dans
la téte d’'un «homme».

Imaginez alors le «logicieny, avide de détecter la «logique du discoursy, qui se trouve en
face de ces deux objets: un discours naturel, et un discours formalisé. Que va-t-il pouvoir
faire? Sil écrit la logique du discours naturel en se servant lui-méme du langage naturel, il
n’aura pas encore fait ceuvre scientifique: il en resterait au stade descriptif, ¢rhétorique» au
sens ancien. Il en serait la ou était Aristote quand il «classifiaity de I'extérieur, de fagon
«naturelley, des «étres naturelsy. Mais demandez maintenant a ce logicien de «formaliser»
son discours: va-t-il le faire en suivant regles et principes de son discours a lui, ou ceux du
discours «naturel» pris pour objet? Peut-on formaliser le discours naturel sans le dénaturer?

Lasituation est encore plus complexe quand il s’agit d’écrire la logique du discours forma-
lisé: cette logique va-t-elle trouver place dans un discours qui sera celui du logicien étudiant
le discours formalisé, ou va-t-elle reproduire purement et simplement les structures du dis-
cours déja formalisé que le logicien prend pour objet? Dans ce dernier cas, a la limite, il n’y

216



aurait plus deux discours, mais un seul, le discours formalisé pris pour objet se confondant
avec le discours qui cherche a le formaliser de I’extérieur. Ce serait la situation qui est obte-
nue par exemple chez Wittgenstein. Dans le premier cas, en revanche, il se passera ceci: le
discours pris pour objet étant un discours «naturel», sa formalisation du dehors, par un logi-
cien avide d’écrire la «logique du discoursy (naturel), sera ou bien insuffisante (et alors il
ne risque pas trop de dénaturer le discours naturel), ou bien suffisante (scientifiquement),
mais alors le discours pris pour objet cessera d’étre «naturel» pour devenir le corrélat «noé-
matiquey d’une intention noétique formelle, et surtout formalisante d’essence.

C’est ici, je crois, qu’on touche un point essentiel de la pensée, et surtout de I'intention
de Mme Borel. Qu’est-ce que formaliser? Ordinairement, la formalisation consiste en une
analyse de formes déja constituées, en vue de mettre en lumiere leurs lois de constitution.
La formalisation est donc ordinairement statique; elle peut méme a la limite apparaitre
comme réductrice, je dirais traductrice: elle traduit les structures implicites d’un objet donn¢
en une langue claire qui les explicite, et qui les explicite dans le discours tenu a propos de
cet objet. Or, comme toute traduction est lisible dans les deux sens, les structures explicitées
par le discours tenu sur I'objet se retrouvent dans I'objet comme une sorte de «fondement»
caché originairement, puis explicité. L’objet lui-méme, aprés avoir été formalisé par le dis-
cours qui porte sur lui, n’est donc plus tout a fait le méme qu’avant d’avoir été formalisé.

Il doit donc étre possible, pense Mme Borel, de formaliser autrement. Plus précisément,
le tort visible des processus ordinaires de formalisation réside dans leur statisme. Telle est
en tout cas I'une des grandes idées de Piaget, que Mme Borel fait sienne. Ce que devrait
retrouver le discours qui formalise un objet, c’est donc moins les structures statiques implici-
tes & cet objet que le mode de construction, ou de constitution, qui a été sien. Retrouver, si
I'on veut, I'histoire, ou la genese formelle de I'objet lui-méme. C’est a cette condition, capi-
tale, qu'on peut réver d’instituer une «logique du discours naturely, telle que le discours
naturel pris pour objet demeure «naturel» (sans se voir dénaturé par la formalisation), mais
telle aussi que la logique qui le prend pour objet soit vraiment une «logique» (et non pas
seulement un propos purement descriptif).

Le probléme fondamental de la logique découle donc finalement de cette idée, fausse aux
yeux de Mme Borel, que le discours logique estimpersonnel. Sit6t qu’on le considére comme
«signén, le probleme du sujet surgit, et avec lui s’impose, contre le statisme de la formalisa-
tion, une exigence dynamique: retrouver, si I'on veut, la vie cachée derriére les structures
logiques, ou écrire, pour le dire autrement, des logiques qui soient aussi des logiques du
«vivanty.

L’enjeu final de ces problémes passionnants mais trés difficiles, c’est le role et 'existence
du sujet. Il est vrai qu’un discours de logique (purement formel) peut faire abstraction du
sujet, mais sitdt qu’on refuse I’abstraction, ce sujet, évacué un peu trop vite, réapparait. Au
moins deux sujets doivent alors étre distingués: le sujet qui parle logiquement quand il étudie
quelque chose (et écrit la «logique de...»), et le sujet qui a tenu un certain discours pris lui-
méme pour objet par le logicien. Or cette dualité est présente dans le discours méme du logi-
cien: au sein méme de sa discipline, «sujety renvoie tantét 4 son activité propre de logicien
quiimpose des formes & I’objet (quelconque) dont il parle, tantdt au contenu ou a la significa-
tion de cette «formey. Sion veut, le «sujet» est tantdt dans le producteur, tant6t dans le pro-
duit. II est tantot dans les signes manipulés formellement par le logicien, tantot dans le
«meaningy de ces signes.

Ce qui demeure impressionnant, dans ce livre qui est aussi une thése de doctorat, c’est
la permanence des problémes philosophiques, au sein des disciplines les plus élaborées de
I'ingéniosité humaine. Apparemment, la logique semblait pouvoir se moquer de la philoso-
phie. Or, tout au bout de la logique, en ses pointes extrémes, surgissent les problémes philo-

217



sophiques les plus fondamentaux, et, chose curieuse, les plus anciens. Et je crois ne pas ren-
dre injustice 4 Mme Borel en disant pour conclure qu’elle s’est achoppée aux deux plus
grands problemes philosophiques de notre temps: celui du «sujet épistémiquen, dans la pers-
pective de la trés ancienne antinomie du «philosophe» qui, pour apprendre ce qu’est philoso-
pher, doit commencer par philosopher (tout comme il faut nager pour apprendre A nager),
et celui du rapport qui existe entre une étude (et ses produits) et les réalités prises pour objet
d’¢tudes (entre I'objet «tel quer, dirait Husserl, et 'objet «en tant que tely), c’est-a-dire fina-
lement entre la pensée et la réalité. Or le lieu ou se pose ce probléme étant le langage (ou
le discours), nous nous retrouvons ainsi dans la querelle des Universaux, c’est-a-dire dans
I’élucidation des rapports entre la pensée, le langage et la réalité. Tria sunt quibuscum omnis
collocatio disputatioque perficitur: res, intellectus et voces (Rémi d’Auxerre, 1908).
J.-Claude Piguet, Lausanne

Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie, 1. Jg, Hefte 1 und 2, Hannover 1979.

Das eigen-artige Verhiltnis zwischen der Philosophie und ihrer Vermittlung: Alle Tradi-
tion muss sich, wenn sie weiter Bestand haben will, vor der jungen Generation bewihren.
Dies gilt auch fiir die Tradition des Philosophierens. Wird es auch im Zeitalter der Curricu-
lumsforschung gelingen, den Unterricht in dieser Tradition an Gymnasien und Hochschu-
len zu halten, ihn evtl. auszubauen oder gar neu einzufithren? Die Bejahung dieser Frage
wird wesentlich davon abhiingen, ob es gelingt, eine auf der Hohe der Zeit stehende und
doch dem philosophischen Anliegen adidquate Vermittlung zu verwirklichen.

Was unter einer solchen Vermittlung zu verstehen ist, das hingt auf der einen Seite vom
Begriff der Philosophie ab, wird aber auf der andern Seite auch beeinflusst vom Ernstneh-
men allgemeiner didaktischer Kenntnisse. Das Verhiiltnis der Philosophie zu ihrem Begriff
ist ein anderes als dasjenige der Mathematik oder der Geschichte zu dem ihren. Die Erarbei-
tung des Begriffs der Philosophie ndmlich ist selber schon eine philosophische Angelegen-
heit, wihrend die Festlegung des Mathematik- oder des Geschichtsbegriffs keineswegs eine
genuin mathematische bzw. geschichtliche Leistung ist. So wenig der Begriff der Philosophie
von der Philosophie selber getrennt werden kann, genauso wenig kann man bei der Vermitt-
lungsproblematik im Bereich von Philosophie den Vermittlungsprozess von den zu vermit-
telnden Inhalten trennen, es sei denn, man beraube diese Inhalte ihrer philosophischen
Substanz, um sie lediglich als abgestandene Resultate ehemaliger philosophischer Anstren-
gung gleichsam ‘museal’ abzuschildern und in der Konserve weiterzureichen.

Grundton und Aufbau der Hefte 1 und 2: Der Grundton der Hefte 1 und 2 der 1979 erst-
mals erschienenen Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie weist auf ein dynamisch-prozes-
suales Philosophieverstindins hin. Praktisch alle Autoren setzen auf offenes Curriculum und
plidieren fiir den Einbezug der Subjektivitit gegen eine distanziert-ungeschichtliche Tra-
dierung fixierter und ein fiir allemal ausgewihlter philosophischer Wissensinhalte.

Die beiden Hefte sind folgendermassen strukturiert: dem Editorial, einer erweiterten
Inhaltsangabe, folgen die Themenbeitrige, Arbeiten, die eher theoretischen Charakter auf-
weisen, im Gegensatz zu den sich anfugenden Praxisberichten, welche einen sehr engen
Bezug zum philosophiedidaktischen Bereich aufweisen. Die Sektionen ‘Berichte und Dis-
kussionen’, ‘Rezensionen’ und ‘Informationen’, welche tiber die Situation des Philoso-
phieunterrichtes in verschiedenen Lindern, tiber Neuerscheinungen und iiber Symposien,
Tagungen usw. berichten, bilden den Abschluss.

Bericht iiber das Heft 1: Das erste Heft kreist um das Thema ‘Philosophie in Schule und
Hochschule’. Sich auf eine langjihrige Lehrpraxis stiitzend, weist der verstorbene Autor
Hermann Noack in seiner Arbeit ‘“Zur Begriindung, Methode und Organisation des Philoso-

218



phie-Unterrichts an der Schule’ die Tragweite der Philosophiedidaktik nach. Hauptanliegen
simtlicher philosophiedidaktischer Bemiithungen bleibt nach ihm «die Auslésung und sou-
veridne Leitung eines fruchtbaren, alle Beteiligten engagierenden Gesprichesy (Heft 1, S.8).

Peter Heintel stellt in seinem Aufsatz ‘Fachdidaktik Philosophie’ (Heftl, S. 8-15) die These
von der ‘konstitutiven’ Philosophiedidaktik vor: diese hat an das Wesen der Philosophie zu
erinnern: das Philosophieren ist wie schon die Praxis des philosophischen Dialoges in der
Vergangenheit vorbildhaft gezeigt hat “als lebenslang begleitende Dauerreflexion’ (Heftr 1,
S. 10) aufzufassen. Gefordert wird ferner ein «neues Verhéltnis von Esoterik und Exoteriky
(Heft 1, S. 12). Eine emphatische Philosophiedidaktik soll Raum schaffen fiir autonome und
alternative Bildungsprozesse, ohne der Tradition zu verfallen. Schade, dass Heintel seine
Arbeit mit der blossen Aufzihlung von Phidnomenen beschliesst, die der Entfaltung der
Anliegen seiner emphatischen Philosophiedidaktik hinderlich sind. Der Leser erwartet —
vielleicht in einer spiteren Mitteilung — konkrete Modelle, die das von ihm entworfene Kon-
zept in die Praxis umsetzten lassen, weil sonst die Gefahr besteht, dass der Entwurf der kon-
stitutiven Philosophiedidaktik bloss programmatisch bleibt.

Friedrich Kambartels Beitrag ‘Thesen zur didaktischen Riicksichtnahme’ (Heft 1, S.
15-17) warnt vor der Ueberredung als einem Philosophie nicht gerechtwerdenden didakti-
schen Irrweg und plidiert fiir das Ueberzeugen: dieses verzichtet niemals auf eine Begriin-
dung von Behauptungen, bzw. auf eine Rechtfertigung von Handlungen. Die didaktische
Riicksicht ist letztlich als eine Fluchtins Irrationale zu entlarven, denn sie ersetzt die Einsicht
durch Autoritit, Analogien, Witze usw. Den Ueberlegungen von Kambartel kommt grosste
Bedeutung zu, weil sie den Philosophielehrer vor falschen Konzessionen an psychologische
Verfithrungstaktiken warnen.

Reinhard Goleckis Praxisbericht ‘Ethisches Argumentieren’ (Heft 1, S. 18—-23) rapportiert
im Detail zwei Unterrichtsstunden, in denen anhand von Platens Kriton das Nicht-Selbst-
verstindliche und die Relevanz des ethischen Argumentierens gezeigt wurden. Die Tatsa-
che, dass Golecki mit seinen Schiilern nicht beim Inhaltlichen stehen blieb, sondern auch
auf formale Strukturen verwies, ist m.E. ein berechtigter und auch gelungener Verzicht auf
die dem Praktiker sich als verfithrerischer Ausweg zeigende ‘didaktische Riicksichtnahme’.

Unter dem Titel ‘Ist nach Kant eine Revolution gerechtfertig oder ein Recht auf Wider-
stand gegeben? berichtet Werner Steinhardt (Heft 1 S. 23-28) iiber einen zweistiindigen
Grundkurs, der sich am Beispiel des Rechtes auf Widerstand mit der politischen Philosophie
von Kant beschiftigte. Kants Schrift ‘Ueber den Gemeinspruch: das mag in der Theorie
richtig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis’ sowie sein Traktat ‘Ueber den ewigen Frieden’
wurden dem Kurs als Leitfaden zugrundegelegt. Von den erwidhnten Texten her erarbeitete
Steinhardt vor allem das Theorie/Praxis-Verhiltnis, wobei ihn die beiden Praxis-Bereiche
Moral und Politik besonders interesssierten. Wer, wie Steinhardt das tat, von der leider
immer wieder aktuellen Gewaltdiskussion ausgehend, seine Schiiler in das politische Philo-
sophieren einfithren will, der wird aus dem Studium dieses Berichtes, der auf detaillierte
methodisch-didaktische Hinweise nicht verzichtet, wertvolle Anregungen erhalten.

Mit der Lehrpraxis an der Universitiit setzen sich Carl Friedrich Gehmann und Wilhelm
Piel in ihrer Arbeit ‘Moglichkeiten studentischer Projekte in philosophischen Studiengin-
gen’ (Heft 1, S. 28-34 ) auseinander. Sie berichten von der Durchfiihrung eines konkreten
Projekt-Studiums an der Universitit Essen. Die Studenten hatten den Auftrag erhalten, ein
Lehrbuch fiir den Philosophieunterricht auf der Kollegstufe zu verfassen. Die beiden Auto-

"ren betonen den hohen Motivationsgrad der Projektgruppenmitglieder, fordern aber fir
neue Arbeiten z.T. eine grossere Niahe zur Berufspraxis, eine feinere Strukturierung der
Arbeit und v.a. die Bewilligung von Mitteln fiir einen leitenden Tutor. Der Hochschullehrer
wird diesen Rapport, der auch allgemeine Ueberlegungen zum Projektstudium als solchem
enthélt, mit viel Gewinn fiir sein eigens Tun zur Kenntnis nehmen.

219



Hans-Joachim Wehmeier zeigt in seinem Beitrag ‘Philosophieunterricht in Haupt- und
Realschule’ (Heft 1, S. 34-36), dass die Philosophie nicht nur der gymnasialen Oberstufe und
der Hochschule vorbehalten bleiben soll; mit dem Abbau «unreflektierter Selbstverstind-
lichkeit» (S. 36) zugunsten «reflektierter Verstdndlichkeity kann und soll frither begonnen
werden.

Unter der Rubrik ‘Berichte und Diskussionen’ berichten Jirgen Miihlstidt und Wolf-
gang Biirger in kontroverser Weise iiber die Situation des Philosophieunterrichtes im Lande
Bremen; Hans Gerhard Neugebauer schreibt iber den Philosophieunterricht in Nord-
rhein-Westfalen; Richard Heinrich und Helmut Stockhammer beschreiben die Lage der
pidagogisch-fachdidaktischen Ausbildung an den ‘Allgemeinbildenden Hoheren Schulen’
in Oesterreich. Kurt Fischer referiert iiber die Philosophiedidaktik in den USA, Eckhard
Nordhofen iiber den 16. Weltkongress in Diisseldorf und Carl F. von Weizsicker dussert
sich tiber das Problem der Verstindlichkeit.

Die erwihnten Lageberichte enthalten viel Information, aber auch einiges an Kritik.
Nachdenklich muss die Tatsache stimmen, dass trotz grossziigiger Stundendotierungen —
vor allem in Deutschland — das Fach Philosophie an der gymnasialen Oberstufe immer wie-
der — sozusagen durch die Hintertiir kleiner Erlasse — gefihrdet wird. Diese Bedrohung ist
allerdings nicht so offensichtlich wie in Frankreich, wo durch die ‘Réforme Haby’ bis 1981
die Philosophie an den Schulen um ihren angestammten Platz gebracht werden soll.
Dennoch muss auch im deutschen Sprachraum ein Forum des philosophiedidaktischen
Widerstandes geschaffen werden und es darf wohl schon jetzt die Behauptung gewagt wer-
den,dass der so gut begonnenen Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie bei diesen Ausein-
andersetzungen eine bedeutende Rolle zukommen wird.

Bericht iiber das Heft 2: In ihm geht es um das Thema ‘Philosophie und Alltag.” Elisabeth
List betitelt ihren Beitrag mit ‘Philosophie auf der Suche nach dem verlorenen Alltag’ (Heft
2, S. 59 — 64). Sie rekonstruiert zunichst die verschiedenen Versuche der Philosophie, sich
dem Thema «Alltagy anzunihern, um dann aber zu zeigen, dass man nicht von der Gegen-
iberstellung Philosophie/Alltag ausgehen kann, da ja das Philosophieren genauso wie
irgendeine andere Betitigung alltigliches Tun ist. Ferner weist sie auf die Gefahr jeder pro-
fessionalisierten Philosophie hin, an den Alltagswirklichkeiten vorbeizugehen. Dabei miiss-
te ja gerade sie ihren eigenen Alltag enttabuisieren und das Verdringte an ihm einsichtig
machen: sie soll die Strukturen unserer eigenen Lebensbedingungen analysieren, eine
Aufgabe, fiir welche die noch nicht voll im Reproduktionszwang der gesellschaftlichen Ver-
hiéltnisse drinstehende Jugend in besonderem Masse empfinglich sein diirfte. Die Arbeit
zeigt v.a. das fruchtbare Verdnderungspotential einer engagierten Philosophiedidaktik.

‘Die Vermittlung in der Philosophie und die philosophische Lehre’, das ist das Thema
einer ldngeren Arbeit von Reiner Wiehl (Heft 2, S. 65-74). In ihr weist er auf die Unterschei-
dung Vernunftwissen/Tatsachenwissen hin und geht dem Weg der zunehmenden Instru-
mentalisierung der Vernunft nach, wie auch demjenigen der Relativierung und Historisie-
rung des Wissens. Die Formen der philosophischen Vermittlung zeigten sich in der Neuzeit
als Formen der Kritik, wihrend sie sich heute als Gestalten des philosophischen Wissens
prisentieren.

Wiehl reflektiert auch die Beziehung Philosophie/Bildung und stellt fest, dass sie sich
nach dem Einbruch der allgemeinen Verbindlichkeit des griechischen Bildungsideales
griindlich veridndert hat. Allerdings miisse der Lehrer der Philosophie auch heute oft mit
Platon davon ausgehen, dass die Seele des Menschen eine urspriingliche Quelle von Selbst-
tiatigkeit ist, die es nicht einfach mit Wissen abzuspeisen gelte, sondern die man in ihrer
Eigentitigkeit aktivieren miisse. Allerdings miisse man trotzdem vor Augen halten, dass die
echte Kreativitiit des Schiilers sich niemals einfach manipulieren lasse. Die Gedanken von

220



Wiehl sind grundsiitzlicher, historisch-vermittelnder Art; der Bezug der Gedankenfithrung
auf die Fragestellung ‘Beziehung zwischen Vermittlung und Lehre” wird nicht immer klar.
In seinem Beitrag studiert Linus Hauser (Heft 2, S. 74-80) «Die philosophische Bedeut-
samkeit fundamentaler Weisheitsspriiche». Auch in der hochentwickelten Gesellschaft der
Neuzeit gibt es ein fundamentales Fragen und demnach ein Bediirfnis nach Weisheit, wenn
es auch wegen der zunehmenden Spezialisierung kaum mehr einen allgemein anerkannten
Triger der Weisheit gibt. Fundamentale Fragen werden aber auch heute artikuliert, sei es
in nihilistischer (vgl. die sog. ‘Klospriiche und Biiroslogans) oder in gnostischer Auspriigung
(vgl. die sog. neuen Jugendreligionen). Die Einnahme eines persénlichen Standpunktes ist
aber bei solchen Thematisierungen nicht moglich; wir haben es also mit defizienten Modi
der Kategorie ‘Weltanschauung’ zu tun, in denen die kategorialen Primissen und ihre Ver-
wirklichung im konkreten Subjekt in einem Missverhiltnis stehen, die also, um mit Hegel
zu sprechen, an einem Selbstwiderspruch leiden. Angesichts dieser Situation ist es nach
Hauser Aufgabe des Philosophielehrers, den Schiiler'dazu zu befihigen «fundamentale Fra-
gen mit Begriindungsanspruch zu thematisieren, ohne sich als konkretes Subjekt dariiber
zu vergessen» (Heft 2, S. 79). In diesem Sinne ist er weder Weiser, da er sonst auf das fra-
gende Subjekt zu wenig eingehen wiirde, noch ist er ein Gaukler, da er sonst die Argumenta-
tion ersetzen wiirde mit gekonnter Schilderung psychischer und sozialer Probleme. Als
weitere Karikatur des Typus Philosophielehrer hitte Hauser auch noch den Ideologen er-
wihnen kénnen, der eine partielle Argumentation als totale zur Darstellung bringt.

Pointiert-essayistisch ist der Aufsatz von Eckhard Nordhofen, dem er den Titel gibt ‘Spiele
im Alltag und der philosophische Sonntag’ (Heft 2, s. 80-85). Von der Typentheorie ausge-
hend erachtet er den Dualismus ‘Schule/Leben’ — im Gegensatz etwa zur Pidagogik eines
Illic — als gerechtfertigt, weil er in der Schule eine institutionalisierte Metaposition zum
Leben sieht, in die hinein der Philosophieunterricht gestellt ist. Dieser hat sowohl dem
Schulalltag als auch dem Alltags-Alltag gegeniiber gleichsam Sonntagsposition einzuneh-
men. Eine spieltheoretische Variante der Typentheorie als Grundlage annehmend, — um
einen regressus ad infinitum zu vermeiden — schligt er einen «szenarischen» (Heft 2, S. 85)
Philosophieunterricht vor, der irgendwelche Texte aus welchem Alltag auch immer als Par-
titur hinnehmen soll, um sie dann philosophisch zu aktualisieren. So anregend auch die
Arbeit von Nordhofen ist, ihre Primissen miissen — vielleicht gerade in einer vertieften Aus-
einandersetzung mit denjenigen von [llic — thematisiert werden; erst so konnte man beurtei-
len, ob dieses Modell nicht einfach eine verkappte Verteidigung des stets kritisierbaren ‘Sta-
tus quo’ darstellt, der fiir die Kategorie ganzheitlichen Engagements den notigen Raum gar
nicht zu bieten vermag.

‘Zum Philosophieren motivieren’, lautet der Praxisbericht von Jakob Huber (Heft 2, S.
86—89). Bei seinen theoretischen und praktischen Vorschlagen zur Gestaltung des Alltags
von Philosophielehrern weist der Autor daraufhin, dass im Unterricht verschiedene Inter-
essen beriicksichtigt werden miissen: die personlichen, die gesellschaftsbezogenen und
schliesslich jene, die von der Tradition der Philosophie herkommen. Nicht die Vermittlung
von positivem Wissen habe im Vordergrund zu stehen, sondern vielmehr die Férderung
bestimmter philosophischer Haltungen dem Leben gegeniiber. Ob die so hoch gestellten
Erwartungen an den Philosophieunterricht nicht den Bereich des Méglichen iiberschreiten?

Hans Isop problematisiert in seiner Notiz ‘Aus dem Alltag eines Philosophielehrers’ (Heft
2,S.90-93) anhand einer Erfahrung — eine Klasse hatte sich geweigert, in Philosophie einen
Test iiber Basiswissen zu schreiben — die aktuelle Frage der Notengebung. Mit Abfragen von
positivem Wissen und strenger Benotung kann man zwar die Schiiler disziplinieren und bei
den iibrigen Kollegen Prestige ernten, aber man vergisst dabei das wesentliche Anliegen der
Philosophie, das immer schon das Nichtwissen als konstitutiven Faktor von Wissen erkannt

221



hat. Diesen eindriicklichen Praxisbericht miisste man zur Pflichtlektiire der Unterrichtstech-
nologen machen.

Unter dem Titel ‘Philosophie und Alltag’ (Heft 2, S. 94-105) legen M. A. Meyer, W. Reu-
fels und H.G. Tangemann ein explizites Modell fiir einen Einfithrungskurs in Philosophie
vor. Zunichst soll einsichtig gemacht werden, dass die Philosophie nicht als eine Flucht vor
dem Alltag verstanden werden darf: vielmehr kann das Philosophieren gerade beim Alltig-
lichen seinen Ausgangspunkt nehmen (vgl. Popper, Sartre, Camus). Es folgt der Vorschlag,
mit den Schiilern zuerst eine Strukturbeschreibung der Alltagswelt und dann eine solche der
Philosophie zu erarbeiten. Die Philosophie wird sich zeigen als Reflexion des alltiglich
Nicht-Reflektierten. An diesem konkreten Kursmodell wird der in der Lehrpraxis titige
Leser vor allem die Tatsache schitzen, dass von einem dynamischen Philosophiebegriff
nicht nur theoretisch die Rede ist, sondern, dass an einem konkreten Inhalt auch tatséchlich
gezeigt wird, dass dynamisches Philosophieren in der Schule moglich ist.

Es folgen Berichte iiber die Philosophiedidaktik in den USA (L. Nagl) und in Hamburg
(W.Deicke). Beide bringen zum Ausdruck, dass sich die Philosophie mit allen Mitteln gegen
diverse Konkurrenten zu behaupten hat, was v.a. in den USA zu einer Art Hochkonjunktur
der Philosophiedidaktik gefithrt hat, wie schon K.R. Fischer in Heft 1 (S. 47) bemerkt hatte.

Von allgemeinem Interesse ist die von Nordhofen durchgefiihrte und in beiden Heften
(Heft 1, S. 48-52 und Heft 2, S. 112-113) abgedruckte Umfrage mit dem Titel ‘Was ist und
soll Philosophiedidaktik?. Namhafte Philosophen des deutschen Sprachbereiches H. Flei-
scher, V. Guarda, R. Wiehl, H. Albert, H.M. Sass, H. Schnidelbach beantworten u.a. fol-
gende Fragen: wie weit sich Philosophielehre professionalisieren lasse. Ob es in der Philoso-
phie ein obligates Grundwissen gebe und ob es neben der Schulphilosophie noch andere
Plitze firr Philosophie gebe. Die Resultate der Umfrage sind deswegen aufschlussreich, weil
sie iiber den Philosophiebegriff der Beantworter Aufschluss geben.

Ausblick: Wenn nun zum Schluss noch eine kritische Stellungnahme folgen soll, dann
konnen wir uns an den Gedanken von W. Schmied-Kowarzik halten, die dieser in Heft 1
(S. 4) unter dem Titel ‘Hoffnungen und Befiirchtungen’ niedergelegt hat. Wir brauchen
dabei die Inhalte der Hoffnung bloss als positive und diejenigen der Befiirchtung als nega-
tive Kriterien aufzustellen: die Hoffnung, dass sich die Zeitschrift mit bedringenden weltge-
schichtlichen und alltdglichen Problemen zu befassen wage, wurde bis jetzt nicht enttduscht
und wird es wohl auch in ndchster Zukunft nicht, vor allem wenn man die Themen der nich-
sten Hefte vor Augen hat: Heft 3, 1979 beschiiftigt sich mit der Thematik des Ethikunterrich-
tes, Heft 4, 1979 mit dem Thema ‘Philosophie und politische Bildung’, Heft 1, 1980 wird die
Interdisziplinaritit thematisieren und Heft 2, 1980 wird sich mit dem Problem der Motiva-
tion beschéiftigen.

Auch wurde die Erwartung, dass philosophisch iiber Vermittlung nachgedacht werden
sollte, erfiillt. Ebenso erhalten jene Anregungen, die sich ‘gegen den Wahnsinn der Stofthu-
berei und der objektivierten Tests an unseren Schulen wenden’ (Heft 1, S. 4). Man kann fer-
ner sagen, dass trotz der Intension beim Adressaten anzukommen an den Kernanliegen der
abendlindischen Philosophie, ‘der sokratische Dialog und die Strenge des Gedankens’ (Heft
1, S. 4) festgehalten wurde. Allerdings konnte ein grosserer Anteil an analytisch orientierten
Arbeiten —auch nach der zu Ende gegangenen Hochkonjunktur der Wissenschafttheorie bei
einer so grossen Zahl hermeneutisch-dialektisch orientierter Aufsitze nur von Nutzen sein.

Was man als Beflirchtung formulieren konnte, ist bis jetzt nicht eingetroffen: die ver-
schiedenen Beitrige konnen kaum als Anweisungen fiir eine Philosophieunterrichtstechno-
logie missverstanden werden, wenn auch die Aufmachung gewisser Praxisberichte einem
solchen Missverstindnis durchaus Vorschub leisten kénnte. Es ist zu hoffen, dass es den Her-
ausgebern auch in Zukunft gelingen wird, Philosophie-adiquat und doch unterrichtspraxis-
bezogen zu bleiben.

222



Erfreulich wiire, wenn vermehrt auch Schweizer Autoren aktiv wiirden und wenn von den
Tatigkeiten des schweizerischen Verbandes der Philosophielehrer an den Mittelschulen
ebenfalls berichtet wiirde. Wiinschenswert wiire ein besser ausgebauter Rezensionsteil. Der
neuen Zeitschrift, welche, so hoffen wir, noch rechtzeitig mit Erfolg in eine fast unverstiandli-
che Liicke gesprungen ist, kann man moglichst viele Leser und Mitarbeiter wiinschen: nicht
nur unter den Philosophielehrern, sondern auch unter den Bildungspolitikern.

Hans Widmer, Luzern

W. Oelmiiller, R. Délle, R. Piepmeier: Diskurs: Politik, Paderborn1977
(Bd. 1 der Reihe Philosophische Arbeitsbiicher, herausgegeben von W. Oelmiiller, R. Délle,
R. Piepmeier, UTB, 723).

Die Herausgeber der philosophischen Arbeitsbiicher legen ihrem Programm, das auf
neun Binde geplant ist, folgendes Philosophiekonzept zugrunde: Philosophie als Versuch,
sich wissenschaftlich kontrolliert iiber die Hintergriinde und Voraussetzungen unserer z.T.
problematisch gewordenen Lebensbedingungen zu orientieren. IThr kommt eine doppelte
Aufgabe zu: zum einen die Rekonstruktion all jener Voraussetzungen unserer Lebensbedin-
gungen, die im Verlaufe der europiischen Philosophiegeschichte entstanden sind, zum
anderen die Ueberpriifung der Tragfdhigkeit der tradierten Voraussetzungen.

Der erste Band, mit dem wir uns hier allein beschiftigen, behandelt den Diskurs ‘Politik’.
Er enthilt eine mehr theoretische Einleitung I, von W. Oelmiiller (S. 9—53) sowie eine sich
mit mehr praktischen Hinweisen beschiftigende Einleitung II von R. Délle (S. 54-66).

Die Anthologie (S. 67-297) reproduziert reprisentative Texte bedeutender Autoren aus
verschiedenen Epochen der abendlindischen Geschichte: aus der alteuropiischen Gesell-
schaft kommen Platon, Aristoteles, Epikur Cicero, Seneca, Augustinus und Thomas von
Aquin zu Wort, aus der europiischen Neuzeit Hobbes, Rousseau, Kant, Hegel, Marx-
Engels, Tocqueville, Mill und aus dem Zeitabschnitt, den Oelmiiller als das Ende der Neu-
zeit bezeichnet, werden Ausziige von Weber, Luhmann, Stojanovic, Adorno, Habermas und
Liibbe angefiihrt.

Der bibliographisch-biographische Anhang (S. 297-315) stammt von R. Piepmeier. Ihm
folgt ein Sachregister (S. 316-321) und schliesslich ein Quellenverzeichnis der in die Antho-
logie aufgenommenen Textstellen. Diese —so wird im Verlagsprospekt und in der Einleitung
von Délle betont — seien in Schulen und Hochschulen erprobt worden. Aufgrund dieser
Erfahrungen und ausgehend von Gespriachen mit Schiilern, Studenten und Lehrenden seien
dann Art und Umfang der Einleitung und Kommentierung zustande gekommen.

Die Herausgeber nehmen in den Band I ihrer philosophischen Arbeitsbiicher Dokumente
philosophierender Politiker auf, die angesichts von Krisen iiber die politischen Ordnungen
und deren letzte Begriindungen nachdachten, um durch das Auffinden neuer Rechtferti-
gungsgriinde einen Beitrag zur Uberwindung der jeweiligen Krisen zu leisten. Die Texte
beziehen sich nicht nur auf wissenschafts- und philosophieimmanente Gedanken, sie
beschrinken sich auch nicht ausschliesslich auf sogenannte Ideengeschichte und vom
Gesamt losgeloste Produkte einzelner Genies, vielmehr bringen sie gesamtgeschichtliche
Prozesse zum Ausdruck.

Kritische Bemerkungen — Sprachliche und formale Mingel: Es konnte als Pedanterie aus-
gelegt werden, aber bei einer Publikation, die Lehrmittel-Charakter hat, rechtfertigt sich
eine solche aus padagogischen Griinden, auf sprachliche Mingel und aufsolche der Gliede-
rung hinzuweisen: zu kritisieren sind da die verschiedenen unnotigen Wiederholungen, wie
auch unsinnig pleonastische Wendungen: vgl. etwa die Ausdriicke «Einzelindividuumpy» (S.
16), «historisches Material der Geschichte» (S. 21), «die politische Tatigkeit . . . (gehort,
Verf) ... zu den politischen Aufgaben des Philosophen . ..». Wenn es S. 53 heisst, nur die

223



«gereifte Urteilskrafty der Handelnden, Planenden und Entscheidenden kénne bestimmen,
was man tun solle, dann entspricht eine solche Aufzihlung nicht dem tatsichlichen Verlauf
der Ereignisse, da zuerst Entscheidung und Planung und erst danach das Handeln folgt.

Es ist auch zu bemerken, dass die dusserlich durch Striche insinuierten Abschnitte nicht
immer einer inneren Gliederung entsprechen (vgl. S. 16). Beim Vergleich verschiedener
Politikkonzepte (S. 24/25) werden nicht dieselben Grossen miteinander verglichen: so ist
einmal vom Politikbegriff und das andere Mal vom Staats- und Herrschaftsbegriff die Rede,
ein logisch nicht einwandfreies Vorgehen.

Wie Oelmiiller mit Recht hervorhebt, kann der Ausdruck «zirkulidre Argumentationy»
(S.27) im Zusammenhang mit Problemen der Geschichte durchaus legitim verwendet wer-
den, aber die Zirkularitit, in die er selber bei der Erklirung des Plausibilititsbegriffes hin-
eingerit, scheint mir eine vitiése zu sein: nach seinen Ausfithrungen auf'S. 26 wird die Plausi-
bilitit einerseits durch den Terminus «gute Griinde» umschrieben und andererseits wird als
«guter Grund» jener angesehen, der «intersubjektiv plausibely ist.

Bei so eindeutigen Hinweisen auf das Gedankengut fremder Autoren, wie z.B. bei der
«Achsenzeit»(S. 30) und beim Riickgriff auf die Wissenschaftsgeschichte (vgl. S. 50/51)
sollte auf die Quellen verwiesen werden.

Das von R. Piepmeier zusammengestellte Sachregister gibt praktisch alle Seitenzahlen an,
aufdenen ein Begriff erwiihnt wird. Meines Erachtens wiire dem Leser jedoch besser gedient,
wenn nur auf jene Stellen verwiesen wiirde, an denen ein Begriff auch erortert wird. Aller-
dings sollte dann aus einem Sachregister einer Textsammlung auch deutlich werden, von
welchem Autor die entsprechende Begriffserkldrung stammt, was beim kritisierten Sach-
register keineswegs der Fall ist.

Hinweise auf fehlende Differenzierungen: Des 6fteren konnten Differenzierungen man-
che Unklarheit aus dem Weg rdumen: wenn z.B. S. 25 vom handelnden und leidenden Men-
schen als dem Triger politischer Titigkeit die Rede ist, dann wird zu wenig klar, ob der
Mensch in erster Linie als Individuum oder als Mitglied eines Kollektivs gemeint ist.

Ein anderes Beispiel findet sich auf S. 27, wo von den philosophischen Diskursen gesagt
wird, sie seien zwar keine ewige Angelegenheit des Menschen, sie kdnnen aber doch zur
Orientierungshilfe werden: in diesem Zusammenhang vermisst man den Unterschied zwi-
schen dem Akt des Fiihrens eines Diskurses und seinem Inhalt. Nur wenn man sich diesen
Unterschied klar macht, weiss man auch, worin die erwidhnte Orientierungshilfe eigentlich
besteht: in konkreten Inhalten, nach denen man sich ausrichtet, weil man sie im Moment
der Krise als tragenden Grund erfihrt oder in der befreienden Wirkung des Vollzuges von
Reflexion selber.

Die Unterscheidung zwischen intersubjektiv plausibel und verallgemeinerungsfihig im
Sinne der exakten Wissenschaft (vgl. S. 26) ist sehr fruchtbar, miisste aber ebenfalls vertieft
werden, weil dann Prizisierungen beziiglich des Umfanges von Intersubjektivitit im Ver-
gleich zum Umfang des logisch-mengentheoretischen Allheitsbegriffes eingebracht werden
konnten.

Zu viele Begriffe mit zentraler Bedeutung werden einfach erwiihnt, aber nicht umschrie-
ben und explizit eingefithrt: das gilt etwa fiir die Terme «Ideologie», «Wissenschafty, «All-
tagssprache», «Mythos», «Rechtfertigungy. Es braucht dann auch nicht zu erstaunen, wenn
bei diesem Mangel an Begriffsreflexion auch die Beziehungen zwischen den mit diesen
Begriffen gemeinten Grossen unerhellt bleiben: dies fillt geradezu storend bei so wichtigen
Beziehungen auf wie derjenigen zwischen Alltagssprache, Mythos, Wissenschaft — insbe-
sondere Politologie —, Ideologie und Philosophie.

Inhaltliche Aspekte — Problematische Begriffe: Neben diesen mehr formalen Bemerkun-
gen muss auch auf inhaltliche Probleme hingewiesen werden: immer wieder, z.B. auf S. 15,

224



fillt der Ausdruck «westlich-europiische Gesellschafty. Sie, so wird gesagt, bediirfe diffe-
renzierter politischer Organisationsformen: miisste man in diesem Zusammenhang nicht
auch die japanische Gesellschaft erwiahnen? Die Beschrinkung auf Europa und die westli-
che Welt, insbesondere fiir das Ende der Neuzeit, aber auch schon fiir den Abschnitt Neuzeit
ist deswegen nicht annehmbar, weil auf diese Weise die Volker Afrikas und Asiens an den
Rand gedringt werden. Eine solche Einschriankung ist vielleicht nicht mehr nur europazen-
triert, wohl aber ist sie eindeutig auf die westliche Hemisphire fixiert, was einer arbitriren
Ausschaltung ganzer Geschichtsstrome gleichkommt.

W. Oelmiiller spricht von inhaltlichen Orientierungssystemen, die fiir bestimmte Men-
schen «die letzten Motive ihres Lebens und Handelns sind» (S. 23). Bei einer solchen Fest-
stellung stellt sich die Frage, ob denn nicht das Leben seine Motive in sich selber habe und
ob es nicht die Orientierungssysteme einfach in seinen Dienst nehme: man lebt ja nicht, weil
man inhaltliche Orientierungssysteme hat, sondern man orientiert sich inhaltlich, weil man
lebt. Auch R. Dolle (S. 56) spricht von «letzten Rechtfertigungs- und Begriitndungsmdoglich-
keiten des Politischeny». Die Art der hier angedeuteten «Letztheity miisste thematisiert wer-
den; vielleicht wiirden so verkappt-metaphysische Anspriiche und Kategorien zutage gefor-
dert.

Wenn (S. 10/11) die Ueberschaubarkeit fritherer Organisationsformen der Komplexitit
unserer Gesellschaften gegeniibergestellt wird, dann kann man sich fragen, ob es nicht zur
Erfahrung von Gegenwart iiberhaupt gehort, diese als uniibersichtliche zu erleben. Man
konnte sogar die Behauptung wagen, dass die Uniibersichtlichkeit sich in den alten und in
den neuesten Gesellschaften je anders zeigt: fiir das vortechnische Zeitalter waren selbst die
fiir uns Heutige iiberschaubaren Prozesse alltiglicher Lebensbewiltigung geheimnisvoll
und damit uniiberschaubar, wihrend fiir den Menschen der Industriegesellschaft und der
postindustriellen Zeit all das, was er in seinen analytischen Zugriff bringen kann, iibersicht-
lich wird; dagegen hatte der vorindustrielle Mensch durch seine mythologischen, bzw. meta-
physischen Entwiirfe, die Ganzheit iiberschaubar gemacht, eine Leistung, die der Neuzeit
und der Gegenwart in ihrer positivistischen Beschrankung kaum mehr gelingt.

Was die Verwendung des Begriffes ‘Gesellschaft’ fiir den Bereich der Antike betrifft, so
ist sie nur dann gerechtfertigt, wenn die grundsétzlich andere Bedeutung, die diesem an sich
fir die Neuzeit geschaffenen Begriff in anderen Zeitraumen zukommt, explizit vermittelt
wird, wobei sich auch dann noch die Frage aufdringt, ob es sinnvoll sei, bei einer so grossen
Differenz der semantischen Felder noch dieselbe Terminologie zu verwenden. Etwas dhnli-
ches gilt auch fir den Terminus «Staat» (vgl. S. 36).

Dem Begriff’ der Rekonstruktion kommt innerhalb der Einleitung von Oelmiiller (vgl.
S. 23) eine zentrale Stellung zu: es miisste wohl in diesem Zusammenhang die erkenntnis-
theoretische Frage beantwortet werden, wieweit das «Re» der «Re-Konstruktiony nicht sel-
ber wiederum eine Konstruktion ist, bzw. ob es genaue Abbilder von irgendetwas tiberhaupt
geben kann.

Zu Kritik veranlasst auch der nicht weiter erlduterte Riickgriff auf die Evidenz: wenn Oel-
miiller schon die Behauptung aufstellt, es sei evident, dass «wir uns iiber... die identitiitsbe-
grindeten letzten Orientierungssysteme nur durch die Rekonstruktion ihrer Entstehungsbe-
dingungen...orientieren konneny (vgl. S. 28/29), dann diirfte man bei dieser an sich schon
problematischen Anspielung auf Evidenz zumindesten eine nihere Umschreibung ihres
Inhalts erwarten. Ansonsten ergeben sich nur allzu leicht Missverstindnisse oder es kann
der Dogmatismusvorwurf erhoben werden.

Wenn auf S. 25 ausgesagt wird, dass die Orientierungssysteme sich an den Phinomenen
der Basis und des Uberbaues sichtbar machen lassen, wenn sie sowohl die Basis als auch
den Uberbau bestimmen, ohne aber darin aufzugehen, wenn sie nicht nur unser Bewusst-

15 Studia philos. 39 225



sein, sondern auch unser unbewusstes Verhalten determinieren, dann wird ihnen eine Art
antropologischer Totalitit zugemutet, die erst noch einer detaillierten empirischen und phi-
losophischen Vermittlung bediirfte.

Im Zusammenhang mit dem Thema der Bedeutung philosophischer Diskurse bleibt die
Frage offen, ob diese bloss im Nachhinein legitimiert oder ob ihnen auch eine antizipative,
gleichsam entwerfende Wirkung zugeschrieben werden kann.

Es wiire vorteilhaft, wenn bei der Rekonstruktion gegenwartsrelevanter Orientierungssy-
steme (S. 28-49) deren Gegenwartsrelevanz— etwa in Parteiprogrammen, Regierungserkli-
rungen etc. — einsichtig gemacht wiirde, was dem piddagogischen Anliegen Aktualisierung
entgegenkdme.

Angesichts der Distanz von Oelmiiller der neuzeitlichen Geschichtsphilosophie gegen-
iber — bei gleichzeitigem Riickgriff auf begriffs- und wissenschaftsgeschichtliche Untersu-
chungen — dringt sich die Frage auf, ob nicht auch hinter den begriffs- und wissenschaftsge-
schichtlichen Untersuchungen eine Geschichtsphilosophie steht und welche das ist.

Ergianzende Hinweise auf Parallelen des Ansatzes von Oelmiiller: Beim Hinweis auf die
totalitiren Herrschaftssysteme unserer Gesellschaft (vgl. S. 12) sollte man die Bedeutung
der Massenmedien beriicksichtigen. — Es scheint mir ferner diirftig, bloss festzustellen
(S. 29), dass die identititsbildenden Geschichten weder mono- noch multikausal erklért
werden kénnen, ohne mogliche Alternativen des Verstehens zu erwihnen. — Im Zusammen-
hang mit dem Begriff (Orientierungssystem) und insbesondere im Hinblick auf die bewegte
Geschichte der verschiedenen Inhalte, die legitimierende Funktionen erhalten, bzw. verlie-
ren konnen, finden sich interessante Parallelen bei Ortega y Gasset, insbesondere in seiner
Lehre von den «Glaubensgewissheiteny. Auch zum Thema «Einteilung der Geschichtey
(S.29) finden sich bei Ortega fruchtbare Ansiitze. — Im Riickgriff auf Kant — Oelmiiller
spricht von «gereifter Urteilskrafty (vgl. S. 53) — konnten fiir die weitere Diskussion wert-
volle Differenzierungen eingebracht werden: so sollte man sich etwa fragen, an welchen
Stellen die politische Urteilskraft bestimmend und an welchen sie reflektierend sein soll.
Ferner wire die Frage moglich, welches die feststehenden und zugleich erkennbaren Kate-
gorien fiir die bestimmende und welches die offenen Richtlinien fiir die reflektierende politi-
sche Urteilskraft sind.

Im Gedankengang von Oelmiiller ist die Vorstellung von der Philosophie als Orientie-
rungshilfe geradezu leitmotivisch prisent; aber auch sie bleibt zu sehr nur Affirmation: um
sie begriindend vertiefen zu konnen, miisste man dem Verhiltnis von Erkenntnis und
Zustimmung, wie es in der Philosophie des Glaubens thematisiert wird, nachgehen.

Kritische Bemerkungen im Bezug auf didaktische Aspekte: Bei der Einfithrung gewisser
Begriffe werden die einfachsten didaktischen Grundsitze verletzt. Wenn etwa der Begriff
«Spétkapitalismus) eingefithrt wird als etwas, das eigentlich «aus der Sicht von Neomarxi-
sten nach der urspriinglichen marxistischen Geschichtsphilosophie» (S. 12) schon zerfallen
sein miisste, dann kann man Oelmiiller den Vorwurf, undidaktisch vorzugehen, nicht erspa-
ren, begniigt er sich doch mit dem blossen Negativ des Begriffes, das er zudem als bekannt
voraussetzt, wenn er ohne Erklirung einfach von der «Sicht der Neomarxisten) spricht.

Der Riickgrifl auf grosse Namen des abendléindischen Denkens, wenn es darum geht, den
nicht streng exakten Rationalitétsbegriff einzufithren, ist zwar statthaft (vgl. S. 26), gibt aber
nicht viel her, denn Namen sind noch keine Argumente: fruchtbarer fiir den Leser, der zu
einer Einleitung greift, wire ein kurzes Referat der Argumentationen, welche die erwdhnten
Philosophen dazu gebracht haben, die strenge Exaktheit der theoretischen Vernunft von der
anders gearteten Prizision der praktischen Vernunft zu unterscheiden.

Ein geradezu alternatives Modell fiir einen Diskurs: Politik liesse sich gestalten, wenn man
ausginge von der spieltheoretischen Variante des sog. szenarischen Philosophieunterrichtes

226



wie Eckhard Nordhofen sie vorgeschlagen hat. In diesem Falle miisste man Anweisungen
dazu erarbeiten, wie Texte — nicht nur solche grosser politisierender Philosophen, sondern
auch solche von Radio- und Televisionssendungen oder gar solche von Schiilern — auf philo-
sophischem Niveau aktualisiert werden konnen. Natiirlich wiirde ein solches Vorgehen
gewisse Gefahren mit sich bringen, es konnte, wie Dolle richtig bemerkt, zu einem «Risonie-
ren iiber bloss unmittelbare Tagesproblemey (S. 55) werden. Damit solches nicht geschieht,
bedarf es szenarischer philosophiedidaktischer Anweisungen ebensosehr wie traditioneller
Textsammlungen, die ndmlich ihrerseits auch ihre Tiicken haben, etwa die des oberflichli-
chen Relativierens und damit jene, die Erwartung nach dem vollstindigen Uberblick zu
wecken, die ihrerseits gerne zur Stoffbeigerei ausartet.

Uber die Auswahl von Texten lisst sich immer streiten, da es unmdglich ist, eine solche
von einer «wertneutraleny, gleichsam «objektiveny Warte aus vorzunehmen: wie steht es
z.B. mit der Reprisentativitit von Liibbe und Habermas (S. 18)? Wird in diesem Falle nicht
vielleicht die deutschsprachige Szene iiberbewertet? Warum fehlen so bedeutsame Autoren
wie N. Machiavelli, E. Bloch, H. Marcuse, K. R. Popper, L. Kolakowsky? Mit dem Hinweis
auf andere philosphierende Politiker will ich nicht eine unmogliche Vollstandigkeit anvisie-
ren; es soll damit lediglich zum Ausdruck gebracht werden, dass jede Anthologie etwas Arbi-
triares an sich hat, das auch nicht durch Eroberungen und Umfragen (S. 5/S. 57) aus der
Welt geschafft werden kann. Dies deswegen nicht, weil eine Erprobung und Besprechung
der Texte sich auf vorselektionierte Moglichkeiten beziehen, wobei diese Vorwahl ihrerseits
vom weltanschaulich-ideologisch-philosophischen Apriori des Herausgebers bestimmt
wird. Ferner besteht die Gefahr, dass man davon ausgeht, die Interessenlage, die Vorbildung
oder die psychologische Situation bestimmter Schiiler- und Studentengruppen weise in
einem ganzen Sprachgebiet fast gleiche Strukturen auf, eine Annahme, die bis jetzt zum
Gliick kaum stimmt, die aber nur dann in Zukunft nicht eintreten wird, wenn der einzelne
Lehrer kritisch mit solchen Textsammlungen umzugehen weiss: es gibt auch die mogliche
Standardisierung im Gewande pluralistisch-undogmatischer Offenheit.

Eine weitere Frage stellt sich beziiglich des Unterschiedes zwischen Mittel- und Hoch-
schule. Natiirlich ist der Ubergang z.T. fliessend, aber die institutionalisierte pidagogische
Infrastruktur beider Schultypen ist doch eine wesentlich andere und diesem Umstand muss
auch bei der Gestaltung der Lehrmittel vermehrt Rechnung getragen werden. Es ist selbst-
verstindlich verkaufsstrategisch interessant, ein Werk fiir Schulen, Hochschulen, Akade-
mien und fir das Selbststudium anzubieten, aber eine zu weite Streuung ldsst immerhin
daran zweifeln, ob man den Verschiedenheiten der Adressatenkreise auch wirklich gerecht
wird.

Bemerkungen zu Oelmiillers philosophischem Standpunkt: Wer nach dem von Oelmiiller
vertretenen philosophischen Standpunkt fragt, stosst zuerst auf einen gewissen Realismus:
verschiedentlich betont ndmlich der Autor die unabénderliche Vorgegebenheit bestimmter
Bedingungen, von denen man, sie akzeptierend, auszugehen habe. In einer solchen Haltung
zeigt sich ein konservatives Moment. — Oelmiiller hebt sich bewusst vom Behaviorismus,
Strukturalismus, Idealismus und Materialismus (S. 25) ab. Wegen seines Ernstnehmens der
Geschichte und wegen der Betonung einer relativen personlichen Freiheit kann man ihn der
hermeneutisch-personalistischen Tradition zuordnen. Obwohl er sich, wie erwiihnt, direkt
vom Materialismus und vom Strukturalismus distanziert, zeigt die von ihm immer wieder
vorgetragene starke Akzentuierung der Lebens- und Herrschaftsbedingungen eine grosse
Nihe zu einem ideologiekritischen und damit indirekt doch im marxistischen Bereich inspi-
rierten Denken. Die unschwer festzustellende Tendenz bei der Betrachtung der verschiede-
nen Vertreter des abendlidndischen Denkens eher die Gemeinsamkeiten als die Differenzen
zu betonen, lisst einen ebenfalls nur indirekten strukturalistischen Einschlag vermuten.

15* Studia philos. 39 227



Positive Schlussbemerkungen: Oelmiillers Einfithrung in die Eigenart philosophischer
Diskurse des Politischen kann trotz der vielen kritischen Bemerkungen als wertvoller Beitrag
zu einer modernen Kritik der politischen Vernunft gewertet werden. Es ist ganz besonders
zu schitzen, dass das Spannungsfeld, in dem eine solche erst noch im Detail auszuarbeitende
Kritik der politischen Vernunft sich wird bewegen miissen, von ihm in seinen offenen
Schlussfragen indirekt umschrieben wird. Es ist der Bereich zwischen dem Allgemeinen und
dem Besonderen, zwischen einem historisierenden Relativismus und dem Anspruch auf
Wabhrheit zwischen der Theorie und der Praxis.

Es ist zu hoffen, dass unsere Bildungsinstitutionen sich vermehrt philosophischen Diskur-
sen des Politischen erschliessen werden: sie allein eréffnen ndmlich die Mdoglichkeit, Orien-
tierungshilfe nicht nurin der eigenen Individualitiit (Individualpsychologie) oder in der Par-
kularitit (Partnerschaftspsychologie/Gruppendynamik), sondern im spezifisch Menschli-
chen zu suchen (philosophische Diskurse des Politischen). Nur in einem Riickgriff auf dieses
Allgemeine werden die Grosskrisen der Gegenwart und der unmittelbar bevorstehenden
Zukunft bewiltigt werden kénnen. Hans Widmer, Luzern

Frangois Laruelle: Au-dela du principe de pouvoir, Paris, Payot, collection «Traces»,1978,
303 p.

«Au-dela du principe de pouvoir» est le cinquiéme livre de F. Laruelle, qui reprend et
prolonge en particulier «Nietzsche contre Heidegger» (méme éditeur, 1977). Deux grands
themes y sont constamment croisés: celui du sens du pouvoir, celui du pouvoir du sens en
herméneutique. C’est un livre a la fois politique et herméneutique: Laruelle fonde récipro-
quement une discipline du pouvoir (le «Matérialisme politique») et une discipline du sens
(¢«herméneutique mineure» ou «minoritairey).

La moitié du livre est consacrée A une ¢introduction au matérialisme politique» qui, dans
'esprit de I'auteur, devrait reposer autrement les problémes et apporter d’autres solutions
que le ¢matérialisme historique» de Marx, qu’il ne refuse pas globalement, mais «déplacen
(une «discipline post-marxiste, mais non anti-marxiste»). Dans ce but, il redéfinit sur des
bases matérialistes, mais non dialectiques et non-prolétariennes, les concepts de pouvoir,
d’anti-pouvoir, de rapports de pouvoir, et les concepts de la pratique politique (Résistance,
lutte des classes, parti, masses...). Leur redéfinition fait corps avec I’établissement d’une nou-
velle philosophie matérialiste, d’inspiration nietzschéenne. Le principe de pouvoir est le sys-
téme ou la cohérence, I'auto-législation auxquels aboutissent des pouvoirs dits «dominantsy
qui fonctionnent selon un primat des processus de condensation sur ceux de déplacement,
ou encore de continuité idéale sur ceux de coupure. L.’ Au-dela de ce principe est constitué
d’éléments génétiques par rapport a ce pouvoir dominant, dont ils rendent compte, mais qui
eux-mémes sont justement des fonctions d’im?pouvoir, de coupures ou de déplacements
«positifsy. Leur syntaxe interne est celle de la «dispersiony, de la «contiguité» ou encore des
«objets fractionnels» (dont toute la réalité réside dans la coupure qu'ils sont). Il ne s’agit pas
d’une philosophie politique, mais d’'une philosophie transcendantale comme telle (non-kan-
tienne et non-husserlienne), et qui se veut critique et révolutionnaire puisque, si elle fait se
développer les rapports de pouvoirs dominants selon une ligne de «fascisationy, elle redéfinit
la ¢révolutiony comme primat des formes fractionnelles de pouvoir. C’est tout I'édifice
marxiste que l'auteur sollicite, en remettant en cause les découpages spécifiques (notions
d’infra- et de superstructure, de niveau ou d’instance, de classes et de lutte des classes, dont
de nouvelles définitions génétiques sont données sur la base d’un primat des Rapports de
pouvoir a la place des Rapports de production économiques...).

L’autre moitié du livre est consacrée a I’élaboration d’un concept minoritaire («fraction-

228



nely) de I'interprétation ou herméneutique. Ses concepts et ses techniques (compréhension,
explicitation, appropriation, sens et signification, interprétation et production, etc.) sont sys-
tématiquement définis sur la base de I'interprétation comme techniques du pouvoir du sens
et du pouvoir de produire le sens. Contre I’herméneutique a buts théologiques, moyens tex-
tuels et linguistiques, celle de la tradition (Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, Gadamer),
F. Laruelle élabore les grandes lignes d’une herméneutique matérialiste, a-textuelle et
a-signifiante (il reprend les problémes d’un livre antérieur: «Le Déclin de I’écriture», Paris,
Aubier-Flammarion, coll. «La philosophie en effety, 1977) et propose de lui substituer la
notion de «phonésey a celle de «phonéme» pour indiquer le primat de ’aspect différencia-
teur et productif — fractionnel, pré-phonématique, anti-structuraliste - dans I'activité langa-
giére.

Mais plus encore peut-étre que les thémes ou les objets philosophiques nouveaux que ce
livre avance, et qui peuvent faire I'objet d’une recension, compte sa maniére de penser, de
procéder a des redécoupages des vieilles notions qui font le sens commun philosophique,
a de nouvelles distributions des pouvoirs de la théorie. Il définit sa méthode transcendantale
comme celle d’une eidétique matérialiste, combinant la continuité topologique des notions
et leur discontinuité, leur jeu ou leur dispersion.

Dire qu’il n’y a plus d’ceuvre philosophique, voire de philosophie, est I'un des lieux com-
muns actuels du journalisme, qui s’accorde bien d’ailleurs avec la «nouvelle philosophie»
—lieu commun que «Au-dela du principe de pouvoir» dément: la «critiquey en effet s’y allie
constamment — pour des raisons philosophiques précises — a une production positive, systé-
matique et synthétique — quoique en perpétuel déplacement — d’une philosophie transcen-
dantale, trés élaborée techniquement, organisée non tant par des oppositions que pas des
hiérarchies. Ce livre est 'un des moments d’une ceuvre qui existe, encore trop peu connue
des philosophes eux-mémes. Ce compte rendu sera, je ’espére, une incitation a lire I’ceuvre
de Frangois Laruelle. Anne-Francoise Schmid, Lausanne

Dorothée Welp:Willensfreiheit bei Thomas von Aquin. Versuch einer Interpretation. 248 S.,
Universititsverlag Freiburg, Schweiz, 1979 (Studia Friburgensia 58).

Die vorliegende Untersuchung — eine unter der Leitung von Professor L.-B. Geiger ent-
standene Freiburger Dissertation — wird im Vorwort als ein Beitrag zur Geschichte des Mit-
telalters vorgestellt, der jedoch letztlich auf die philosophische Freiheitsproblematik als sol-
che abzielen soll. Was sich so als das Wunschdenken eines jeden Dissertanten anhéren mag,
der mit philosophischer Zielsetzung an ein philosophiegeschichtliches Thema herangeht,
erweist sich in diesem (ungewdhnlichen) Fall als ein Prinzip von erstaunlicher Fruchtbar-
keit. In der Rickorientierung an der lebendigen Freiheitserfahrung verschafft sich die
Autorin einen neuen Zugang zur Freiheitsproblematik, dank dessen sie die Voraussetzun-
gen aller bisherigen Thomasinterpretationen in Frage stellen kann — und gerade so durch
die Ablagerungen der Jahrhunderte hindurch auf die genuinen Schichten thomanischen
Freiheitsdenkens stosst. Sie bewahrheitet damit die jingst von mehreren Autoren gedusserte
Vermutung, dass sich die thomanische Willensfreiheit nicht auf die Wahlfreiheit reduzieren
und damit auch nicht von den Wahlbedingungen her erkliren lasse.

Ein erster Teil (S. 15-99) fithrt auf zwei Wegen zur Erfassung des Fragestands, ndmlich
iiber eine Reflexion auf die iiblichen Kennzeichnungen der Freiheit und eine Sichtung der
Sekundirliteratur. Als iiblich erweist sich das Vorgehen, die Freiheit zwar positiv als Selbst-
bestimmung (Autodetermination, Spontaneitit usw.) zu fassen, ihre Moglichkeit jedoch
negativ durch den Nachweis von Nicht-Notwendigkeitsverhiltnissen (Indetermination,
Indifferenz, Kontingenz) zu begriinden. Daraus resultiert die géingige Thomasdeutung, nach

229



welcher der Wille zwar notwendig auf das absolute Gute (Gott, Gliickseligkeit) gehen,
beziiglich kontingenter Giiter — und nur ihrer — jedoch frei sein soll. Freiheit wird so zur
Wahl unter mehreren Moglichkeiten, zur Entscheidungsméchtigkeitim Bereich des Kontin-
genten.

Einer solchen Freiheitsbegriindung lassen sich schwerwiegende spekulative Unstimmig-
keiten vorwerfen. So impliziert sie die wenig einleuchtende Konsequenz, dass der Wille vor
seinem eigentlichen Objekt— dem Guten als solchen — seine positive Auszeichnung der Frei-
heit verlieren soll; dass ferner Gott sich selbst und ebenso die Seligen ihm gegeniiber als
unfrei anzusehen sind. Vor allem aber ergibt sich das Paradox, dass die Freiheit (ein Wert)
in Entsprechung zur Wertabnahme des Willensobjektes wachsen soll, ja mit dem Verlust der
Unbedingtheit des Wertgegenstandes erkauft wird. So stellt die Verfasserin mit Recht die
Frage, ob Thomas von Aquin dergleichen wirklich gelehrt habe oder seine Ausfithrungen
missverstanden worden seien, zumal was den angeblich strikten Gegensatz zwischen Frei-
heit und Notwendigkeit betrifft.

Nach der angedeuteten Kritik erstaunt es nicht mehr, dass sie mit Entschiedenheit die
zweite These vertritt. Diese wird negativ durch genaue textanalytische Untersuchungen der
wichtigsten Belegstellen der kritisierten Interpretationen begriindet, die zeigen, dass die in
der Sekundirliteratur immer wieder anzutreffenden Gleichsetzungen der Freiheit mit der
Willensindifferenz oder einer Determinationskraft angesichts kontingenter Giiter schwach
oder gar nicht belegt sind und ihnen jedenfalls Thomasstellen entgegenstehen, die ein ande-
res Freiheitsverstindnis nahelegen. Damit ist die positive Darlegung einer Interpretation
gefordert, die im Prinzip schon anders ansetzt, nimlich bei der Eigenart der geistigen Affek-
tivitit als solcher, d. h. des Werterkennens und Wertstrebens.

Die Basis fiir eine solche Neuinterpretation wird in einem zweiten Teil (S. 99-121) mit
der Analyse eines fundamentalen Textes (De Veritate, q. 23, a.l) gelegt, in dem Thomas den
Willen als den Strebemodus einer geisitgen Substanz expliziert. Die thomanische Fassung
des Willens als grundsitzlich freie «Neigungy, als inclinatio libera macht deutlich, dass sich
Freiheit bei Thomas nicht auf den Wahlakt des Willens (electio) und damit auf diesen als
Wahlvermdgen (liberum arbitrium) beschriinkt, sondern die ganze geistige Affektivitit
umfasst, von der das Wahlvermogen nur ein besonderes Teilmoment ist. Die Selbstursich-
lichkeit des Wollens oder die personale Selbstverfiigung stellt sich so als die entscheidende
Differenz zu den Strebeformen der nichtgeistigen Wesen heraus, die allerdings auch in den
letzteren noch einer unterschiedlichen Strebeordnung folgen, die etwa das Tier wenn nicht
frei, so doch «freier» als die pflanzliche und schliesslich die unbelebte Natur sein lésst.

Ein dritter Teil (S. 123-297) analysiert sodann «die fiir Thomas entscheidenden meta-
physischen Ermoglichungsgriinde der Willensfreiheity unter den drei Aspekten des Willens
als Natur (S.123-140), seiner Verwurzelung in der geistigen (Wert-)Erkenntnis (S.141-165)
und der reflexiven Durchdringung von Erkennen und Wollen (S. 165-197). Die voluntas ut
natura bezeichnet bei Thomas die geistige Strebetendenz auf den Wert als Wert, die unser
menschliches Wesen in der ihm eigenen Ausrichtung auf sein Ziel ausmacht. Ihr eignet in
jenem Sinn Notwendigkeit, als ihr naturhaftes Objekt (das bei Thomas je nach Umstand das
Gute, das letzte Ziel, die Gliickseligkeit heisst) nicht nicht erstrebt werden kann, was jedoch
—gerade weil der so verstandene Wille «Natury ist — keineswegs einem Zwang im Sinne einer
von aussen auferlegten Disposition gleichkommt. Aber diese voluntas ut natura realisiert sich
als Freiheit nur aufgurnd personaler Urteilsfindung, d.h. dank dem geistigen Erkennen des
«wahrhaft Guten» und der damit eroffneten Moglichkeit, affektiv ein personales Engage-
ment zu ihm zu verfiigen.

Damit ist die historische Streitfrage heraufbeschworen, ob Thomas als «Intellektualisty
oder als «Voluntaristy einzustufen sei. Aber eine solche strikte Alternative lisst sich tiber-

230



haupt nicht aufrechterhalten, weil Intellekt und Wille nicht substantialisierte Vermégen,
sondern die wesenhaften Eigenheiten (quasi proprietates essentiales) der einen Person
ausmachen. Unter dieser Einschrinkung kann jedoch gelten, dass Thomas «Voluntaristy ist
«in jenem prizisen Sinne, dass er nur dem Willen, und diesem in allen seinen Akten Freiheit
zuerkennt» (S. 241). «Insofern fiir ihn jedem Wollen ein entsprechendes Erkennen vor-
ausgehen muss» (ebd.) konne er jedoch mit Recht (immer noch) als «Intellektualisty angese-
hen werden. ..

Ein letzter Teil (S. 199-234) ist dem Wesen und den verschiedenen Arten ontologischer
Notwendigkeit gewidmet. Hier wird vollends deutlich, dass nur jene Notwendigkeit der
Freiheit entgegensteht, die den effizienten Zwang (violentum) charakterisiert. «Zwangy
aber meint bereits eine Gegenrichtung zum Streben des Bezwungenen und erweist sich so
als ein der Freiheit ontologisch-logisch nachgeordneter Begriff. Die naturhafte, dem eigenen
Wesensgrund entspringende Notwendigkeit hingegen ldsst sich durchaus mit Freiheit ver-
einbaren. Nur darum kann Thomas sagen, dass «der Wille die Gliickseligkeit in freier Weise
erstrebt, wenngleich er sie notwendigerweise erstrebt», und dass auch «Gott sich in seinem
Wollen frei liebt, obschon er sich mit Notwendigkeit liebty (De Potentia, q. 10, a. 2, ad 5;
vgl. S. 225). Dieser einzige Text diirfte in seiner Eindeutigkeit geniigen, um die Fragwiirdig-
keit der bisherigen Thomasdarstellungen zu erweisen und den hier vorgelegten Versuch
einer Neuinterpretation in sein Recht zu setzen. Reto Luzius Fetz, Freiburg

Anne-Frangoise Schmid: Une philosophie de savant. Henri Poincar¢ et la logique mathéma-
tique. Paris, Maspero, 1978, 175 pages.

Les rapports de Poincaré avec la logique mathématique naissante touchent a 'histoire des
sciences. Mais le refus que le savant ne cessera d’opposer a cette nouvelle fagon de penser
les mathématiques est un fait intellectuel. La thése de doctorat d’A.-F. Schmid en aborde
les raisons de facon originale et nouvelle — soulignons par ailleurs la clarté et la précision
de son argumentation — grice au point de vue rhétorique adopté. Elle prend en effet les textes
dans les rapports de leur sens a leur forme: le texte philosophique est un ensemble d’opéra-
tions qui intégrent des objets construits dans d’autres discours. La premiére partie du livre
est une analyse philosophique du contenu des textes de Poincaré. Elle montre comment le
savant-philosophe concoit les rapports entre science et philosophie, méme s’il ne discute pas
expressément de la nature de chaque discipline. En une «topologie» qui est philosophique
comme la notion de science elle-méme, chaque science est distribuée selon son lien & Iesprit
et a I'expérience, deux «polesy séparés du savoir qui lui fournissent origine et critére. Et I’es-
prit est dit constituer le domaine de la philosophie. Or cette conception, dit A.-F. Schmid,
n’est pas compléte méme si elle ne recéle pas de contradictions. La notion d’expérience fonce-
tionne philosophiquement dans le discours de Poincaré, mais sans étre jamais désignée
comme philosophique: son contenu tombe hors de la philosophie explicite du savant. Elle
fait ainsi partie d’un discours implicite dont la trace n’est déchiffrable que dans la forme des
textes. «Le sens philosophique du donné est déterminé maintenant par la forme qui I'intégre
au discours philosophique» (p. 119). D’un point de vue rhétorique, I’auteur se demandera
donc comment le discours de Poincaré intégre les faits qui lui sont pertinents. La séparation
qu’il établit entre pensée et réalité, la transparence qu’il attribue au langage empéchaient
Poincaré de tirer toutes les implications de thémes comme la «traductiony, la «convention»
ou la ¢«métaphore». Or en regardant attentivement comment le texte de Poincaré énonce ses
theses et comment il intégre des éléments construits dans le discours scientifique — notam-
ment sous la forme de 'exemple et de ’analogie — I'auteur peut montrer que «l’opération
fondamentale de la philosophie de Poincaré est de présenter comme objectif, indépendant,

231



ce qui est construction philosophique» (p. 161). Ainsi en va-t-il en particulier de ce prétendu
fait que sont les «vraies mathématiques», qui servira au savant d’évidence pour rejeter la
logique. C’est en réalité une opération rhétorique que de désigner la récurrence comme une
donnée inanalysable — a éliminer donc de la définition formelle des nombres naturels. Ce
qui est explicité comme donné fonctionne implicitement comme philosophique, et c’est
d’une maniere seulement apparente que I’enjeu de la critique de Poincaré est interne aux
mathématiques. Marie-Jeanne Borel, Neuchdtel

Analytic Philosophy and Phenomenology, edited by Harold A. Durfee, Nijhoff, The Hague,
1976.

Ce livre est un recueil d’articles que M. Durfee a réunis parce qu’ils mettent en relation
la position de la phénoménologie et celle de la philosophie analytique sur des problémes
qui sont centraux dans ces deux courants philosophiques.

M. Durfee remarque dans son introduction que la phénoménologie et la philosophie ana-
lytique représentent deux courants essentiels de la pensée contemporaine qui, jusqu’ici, se
sont fort peu rencontrés, se sont méme souvent ignorés, sans doute parce qu’ils représentent
deux modes particuliers de philosopher, qui s’expriment d’une part dans la tradition carté-
sienne, d’autre part dans la tradition huméenne. Or M. Durfee pense qu’il est temps de faire
dialoguer ces deux courants, d’abord a cause de leurt intérét intrinséque, mais aussi parce
qu’ils se sont heurtés a des problemes analogues. M. Durfee en énumeére cing: la méthode
philosophique; la signification; la Lebenswelt et le langage ordinaire, c’est-a-dire «the deep
background» de la philosophie; le moi et le comportement humain; I'ontologie et la critique
des métaphysiques classiques.

Les articles réunis traitent de ces cinq points et sont présentés comme un commencement
de dialogue qui, comme tout dialogue fructueux, est aussi confrontation. — Le premier article
est de G. Ryle; il est assez ancien (1932) et il montre surtout qu’a cette époque les anglo-
saxons connaissaient assez mal la phénoménologie, puisque M. Ryle n’y voit qu'une philoso-
phie de la psychologie: le sens de la réduction lui a échappé. Il reste cependant qu’il pose
un certain nombre de questions aux phénoménologues qui méritent une réponse. — R.C,
Solomon fait ensuite une analyse de la signification chez Frege et Husserl. — Suivent plu-
sieurs articles qui étudient les rapports entre la pensée de Wittgenstein et la phénoménologie.
J.M. Hems montre que I'ceuvre de Wittgenstein postérieure au Tractatus est une analyse du
monde du langage naturel et que ce langage est I'analogue de la Lebenswelt husserlienne.
Ce monde est posé, tout comme chez Husserl, a partir de I'analyse des significations et impli-
que quelque chose comme une réduction. P. Ricceur examine ensuite les conceptions du lan-
gage de Husserl et de Wittgenstein, en tenant compte de I’évolution de ces deux philosophes.
Puis I. Horgby met en évidence des correspondances fondamentales entre Heidegger et Witt-
genstein: 'opposition heideggerienne de I’étre et de I’étant — de 'ontologique et de 'ontique
—se retrouve chez Wittgenstein; cependant ces deux penseurs se séparent en ce que Heideg-
ger fait une philosophie de I'étre alors que Wittgenstein la pense impossible: on peut montrer
I'étre — c’est-a-dire «le Mystique» — on ne peut le dire; c’est pourquoi, s’il y a une conscience
métaphysique, la métaphysique comme théorie est impossible. Puis J. Morrison met en rap-
port la conception de la vérité chez Heidegger et Wittgenstein. Enfin S. A. Erickson étudie
le probleme de la signification et du langage chez les mémes philosophes et conclut que les
deux positions se heurtent a de graves difficultés. — H.A. Durfee envisage ensuite la pensée
d’Austin par rapport a la phénoménologie en ce qui concerne la méthode philosophique et
la philosophie de I'action. — Puis D. Ihde indique certaines convergences entre la philosophie
analytique et la phénoménologie 4 propos du probleme du langage et de ’expérience a oc-

232



casion de I’étude de la pensée de Ricceur et de Quine. — L’article de J. Wild a pour but de
montrer 'importance de la Lebenswelt, dans laquelle vit et se développe le langage ordinaire,
que la philosophie analytique a souvent négligé. Cependant, dans la mesure ol elle s’occupe
du langage, elle devrait pouvoir, elle aussi, rendre compte de cette Lebenswelt. —J. Compton
entreprend ensuite une analyse d’un probléme central 4 ces deux courants philosophiques,
qui est celui de la fonction de la philosophie et de son avenir, afin de montrer quelles sont
les convergences et les divergences de ces deux courants. — Suivent deux articles, 'un de
C. Taylor, l'autre de Sir A.J. Ayer, qui analysent deux concepts fondamentaux de la phéno-
ménologie, 'intentionnalité et 'intuition des essences, afin d’en tester la fécondité et les limi-
tes, entre autres dans I’ceuvre de Merleau-Ponty. Sir Ayer soutient en outre que les argu-
ments de Merleau—Ponty contre 'empirisme ne sont pas décisifs et que la phénoménologie
n’est pas une philosophie sans présupposés. — Enfin E.T. Gendlin énonce une série de propo-
sitions que la phénoménologie et la philosophie analytique pourraient faire leurs, ce qui
permet de montrer que les phénoménologues ont tort de dire que la philosophie analytique
est triviale, et que les analyticiens se fourvoiertt lorsqu’ils affirment que la phénoménologie
est floue. Suit une analyse de Sartre et de I'implicite.

Pour terminer, j’aimerais abonder dans le sens de M. Durfee: le dialogue entre la phéno-
ménologie et la philosophie analytique est urgent pour les raisons qu’il a mentionnées, et
le recueil qu’il a publié atteint bien, comme on peut le voir, le but qu’il s’est proposé. Il inau-
gure donc un véritable progrés philosophique en obligeant chacun a préciser ses positions.

Bernard Baertschi, Genéve

Jean-Louis Galay: Philosophie et invention textuelle. Essai sur la poétique d’un texte kan-
tien. Préface de Jean-Luc Nancy. Paris, Editions Klincksieck, 1977, 344 pages.

«Inventer un philosophéme c’est, du méme coup, inventer un texte» (p.336). L’auteur de
cette thése est un jeune philosophe d’une rigueur et d’une profondeur de vue exceptionnel-
les, tragiquement décédé au début de 1979. Avec cette affirmation, c’est un regard neuf qui
est tourné vers 1'eeuvre de philosophie. L’activité philosophique est inséparable de son écri-
ture; elle ne s’exprime pas dans des ceuvres, elle esz ceuvre: I'ceuvre est sa condition d’exis-
tence. Aussi toute élucidation de la nature du discours philosophique suppose-t-elle un point
de vue rhétorique sur son texte — son «inventiony, sa «disposition». «Une théorie philosophi-
que de la production de la philosophie est liée a une science de I’ceuvre-se-faisanty (p.323).
Et dans cette science, rhétorique et poétique cumulent dés que des structures de langage —
le langage est ceuvre et milieu de I’esprit — sont envisagées dans leur production. Vue par ses
textes, la philosophie est «fabricationy. Deux expériences entrent en jeu dans son élabora-
tion: 'expérience de I'écriture, qui est celle d’un «faire» (poiesis), et I'expérience de la con-
duite systématique d’une pensée, celle d’un «savoir», ou la construction d’un «mondey». Mais
la philosophie est aussi «aventurey, car en méme temps que I’ceuvre accede a sa vie propre
(«faisant quelqu’ceuvre, 'auteur ne sait pas ol il s’en trouvera jetéy (p.326), le penseur ne
saisit qu’un aspect des choses qu’il connait — tant6t auteur, tantdt lecteur. Dans un processus
singulier de construction, 'auto-connaissance de I'activité passe par la connaissance du
texte:«que fais-je, faisant ce que je fais?» Dans ce «cogito», nulle évidence ultime, mais une
activité conduite a thématiser ses opérations textuelles. Le livre de J. L. Galay comporte trois
parties. Dans la premiere, les notions de la rhétorique traditionnelle sont refondues et géné-
ralisées dans le sens d’une théorie de I'imagination textuelle qui saisit les formes dans leur
genese. La deuxieme est une illustration de cette théorie appliquée aux Fondements de la
métaphysique des meeurs de Kant. On y décrit comment se construit la connaissance philoso-
phique, la nature des opérations engagées se repérant aux «figures» du texte. Dans la troi-

233



siéme partie, on montre que cette rhétorique fournit a la philosophie un moyen de «se con-
naitre dans ce qu’elle esr — et non dans ce qu’elle veut-dire» (p.323).
Marie-Jeanne Borel, Neuchatel

Rudolf Ruzicka: Selbstentfremdung und Ideologie. Zum Ideologieproblem bei Hegel und
den Junghegelianern (Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1977) 120 S. (Abhand-
lungen zur Philosophie, Psychologie und Pidagogik, Bd. 125).

Das Bauzeug philosophischen Denkens besteht — fraglos — in Begriffen. Hinter Begriffen
verstecken sich Probleme; was Begriffe mit ihrer Bedeutungs-Tiefendimension versieht, ist
ihre Geschichte. Und hieraus ergibt sich eine zweifache Moglichkeit, sich des philosophi-
schen Bauzeugs zu versichern: problemorientiert oder begriffsgeschichtlich. Eine rein pro-
blemorientierte Vorgehensweise fithrt, zumal bei politisch oder praktisch gegenwiirtig rele-
vanten Begriffen, rasch einmal ins Behauptende und Standpunkthafte; ein rein begriffsge-
schichtliches Verfahren ldsst dagegen oft weiterfiihrende Zusammenhinge verkennen. So
bietet es sich geradezu an, die Mingel des begriffsgeschichtlichen Purismus durch einen
Schuss Problemorientiertheit zu kompensieren, der sich allerdings nicht allzuweit vom
begriffsgeschichtlich Nachweisbaren entfernen sollte, um nicht wieder dem Vorwurf ausge-
setzt zu sein, es handle sich dabei um ein blosses Versichern.

Es ist eine in gesellschafts- und politiktheoretischer Hinsicht wohl nach wie vor dringliche
Frage, was unter (Ideologie) zu verstehen und wie sie wirkungsvoll und legitimierbar zu kri-
tisieren sei. Dies gilt auch jetzt noch, obwohl diese Frage ihrer brennenden Aktualitidt zur
Zeit ein wenig verlustig gegangen ist. Aber das Buch von Ruzitka geht aufeine Basler Disser-
tation von 1973 zuriick, auf eine Zeit also, in der die Ideologiekritik insbesondere hinsicht-
lich dessen, was R. zutreffend (Panideologismus) nennt, noch durchaus akut zur Klirung
anstand: Jeder stellte jeden unter Ideologieverdacht. — Daher ist es sicher ein sinnvolles
Unterfangen gewesen (und zum Teil wire es das auch jetzt noch), der Genese des Ideologie-
und Ideologiekritik-Problems jenseits seiner begriffsgeschichtlichen Herkunft von Destutt
de Tracy nachzugehen. Genauer: R.s Absicht, Strukturen des bei Marx aufzufindenden
Ideologie- und Ideologiekritik-Konzeptes via Junghegelianer auf Hegel zuriickzufiihren, ist
verdienstvoll und lobenswert. Leider trifft das auf die Durchfithrung nicht tiberall zu.

a) Dafiir ist nicht zuletzt eine gewisse methodische Unsicherheit verantwortlich zu
machen, unter der R. offenbar stand. Entweder nimlich setzt man bei dem Ideologiebegriff
an, wie er sich bei Marx findet, und versucht, seine Problemgeschichte zu rekonstruieren.
Oder aber man geht von Hegels Konzeption einer Bewusstseinsgestalten-Phiinomenologie
und seinem Entfremdungsbegriff aus und verfolgt deren weitere Entwicklung. R. aber ver-
sucht die Quadratur des Zirkels: Er formuliert zunichst einen «noch unbestimmten Begriff
der Ideologie. .., der offen genug ist, dass in ihm nicht allein die Verschiedenheiten moder-
nen Ideologieverstindnisses Platz finden, sondern auch Elemente, die in diesem nicht oder
nicht mehr ausgebildet sind» (S. 2). — Sodann unternimmt er es, das, was bei Hegel noch
nicht (deologie) bzw. (Ideologiekritik) heisst, in «Vorrede» und «Einleitung» der «Phino-
menologie des Geistesy aufzufinden und zu analysieren. Ergebnis dieses Schrittes ist, dass
der Hegelsche Gedanke von Selbstentfremdung und der von Reflexion transzendentale
Moglichkeitsbedingungen fiir Ideologie und Ideologiekritik seien: «Nur ein in sich reflek-
tiertes Bewusstsein vermag sich. selbst zu kritisieren, so dass ihm fremde Kritik ebenso zur
eigenen werden kann. Kritik, die dies nicht beriicksichtigt, ist per definitionem dogmatisch,
weil sie, statt erst die Selbstentfremdung des Bewusstseins aufzuheben, ihrerseits auf dieser
aufbaut, ist sie doch fiir das kritisierte Bewusstsein ebenso fremd wie irgendeine Ideologien
(S. 34). — In drei kiirzeren Kapiteln folgt eine Untersuchung der Tradierung des Entfrem-

234



dungskonzeptes durch Bruno Bauer S. 39—-62), Ludwig Feuerbach (S. 63-88) und Max Stir-
ner (S. 89—111). Diese Analysen ergeben folgendes interessante Muster: Alle drei geben die
dialektische Konzeption immanent verstandener und daher auch immanent aufzulésender
Selbstentfremdung und Reflexion aufund fithren etwas Neues als Kritikmassstab ein: Bauer
eine Verabsolutierung des reinen und leeren Fiirsichseins, «das leere Subjekt als reine Denk-
bewegung» (S. 61); Feuerbach ein Wesen des Menschen, eine «unbewusste Basis des Den-
kens» (S. 87); Stirner schliesslich eine individuelle Selbstwahrnehmung des Individuums,
«das vor allem Denken wahrgenommene Ich des Einzigen» (S. 111). — R. bewertet diesen
Prozess als Zuriickfallen hinter Hegel und die von ihm entwickelte Moglichkeit rein be-
wusstseinsimmanenter Kritik der Selbstentfremdung des Bewusstseins. Und auch Marx (der
erstaunlicherweise in der Schlusszusammenfassung erscheint, obwohl er vorher hochstens
en passant erwihnt, aber nicht eigens thematisiert wurde) falle in diesem Sinne hinter Hegel
zuriick, da er — so behauptet jedenfalls R. — nur die bewusstseinstranszendente Basis indere,
die sich im iibrigen aber an Feuerbach anschliesse: «So geht der Marxsche Ideologiebegriff
bruchlos (sic!) aus Feuerbachs Entfremdungsbegriff hervor» (S. 113).

Hier, bei der Bewertung der sich bildenden Marxschen Konzeption von Ideologie und
Ideologiekritik, zeigt sich die erwiithnte methodologische Unsicherheitim Ansatz des Autors
besonders deutlich: Dass etwa der Kritikbegriflf und das Theorem der Entfremdung von
Hegel bis zu Marx eine Entwicklung erfahren, die nicht unbedingt zu einer Steigerung ihres
begrifflichen Gehalts fihren, liesse sich vermutlich zeigen; und ebenso kénnte wohl auch
dargelegt werden, dass gewisse Elemente des Marxschen Ideologiebegriffes schon in Hegels
Begriff des entfremdeten Bewusstseins angelegt sind. Mit Hilfe einer jeweils nicht so ganz
genau durchzuhaltenden Verbindung von beidem aber die normativ getrinkte These bewei-
sen zu wollen, die Hegelsche «Phdanomenologie» stelle einen besseren Ideologiekritik- und
mithin a fortiori auch einen besseren Ideologiebegriff bereit als Marx (obwohl diese Begriffe
sich erst seit Marx, allenfalls noch seit Napoleons Ideologen-Schelte in der hier intendierten
Bedeutung finden), ist ein Ding der Unmaoglichkeit. Hier wére weniger mehr gewesen.

b) Ausserdem ldsst die Arbeit aber auch in inhaltlich-interpretatorischer Hinsicht einige
Fragen offen, besonders was den Hegel-Teil angeht. Wie bereits angedeutet, beschrinkt sich
R. auf eine Auslegung der Metareflexionen Hegels, wie sie sich in der «Vorrede» und der
«Einleitungy» zur «Phinomenologie des Geistesy finden. Dabei hiilt er sich zur Hauptsache
an Werner Marx (sogar so intensiv, dass er S. 3, Anm. 8 den Titel eines Aufsatzes von Fulda
in den Titel des Buches von Marx einmiinden ldsst!). Nun ist es zwar sinnvoll, die «Idee der
Phinomenologie des Geistes» aus den Metareflexionen in «Vorrede» und «Einleitung» zu
rekonstruieren, wie Marx das tut. Wenn man dagegen die Behauptung verteidigen will,
Hegel habe hier einen rein immanenten Kritikbegriff vorgelegt, dann wire man gut beraten,
wenn man {iber die Bewusstseinsgestalten-«Phinomenologie» hinaus (Kap. I-V) auch noch
die Teile zur Interpretation beiziehen wiirde, die, wohl aus gleichzeitig von Hegel bearbeite-
ten Entwiirfen zur systematischen Geistesphilosophie iibernommen, explizit bewusstseins-
transzendente Bestimmungsfaktoren des Bewusstseins «<zu Bewusstsein) bringen (ab
Kap. VI), jene Kapitel der «Phdnomenologie» also, die in den letzten Jahren die Diskussion
zur Hauptsache beschiftigt haben. Dort zeigen sich nidmlich durchaus Formen der Kritik,
die sich nicht mehr als immanent) bezeichnen lassen, denn der besagte Ubergang zum viel-
berufenen «Geisty-Kapitel besteht gerade darin, dass das thematisierte Bewusstsein auf der
Stufe der «gesetzpriifenden Vernunfty einsieht, dass es nicht allein durch sich selbst
bestimmt ist, sondern geschichtlich-gesellschaftlich, in Hegels Worten: durch Gestalten, die
sich von den vorhergehenden Bewusstseinsgestalten dadurch unterscheiden, «dass sie die
realen Geister sind, eigentliche Wirklichkeiten, und statt Gestalten nur des Bewusstseins,
Gestalten einer Welty (Hoffmeister 315). Und erst von dieser Stelle an kann man wohl iiber-

235



haupt sinnvoll von einem Analogon zur gedanklichen Figur einer legitimierbaren Ideologie-
kritik sprechen: Diese gibt es erst dann, wenn es gelingt, ein Bewusstsein durch fortschreiten-
des Lernen per Defizienzerfahrungen dazu zu bringen, dass es sich als durch Bewusstsein-
Transzendentes (solches, was ¢hinter seinem Riickeny mit ihm geschieht) konstituiert
erféhrt. Diese Figur finden wir (und hier hat R. unrecht) nur bei Hegel und — ansatzweise
— bei Marx, aber tiberhaupt nicht (und hier hat R. recht) bei den Junghegelianern. (Darin,
dass diese Ankniipfung der Ideologiekritik an Bewusstseinserfahrungen bei Marx nur teil-
weise durchgefithrt wird, ist wohl auch der Grund dafiir zu suchen, dass und wie Habermas
seit 1975 an einer «Rekonstruktion des Historischen Materialismusy arbeitet.) — Ausserdem
richt sich hier doch ein wenig, dass R. nicht niher auf die Intentionen der (idéologistes) ein-
gegangen ist. Wire das nidmlich der Fall gewesen, dann hiitte er von vornherein nach einer
Riickfithrung von Bewusstseinsphinomenen auf zuvor (Transphénomenales) Ausschau
gehalten (um einen Ausdruck Sartres zu verwenden). — Schliesslich hétte auch ein Blick auf
die Entwicklung des Hegelschen Kritik-Konzeptes in der Jenaer Zeit (vor allem in den sog.
«Kritischen Schrifteny» und hier wieder vordringlich im mit Schelling gemeinsam verfassten
Aufsatz «Uber das Wesen der philosophischen Kritik itberhaupt...», neuerdings auch nach-
weisbar in den «Fragmenten zu Vorlesungsmanuskripten» von 1801/02 auf diese entschei-
dende Wendung in der «Phdnomenologie» aufmerksam machen und dadurch die vorlie-
gende Fehlinterpretation vermeiden helfen kénnen.

Und das hat nun natiirlich auch Auswirkungen auf die ansonsten stirksten Kapitel iiber
Bruno Bauer, Feuerbach und Stirner. Diesen ist nun nimlich die Bewusstseinstranszendenz
nicht mehr als Fehler oder als (Riickfall) anzukreiden (Bauer schon sowieso nicht, da bei
ihm eben diese gerade fehlt, wie R. zutreffend bemerkt). Dadurch wiirden aber auch die eher
etwas gezwungenen diesbeziiglichen Argumentationen R.s hinfillig. Hingegen hitte dann
grosseres Gewicht auf die Analyse der jeweils anzufithrenden Griinde fur das Fehlen einer
Riickbindung an die Bewusstseinserfahrung gelegt werden konnen, was im optimalen Falle
sogar noch zu einer Bearbeitung dieses Problemkomplexes bei Marx selbst hitte fithren diir-
fen, um so auch diese von der ganzen Konzeption her unverzeihliche Liicke zu schliessen.
In inhaltlich-interpretatorischer Hinsicht gilt also von der Auseinandersetzung mit Hegels
«Phianomenologie» bis zur (fehlenden) Beschiftigung mit Marx: Mehr wire anderes und
mehr gewesen! — Schade um diese im {ibrigen gut lesbare und argumentativ klare Arbeit. ..

Walther Ch. Zimmerli, Braunschweig

Richard Schaeffler: Frommigkeit des Denkens. Martin Heidegger und die katholische Theo-
logie. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1978, XIII + 160 S.

1. Der Untertitel dieses Buches ldsst zwei mogliche Deutungen zu: der magliche Einfluss
der katholischen Theologie auf das Denken Heideggers und der Einfluss von Heideggers
Denken auf die katholische Theologie. Beide Themenkreise werden vom Vf. behandelt.
Wenn von katholischer Theologie die Rede ist, so geht es, wie der Vf. ausdriicklich beteuert
(X), nicht um die Wiederbelebung eines iiberholten Konfessionalismus, sondern um eine
Wiirdigung der spezifischen Relation von katholischer Theologie und Heideggers Denken.
Der Vf. behauptet, dass sowohl die Bedeutung Heideggers fiir das katholische Denken wie
auch dessen Einfluss auf den Freiburger Philosophen bisher nicht zufriedenstellend
erforscht worden seien. Trotz dieser genauen Eingrenzung des Themas werden in diesem
Buch auch Fragen aufgeworfen, welche «die Eigenart der Philosophie Heideggers im Gan-
zen betreffeny (X).

2.1 Es ist bekannt, dass Heidegger von 1909-1911 katholische Theologie studiert hat.
Diese Tatsache wiire nun nicht von besonderem Gewicht, wenn der Philosoph nicht selbst

236



mehrere Male an diese theologischen Anfinge erinnert hétte. So sagt er etwa: «Ohne diese
theologische Herkunft wire ich nie auf den Weg des Denkens gelangty (Zit. 1). Einem Hin-
weis Heideggers folgend untersucht Schaeffler die méglichen Beziehungen zwischen den
frithen Ansitzen des Philosophen und dem Denken des Freiburger Professors fiir systemati-
sche Theologie Carl Braig (1853-1923). Wie dieser Theologe den Psychologismus als Erkli-
rungsgrund der Gottesvorstellung ablehnt, ebenso verwirft der junge Heidegger in seiner
Dissertation von 1914 eine psychologistische Urteilslehre: «Zu der Ablehnung des Psycholo-
gismus ist Heidegger seinem Lehrer Braig gefolgty (5). Obschon Braig, wie das fur die Philo-
sophie katholischer Prigung im 19.Jhdt. sehr typisch ist, den sog. Subjektivismus Kants
schroff ablehnt, glaubt der V{,, Heidegger habe von Braig entscheidende Anstosse fiir seine
ihm eigene, d.h. ontologische, Auslegung der transzendentalen Frage erhalten. Diese
gewichtige Hypothese wird vor allem durch ein Zitat Bonaventuras, das Braig seinem
«Abriss der Ontologie» (Freiburgi. B. 1896, V-VI) voranstellte, belegt, ein Zitat, in dem, aus-
gehend von Licht und erleuchtetem Gegenstand, die Verschiedenheit von Sein als Moglich-
keitsgrund von Gegenstinden und Seiendem -als méglichem Gegenstand nahegelegt wird
(vgl. 7). Noch mehr: Auch fiir den Vorrang des Daseins bei der Beantwortung der ontologi-
schen Frage glaubt der Vf. bei Braig Quellen zu finden (8-9). Im Lichte der Beziehungen
zu Theologie ist auch die Hab.-Schrift Heideggers zu lesen (10-28). In der spekulativen
Grammatik des Mittelalters begegnet Heidegger der Verkniipfung der Seinsfrage mit dem
Problem der Sprache; er stosst bei dem von ihm untersuchten Autor der «Grammatica spe-
culativay nicht nur auf existenzunabhingige Gesetze des Bedeutens, sondern die transzen-
dentale Frage zeigt sich hier in einer neuen Abschattung: das sprachliche Zeichen als Bedin-
gung der Moglichkeit von Gegenstandsbezogenheit (vgl. 16-22). Betrachtet man die trans-
zendental-philosophische Interpretation der scholastischen Transzendentalienlehre aus der
Perspektive der spiteren Schriften, so ist besonders die Zuordnung von Sein und Wahrheit
auffallend (vgl.21,23f.,27). Hier zeichnet sich bereits eine bleibende Auffassung von Wahr-
heit ab: Wahrheit als Offenbarwerden. Daraus ergibt sich folgendes Fazit: «Zentrale The-
men seines spiteren Philosophierens sind ihm (Heidegger) hier (d.h. in der Begegnung mit
der katholischen Theologie) zum ersten Male begegnet» (29-30).

2.2 Dazu zwei kritische Anfragen:

2.2.1 Der Hinweis auf Braig ist lehrreich und interessant. Trotzdem frage ich mich, ob
der Einfluss dieses Theologen nicht tiberbewertet wird, oder besser: wenn Heidegger tat-
sichlich von Braig so wesentliche Anstosse erhalten hat, wie der VI. behauptet, dann wiire
der Beweis dieser Abhingigkeit sorgfiltiger durchzufithren. S.3 sagt der Vf.: ¢Schon als
Gymnasiast hatte er eine Schrift von Carl Braig gelesen, deren Titel Heideggers eigene Fra-
gestellung vorweg zu bestimmen schien.» In der Selbstdarstellung Heideggers, der dieses
Faktum entnommen ist, liest man aber auch folgendes: «Aus manchen Hinweisen in philo-
sophischen Zeitschriften hatte ich erfahren, dass Husserls Denkweise durch Franz Brentano
bestimmt sei. Dessen Dissertation «Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden nach
Aristoteles» (1862) war jedoch seit 1907 Stab und Stecken meiner ersten unbeholfenen
Versuche, in die Philosophie einzudringen.» (Mein Weg in die Phinomenologie, in: Zur
Sache des Denkens, Tiibingen 1969, p.81)—S. 5sagtder V., die Ablehnung des Psychologis-
mus sei aus der Nachfolge Braigs zu verstehen. Im bereits genannten Text (p. 83 f.) wird m. E.
klar genug gesagt, dass in erster Linie Husser/ bei dieser Ablehnung Pate stand.

2.2.2 Der V{. scheint das, was er «Scholastik» nennt, mit katholischer Theologie zu
identifizieren. Dies ist besonders folgenschwer, wenn er von einer theologischen Motivation
der spekulativen Grammatik spricht (32-33, vgl. auch 110). Das soll heissen, dass das
menschliche Sprechen, das diese Grammatiker untersuchen, immer schon als «Antwort auf
Gottes Schopfungs- und Gnadenworty (33) begriffen worden ist. Nach Schaeffler sollen in

251



der Spitphilosophie diese sprachtheologischen Implikationen. die der junge Heidegger
nicht beachtet hatte, plétzlich durchbrechen (vgl. 33). Diese Hypothese ist nur haltbar, wenn
die spekulative Grammatik Sprache tatsichlich als «Entsprechung zum Gruss des Heiligen»
(33) verstanden hat. Ein derartiges Sprachverstindnis kann ich beim besten Willen in der
Grammatica speculativa des Thomas von Erfurt nicht entdecken. (Vgl. dazu die vorziiglich
kommentierte englisch-lateinische Ausgabe dieses Textes von G. L. Bursill-Hall: Thomas of
Erfurt, Grammatica speculativa, London 1972).

3. Wiihrend der zweite Teil (35-65) von (Sein und Zeit) und dessen Rezeption bei katholi-
schen Theologen berichtet, kommtim 3. und 4. Teil die Spitphilosophie und ihre Aufnahme
bei den katholischen Autoren zur Sprache. Liegt es in der Mehrdeutigkeit der Seinsfrage,
wie sie in SuZ gestellt wird, dass sie zu einander widerspriichlichen Auslegungen Anlass
gegeben hat? Diese Spannung spiegelt sich jedenfalls in der Rezeption des Werkes bei katho-
lischen und evangelischen Theologen besonders deutlich. Eine Reihe evangelischer Autoren,
insbesondere Gerhard Kriiger in seiner Rezension von 1929, legen Heideggers Werk als eine
«Art theologischer, und zwar lutherischer Anthropologie» (Zit.45, 48, 54, 58) aus, die
wesentlich von einer «christlichen Vergangenheit bestimmt isty (Zit.46), withrend bereits in
der ersten Besprechung von katholischer Seite (E. Przywara) und dann vor allem im Buch
«Tragische Existenz» (1935) von Alfred Delp eine andere Dimension betont wird: Heideg-
gers Fundamentalontologie wird als die Vollendung des neuzeitlichen Subjektivismus
gedeutet (48—54). Da nach Delp diese Emanzipation des Menschen bei Luther ihren Anfang
nimmt, so kritisiert er gerade die «reformatorische Auffassung vom Menschen» (55). Andere
evangelische Interpreten (vor allem G. Kuhlmann und E. Brunner) dagegen beméingeln das
«Katholische» an Heideggers Denken, niamlich die Moglichkeit einer radikalen, vor-gliubi-
gen Infragestellung des Menschen (cf. 60—61). Der Verfasser beruft sich auf W. Schulz (62,
63, 65), um das gemeinsame Missverstiindnis, das diesen Deutungen zugrunde liegt, zu hin-
terfragen, denn weder ist das Dasein in SuZ mit dem «autonomen Subjekt der Aufklirungs-
philosophie» (63) gleichzusetzen, noch ist es legitim, die Nichtigkeit des Daseins als Offen-
heit fiir das trostend-erlosende Wort des Glaubens zu deuten.

4. In einem kurzen, aber hervorragenden dritten Teil des Buches (66—82) erldutert der Vf.
den Sinn der sog. Kehre. Die Hinwendung zu Kant nach SuZ ist eine Vertiefung des
urspriinglichen Ansatzes. Im Zentrum steht vor und nach der Kehre die Entdeckung der
Bedingungen der Moglichkeit des Entgegenstehens von Seiendem. Nach SuZ versucht Hei-
degger allerdings die transzendentale Reflexion mit der historischen zu verkniipfen (76).
Diese Verbindung ist nach dem Vf. «ein entscheidendes Moment von Heideggers Spitphilo-
sophie» (81). Als letzte und dusserste Bedingung der Moglichkeit dafiir, dass Seiendes entge-
gensteht, zeigt sich der Anspruch des Seins. Die Kehre — als «Wendung von der Zeitlichkeit
zur Geschichte» (86) eine Vertiefung der transzendentalen Reflexion —steht auch im vierten
Teil noch einmal im Brennpunkt der Untersuchung, denn vom «Verstindnis dieser Kehre
hingt es ab, ob und wie eine Begegnung zwischen Heideggers Philosophie und der katholi-
schen Theologie» (87) moglich ist. Die ersten Schriften, in denen die Kehre sich ankiindigt,
sind in der Tat von katholischer Seite sehr unterschiedlich beurteilt worden. Von besonderer
Bedeutung fiir diese Beurteilung war Max Miillers Darstellung, in der sowohl die anthropo-
logische Missdeutung von SuZ als auch die Gleichsetzung von Sein und Gort kritisiert wur-
den (dazu 92-97). Miillers Verstindnis versagt aber nach Schaeffler darin, dass «Gott als
der Transzendentey das «transzendentale Sein» noch tiberragen soll (cf.93). Miiller verlisst
damit den transzendentalen Ansatz, der aber fiir jede Heidegger-Deutung grundlegend ist.
Und hier stellt sich ein sachliches Problem, das von neuem eine Deutung der Kehre voraus-
setzt: Kann das Sein, verstanden als Moglichkeitsgrund der Subjektivitit, iiberhaupt in
Richtung aufeine Ontologie des Transzendenten hin iiberboten werden? Heideggers Fragen

238



selbst scheint in seinem Vortrag <Zeit und Sein) (1963) in diese Richtung zu weisen, wenn
er sagt: «Es gibt Sein.» Er will aber damit, wie der Vf. darlegt (102-103), auf das Ereignis
hinweisen. «Dieses Ereignis liegt dem «isty, das wir von allem Seienden sagen kénnen, aber
auch dem «es gibt), das wir vom Sein und der Zeit aussagen, voraus» (103). Aus diesen
Anweisungen lisst sich eine abschliessende Deutung der Kehre entnehmen. Sie ist als Wen-
dung vom Sein zum Ereignis zu verstehen (106). An dieser Deutung sind die Auslegungen
der katholischen Theologie zu messen. Jeder Versuch einer onto-theologischen Umdeutung
von Heideggers Denken muss scheitern. Die Moglichkeit einer theologischen Antwort auf
Heideggers Rede vom Ereignis und dem Sein, entscheidet sich an der Frage, ob das Ereignis
als freie und befreiende Gabe gedacht werden kann (109).

5. Im fiinften Teil (110-146) wird ein bis anhin noch nicht ausfithrlich erorterter Aspekt
der Spitphilosophie Heideggers betrachtet: die Sprache. In ihr kommt das Ereignishafte
besonders klar zum Vorschein: «Sprache ist Gabe, die all dem, was der Sprechende tut, vor-
ausliegt, weil sie sein Reden erst moglich macht. Aber Sprache «gibt) es nur, indem gespro-
chen wird» (111). Heideggers Auffassung der Sprache kann als religids bezeichnet werden
(116-117), wandelt sich doch seine spite Philosophie zu einer Philosophie des Heiligen. Dies
legt die Frage nahe, ob dieses Denken nicht letztlich eine verkappte Theologie sei. Heidegger
betont die Unverfiigbarkeit des Ereignisses und davor muss jedes Reden von einem in-sich-
seienden Gott verstummen. Der V. glaubt aber doch einen theologischen Zug zu entdecken,
den er in der Nachfolge von E. Przywara als Skotismus bezeichnet: Alles Reden von Gott
ist auf das freie Sich-Zeigen Gottes angewiesen. Heideggers Spitphilosophie fordert, dhn-
lich dem christlichen Denken, «Offenheit fiir eine nicht antizipierbare Zukunft » (133). Also
nicht in einem Hinterfragen des Seins in Richtung auf einen subsistierenden Gott, sondern
im Weiterdenken der Rede vom Ereignis liesse sich nach Schaeffler eine Theologie entwik-
keln (144). Blickt man von diesen Ergebnissen zuriick auf das Gespriich zwischen katholi-
scher Theologie und Heidegger, so muss man feststellen, dass dieses Gesprich noch nicht
stattgefunden hat (vgl. 145, 152), oder besser, dass, wenn Versuche dazu unternommen wor-
densind, das Denken Heideggers in diesen Versuchen in eine Richtung weitergetrieben wor-
den ist, die mit der Absicht Heideggers unvereinbar ist. «Nicht die «Subsistenz eines Gottes,
die dem Akt des Gebens voranginge, wohl aber das Ereignis als unverfiigbare Gabe, ist der
(Ort) der Gottesfrage im Denken Martin Heideggers» (150). E. Fuchs und G. Ebeling stehen
mit ihrer Theologie des Sprach-Ereignisses dem Ansatz Heideggers niher. Der Vf. ist aller-
dings zuversichtlich, was die wirkungsgeschichtliche Zukunft dieser Philosophie betrifft
(152).

6. Man kann in diesem Buch verschiedene Fragestellungen unterscheiden, die stindig in
einander Ubergreifen. Ich mochte fiinf nennen: a) der Einfluss der katholischen Theologie
auf Heidegger; b) Beschreibung der Rezeption des heideggerschen Denkens bei katholi-
schen Autoren; ¢) sachbezogene Beurteilung von b); d) Probleme der Heidegger-Forschung;
e) Heideggers Denken und die Gottesfrage. — Fiir den philosophischen Leser sind diese ver-
schiedenen Aspekte nicht im gleichen Masse interessant. Andererseits ist ihr Ineinander
nicht ganz unbegriindet, denn einerseits ist eine Philosophiehistorie, welche auf die sachli-
chen Probleme nicht eingeht, kein anzustrebendes Ideal und andererseits ist es verstandlich,
dass, wer sich mit jener Beziehung, die in diesem Buch im Zentrum steht, beschiiftigen will,
nicht umhin kann, die sachlichen Fragen zu beantworten, die der Thematik zugrunde liegen.
Die aufgegriffenen Streitpunkte der Heidegger-Deutung, insbesondere der Sinn der sog.
Kehre bewahren ihre Geltung ganz unabhingig vom Kontext, in dem sie vorgelegt werden.
Besonders interessant scheint mir die Hervorhebung der Kontinuitdt der transzendentalen
Fragestellung, die der Vf. mehrmals betont. Wihrend die Punkte a) und b) eine Beschrin-
kung auf eine bestimmte Kategorie von Autoren fordern, ist das Problem der Gottesfrage

239



von jeder konfessionellen Zugehorigkeit unabhingig. Der Vf. glaubt, dass die Spétphiloso-
phie Heideggers theologische Implikate aufweist und eine theologische Explikation ermog-
licht. Der Titel Theologie erweist sich aber hier als mehrdeutig und erkldirungsbediirftig. Es
ist nicht dasselbe, wenn man behauptet, Heideggers Denken sei fiir eine mogliche Begeg-
nung mit der christlichen Uberlieferung offen oder wenn man sagen will, es enthalte Anwei-
sungen fiir eine philosophische, aber nicht metaphysische Erorterung der Gottesfrage. Diese
prinzipiellen Fragen verbieten eine Beschrinkung auf einen konfessionellen Rahmen, der
sich zwar fiir die historische Untersuchung als hilfreich, fiir die sachliche Erérterung hinge-
gen als hindernd erweist. Zudem: Ist es ein glaubwiirdiger Schluss, wenn man aus den frithen
Beziehungen zu katholischer Theologie auf eine besonders fruchtbare Zukunft dieses Dia-
logs schliessen will? (dazu 152). Und schliesslich: Der Satz auf den sich der Titel beruft —
Das Fragen ist die Frommigkeit des Denkens —sagt zwar etwas itber das Wesen des Denkens
aus, nicht aber iiber die Bezichung zwischen Philosophie und Religion. vieclmehrsoll er m. E.
anzeigen. worin sich das Denken von jeder religiosen Haltung unterscheidet: das Fragen,
welches wie das Staunen die Philosophie trigt und durchherrscht.

Ruedi Imbach, Fribourg

Viallaneix, Nelly:Ecoute Kierkegaard. Essai sur la Communication de la Parole. Préface de
Jacques ELLUL.Ed. du Cerf, Paris, 1979. 2vol. 335 et 373 p. Coll. Cogitatio Fidei. Théologie
et Sciences religieuses, vol. 94-95.

Dans sa préface au livre de Nelly Viallaneix, J. Ellul, parlant de la postérité de Kierke-
gaard, écrit fort justement: «Personne, si proche qu’il soit de lui, ne se déclare kierkegaar-
dien. Si, précisément, on a compris la proclamation qu’il a lancée, on ne peut que respecter
sasolitude.» (p. X) Pourquoi, dés lors, écrire sur Kierkegaard? Toute étude sur un tel penseur
ne peut étre que trahison de son intention dans la mesure ou elle répéte ou interpréte théori-
quement ce qui doit étre appréhendé et rédupliqué existentiellement. L’intérét d’'une étude
kierkegaardienne réside alors dans une compréhension existentielle que seul un long chemi-
nement avec le penseur danois peut procurer. Toute interprétation ne peut étre que partielle;
c’est dans ce caractére partiel que réside 'originalité possible d’un travail sur Kierkegaard.
C’est donc dans la constellation de nombreuses études sur Kierkegaard que progressivement
pourra apparaitre la complexité des intentions et de la pensée du Danois et, simultanément,
la conviction de I'impossible interprétation totalisante d’une telle ceuvre.

Dans cette constellation, 'ouvrage de Mme Viallaneix occupe une place importante: non
pas tant a cause de I'épaisseur du livre, de la somme impressionnante de connaissances aussi
bien des textes de Kiergegaard que des ouvrages critiques, qu’a cause de la perspective, de
I'angle d’attaque qui sont choisis.

Dans une préface en forme d’Eloge, Mme Viallaneix prend bien soin de préciser les princi-
pes méthodologiques qu’elle a choisis et qui sont fonction de 'ceuvre méme de Kierkegaard.
La premiére régle est que pour trouver la pensée de Kierkegaard et se retrouver dans le laby-
rinthe de son ceuvre, il faut s’appuyer sur les textes effectivement signés par lui et non sur
les ouvrages pseudonymes. Ainsi seront privilégiés, dans cette étude, les Papirer que Mme
Viallaneix, grace a sa maitrise de la langue danoise, peut lire in extenso, et les Discours reli-
gieux. SiKierkegaard est bien, comme il le dit, poéte du religieux, son ceuvre se structurera
autour du probléme du devenir chrétien. Il s’agit de mettre en relation 'Unique avec Dieu
et avec les autres hommes, de dégager la possibilité, dans le contexte ou vit Kierkegaard,
d’une communication de personnalité a personnalité. C’est dire qu’une interprétation de la
pensée kierkegaardienne exige de se référer a la théorie de la communication que le penseur
danois a notamment présentée, sous forme d’esquisse de cours, dans les Papirer. Troisieme

240



régle de méthode enfin: I'ccuvre de Kierkegaard, ol intervient sans cesse la Parole, a une
structure sonore; ¢’est I’ceuvre d’un poéte qui doit étre entendu autant que celle d’un philoso-
phe qui doit étre lu. Il s’agira donc, et une fois encore Nelly Viallaneix se conforme a une
demande présentée par Kierkeggaard en téte de ses Discours religieux, de lire les textes a
haute voix; ce qui implique, pour Mme Viallaneix, qu’il faut les lire en danois. C’est cette
lecture et une interprétation de la compréhension donnée par Kierkegaard de la Parole que
nous présente cette longue étude.

Celle-ci se divise en deux parties. Dans la premiére, sont considérées les paroles captives:
bruits de la nature, vacarme et tapage politiques; parole figée de I'idéalité — occasion pour
Mme Viallaneix de nous montrer la critique que Kierkegaard opére de la philosophie idéa-
liste, de Hegel et surtout de I’hégélianisme des théologiens luthériens danois; parole chantée
de la poésie: 'auteur souligne I'importance que revét pour Kierkegaard la poésie, mais mon-
tre aussi la critique du chantre romantique et la nécessité de passer du poete au témoin.

La deuxieme partie s’intitule Parole de Vie. Elle se divise en trois chapitres ou apparait
la réflexion trinitaire de Kierkegaard: «parole créatrice: a I’écoute du Pére»; ¢parole salva-
trice: a I’écoute du Filsy; «parole réconciliatrice: a I’écoute de I’Esprity. Peu & peu se déga-
gent et I'attitude fondamentale de Kierkegaard face a la Parole de Dieu et sa théologie. En
s’appuyant essentiellement sur les Journaux et les Discours édifiants, N. Viallaneix présente
un autre visage de Kierkegaard et nous fait entendre une autre voix: celle d’un chrétien a
la théologie équilibrée, qui ne privilégie pas le dolorisme chrétien, qui ne s’enferme pas dans
la subjectivité mais qui établit un rapport authentique de joie et d’espérance avec son Dieu
et de charité avec les autres hommes. Les thémes habituellement privilégiés de I'angoisse
et du désespoir s’estompent dans les ouvrages signés du nom de Kierkegaard. Ce dernier
nous apparait, sinon serein, du moins réconcilié¢ par la Parole de Vie. Un Kierkegaard qui,
parce qu’il a pris cette Parole au sérieux, c’est-a-dire parce qu’il s’est constamment efforcé
dela comprendre et de la rédupliquer existentiellement, nous montre, contre les voies tfacées
par une certaine chrétienté officielle, le chemin du devenir chrétien, le chemin de la paix
et de 'amour.

On admirera la connaissance siire et vaste que Mme Viallaneix posseéde de I’ceuvre kierke-
gaardienne. On se réjouira de voir revaloriser des textes essentiels de Kierkegaard — nous
pensons surtout aux Discours religieux — trop souvent méconnus ou oubliés des critiques.
L’originalité d’Ecoute Kierkegaard incitera tout «kierkegaardieny a reconsidérer sa propre
conception de I’ceuvre du penseur danois. On consultera enfin avec profit la bilbliographie
commentée 4 la fin du volume.

Apres avoir souligné les nombreux mérites de I'ouvrage de Mme Viallaneix, nous nous
permettrons, pour conclure, d’émettre une critique. Cette étude se veut globale, sans étre
totalisante. Mme Viallaneix se méfie des études thématiques qui risquent «de fausser I'ceuvre
kierkegaardienne en lui supposant une unité trop systématique ou en adoptant des partis
pris qui lui restent, en partie, étrangers.» (T.II., p.339.) Mais en s’appuyant essentiellement
sur les seuls textes signés de Kierkegaard, en conférant une grande importance aux Papirer,
N. Viallaneix ne déséquilibre-t-elle pas, a son tour, I'ensemble de I’ceuvre en lui conférant
une trop grande unité de ton? Certes, Le Concept de I’Angoisse et le Post-Scriptum, pour
prendre deux exemples, ne sont pas signés du nom de Kierkegaard. Si I’on suit la pensée
de Mme Viallaneix, ce n’est donc pas dans de tels ouvrages qu’on trouvera la vraie pensée
de Kierkegaard. Mais, & ne pas valoriser également les ouvrages pseudonymes ne dévalo-
rise-t-on pas du méme coup les ouvrages signés de Kierkegaard? Qu’est-ce qui donne un
véritable intérét aux Journaux, sinon les ouvrages pseudonymes? Quant aux Discours reli-
gieux, leur véritable relief peut-il apparaitre sans la présence contemporaine et dialectique
des ouvrages pseudonymes? Ces derniers sont, tout en ne I’étant pas, Kierkegaard: disons

241



qu’ils sont un aspect de Kierkegaard. De la confrontation permanente des ouvrages pseudo-
nymes et des Discours religieux apparait dans toute sa force, et comme structure méme de
I'ceuvre en son entier, la dialectique propre a Kierkegaard. Cette dialectique, qui en fait un
philosophe autant au moins qu’un poéte, est sans doute un des apports importants, pour la
pensée contemporaine, du penseur danois. Michel Cornu, Lussy-sur-Morges

Rivka Horwitz: Buber’s Way to «I and Thou». An Historical Analysis and the First Publica-
tion of Martin Buber’s Lectures «Religion als Gegenwart» (Lambert Schneider, Heidelberg,
1978).

Bubers — oft als sein Hauptwerk «verschrieenes» — «Ich und Duy steht dem Leser als lite-
rarisches Monument konzentrierten Denkens gegeniiber. Dass auch es seine Entwicklungs-
geschichte hat, sucht Rivka Horwitz an Hand der von ihr hier erstmals veroffentlichten acht-
teiligen Vorlesung, welche Buberim Winter 1922 am Jiidischen Lehrhaus Frankfurt auf Ein-
ladung Franz Rosenzweigs zur Vorbereitung seines Buches hielt, und einer Analyse, deut-
lich zu machen.

Geplant als Prolegomenaband einer auf im ganzen fiinf Biinde angelegten Religionsphi-
losophie, erweist sich Bubers Ausgangspunkt zu «Ich und Duy als derselbe wie der von
Ebner und Rosenzweig: Religion — als Gegenwart.

Der fritheste nachweisbare Entwurf ist auf den 5. Februar 1918 datiert: «Das Gegeniiber
und das Dazwischen.» Jenes als «Kern und Substanz» Gott, dieses als «Hypostasierung der
Beziehung» den Didmonen zugeschrieben. In den folgenden Jahren arbeitet Buber — zeit-
weise unterbrochen — an seinen «Prolegomenany.

Ferdinand Ebners Werk «Das Wort und die geistigen Realititeny erschien 1921 als Buch.
1920 wurden in der 6sterreichischen Zeitschrift «Der Brennery, auf welche Buber abonniert
war, einzelne Fragmente Ebners publiziert, aufgrund ihrer Lektiire bestellte Buber das
Buch.

In der Ich-Du-Terminologie, die bei Buber erst in ¢Ich und Du» eingefiihrt wird, wie im
Gedanken, dass Gott das wahre Du des wahren Ich im Menschen sei, folgt Buber Ebners
im «Brennery veroffentlichten Fragmenten. Die Bedeutung der Sprache ist bei Ebner weit
zentraler und entwickelter als in Bubers «Ich und Du». «The most rewarding aspect of the
present research has been to discover that the dialogical theory voiced in (I and Thou) was
itself formulated, not in the solitude of a monologue but, at least in its last stages of develop-
ment, in a living dialogue between Buber and Franz Rosenzweig.»

Im Dezember 1921 las Buber, beim Vorbereiten seiner Vorlesung, Franz Rosenzweigs
«Stern der Erlosungy. Doch Rosenzweigs bedeutsamer Einfluss fand statt, nachdem Buber
die Vorlesung «Religion als Gegenwart» gehalten hatte, und vor dem Druck von «Ich und
Duy. Ein wesentliches Element des dialogischen Denkens, die Sprache, kam erst in dieser
Zeit der engen Beziehung und beginnenden Freundschaft mit Rosenzweig dazu.

Ein Anhang enthilt neben einer Seitenkonkordanz von «¢Religion als Gegenwart» und
«Ich und Duy, einer Zeittabelle, in der gerafft noch einmal die wichtigsten Bezichungen
Bubers mit Ebner und Rosenzweig dargestellt sind, einem Auszug aus dem Buber-Rosen-
zweig-Briefwechsel auch noch unveréffentlichte Manuskriptstellen aus «Ich und Duy, bei
denen Horwitz feststellt, dass sie mehr von Bubers fritherem Denken enthalten als die
gedruckte Version.

Dass Buber nicht so ganz isoliert sein «Ich und Duy geschrieben habe, wie er es selber
glauben machen wollte, wusste man allerdings schon vorher. Und Hermann Cohens Ein-
fluss, auf den Hermann Levin Goldschmidt wiederholt hingewiesen hat, den Buber bestrit-
ten, aber nicht widerlegt hat, bleibt immer noch erst zu untersuchen.

242



Das Buch bietet ein Stiick sorgfiltiger Buber-Philologie und wenig mehr. So immerhin
ein Ausgangspunkt zu weiteren Forschungen, auch der innerjiidischen Geistesgeschichte.
Willi Goetschel, Ziirich

Franz Rosenzweig: Der Mensch und sein Werk; Gesammelte Schriften. Briefe und Tagebii-
cher, I/11 (Martinus Nijhoff, Den Haag, 1979).

Im Rahmen der Herausgabe der Gesammelten Schriften von Franz Rosenzweig ist 1976
«Der Stern der Erlosung) in seiner vierten Auflage erschienen. Die «Briefe und Tagebiicher),
datiert von der Jahrhundertwende bis zu Rosenzweigs Tod 1929, stellen die zweite Phase
im Erscheinen von Rosenzweigs Werk dar. Nach dem theoretischen Hauptwerk geben nun
die Briefe und Tagebiicher die Seite der «Praxisy, des gelebten Lebens, wieder.

Auf den doppelten Umfang gegeniiber der ersten Ausgabe des Briefbandes aus den
dreissiger Jahren angewachsen, bieten die zwei von Edith Rosenzweig-Scheinmann und
Rachel Rosenzweig herausgegebenen Bingde nebst Zeittafel, Glossar, ausfithrlichen Regi-
stern, Stammbidumen und Photographien erstmals, in Ausziigen, Tagebucheintragungen.

Die unnotig vielen Druckfehler — teilweise haarstriubender Art — dndern nichts daran,
dass mit der in Angriff genommenen Rosenzweig-Ausgabe Bedeutendes und vor allem auch
Notiges geleistet wird. Wenn auch die Besorgnis nicht ganz sich auflost, dass hier ein Mensch
mehr mit seinem Werk zwischen — freilich vornehm blauleinenen — Buchdeckeln eingesargt
wird; zur Versenkung in Bibliotheken, wie der Preis vermuten lésst...

Schon der Neunzehnjihrige notiert sich: «Wer im Studium der Philosophie objektive
Belehrung sucht, muss entweder ein sehr naiver Mensch oder ein Mathematiker sein.
Deshalb, damit kein «Profaner» den spiritistischen Kreis stort, verweist schon Plato den
ayempérpnroc hinaus. — Ich bin ja Skeptiker und Gyswpérpnrog, daher ist fiir mich Philo-
sophie nur — (nur) — Ausdruck einer Personlichkeity und stellt die Forderung auf: «Also
statt Ansichten Angesehenes.»

Auf den nichsten zwolthundert Seiten kdnnen wir so die daraus folgende Entwicklung
Rosenzweigs vom Abiturienten zum Studenten der Medizin, dann der Geschichte und
schliesslich der Philosophie verfolgen; von einem jungen Menschen aus gutem und assimi-
liertem Haus zum bewussten — wissenden und gewissenhaften — Juden, dessen zuletzt
gewonnener Standpunkt ein heute noch vertretbarer ist.

Hermann Cohen, dem Rosenzweig in dessen Berliner Zeit als Dozent an der Hochschule
fiir die Wissenschaft des Judentums begegnete, hat aufihn bedeutenden Einfluss ausgeiibt.
Die herzliche Art des freundschaftlichen Umgangs hielt die Verehrung des «Meisters» auf-
recht, auch wo Rosenzweig sich von ihm distanzierte. Im Gegensatz zu Martin Buber, bei
dem Rosenzweig «eine richtige Antipathie» gegeniiber Cohen feststellte. Buber hat eine
Verbindung zu Cohen immer heftig abgestritten. Die Briefe Rosenzweigs zeigen aber gerade
deutlichst die Bedeutung Cohens, selbst fiir das Dialogische Denken, dessen konsequent
Anwendung Rosenzweig zu verdanken ist. In seiner im (Stern» gegebenen Analyse von Chri-
stentum und Judentum, die - sich widersprechend — erst zusammen das Ganze der Wahrheit
ausmachen.

Fiir Rosenzweig war Cohen «ein Mensch ohne gleichen und der grosste Jude, dem ich
je begegnet biny, wie er an Buber schreibt. Er sieht in Cohens Entwicklung bereits die «Ent-
deckung des Duneben der Idee» und meint: «behilt die Schule recht, wird er als Schulhaupt
berithmt; behalte ich recht, wird er als Revolutionir des Denkens berithmty.

Zu Beginn des Jahres 1918 liest Rosenzweig, im Balkan im Felde, die Korrekturbogen von
Cohens (Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums): «es ist die Religio philoso-
phiae eines frommen Menschen». — «Ich habe das sichere, durch Anzeichen gestiitzte

243



Gefiihl, dass Cohens Religionsphilosophie keine glatte Konsequenz seines iibrigen Systems
ist, sondern etwas wie eine neue Phase.»

Im selben Jahr beginnt Rosenzweig mit der Niederschrift des (Sterns der Erlésung):
«mein System, muss ich wohl sagen. Es ist vor vierzehn Tagen plétzlich dagewesen und seit-
dem sitze ich unter einer Dusche von Gedankeny, schreibt er an Rudolf Ehrenberg. «Dich
geht es besonders an, denn es ist weiter nichts als der ausgewachsene Brief an dich vom vori-
gen November... Es steckt eigentlich alles darin, was in mir steckt.»

Und Ende August desselben Jahres beschrieb er seinem Lehrer Friedrich Meinecke die
Griinde, weshalb fiir ihn eine Habilitation und damit das Wirken an der Universitét nicht
mehr in Frage kommt: «ich war aus einem (durchaus habilitierbaren) Historiker zu einem
(durchaus unhabilitierbaren) Philosophen geworden... Das Erkennen ist mir nicht mehr
Selbtszweck. Es ist mir zum Dienst geworden. Zum Dienst an Menschen, beileibe nicht (Sie
diirfen mich nicht missverstehen) zum Dienst an (Tendenzen)... Das Erkennen bleibt in
sich frei; es ldsst sich seine Antworten von niemandem vorschreiben. Nicht seine Antworten,
aber... seine Fragen. Es ist mir nicht jede Frage wert, gefragt zu werden... Ich frage nur
noch, wo ich gefragt werde.»

Die Anfang 1922 ausbrechende Krankheit, die durch Muskelschwund Rosenzweig in sei-
ner Bewegungsfreiheit bald ganz hemmte, schrinkte seine 6ffentliche Arbeit stark ein. Doch
Rosenzweig, dem nach Abschluss des «Sterns» das weiter Leben «ja nun wirklich nur noch
ein grosses Geschenky ist, verliert seinen Willen zum Leben nicht. Im Angesicht des Todes
und der daraus gefassten Ruhe wirft er sich weder dagegen auf noch wird er zum Fatalisten,
sondern macht mit judischer Leidenschaft aus dem Vor- und Aufgegebenen das beste.

Im selben Jahr beginnt er noch mit der Ubersetzung von Gedichten Jehuda Helevis und
im Mai 1925 gemeinsam mit Martin Buber die Bibeliibersetzung. Nach anfiinglichen Beden-
ken gegeniiber diesem Unternehmen, wird Rosenzweig zum unermiidlichen und strengen
Mitarbeiter: «ich bin gliicklich, dass mir Buber diese Arbeit ermdoglicht, dieses bestindige
Leben in den beiden geliebten Spracheny.

Damit beginnt die letzte und besonders ausfithrlich dokumentierte Epoche von Rosen-
zweigs Leben. Buber hat gewissenhaft jede schriftliche Ausserung Rosenzweigs aufbewahrt,
so dass auch die personliche Bedeutung fiir beide deutlich wird.

Wenn Rosenzweig auch die letzten Jahre seines Lebens nur noch schriftlichen Verkehr
zur Aussenwelt haben konnte und Gespriche nur iiber seine Frau und enge Freunde
zustande kommen konnten, so hat er doch immer an der Bedeutung des Dialogs festgehal-
ten. Schon im Oktober 1917 schrieb er an Eugen Rosenstock, dem gegeniiber er dies erstmals
erfahren hatte: «mein Ich entsteht im Du». Und im Februar desselben Jahres: «... weil ich
immer in heimlichem Dialog denke.» Eine Erkenntnis, die zehn Jahre spiter in zwei weite-
ren Briefen zum Ausdruck kommt: «Sondern alles Denken geschieht — in wirklichen oder
zwangsmissig ertriumten Dialogen; man sucht zu verstehen was der andere meint, und das
tut man, indem man es mit eigenem Ja und eingenem Aber wiederholt.» So dass «die Philo-
sophie, wenn sie wahr sein soll, vom wirklichen Standpunkt des Philosophierenden aus
erphilosophiert sein muss... Es gibt da keine andre Moglichkeit, objektiv zu sein, als dass.
man ehrlich von seiner Subjektivitit ausgeht. Die Objektivititspflicht verlangt nur, dass man
wirklich den ganzen Horizont besieht, nicht aber, dass man von einem andern Standpunkt
aus sieht als auf dem man steht, oder gar von (gar keinem Standpunkty. Die eigenen Augen
sind gewiss nur die eigenen Augen; es wire aber schildbiirgerhaft, zu glauben, dass man sie
sich rausreissen muss, um richtig zu sehen.» Willi Goetschel, Ziirich

244



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

