
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Bemerkungen zur Gegenstandstheorie Meinongs

Autor: Marti-Huang, Duen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 39/1980

DUEN MARTI-HUANG

Bemerkungen zur Gegenstandstheorie Meinongs

1. Einleitung

Im deutschsprachigen Raum sind Meinongs Ideen praktisch in Vergessenheit

geraten. Dank Russells Rezensionen 1904/1905 im Mind und
seinem brillanten Aufsatz «On Denoting» kennen die meisten angelsächsischen

Philosophen Meinongs Namen. Nur wenige aber dürften seine

Werke gründlich studiert haben. Nichtsdestotrotz wurde Meinongs
Gegenstandstheorie und insbesondere sein Begriff des Ausserseins als

unsinnig oder falsch abgetan. Die vorherrschende Meinung war, Russell
hätte mit seiner Theorie der Kennzeichnung diesen Unsinn ein für
allemal abgeschafft. Und Gilbert Ryle meinte sogar: «Let us frankly
concede from the start that Gegenstandstheorie itself is dead, buried and

not going to be resurrected.»1

Doch der für tot erklärte Drache lebt wieder auf. Meinongs Werke
erfreuen sich seit den sechziger Jahren in den USA eines wachsenden
Interesses. Diese Wiederentdeckung ist begrüssenswert. Denn nach

jahrzehntelangen Debatten über Ontologie, Modallogik, usw., ist es sicher

richtig, dass man die Schriften desjenigen Mannes, dem die notorischen
Beispielsätze wie «Der goldene Berg ist goldig» oder «Das runde Quadrat
ist zugleich rund und quadratisch» zu verdanken sind, wenigstens aus

historischer Neugier einmal liest. Ausserdem bieten die Weiterentwicklung

der Modallogik, die Versuche, unsere «natürliche Sprache»
weitergehend zu erfassen und die wiedereingekehrte Salonfähigkeit des Holismus

eine günstige Ausgangslage für die Rekonstruktion und Neubewertung

von Meinongs Ansätzen. Wir wollen also Ryles Todesurteil keineswegs

blindlings zustimmen.

Korrespondenz: Frau Duen Marti-Huang, Schöngrundstr. 76, CH-4600 Ölten

195



2. Der allgemeine Gegenstandsbegriff

Meinongs Gegenstandstheorie können wir als eine Art Reaktion gegen
die traditionelle Ontologie und Erkenntnistheorie betrachten. Anstatt
danach zu fragen, was das Wesen der Dinge ist, und wie wir dies erkennen
können, will der Gegenstandstheoretiker zunächst wissen, was es

überhaupt gibt oder geben soll. Da die Fragen in dieser absoluten Form nicht
zu beantworten sind, vollzieht Meinong eine linguistische Wendung:
Worüber sprechen wir überhaupt? worüber können wir sprechen? Er fasst

dann den Gegenstandsbegriffganz allgemein auf: Ein Gegenstand ist das,

worüber wir reden wollen, können oder sollen. Um sich Abstand von den
Idealisten und den Positivisten zu verschaffen, fügt er hinzu: Ein Gegenstand

muss weder raumzeitlich bestimmt noch irgendwie «vorgegeben»
sein. Es gibt keine Gegenstände an sich, weder als Ideen noch als Wesenheiten

an sich.

Sowohl den Idealismus als auch den Positivismus lehnt Meinong
deshalb ab, weil beide einem ungesunden Psychologismus verfallen sind. Die
Idealisten glauben, dass alles, was wir erkennen können, bereits in unserem

Bewusstsein vorgegeben oder ein Produkt unseres Geistes ist. Sie

können aber nicht erklären, weshalb wir falsch urteilen können und
warum in der Welt nicht alles nach unserem Willen geschieht. Das heisst,
sie können insbesondere keine befriedigende Grundlage für die empirischen

Wissenschaften liefern.
Die extremen Positivisten wie Mach und seine Anhänger leugnen die

Möglichkeit apriorischer Erkenntnis und versuchen, alles empirisch zu
erklären. Ihr Versuch, die Mathematik auf unsere Zähl- und Messerfahrungen

zurückzuführen, führt jedoch deshalb zum Psychologismus, da sie

psycho-genetische Erklärungen nicht mehr von der Geltungsweise oder
den Geltungsgründen unterscheiden.

Meinong versucht einen möglichst «neutralen» Gegenstandsbegriff zu

prägen. Gegenstände sind in seiner Auffassung das, was wir annehmen
müssen, damit unsere Sprache nicht in leere Sprachspiele über Wörter
ausartet. Absolut gesehen sind alle Gegenstände Annahmen. Als solche

stehen sie «jenseits von Sein und Nichtsein»2. Meinong spricht auch in
diesem Zusammenhang verschiedentlich vom «Aussersein des reinen
Gegenstandes». Mit diesem Ausdruck will er nichts anderes andeuten, als

196



dass ein Gegenstand nicht existieren oder bestehen muss, um ein solcher
zu sein.

Gibt es gewisse Grenzen, welche unsere Annahmen nicht überschreiten
dürfen, und wo liegen sie? Wie alle Optimisten seiner Generation, glaubt
Meinong an die fortschreitende Weiterentwicklung der Wissenschaften.
Er schreibt: «Unter Voraussetzung einer unbegrenzt leistungsfähigen
Intelligenz... gibt es nichts Unerkennbares...»3. Das heisst, wir sollen
alles als Gegenstände unseres Erkennens annehmen können. Die konkreten

und abstrakten Gegenstände machen noch keineswegs die Gesamtheit

der möglichen Gegenstände aus. Durch Untersuchen der «natürlichen»

und der bestehenden wissenschaftlichen Sprachen gelangen wir
bloss zu Gegenständen, für die wir einen Namen in unserem Zeichenvorrat

haben. Wegen der Entwicklung der Wissenschaften müssen wir
jedoch damit rechnen, dass immer neue Gegenstände erfunden werden
können. Was wir heute noch als unmöglich betrachten, könnte sich später
im Rahmen einer neuen Theorie und der dazugehörenden Technologie
als etwas Selbstverständliches erweisen. Der Fernsehapparat ist ein
Beispiel unter den vielen alltäglichen Gebrauchsgegenständen heute, für den
wir im letzten Jahrhundert noch kein Wort gekannt haben.

Auch pflegen wir in den Wissenschaften auf Grund einer bestimmten
Theorie zu postulieren, dass es einen bestimmten Gegenstand mit den

und den Eigenschaften oder Attributen geben muss oder nicht geben
kann. Dies nennt Meinong im Anschluss an seinen Schüler Mally «das

Prinzip der Unabhängigkeit des Soseins vom Sein». Und er definiert
«Sosein» als sämtliche auf einen Gegenstand zutreffenden Eigenschaften
oder Attribute. Demnach besagt das Prinzip der Unabhängigkeit des

Soseins vom Sein, dass wir über Eigenschaften eines Gegenstandes
Aussagen machen können, ohne vorher zu wissen, ob er existiert oder
nicht. Das heisst, wir können auch über nicht-existierende Gegenstände
sprechen.

Meinong steht, wie Chisholm gezeigt hat, mit seinem Begriff des
Ausserseins und dem Prinzip der Unabhängigkeit des Soseins vom Sein onto-
logisch jenseits vom Piatonismus oder vom Reismus (auch Konkretismus
genannt) in der Art von Brentano und Kotarbinski4. Chisholm gibt den

Gedankengang der Platonisten folgendermassen wieder:
(P): Certain objects that do not exist have certain properties; but
(Q): an object has properties if and only if it is real; hence

197



(R): there are real objects that do not exist.

Der Reist nimmt - R und Q als seine Prämissen und folgert daraus

- P. Meinong dagegen akzeptiert (P) und (R), zieht jedoch einen ganz
andern Schluss daraus: «(S): The totality of objects extends far beyond
the confines of what is merely real».

Dieser erweiterte Gegenstandsbegriff findet merkwürdigerweise bei

Quine, der offensichtlich zu einer nominalistischen Haltung neigt,
Zustimmung:

«His (Meinong's) notion of objects was, as Chisholm puts it, jenseits von Sein und Nichtsein.

Oddly enough I find this idea a good one, provided that we bolster it with Bentham's
theory of fictions. Contextual definitions, or what Bentham called paraphrasis, can enable
us to talk very considerably and conveniently about putative objects without footing an onto-
logical bill.»5

Ohne dessen Schriften näher zu kennen, hat Quine scharfsinnigerweise
Meinongs Strategie durchschaut. Dieser braucht sich allerdings nicht auf
Benthams Theorie der Fiktion zu stützen, denn er hat ja seinen Begriff der
Annahme genau deshalb entwickelt, damit sein allgemeiner
Gegenstandsbegriff ontologisch neutral verstanden werden kann. «Annahme» ist
meines Erachtens der adäqautere Ausdruck als Quines «fiction» oder

«myth», denn «Annahme» führt nicht die unangenehme Konnotation der

Beliebigkeit mit sich.

3. Unterscheidung zwischen Existenz und Bestand («Subsistenz»)

Gemäss unserem Sprachgebrauch in der «natürlichen» Sprache macht

Meinong eine Unterscheidung zwischen zwei verschiedenen Seinsweisen.

Wir sagen zwar zum Beispiel: «Es gibt Tische» und «Es gibt Zahlen».
Aber niemand nimmt an, dass Tische und Zahlen auf die gleiche Weise
existieren.

Deshalb verwendet Meinong das Wort «Existenz» nur in Zusammenhang

mit raumzeitlich bestimmten Gegenständen. Existenz nachzuweisen,

ist demnach eine empirische Angelegenheit. Im alltäglichen Leben
und bei empirischen Verallgemeinerungen stellen wir selten Fragen nach
der Existenz von Gegenständen. Ein Ornithologe z. B. fragt sich nicht, ob
die Vögel, die er in seinem Fernrohr beobachtet, wirklich existieren.

Aber in theoretischen Wissenschaften kommen wir in Berührung mit
Gegenständen, deren Existenz zweifelhaft ist. Derartige Probleme jedoch

198



bringen die empirischen Wissenschaftler nicht aus der Ruhe. Sie entscheiden

gemeinsam (meistens in Kongressen oder durch Diskussionen in den

Fachzeitschriften), was sie als Nachweis der Existenz akzeptieren wollen.
Wie solche Nachweise aussehen sollen, führt Meinong leider nicht aus.
Ich möchte deshalb seine Schilderung folgendermassen vervollständigen:
ein empirischer Nachweis der Existenz soll die folgenden zwei Komponenten

beinhalten: wir müssen einerseits zeigen können, dass eine Theorie

oder ein Gesetz der Theorie auf einen gewissen Bereich von
Gegenständen anwendbar ist, und wir müssen andererseits zeigen können, dass

die Gegenstände dieser Bereiche die Bedingungen erfüllen, die wir für
physikalische oder raumzeitlich bestimmte Gegenstände aufgestellt
haben6.

Bei den Mathematikern und Logikern ist die Lage anders. Sie brauchen
nicht danach zu fragen, ob die Gegenstände ihrer Erkenntnisinteressen
existieren oder nicht. Es genügt, wenn sie zeigen können, dass ein Gegenstand

innerhalb eines Sprachsystems oder einer Theorie den semantischen

Regeln oder Postulaten gemäss besteht oder nicht. Sie reden zwar
von Existenz: «Es gibt», «Es existiert» - aber niemand nimmt an, dass sie

unter «Existenz» räumliche oder zeitliche Bestimmtheit verstehen.
Niemand würde verlangen, dass sie die gleichen Existenznachweise wie die

empirischen Wissenschaftler leisten. Deshalb schlägt Meinong vor, für
diese Art von Gegenständen das Wort «Bestand» zu gebrauchen und für
die raumzeitlichen Gegenstände das Wort «Existenz» zu reservieren.

Was heisst «Bestand» oder «bestehen»? Meinongs eigene Äusserungen
darüber bleiben unbeholfen und vage. Die «realen» oder «wirklichen»
Gegenstände wie Tische, Stühle oder Vorstellen existieren, während die
«idealen» Gegenstände wie Zahlen, Relationen usw. bestehen. Ob etwas
besteht oder nicht, wissen wir apriorisch. Anstatt «apriorisch» würde ich

sagen, wir können sprachanalytisch feststellen, ob etwas besteht oder
nicht. Das heisst, innerhalb eines sprachlichen und theoretischen
Rahmenwerks können wir untersuchen, was für Gegenstände die Theorie
voraussetzen muss, damit die Theorie wahr ist.

Wir können vielleicht Meinongs Konzeption mit Quines Motto «<Zu

sein> heisst <als Wert einer Variable zu sein)» vergleichen, um dann seinen

Bestandsbegriff analog «<Zu bestehen) heisst <als Wert einer Variable zu
bestehen)» zu formulieren.

Quines ontologisches Kriterium besagt, dass

199



«in general, entities of a given sort are assumed by a theory if and only if some of them
must be counted among the values of the variables in order that the statements affirmed in
the theory be true»7.

Dieses Kriterium bezieht sich, wie Lauener in seinem Aufsatz zeigt, auf
eine «Standardsprache», nämlich auf die Sprache der Quantifikations-
theorie8. Die sog. kanonische Sprache können wir aber durchaus in Mei-

nongs Gegenstandstheorie eingliedern. In Meinongs Kontext würde Qui-
nes Verfahren genügen, um zu bestimmen, welche Gegenstände wir im
Rahmen einer bestimmten Theorie oder Sprache anzunehmen haben. Es

genügt aber nicht, um zu zeigen, dass diese oder jene Gegenstände existieren.

Meinong würde deshalb Hintikkas Ansicht über gebundene Variablen

teilen:

«There is nothing special about bound variables which (commits) us to the existence of
certain entities... What commits us to the existence of the individual is of course the
existential assertions that we make explicitly or implicitly.»'

Für den Ausdruck der Existenzannahme eines Gegenstandes b schlägt
Hintikka folgende Formulierung vor10:

(Ex) (x=b)

Dazu verlangt er, dass wir «empirische Nachweise» für die als existierend

angenommenen Gegenstände erbringen müssen (z.B. «Here is

one!»)". Quines Motto ersetzt er dann durch den Spruch: «to be is to be

(capable of being) an object of search» or... «to be is to be a potential
object finding»'2, wobei wir «search» und «finding» im Kontext seines

«language game» auslegen müssen. Hintikkas «language game» möchten
wir jedoch deshalb nicht in unsere Rekonstruktion der Gegenstandstheorie

aufnehmen, weil seine Semantik voraussetzt,

«that we have a name available for each individual and for each entity of any other type
that we want to consider»13.

Meinong indes nimmt an, dass wir nicht immer einen Namen für die
unendlich vielen Gegenstände haben.

Meinong setzt den Leser in Verwirrung, indem er bei derAusführung
über Existenz und Bestand in gleichem Atemzug behauptet, dass der reine

Gegenstand im Grunde genommen ausserseiend ist. Um die Lage noch
unübersichtlicher zu gestalten, überlegt er sich, in welchem Sinn die fikti-

200



ven oder möglichen Gegenstände sein können und erweitert seine Diskussion

sogar auf unmögliche Gegenstände.
Um derartige Verwirrungen zu vermeiden, erscheint es mir

zweckmässig, die Gegenstandstheorie in verschiedene Stufen zu gliedern. Die
Unterscheidung zwischen Existenz und Bestand ist sinnvoll in einer

Gegenstandstheorie niedrigerer Stufe, die wir Gegenstanstheorie M, nennen

möchten. Auf der allgemeineren Ebene M2 haben die Gegenstände
weder Sein noch Nichtsein. In Meinongs Terminologie sind sie eben aus-
serseiend, d.h. sie sind alle Annahmen. Dass die Gegenstände im Grunde

genommen Annahmen sind, bedeutet nicht mehr und nicht weniger, als

dass wir die Existenz- und Bestandes-Voraussetzungen aus dem
Gegenstandsbegriff M2 eliminiert haben. Ferner hat die Annahme des Prinzips
der Unabhängigkeit des Soseins vom Sein zur Folge, dass wir uns auf der
Stufe M2 nicht nur mit wohldefinierten und wohlbestimmten Gegenständen,

sondern auch mit bloss möglichen Gegenständen zu beschäftigen
haben. Meinong bezeichnet diese Gruppe von Gegenständen als

«heimatlose» Gegenstände. «Heimatlos» nennt er sie aus dem Grund, weil sie

bis zu seiner Zeit von keiner Wissenschaft berücksichtigt worden sind14.

4. Heimatlose Gegenstände

Meinong unterscheidet drei Hauptgruppen von «heimatlosen»
Gegenständen:

a. die intentionalen Gegenstände, bzw. Objekte unserer Vorstellung;
b. die «Objektive» oder Sachverhalte;
c. die «unvollständigen» Gegenstände.
Wenden wir uns zuerst den intentionalen Gegenständen zu.

4.1 Intentionale Gegenstände bzw. Objekte unserer Vorstellung
Was intentionale Gegenstände sind, können wir erst verstehen, wenn

wir Meinongs erkenntnistheoretische und psychologische Positionen
erfasst haben. Meinong geht davon aus, dass wir nur mittels unserer Sprache

oder unserer psychischen Erlebnisse zu den Gegenständen gelangen
können. Wenn jemand uns auffordert, alles, was es gibt, aufzuzählen,
würden wir zunächst ganz verblüfft sein und fragen «was heisst alles? In
bezug auf was?» Falls er erklärt, dass er die Frage ganz allgemein meine,

201



würden wir wahrscheinlich entweder damit anfangen, alles, was wir
wahrnehmen oder erleben können, mit Hilfe von Gesten und Wörtern
aufzuzeigen; oder wir versuchen, durch die Aufzählung aller Namen oder
Substantive unserer Sprache die Gegenstände zu erfassen. Gegenstände sind
in unsere psychischen Erlebnisse und in unserer Sprache eingebettet.

Das Ziel der allgemeinen Gegenstandstheorie ist es, das Verhältnis
zwischen Sprache und psychischen Erlebnissen mit demjenigen zwischen

Sprache und Gegenstand in Verbindung zu bringen. Meinong nimmt
zunächst an. dass die Referenzfunktionen derWörter durch die Intentio-
nalität unserer psychischen Erlebnisse und die Intensionen oder
Konnotationen unserer Sprache mitbestimmt sind. Das heisst, er nimmt an, dass

die Zeichen unserer Sprache in erster Linie Ausdrucksfunktion haben
und erst in zweiter Linie etwas bezeichnen. Dass dies der Fall ist, zeigt uns
die Tatsache, dass es in unserer «natürlichen» Sprache Zeichen gibt, die

- wie z.B. «pfui», «ach», «ja», «nein», usw. - zwar etwas ausdrücken,
jedoch keine Bezeichnungsfunktion ausüben.

Die Bezeichnungsfunktion eines Wortes ist dadurch ermöglicht, dass

unsere Gedanken (Urteile und Annahmen), Gefühle, Wünsche, Begehren

und Vorstellungen sich alle auf irgendeinen Gegenstand richten.
Unsere Sprache kann nur diejenigen psychischen Zustände ausdrücken,
die auf Gegenstände gerichtet sind. Viele unserer vagen oder diffusen
Gefühle oder Begehren können wir sprachlich kaum artikulieren. Das,

worauf sich unsere Intentionen richten, nennen wir in Anlehnung an
Roderick Chisholm die Intentionalien.

Das Wort «Baum» zum Beispiel bezeichnet all die einzelnen Gegenstände,

die wir Baum nennen können. Dass wir unsere psychischen Erlebnisse

von etwas Grünem mit etwas Braunem dazu in eine Vorstellung des

Baumes zusammenfassen können, verdanken wir unserer Sprache. Das

Wort «Baum» hilft uns, Erlebniseinheiten zu markieren; und die Markierung

wiederum geschieht erfolgreich, weil unsere Aufmerksamkeit gezielt
auf den Gegenstand Baum gerichtet ist, und weil wir aus der Vielheit
unserer Sinneseindrücke doch nur die Informationen über die Bäume
heraussuchen.

In der Gegenstandstheorie der Ebene M, gelangen wir durch Untersuchung

unserer wissenschaftlichen Sprachen nur zu einem Teil der
Intentionalien, nämlich zu den existierenden und bestehenden Gegenständen.
Auf M2 will Meinong aber sämtliche Intentionalien erfassen, die in der

202



«natürlichen» Sprache ausdrückbar sind. Als Beispiel für Intentionalien,
die nicht durch den Gegenstansbegriff M, erfassbar sind, nennt er die

Empfindungsgegenstände, die möglichen bzw. unmöglichen Gegenstände,

und die «Objektive»; und er fragt sich, wie Gegenstände dieser
Art (z.B. Sinneseindrücke von Farben, der goldene Berg oder das runde
Quadrat) aufgefasst werden sollen. Sollen wir sie noch als Gegenstände
bezeichnen? Die unmöglichen Gegenstände stellen sicher die Grenze dar.
Doch selbst diese werfen interessante Probleme für die Gegenstandstheorie

auf. Denn wir können uns vorstellen, dass eines Tages eine neue Logik
oder Semantik erfunden werden könnte, so dass das, was wir heute noch
als widerspruchsvoll betrachten, in der neuen Sprache einwandfrei
gebraucht werden kann. Rein theoretisch können wir im Blick auf die

unmöglichen Gegenstände folgende Überlegung anstellen: «das runde
Quadrat» und «das quadratische Dreieck» haben extensional die gleiche
Referenz; beide bezeichnen Gegenstände, die nicht existieren können,
nämlich die Nullklasse. Können wir aber wirklich behaupten, dass das

runde Quadrat mit dem quadratischen Dreieck identisch sei? Das Beispiel
mit dem runden Quadrat mag zu weit hergegriffen sein. Es gibt aber eine

andere Klasse von Gegenständen oder Objekten, die in gleicher Weise

problematisch werden, nämlich die fiktiven Gegenstände. Die Ausdrücke
«Der Vampir» und «Der Drache» bezeichnen nichts, zumindest in einem

deskriptiven Sinn. Aber es ist auch nicht zu leugnen, dass die damit
gemeinten Dinge nicht identisch sind. Ausserdem haben diese fiktiven
Gegenstände eine psychische Wirklichkeit: Wenn jemand zum Beispiel
Angst vor einem Vampir hat, so ist es ihm sicher kein Trost, wenn wir ihm

sagen, dass im Schloss seit Jahren keine Drachen in Erscheinung getreten
sind. Für ihn ist der Vampir eben nicht das gleiche wie der Drache.

Meinong würde behaupten, dass Sätze der Art wie15:

1. Der goldene Berg ist goldig
2. Pegasus fliegt

in gewissen Kontexten wahr sind. Als Reaktion gegen diese Ansichten von
Meinong schrieb Russell den berühmten Aufsatz «On Denoting». In Rus-
sells Auffassung sind Terme wie «der goldene Berg» und «Pegasus» gar
keine richtigen Namen, da sie Dinge bezeichnen, die nicht existieren16.

Wir dürfen deshalb die Sätze nicht wie üblich in die formale Sprache
übersetzen: Ga oder Fa.

Denn von Sätzen der Form Ga oder Fa können wir auf Grund einer

203



der Ableitungsregeln [nämlich Fa => (3x)Fx] (3x) Gx oder (3x) Fx ableiten.

Diese Schlüsse stehen aber in Widerspruch mit der Annahme von
Russell, dass es in der Welt keinen goldenen Berg und keinen Pegasus

gibt.
Dass diese Sätze sinnvoll sind, leugnet Russell auch nicht. Um sie in

seine Sprache übersetzen zu können, entwickelt er die Theorie der
Kennzeichnung. «Der goldene Berg» und «Pegasus» werden nicht als Namen,
sondern als Kennzeichnung oder definite Deskriptionen aufgefasst.
Kennzeichnungen setzen nicht voraus, dass die Gegenstände, worauf sie

sich beziehen, existieren. Sätze 1 und 2 würde Russell nun folgendermas-
sen paraphrasieren:

1' Es gibt ein x von der Art, dass x ein Berg ist und goldig ist, und für
alle y gilt, wenn y ein Berg ist und goldig ist, dann ist y identisch mit x.

2' Es gibt ein x von der Art, dass x Pegasus ist und fliegt, und für alle

y gilt, wenn y Pegasus ist und fliegt, dann ist y identisch mit x.
1' und 2' sind aber in Russells Interpreation beide deshalb falsch, weil

sie auf keine wirklichen Gegenstände zutreffen. Chisholm schliesst daraus,

dass die Paraphrasierungen nicht adäquat sind17. Eine adäquate
Umformulierung sollte wenigstens die Wahrheitswerte der Sätze unverändert

belassen können. Dieser Überlegung stimme ich zu. Ich möchte

jedoch dazu ergänzen, dass diese Beispiele deutlich zeigen, wie grundsätzlich

verschieden Russells und Meinongs Erkenntnisziele sind. In dem
Sinn können wir auch sagen, dass sie nicht die gleiche Sprache sprechen18.

Meiner Auslegung nach bewegen sie sich auf ganz verschiedenen Ebenen:

Russell verbleibt mit seiner Theorie der Kennzeichnung konsequent
auf der Stufe M,, während Meinong sich auf die Stufe M2 begibt, um die

möglichen Gegenstände und die Empfindungsgegenstände in den
allgemeinen Gegenstandsbegriff unterbringen zu können. Russells semantisches

Interesse besteht vorwiegend darin, eine möglichst widerspruchsfreie

Formalisierung der deskriptiven Sprache zu erreichen, während

Meinong aufeine sog. «background language» oder ein allgemeines
«conceptual scheme» in Quines Sinn abzielt".

Gewisse Philsophen denken, sie könnten mittels einer sog. «adverbialen»

Umformulierungsmethode die Annahmen von nichtexistierenden
Gegenständen vermeiden20. Sie formulieren Sätze der Art wie:

3. Ich empfinde einen roten Sinneseindruck.
4. Jones denkt an ein Einhorn.

204



folgendermassen um:
3' Ich empfinde rötlich.
4' Jones denkt einhörnlich.
Wir können 3' und 4' kaum als adäquate Umformulierungen von 3 und

4 akzeptieren, da sie nicht einmal verständlich sind. Ausserdem helfen sie

nicht unbedingt, platonisierenden Annahmen auszuweichen.
Ein Platoniker könnte seine platonische Idee hineinschmuggeln21 :

P: Jones denkt einhörnlich
Jones denkt nur an Dinge, die existieren.

S: Es gibt Einhörnlichkeit.

Wirksamer und radikaler ist die Methode Quines, wonach wir alle
Namen unserer Sprache eliminieren können und sollen22.

Ein Name wie,
5. Pegasus; X Pegasus; x a

paraphrasieren wir in
5' etwas, was pegasiert; x pegasiert; Px.

Nachdem wir Namen auf diese Weise eliminiert haben, können wir
Russells Theorie der Kennzeichnung verwenden, um zu einer Formulierung

zu gelangen, die uns vom platonisierenden Argument erlöst, dass

man die Existenz von Gegenständen wie der goldene Berg und Pegasus

nicht verneinen kann, ohne diese irgendwie als seiend vorauszusetzen. Im
Gegensatz zu den Adverbialisten ist Quine sich jedoch der beschränkten

Leistung seines Verfahrens bewusst. Er gibt zu, dass Sätze wie «Pegasus

fliegt» im Kontext der extensionalen Logik nicht entscheidbar sind23. Da
diese Wendungen der Umgangsprache für den wissenschaftlichen
Sprachgebrauch nicht erforderlich sind, ist er nicht daran interessiert, für
diese Sätze ein Entscheidungsverfahren zu entwickeln. In dieser Hinsicht
könnten wir auch behaupten, er spreche nicht die gleiche Sprache wie

Meinong.

4.2 «Objektive» als Gegenstände
Die Klasse der Intentionalien lässt sich in zwei Unterklassen aufteilen;

die Objekte und die «Objektive» oder Sachverhalte. Ein Objekt ist etwas,

205



worauf sich unsere Vorstellung direkt richtet; Urteile und Annahmen
sehen nur indirekt auf Objekte ab. Direkt richten sie sich aufdas, was Mei-

nong «Objektiv» nennt. In der Sprache sind Objekte durch singulare
Termini, «Objektive» durch «dass»-Konstruktionen gekennzeichnet.

Die «Objektive» oder Sachverhalte müssen wir in den Gegenstandsbereich

der Ebene M2 aufnehmen, da sie grundlegende und nicht weiter
zerlegbare Einheiten der Intentionalien konstituieren. Wir können sie nicht
ohne Verlust oder Veränderung der Bedeutung umformulieren, wenn
sich unser Urteil oder unsere Annahmen auf ein Objekt statt auf ein

«Objektiv» oder einen Sachverhalt richten. Meinong zeigt, dass wir Sätze

der Art wie 24,

6. Ich vermute, dass es ein Unglück gibt,
folgendermassen umformulieren könnten:

6' Ich vermute Unglück.
Wenn wir es nicht allzu genau nehmen würden, könnten wir vielleicht

sagen, dass in 6' kein «Objektiv» vorkommt, sondern ein Objekt. Doch 6'
ist nur ein scheinbar einfacher Satz, und das Wort «Unglück» täuscht.
Denn selbst wenn wir «Unglück» als einen elliptischen Ausdruck für
Unglücksfall verstehen, ist Unglück, ontologisch gesehen, sicher nicht so

leicht zu individuieren wie etwa Tische oder Stühle.
Nehmen wir einen anderen Beispielsatz:
7. Ich glaube, dass im Zimmer ein Tisch steht.
Wenn wir Satz 7 analog wie 6 übersetzen:
7' Ich glaube an den Tisch im Zimmer,

bekommen wir einen Satz, der keineswegs eine adäquate Umformulie-
rung von 7 ist. Denn der Sinn des Satzes ist total verändert. In solchen Fällen

kommen wir nicht umhin, «Objektive» oder Sachverhalte anzunehmen.

Chisholm führt weitere Beispiele auf, bei denen die Annahme von
«Objektiven» nützlich wäre25.

8. What Jones desires is the very thing that Robinson fears.
9. There is something that he knows that you and I do not know.
Die Annahme von «Objektiven» als Gegenstände auf der Stufe M2 hat

allerdings semantische Konsequenzen: Ein Satz bekommt damit analog
einem Zeichen oder Wort Referenz. Sätze drücken entweder ein Urteil
oder eine Annahme aus und bezeichnen bestimmte «Objektive» oder
Sachverhalte. Vom gegenstandstheoretischen Standpunkt aus betrachtet
sind aber alle «Objektive» Annahmen. Als solche haben sie weder Sein

206



noch Nichtsein. In diesem Sinn können wir durchaus negative Sachverhalte

konstruieren. Ich muss aber zugeben, dass die Idee von negativen
Sachverhalten mit grossen Schwierigkeiten verbunden ist.

4.3 «Unvollständige» Gegenstände
Aufder Ebene M2 müssen wir auch noch die sprachlichen oder semantischen

Gegenstücke von Gegenständen und Intentionalien untersuchen,
d.h. wir müssen diese ebenfalls als Gegenstände annehmen. Meinong
nennt sie «unvollständige» Gegenstände. Diese Bezeichnung ist nicht
sehr befriedigend, da sie den sprachlichen Kontext nicht zum Ausdruck
bringt. Deshalb ziehe ich das Wort «Begriff» oder den noch allgemeineren
Ausdruck «Intension» vor.

Zu den «unvollständigen» Gegenständen gelangen wir entweder durch
Abstraktion oder durch semantische Untersuchungen (Begriffsbestimmungen

in Meinongs Sprache). Da wir bei den Abstraktionen bewusst

von gewissen Eigenschaften oder Aspekten der Gegenstände absehen,
brauchen wir uns nicht wundern, dass die Resultate dieser Prozesse

unvollständig sind. Vollständig sind die Gegenstände nur, wenn wir
annehmen oder nachweisen können, dass sie Sein haben, d. h. dass sie

existieren oder bestehen.

Die vollständig bestimmten Gegenstände haben aber häufig den Nachteil,

dass wir selten in der Lage sind, die Gesamtheit ihres Soseins
(Eigenschaften und Relationen) aufzuzählen. In der Praxis müssen wir ständig
mit unvollständigen Gegenständen umgehen. In der Sprache von M, nehmen

wir zum Beispiel an, dass es ein Individuum namens Jimmy Carter
gibt. Und wir nehmen auch an, dass dieses Individuum «vollständig»
bestimmt ist: wir können jedoch seine Eigenschaften nicht vollständig
aufzählen.

Mit dem Namen «Jimmy Carter» intendieren wir das vollständig
bestimmte Individuum Jimmy Carter. Da wir dieses Individuum aber
nicht vollständig kennen, sind wir - wenn wir Jimmy Carter beschreiben
oder identifizieren wollen - auf den unvollständigen Gegenstand, nämlich

den Begriff von «Jimmy Carter» angewiesen. Wir müssen häufig mit
unvollständigen Gegenständen in der «natürlichen» und deskriptiven
Sprache operieren. Solange wir die Gegenstände unserer Erfahrungen
selten vollständig kennen und ausserdem häufig den gleichen Namen
gebrauchen, um verschiedene Individuen zu bezeichnen, müssen wir als

207



Identifikationshilfe dem Namen eben eine kurze Beschreibung hinzufügen.

Die vollständigen Gegenstände können wir als die Referenzen, die

unvollständigen als die Intensionen oder Begrilfe unserer Sprache auffassen.

Meinongs Diskussion ist insofern nicht vollständig, als er unter der
Rubrik «unvollständige Gegenstände» nicht auch das aufführt, was wir
unter Propositionen verstehen. Meines Erachtens verlangt die
Unterscheidung zwischen Objekt und «Objektiv» nach einer analogen
Unterscheidung zwischen Begriffen und Propositionen.

5. Meinongs Ansätze zur Semantik

Gegenstandstheorie ist eng mit Semantik verbunden, wenn wir
«Semantik» als «die Theorie der Beziehungen zwischen einer Sprache -
entweder einer natürlichen Sprache oder einem Sprachsystem - und dem,
womit die Sprache zu tun hat»26, definieren. Wir glauben, ohne weiteres
eine allgemeine Gegenstandstheorie M2 ableiten zu können, wenn die

Sprachwissenschaftler uns eine allgemeine Semantik (d. h. eine Semantik
aller möglichen und gesprochenen Sprachen) liefern würden27. Dies ist

allerdings nur unter der Voraussetzung möglich, dass es keine Gegenstände

gibt, die nicht von der Sprache erfasst werden können. Sobald es

aber sprachlich nicht erfassbare Gegenstände gibt, können wir die
allgemeine Gegenstandstheorie nicht aus der allgemeinen Semantik ableiten.

Meinong schliesst nicht aus, dass es Gegenstände oder psychische
Phänomene gibt, die sprachlich nicht ausdrückbar sind bzw. dass es Dinge
gibt, die keine Namen haben. Von hier aus können wir verstehen, weshalb

er die Gegenstandstheorie als die primäre Grundlage unserer Erkenntnis
überhaupt betrachtet. Es gab zu seiner Zeit keine «allgemeine» Semantik,
die seiner Konzeption der allgemeinen Gegenstandstheorie hätte genügen

können, dies nicht nur, weil die damalige Semantik und die analytischen

Techniken unterentwickelt waren, sondern auch, weil eine derartige

Semantik gar nicht möglich ist. Nun versucht Meinong dennoch eine

allgemeine Semantik zu entwickeln, freilich nicht, um die Gegenstandstheorie

davon abzuleiten, sondern um die Grenze und Beziehung
zwischen unseren psychischen Erlebnissen, Sprachen und Gegenständen klarer

zu erfassen.

208



Seine Ansätze zu einer allgemeinen Semantik bleiben zwar vage und
rudimentär. Mit recht viel gutem Willen und Geduld können wir jedoch
einen plausiblen Umriss rekonstruieren, den wir sogar dem Schema von
Carnap gegenüberstellen können:

Carnaps Schema

s, S2

spracht Extension Intension
Zeichen
sing. Termini Individuen indiv. Begriffe
Prädikate Klassen Eigenschaften
Sätze Wahrheitswerte Propositionen

Meinongs Schema

M, m2

S,* S2* S,*
spracht (Bedeutung) + (Ausdruck) + (Bedeutung) + (Ausdruck) +
Zeichen Extension Intension Intentionalien psych. Akt
sing. Termini (einfache G.) (unvoll. G.) (Objekte) (Vorstellen)

ind. Begriffe*
Prädikate (G. höherer Ord.) (Eigenschaft/ (Sosein) (Vorstellen

Relationen) od. Annahmen)
Sätze (ja/nein) Propositionen* (Objektive) (Urteilen, Annah¬

Wahrheitswerte* men
usw.)

Anmerkung zu den Schemata:

Meinongs Terminologie ist in Klammern gesetzt.
* Meine Ergänzungen
+ Wir sehen, wie verwirrend Meinongs Terminologie ist. Er gebraucht «Ausdruck» sowohl

fur Intensionen als auch für psychische Akte; «Bedeutung» für Gegenstand als auch für
Intentionalien.

Wenn wir einmal von der psychologischen Dimension absehen (um
deren Ausklammerung es Carnap ja gerade ging), so scheint mir der
Vergleich zwischen den beiden Schemata durchaus auf gewisse Ähnlichkeiten

hinzudeuten. Damit will ich freilich nicht behaupten, dass beide die

gleiche Semantik aufgestellt haben. Der entscheidende Unterschied,
nämlich die verschiedene Interpretation des Existenzbegriffs in S2, kommt
in den Schemata nicht deutlich zum Ausdruck. Hingegen wird die gegen-

14 Studia phiios. 39 209



sätzliche Bewertung der psychischen Prozesse im Aufbau einer allgemeinen

Semantik ersichtlich.
J.N. Findlay behauptet grossmütig, dass

«Meinong's round square could be stitched, with complete seamlessness, into the fabric
of Carnap's Meaning and Necessity))".

Meines Erachtens ist das Verhältnis umgekehrt. In Meinongs umfassendes

conceptual scheme können wir Quines und Carnaps Sprachen
eingliedern.

Meinongs erweiterter Gegenstandsbegriff und Semantik bringen
allerdings erhebliche Probleme und Nachteile mit sich:

a. Die Logik, die in M, ein adäquates analytisches Mittel darstellt, ist

auf der Stufe M2 nicht mehr brauchbar, was zur Folge hat, dass wir auf
eine gewisse Exaktheit der Beweisführung und eine gewisse Systematik
im Aufbau der Theorien verzichten müssen, bis eine adäquate Logik
dafür entwickelt ist.

b. Wir haben kein brauchbares Identitätskriterium mehr. Wenn es -
um mit Quine zu sprechen - keine Entität ohne Identität gibt, müssen wir
uns fragen, wie dann die Gegenstände M2 identifiziert werden sollen. Quines

Einwand gegen die möglichen Gegenstände trifft ihre empfindlichste
Schwäche:

«Take, for instance, the possible fat man in that doorway; and, again, the possible bald
man in that doorway. Are they the same possible man, or two possible men? How do we
decide? Are there more possible thin ones than fat ones? How many of them are alike? Or
would their being alike make them one? Are no two possible things alike? Is this the same
as saying that it is impossible for two things to be alike? Or, finally, is the concept of identity
simply inapplicable to unactualized possibles?»"

Das Problem mit dem Identitätskriterium ist wahrscheinlich zu lösen,

wenn wir eine Typenlehre einführen und entsprechend für alle
Gegenstandsarten eine Objekt- und eine Metasprache konstruieren. Das
Identitätskriterium und die Interpretation der Quantoren müssen je nach Sprache

modifiziert werden. Wir dürfen nicht ein einziges Kriterium auszeichnen

und erwarten, dass sich alle Sprachen nach diesem Kriterium richten.
Das Dogma von dem ontologischen Gewicht des sog. «first order lan-
guage»-Quantor können wir über den Haufen werfen.

Geschieht die Einführung der Typenlehre ad hoc oder involviert sie

einen Essentialismus? Beide Fragen können wir wahrscheinlich mit

210



gutem Gewissen verneinen. Die Typenzugehörigkeit wird je nach unserem

Erkenntnisziel und Erkenntnisinteresse bestimmt. Wir müssen hinter
den Gegenstandstypen also keineswegs gemeinsame Essenzen wittern.
Freilich ist die Nützlichkeit dieses vielschichtigen Sprach- und
Gegenstandsverständnisses durchaus begrenzt und relativ. Es ist nur sinnvoll,
wenn wir das Bedürfnis haben, einmal wirklich einen Panoramablick auf
das Verhältnis zwischen Sprache und Wirklichkeit zu werfen, wenn wir
doch noch die natürliche Sprache weitgehend zu formalisieren versuchen
wollen.

Anmerkungen

' «Intentionality-Theory and the Nature of Thinking» in Jenseits von Sein und Nichtsein,
Rudolf Haller (Hrsg.), Graz, 1972, S.7.

2 Alexius Meinong, «Über Gegenstandstheorie» in Gesammelte Abhandlungen, Bd. II,
Leipzig 1914, S.494.

3 Ibid., S. 500.
4 Roderick M. Chisholm, «Beyond Being and Nonbeing» in Jenseits von Sein und Nichtsein,

S. 26.
5 «Existence and Quantification» in Ontological Relativity and Other Essays, New York

1969, S. 101.
6 Meinong selbst hat sich selten über die empirischen Wissenschaften geäussert. Ich habe

diese Lücke durch den Einbau E. Kaesers Untersuchung über mathematische Physik zu
schliessen versucht. Siehe meine unpublizierte Lizentiatsarbeit «Meinongs Gegenstandstheorie:

ein Rekonstruktionsbeitrag», (Bern 1978) und Kaesers «Physical Laws, Physical
Entities, and Ontology» in Dialectica 37 (1977), S. 273-300.

7 «Logic and the Reification of Universals» in From a Logical Point of View, Cambridge,
Mass. 1953, S. 103.

Henri Lauener, «Probleme der Ontologie» in Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie

9 (1978) S. 64.
9 «Existential Presuppositions and Their Elimination» in Modelsfor Modalities, Dordrecht

1969, S.41.
10 Ibid., S. 30-31.
' ' «Behavioral Criteria ofRadical Translation» in D. Davidson, J. Hintikka (Hrsgb.), Words

and Objections, Dordrecht 1969, S.30. Hintikkas Diskussion über «empirische
Nachweise» bezieht sich auf den spezifischen Kontext der «radical translation». Sie erstreckt
nicht auf empirische Wissenschaften im allgemeinen.

12 Ibid., S. 75.
13 «Existential and Uniqueness Presuppositions» in Modelsfor Modalities, S. 134-135.
15 Chisholm, «Homeless Objects», Revue internationale de Philosophie 27 (1973) S. 207.
13 Das erste Beispiel stammt von Meinong in «Über Gegenstandstheorie» (s.o. Anm.2),

S. 489-494. Satz zwei habe ich von Quine, «Meaning and Inference», From a Logical
Point of View, S. 164 entnommen.

" «On Denoting», Mind 14 (1905) S.479-493.
" «Homeless Objects», S. 208.

211



" Im Sinn von Rudolf Carnaps Begriff des linguistischen Rahmenwerks. Vgl. «Empirismus,
Semantik und Ontologie» in Bedeutung und Notwendigkeit, Wien 1972. Siehe auch Lauener

(oben, Anm.8).
" Quine, «On What There Is» und «Two Dogmas of Empiricism», in From a Logical Point

of View, S. 1-46.
20 «Adverbial» stammt von Chisholm in «Homeless Objects». Ich habe seine Beispiele

übernommen.
21 Ibid. Chisholms Schlussatz lautet allerdings, «There are unicorns». «Einhörnlichkeit»

scheint aber passender in diesem Zusammenhang.
22 «On What There Is», S. 8.
22 «Meaning and Inference», From a Logical Point of View, S. 164-165.
24 Beispiele 6 und 7 stammen von Meinong in Über Annahmen, Leipzig, 1910, S.54.
" «Homeless Objects», S. 214.
24 Carnap, op. cit., S. 292.
27 Wir müssten für diesen Fall allerdings annehmen, dass eine derartig allgemeine Semantik

formalisierbarist. Ferner müssten wir in der Lage sein, Ableitungsregeln und Prüfverfahren

zu entwickeln.
28 Meinong's Theory of Objects and Values, Oxford 1963, S.327.
25 «On What There Is», S.4.

212


	Bemerkungen zur Gegenstandstheorie Meinongs

