
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Zukunft : Aufgabe oder Geschehnis?

Autor: Schmidig, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 39/1980

DOMINIK SCHMIDIG

Zukunft - Aufgabe oder Geschehnis *

Bewusst habe ich zu «Zukunft» kein Adjektiv gesetzt. Der Kern meiner
Überlegungen gilt für jede Zukunft. Doch ist davon eine «gute» oder

wenn möglich gar «bessere» Zukunft nicht auszunehmen, im Gegenteil.
Zu fragen, ob Zukunft Aufgabe oder Geschehnis sei, hat nur dann einen
Sinn, wenn man um die Zukunft in Sorge ist und wissen möchte, ob und
was man allenfalls tun kann, um sie gut oder gar besser zu gestalten.
Danach zu fragen ist gerade heute nicht überflüssig. Der Blick in die
Zukunft ist für viele Zeitgenossen düster. Unsicherheit, Resignation,
Pessimismus sind verbreitet.

Von den Philosophen wird dieser Themenkreis heute stiefmütterlich
behandelt. Der geschichtsphilosophische Elan der Aufklärung und des

Deutschen Idealismus ist dahin. Die Impulse, die vom Marxismus ausgingen

und Ende der 60er Jahre die Studentenbewegung beflügelten, sind,

jedenfalls bei uns, abgeebbt. Ernst Bloch ist tot. Man bescheidet sich, man
referiert Vergangenes, man analysiert. Logische Probleme zu lösen
scheint viel dankbarer zu sein als über praktische Zielvorstellungen
nachzudenken.

Wenn ich das Thema Zukunft trotzdem gewählt habe, so, weil ich der

Auffassung bin, der Philosoph habe nicht nur ein Erbe zu hüten, nicht nur
übergreifende Zusammenhänge der Einzelwissenschaften freizulegen,
ihre Grundlagen und Methoden zu erörtern etc. Kant hatte gewiss eine
hohe Meinung von Mathematikern, Naturforschern, Logikern, kurz: vor
den «Vernunftkünstler(n)»1. Aber nicht diese sind die Philosophen.
Philosoph ist für ihn der «Lehrer im Ideal, der alle diese ansetzt, sie als Werkzeuge

nutzt, um die wesentlichen Zwecke der menschlichen Vernunft zu
befördern»2.

Korrespondenz: Dominik Schmidig, Obergütschhalde 9, CH-6003, Luzern

123



Was aber sind die wesentlichen Zwecke der menschlichen Vernunft?
Und wie werden sie erreicht? Geschehen sie einfach oder sind sie eine

Aufgabe? Damit wären wir beim Thema. Ich möchte durch eine Konfrontation

dialektisch-gesetzlichen (Hegel) und transzendentalen (Fichte)
Denkens zu einer Antwort zu führen suchen.

I

Hegel ist schon viel interpretiert worden. Häufig wird er als Panlogist
bezeichnet. Es fehlt aber auch nicht an Versuchen, ihn zum Philosophen
der Freiheit oder der Liebe zu machen, oder auch in seiner Philosophie
eine «kontemplative Gottesschau» zu sehen. Es besteht natürlich kein
Zweifel, dass Hegel von Gott, Freiheit, Liebe etc. spricht und oft sogar in
sehr bewegenden Worten. Doch gerade bei ihm darf man sich nicht vom
Wort fortreissen lassen. Man muss sich immer wieder darauf besinnen,
was Hegel damit meint, d.h. man muss das Wort vom Grundduktus seiner

Philosophie her verstehen.
Das durchgängige Thema der hegelschen Philosophie ist der Geist und

seine Entwicklung. Es gehört zum Wesen des Geistes, «sich von sich selbst

zu unterscheiden, sich Gegenstand zu seyn, aber in diesem Unterschiede
schlechthin mit sich identisch zu seyn»3. Dieses Sich-in-sich-Unterschei-
den des Geistes ist aber noch nicht seine ganze Fülle. Dazu muss er sich,

dialektisch-notwendig, entäussern, das Andere seiner selbst, d.i. Natur,
werden und in der Geschichte der Menschheit zu sich selbst zurückfinden.
Die Gesetzlichkeiten der Natur und der Geschichte der Menschheit sind
als Leistungen des Geistes zu begreifen. Da Hegel die früheren
philosophischen Systeme in seinem System zu orten weiss, und dieses, von seinem
Ansatz her, so angelegt ist, dass es prinzipiell alles Erkenn- und Wissbare

integrieren kann, ist Hegels Philosophie zu Recht zum Inbegriff aller
theoretisch-spekulativen Philosophie geworden. In diesem Sinne kann man

sagen, mit Hegel sei die Philosophie an ihr Ende gekommen (Marx).
Im spekulativen Wissen Hegels nun sind Praxis, Freiheit, Liebe, und

auch der Gott der Tradition, «aufgehoben», im bekannten dreifachen
Sinn. Was immer z.B. unter Freiheit verstanden werden mag, etwas
Höchstes bzw. Unhinterfragbares ist sie nicht. Auch sie ist ein notwendi-

124



ger Ausfluss des sich dialektisch ausartikulierenden und entwickelnden
Geistes. Freiheit und Notwendigkeit können nur auf einer vorläufigen
Stufe dieser Entwicklung einander gegenübergestellt werden. Im zu sich

gekommenen und damit absolut gewordenen Geist ist dieser Gegensatz
als letztgültig überwunden. Freiheit und Notwendigkeit sind eins, freilich
nicht im formallogischen Sinn einer Verstandesphilosophie, sondern im
dialektischen Sinn der spekulativen Vernunftphilosophie. «Die
Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewusstseyn der Freiheit, - ein Fortschritt,
den wir in seiner Nothwendigkeit zu erkennen haben»4, denn es ist «die
Freiheit in ihr selbst, welche die unendliche Nothwendigkeit in sich

schliesst, eben sich zum Bewusstseyn, - denn sie ist, ihrem Begriff nach,
Wissen von sich, - und damit zur Wirklichkeit zu bringen»5.

An der Entwicklung des Geistes und damit auch an der Entwicklung
der Menschheit - die letztere ist ja ein integrierender Bestandteil der erste-

ren - ändert der Mensch nach Hegel nichts wirklich, und kann es nicht.
Geschichte ist Geschehnis. In diesem tritt der Mensch als Erscheinung auf.
Er kann zwar durchaus der Meinung sein, er greife verändernd in die
Geschichte ein. Er kann sogar eine entsprechende Philosophie entwik-
keln. Von einer höheren Position aus aber erweist sich das als ein vorläufiges,

überholbares Selbstverständnis des Menschen. Vom Standpunkt der
absoluten Spekulation aus muss dieses sogar als notwendige Durchgangsstation

des zu sich kommenden absoluten Geistes begriffen werden. Die
absolute Spekulation betrachtet «den inneren, an und für sich seyenden
Gang des Geistes als das Nothwendige»6 und schreibt «das, was im
bewussten Willen der Menschen als ihr Interesse erscheint, der Freiheit
zu»7.

Obwohl die Hegelianer im engen Sinn selten geworden sind, ist es doch
nicht müssig, sich auch heute mit Hegel zu beschäftigen. Gerade was wir
bezüglich Freiheit und Notwendigkeit eben ausführten, ist, wenn man es

paradigmatisch nimmt, von bleibendem Wert. Gewiss, es sind heute nicht
mehr die Gesetzlichkeiten des sich entwickelnden absoluten Geistes, auf
die Freiheit zurückgeführt wird. An deren Stelle sind andere Gesetzlichkeiten

und Strukturen getreten, biologischer, psychischer, sozialer oder
welcher Art auch immer. Längst nicht alles erreicht die Differenziertheit
und Sublimitât Hegels. Aber Geschichte und damit auch Zukunft wird
zum Geschehnis, wo immer Freiheit, plump oder differenziert, auf anderes

als Freiheit zurückgeführt wird.

125



II

Freiheit ist bei vielen Denkern ein grosses Anliegen. Eine kritisch-systematisch

durchgeführte Philosophie aber, die zum Angelpunkt Freiheit
hat, findet sich weit seltener. Bekannt ist mir eigentlich nur diejenige Fich-
tes. Fichte hat von Kant die entscheidenden philosophischen Impulse
bekommen. Vor allem Kants «Kritik der praktischen Vernunft» hatte es

ihm angetan. War für Kant Freiheit der «Schlussstein von dem ganzen
Gebäude eines Systems der reinen, selbst der spekulativen, Vernunft»8,
so war Freiheit für Fichte auch der Ausgangspunkt. Ähnlich wie Kant
wollte er, vor allem Eingehen auf bestimmte philosophische Fragen, eine
kritisch gesicherte Grundlage für das Philosophieren schaffen, und zwar
für alles Philosophieren. Was Kant nur für die theoretische Vernunft in

Angriffnahm, nämlich die Bedingungen der Möglichkeit für theoretische
Erkenntnisse aufzuzeigen, das wollte Fichte auch für die Belange der

praktischen Vernunft leisten. Er suchte dafür nach dem Einheitspunkt der
theoretischen und praktischen Vernunft und fand ihn in Kants transzendentaler

Einheit der Apperzeption. Kant selber sprach schon davon, dass

mit Urteilen «ein Actus der Spontaneität»9 verbunden sei. Was ist mit dieser

Spontaneität? Jedenfalls galt es diese ernst zu nehmen und weiter zu
untersuchen. Was dabei herauskam, schlug sich in der «Grundlage der

gesammten Wissenschaftslehre» (1794) nieder. - Versuchen wir ein paar
Einsichten dieses Werkes, die für unser Thema wichtig sind, kurz zu
umreissen.

Zunächst geht es in der «Grundlage» noch nicht um Weltgeschichte,
auch nicht um Vergangenheit oder Zukunft, nicht um Freiheit oder
Notwendigkeit. Thema sind die Bedingungen der Möglichkeit oder die
Strukturen von Bewusstsein überhaupt, also auch des Denkens, auch des

Philosophierens, das ein System entwickelt, das die Geschichte interpretiert

und nach Zukunft frägt. Es ist aber nicht genug, die Einsichten der
Wissenschaftslehre zur Kenntnis zu nehmen und damit nun philosophisch

zu «hantieren». Ein Wissenschaftslehrer kann nur Anleitungen
geben, dieses oder jenes zu denken, verbunden mit der Aufforderung, sich

dabei zuzusehen und, selber, innezuwerden, was sich im Bewusstsein
vollzieht. Nur wer selber innegeworden ist, was er im Bewusstsein immer und
notwendig mitvollzieht, wenn er dieses oder jenes denkt, entdeckt die

Wissenschaftslehre, um die es Fichte geht. Später schreibt er sogar: «Der

126



Strenge nach hat man sie [die Wissenschaftslehre] nicht, sondern man ist
sie, und keiner hat sie eher, bis er selbst zu ihr geworden ist»10.

Nun, wir können hier nicht abbrechen und erst fortfahren, wenn wir
alle «Wissenschaftslehre geworden» sind. So muss ich das Risiko eingehen,

bloss historisch verstanden zu werden. Andererseits will ja Fichte das

zur Sprache bringen, was jedes Bewusstsein durchherrscht und konstituiert,

was also auch unmittelbar zugänglich sein muss und letzten Endes
niemandem fremd sein kann. So kann das Risiko auch wieder nicht so

gross sein. Was im Folgenden allerdings entfallen muss, ist die allseitige
kritisch-systematische Legitimierung.

Die konstitutiven Grundprinzipien des Bewusstseins überhaupt (und
damit natürlich auch des Welt- und Geschichtsbewusstseins) werden
bewusst, wenn wir, von irgendeinem Bewusstseinsakt ausgehend, nach
dem suchen, was in ihm nicht nicht sein kann. Um den Weg kurz zu
machen, wählt Fichte einen Satz, den jeder zugibt und auf den sich jede
Wissenschaft explizit oder implizit stützt, den Satz A A (Satz der Identität).

Dieser Satz wird als absolut gewiss angesehen. Und doch ist das nicht
das oberste Grundprinzip des Bewusstseins. Denn A=A gilt nur unter
einer Bedingung: dass nämlich A ist. Ob es überhaupt ein A gibt, steht
im Satz A A nicht zur Diskussion. Mit A A haben wir somit noch nicht
gefunden was nicht nicht sein kann. Das wird erst anders, wenn wir A
durch das ersetzen, was allem Urteilen zugrunde liegt, das also nicht
geleugnet, nicht bezweifelt, nicht in Frage gestellt werden kann, ohne es

zu vollziehen und damit (wenigstens implizit) vorauszusetzen. Bei
Descartes ist dieses Unnegierbare das Denken, bei Kant die transzendentale
Einheit der Apperzeption, bei Fichte die Tathandlung, die, da von
nirgendwoher ableitbar, als transzendentale Freiheit begriffen werden muss.

Tathandlung Tathandlung, dieser Satz gilt immer, und zwar
bedingungslos, sofern man auf das mit ihm Gemeinte achtet. Tathandlung ist
die Urhandlung des Bewusstseins, reine «Thätigkeit an sich: abgesehen
von den besondern empirischen Bedingungen derselben»", ein reines
Sich-selbst-Setzen.

In ähnlicher Weise führt Fichte auf zwei weitere, Bewusstsein
konstituierende, Urhandlungen: Identität wäre als Identität gar nicht
begreifbar, wenn wir nicht auch immer schon um Nicht-Identität wüssten.
Das «Nicht» der Nichtidentität lässt sich aber nicht auf das reine Setzen
der Tathandlung zurückführen. Fichte bezeichnet die für das «Nicht»

127



verantwortliche Urtätigkeit als «Gegensetzen». Setzen und Gegensetzen
aber könnten ihrerseits nicht nebeneinander bestehen, wenn nicht auch
immer schon eine weitere Urhandlung am Werke wäre: «Einschränken».

Was wir, um überhaupt davon reden zu können, zertrennen mussten,
muss aber zusammen gesehen werden. Setzen, Gegensetzen und
Einschränken kommen nicht unabhängig voneinander vor. Sie sind ineinander

verschlungen (Ursynthesis) und konstituieren so die Bewusstseins-
akte. In keinem fehlt freie Tätigkeit, jeder führt aber auch Erfahrung von
Grenzen bei sich. Die Reflexion über die freie Tätigkeit führt zur Philosophie

der praktischen, diejenige über die Grenzen derselben zur Philosophie

der theoretischen Vernunft12.
Für unser Thema ist nun Folgendes von entscheidender Wichtigkeit:

Kann auch keine der Urhandlungen in irgendeinem Bewusstseinsakt fehlen,

so sind doch nicht alle drei von derselben Dignität. Steht das Setzen

in sich selber, so doch nicht Gegensetzen und Einschränken. Beide beziehen

sich, wenn auch auf verschiedene Weise, auf das Setzen, also auf
Tathandlung bzw. transzendentale Freiheit. Was im Bewusstsein

geschieht, muss also von der Tathandlung her verstanden werden. Diese
ist unter den drei Urhandlungen die primäre. Rein für sich genommen
steht sie nicht unter Bedingungen wie die beiden andern. Sie würde sich
als das Totale setzen, wenn sie nicht auf ein «Gegen» und in der Folge
auf «Schranken» stossen würde. Die Zusammenschau der Urhandlungen
unter dem Primat des Setzens - und Zusammenschau ist notwendig, soll
nicht die transzendentale Einheit des Bewusstseins auseinanderfallen -
führt auf das Streben. Streben ist Tätigkeit (Setzen), die noch nicht alles
ist (Gegensetzen), aber gegen ihre Beschränkung (Einschränken)
dauernd angeht und diese womöglich hinausschiebt bzw. überwindet'3.

Damit ist für unser Thema ein Erstes gewonnen: Der Grundzug unseres
Bewusstseins ist Streben. Wir sind in jedem Moment Strebende, d.h. wir
tendieren über jede Gegenwart, die ja immer auch Schranken bedeutet,
hinaus. Damit ist uns Zukunft nicht etwas Fremdes. Wir sind sogar
notwendig aufZukunft ausgerichtet, kraft der Konstitution unseres Bewusstseins.

Wer nicht auf Zukunft aus sein wollte, müsste das Leben bzw.
Bewusstsein anhalten. Zugleich ist auch schon ein Zweites angesprochen:
Zukunft hat mit Freiheit zu tun. Ist Tathandlung oder transzendentale
Freiheit das Urprinzip, von dem her Bewusstsein verstanden werden

muss, dann kann sie in keinem einzigen Bewusstseinsakt unwirksam sein.

128



Konkret ist sie natürlich nie frei von Schranken (konkrete oder reale
Freiheit), was aber die Freiheit nicht zunichte macht. Wäre das nämlich der
Fall, gäbe es auch kein Bewusstsein von Schranken. Schranken verlieren
sofort den Charakter von Schranken, wenn Freiheit ausfällt. Damit kann
bereits auch gesagt werden: wenn Zukunft mit Freiheit zu tun hat, dann
ist sie eine Aufgabe.

Niemand kann freilich gezwungen werden, dieser Ansicht zuzustimmen.

Zwar kann, «was nur wirklich Wissenschaftslehre ist,... von einem

vernünftigen Wesen nicht widerlegt, ihm kann nicht widersprochen, es

kann daran nicht einmal gezweifelt werden, indem die Möglichkeit aller
Widerlegung, alles Widerspruches, und alles Zweifels auf ihrem Boden
erst möglich gemacht wird»14. Dennoch können die Einsichten der
Wissenschaftslehre niemandem aufgezwungen werden, denn ihr Angelpunkt
ist Freiheit. Gibt es auch keinen Bewusstseinsakt ohne Freiheitsvollzug,
so kann doch auch anderes als Freiheit zum Ausgangspunkt der
philosophischen Reflexion gemacht werden.

III

Zukunft als Aufgabe - was heisst das näherhin? Es ist allgemein
bekannt, dass Hegels Philosophie bezüglich Zukunft wenig bzw. nichts zu

sagen hat. Hegel macht den Anspruch, die vergangene Entwicklung zu
verstehen; zu Gegenwartsfragen äussert er sich zwar, aber eher zurückhaltend

und zögernd; Zukunft ist nicht sein Thema. In seiner Philosophie
ist der Geist - und Geist ist letzten Endes alles - absolut geworden. In ihr
ist der Geist seiner selbst in der ganzen Fülle und Klarheit bewusst,
mindestens prinzipiell; der Geist weiss, dass er alles in allem ist. Was sollte
da die Zukunft noch bringen, was nicht die Gegenwart schon hätte?

Die Hegel-Schüler, in einer neuen, unruhigen Zeit lebend, sahen sich

jedoch gezwungen, bezüglich Zukunft über Hegel hinauszugehen. In den

«Prolegomena zur Historiosophie» stellte z.B. August v. Cieszkowski
bereits 1838 Forderungen für eine neue Sicht der Weltgeschichte auf. Als
erstes gilt es «die Erkenntniss des Wesens der Zukunft für die Speculation
zu vindiciren»15, d. h. «das Wesen des Fortschrittes überhaupt [zu] ergründen»16.

Der Zukunft kann auf dreifache Weise begegnet werden: «durch
das Gefühl, durch das Denken und durch den Willen»11. Bisher hat man

9 Studia philos. 39 129



sich nur gefühlsmässig (Seher und Propheten) und denkerisch

(Geschichtsphilosophie) auf die Zukunft eingelassen. In der künftigen
Periode der Geschichte, die zugleich die letzte sein wird, übernimmt das

Wollen die Führung. Sie wird «die ganze Sphäre der That, die Facta und
ihre Bedeutung, die Theorie und die Praxis, den Begrilf und seine Realität»18

umfassen und «die Vollführer der Geschichte»" hervorbringen. Ist
für Flegel «der Wille nur eine besondere Weise des Denkens»20, so wird
sich in Zukunft «das Denken [als] ein bloss integrales Moment des

Willens»21 zeigen. Dem Geiste wird es aufgehen, dass «freie Thätigkeit...
seine... eigenste Bestimmung»22 ist. Es ist nicht genug, dass der Geist an
und für sich ist (Hegel), er muss auch aus sich sein. Fand der Mensch in
der ersten Periode der Geschichte (Antike) die «höchste Identität»23 in der
Kunst, und in der zweiten (bis und mit Hegel) in der Philosophie, so nun
im «sociale(n) Wirken und Leben im Staate»24. Dieses künftige soziale
Leben darfnicht mit dem bisherigen Tun und Lassen verwechselt werden.
Bisher war die Freiheit abstrakt, nämlich bloss rechtlich (im alten Rom)
oder bloss moralisch (im Christentum). Sie muss und wird konkret werden,

und zwar in einem organischen System von sozialen Institutionen.
«Der Mensch taucht aus seiner Abstractheit hervor und wird Korr'

£c,oyf|v zum socialen Individuum [,] zur concreten verhältnissreichen
Person»25. Und das wird dann die künftigen Menschen auch «zur wirklichen

Bethätigung aller früheren Elemente»26, eingeschlossen Kunst und
Philosophie, gelangen lassen.

Bei Marx nahmen Zukunft und Praxis bestimmtere Züge an. Nach den

Marxismus-Diskussionen der vergangenen Jahre kann ich mich kurz
fassen. Für Marx ist Hegels Philosophie eine Angelegenheit des blossen Denkens

und damit abstrakt. Ihre dialektische Überwindung führt zur Praxis.
Praxis ist ein vielschichtiger Begriff, schliesst aber aufjeden Fall die Revolution

der sozio-ökonomischen Verhältnisse (Basis) ein, die bisher durch
Ausbeutung, Unterdrückung, Herrschaft Weniger bestimmt waren. Die
Revolution der Basis zieht die Umwälzung des ganzen Fühlens, Denkens
und Handelns nach sich, d. h. wirkt sich auch revolutionierend auf das

gesellschaftliche Leben, auf Kunst und Wissenschaft etc. (Überbau) aus.
Nicht nur hören Ausbeutung und Unterdrückung auf, es wird auch jede
Abstraktheit, sei es gesellschaftlicher, sei es persönlicher Art, aufhören,
d.h. der vollen Entfaltung des Menschseins steht nichts mehr im Wege.

Wichtig ist, dass die Revolution der Basis die Revolution des Überbaues

130



nach sich zieht und nicht umgekehrt, und dass die Entwicklungen
unaufhaltsam sind. Man kann von Notwendigkeit sprechen, wenn man sich

bewusst bleibt, dass für dialektisches Denken Freiheit und Notwendigkeit
keine letztlichen Gegensätze sind. Darum konnte Lenin Marx da, wo dieser

«den bevorstehenden Zusammenbruch des Kapitalismus und die

künftige Entwicklung des künftigen Kommunismus»27 untersucht, mit
einem «Naturforscher»28 vergleichen, der eine neue «biologische Abart»29

bezüglich Herkunft und Entwicklungsrichtung bestimmt. «Bei Marx
findet sich auch nicht die Spur eines Versuchs, Utopien zu konstruieren,
ins Blaue hinein Mutmassungen anzustellen über das, was man nicht wissen

kann»30.

Nun, manches, vieles, das diese und andere Nachhegelianer bezüglich
Zukunft dachten, ist in das Denken und Fühlen unserer Zeit eingegangen.
Und trotzdem wirkt vieles auch fremd, abstrakt (eine Vokabel übrigens,
mit der sie gewöhnlich die Vergangenheit qualifizieren). Ich kann mich
auch da wieder kurz fassen und mit ein paar Hinweisen begnügen. Die

Entwicklung verlief bisher zu einem guten Teil anders als die Genannten
vorausgesehen hatten. Die Arbeiter in den kapitalistischen Industriestaaten

sind z. B. nicht total verelendet und auch nicht einfach unter der Knute
von Herren; umgekehrt ist es auch nicht so, dass die Arbeiter in kommunistischen

Staaten keine Einschränkungen mehr kennten oder herrschaftsfrei

wären. Hüben und drüben wird, trotz Fortschritten, über asoziales

Verhalten geklagt, muss Unverständnis für Kunst und Wissenschaft
festgestellt, muss um Lebensqualität gerungen werden. Statt Optimismus und
Freude am Schönen, Wahren und Guten herrschen weitherum Furcht
und Angst, Unzufriedenheit, Resignation, Misstrauen. Aus diesen Gründen

drängt sich das Urteil auf: Geschichte und Zukunft stehen nicht unter
ehernen Gesetzen wie Hegel und die Nachhegelianer glaubten! Ihr
Praxis-Begriff" bedarf der Überprüfung!

Ein praxisbezogenes Denken hatten, wie wir sahen, auch Kant und
Fichte. Deren Denken ist sogar unmittelbarer praxisbezogen als dasjenige
der Nachhegelianer. Es setzt nicht den Durchgang durch letztlich nur
spekulativ erkennbare Geschichtsgesetzlichkeiten voraus. Erkennen steht
bei Kant unmittelbar im Dienste der Praxis, bei Fichte ist überdies sogar
der Erkenntnisakt selber von Praxis bedingt. Beider Denken ist zukunfts-
bezogen, beide sehen in der Zukunft eine Aufgabe. Bei beiden ist eine
bessere Zukunft zwiefach bedingt: von freiem Vollbringen und von Sich-

131



Einlassen auf das, was sie praktische Vernunft (Verantwortung) nennen.
Nur wenn die Menschheit lernt, aus freien Stücken das Praktisch-Vernünftige

zu tun, besteht Hoffnung für eine bessere Zukunft.
Ein durch Vernunft bestimmtes Wollen ist nicht willkürlich. Es unterwirft

sich dem Vernünftigen. Und wenn gefragt wird, was das denn sei,

ist die Antwort ebenso einfach wie genial: der Fragende hat zu fragen, was

er denn eigentlich als Vernünftiger nicht nicht wollen kann, oder positiv:
was muss er immer und notwendig bejahen? Ganz gewiss nun muss der

Vernünftige Vernunft bejahen, wo immer sie ihm begegnet! Sie aber

begegnet ihm zunächst und unmittelbar in seinem eigenen Urteilen.
Würde er dieses nicht ernst nehmen, könnte er auch sein Zweifeln, Fragen
etc. nicht ernst nehmen, d. h. er müsste seinen eigenen Aussagen den Sinn

absprechen. Und da grundsätzlich jeder Mensch ein der Vernunft fähiges
Wesen ist, sagt der Vernünftige auch ein grundsätzliches Ja zum
Menschen.

Dieses Ja impliziert vieles, vom Respekt der Freiheit der andern und
der Forderung, Intelligenz und vernünftiges Handeln überall zu befördern,

bis zur Pflicht, für die physisch-biologische Subsistenz aller zu
sorgen. Die konkreten Aufgaben mögen sich ändern - und ändern sich

hoffentlich auch im Faufe der Zeit im Sinne des Bessern. Aber Menschsein

heisst immer auch freies Menschwerden. Da «der Mensch... nur
unter Menschen ein Mensch»31 wird, wie Fichte in einer Reflexion auf die

Bedingungen der Möglichkeit individuellen Bewusstseins aufweist32, ist
das nie eine rein persönliche Angelegenheit. Solange sich also die
Grundstrukturen menschlichen Bewusstseins nicht ändern, solange der Mensch
nicht aufhört, ein strebend-freies Wesen zu sein, solange wird Zukunft
eine intersubjektiv zu bewältigende Aufgabe sein und bleiben.

Die Hoffnung, dass diese Aufgabe gelingt, d.h. dass menschliches
Feben menschenwürdig bleibt bzw. wird, ist damit an ein «Wenn» gebunden:

wenn es gelingt, immer wieder Sinn und Engagement für diese

Aufgabe zu wecken. Mit Kant sehe ich darin eine zentrale Aufgabe der

Philosophie, auch heute. Gewiss, es braucht «Vernunftkünstler»33, aber
der eigentliche Philosoph ist der «Fehrer im Ideal, der alle diese ansetzt,
sie als Werkzeuge nutzt, um die wesentlichen Zwecke der menschlichen
Vernunft zu befördern»34.

132



IV

Ist das alles nicht ein bisschen weltfremd, zu idealistisch, wenn man sich

die gesellschaftlich-menschliche Situation bei uns und anderswo vor
Augen hält? Ist alles, was bleibt, ein vages Hoffen auf eine Besserung der

Menschen, von der man vermuten kann, dass sie doch nie Wirklichkeit
wird?

Wenn dem so wäre, dürfte man Zukunft nicht als Aufgabe bezeichnen.
Wer Zukunft als Aufgabe betrachtet, weiss im selben Moment auch, dass

sein Einsatz dafür gefordert ist, dass er und jeder für die Zukunft eine

Verantwortung trägt.
Verantwortung für die Zukunft nehmen heute viele für sich in

Anspruch: verantwortlich mit den materiellen Ressourcen umgehen! Die
Raumplanung verantwortlich gestalten! Die Natur nicht unverantwortlich

strapazieren! etc. Ich meine, da steckten überall echte Anliegen
dahinter. Und trotzdem habe ich nicht immer ein gutes Gefühl dabei.

Wenn es dann nämlich darum geht, konkrete Wege einzuschlagen, stehen

immer äussere Aktionen im Vordergrund: Strategien, Störaktionen,
Verbote, Rechtsmittel, Strafe etc. Ich weiss nicht genau, was dahinter
steckt: Lust daran, andere «mores» zu lehren? oder die Auffassung, der
Mensch sei zu seinem Glück zu zwingen? oder die marxistische Überzeugung,

«gute» (Produktions-)Verhältnisse «machten» auch gute
Menschen? Nicht dass an diesen Auffassungen nichts wäre, aber sie scheinen

mir etwas Entscheidendes doch zu übersehen: die Freiheit des Menschen,
und zwar Freiheit als den Schlüssel zum Verständnis des Menschen! Im
Umgang mit Freiheit nämlich ist Zwang, in welcher Form immer, nur ein

Mittel, um Übergriffe zu verhindern, nicht aber um freie Menschen zu

«produzieren».
Kann Freiheit nicht produziert, so kann sie doch evoziert werden, und

muss es auch. So wie der Mensch nun einmal ist, wird er nur unter
Menschen ein Mensch (Fichte) und braucht zwischenmenschliche Hilfe, um
sich in Freiheit zu einem freien Wesen unter andern freien Wesen zu
machen. Diese Hilfe möchte ich Erziehung nennen. Die vornehmste

Aufgabe derselben besteht nicht in der Vermittlung von theoretischen
Kenntnissen aller Art bzw. entsprechendem praktischem Können
(Technik) - auch wenn das in einer kulturell entfalteten menschlichen
Gemeinschaft unabdingbar ist -, sondern darin, dass sie Sinn für ein

133



Leben aus zwischenmenschlich verstandener, d.i. vernünftiger, Freiheit
weckt.

Erziehung zu dieser vernünftigen Freiheit muss nicht auf den Tag X
warten. Sie kannjetzt, morgen, übermorgen einsetzen, ohne auf
Strukturreformen warten zu müssen. Wird vernünftige Freiheit auf breiter Basis

ernst genommen - von Eltern, Erziehern, Sozialarbeitern, von den Schulen,

den Kirchen, von den Politikern etc. -, dann wird freilich auch der

Tag X kommen, an dem veraltete Strukturen als lästig und hinderlich und

überfällig empfunden werden. Eine vernünftige Gemeinschaft freier
Menschen wird dann nicht zögern, auf eine bessere Welt nicht nur innerlich

zu warten und zu hoffen, sondern sie auch äusserlich zu realisieren,
und zwar gemeinsam!

Es mag frustrierend wirken, für ein besseres, d.i. vernünftigeres Morgen

«nur» durch Erziehung wirken zu können. Der Begriff der Erziehung
darf indes nicht zu eng genommen werden. Es wird nicht nur in der Familie,

in der Schule, in der Lehre usw. erzogen, sondern überall, wo
Menschen zusammentreffen und beisammen sind. Unser Verhalten nämlich
bleibt nie ohne Einfluss. Wenn einer ein freier Mensch ist und für
vernünftige Freiheit eintritt, wirkt sich das mit der Zeit aus. Fichte bemerkte
einmal sehr zutreffend: «Jeder, der sich für einen Flerrn anderer hält, ist
selbst ein Sklav. Ist er es auch nicht immer wirklich, so hat er doch sicher
eine Sklavenseele und vor dem ersten Stärkern, der ihn unterjocht, wird
er niederträchtig kriechen. - Nur derjenige ist frei, der alles um sich herum
frei machen will, und durch einen gewissen Einfluss, dessen Ursache man
nicht immer bemerkt hat, wirklich frei macht. Unter seinem Auge athmen
wir freier; wir fühlen uns durch nichts gepresst und zurückgehalten und

eingeengt; wir fühlen eine ungewohnte Lust, alles zu seyn und zu thun,
was nicht die Achtung für uns selbst uns verbietet»35. Wenn das richtig ist,
sind wir alle, wenigstens ein Stück weit, für die Erziehung unserer Zeitgenossen

im Sinne vernünftiger Freiheit und damit einer menschenwürdigeren

Zukunft verantwortlich.
Gewiss, menschenunwürdige Verhältnisse sind durch eine solche Flal-

tung nicht von einem Tag auf den andern aus der Welt geschafft. Aber
der Mensch kann ja auch nicht zu einem menschenwürdigen, d. i.

freiheitlich-vernünftigen Verhalten gezwungen werden, auch nicht durch die
besten äusseren Verhältnisse. Wenn Zukunft nicht ein Geschehnis,
sondern eine Aufgabe ist, kommt man an der Freiheit der einzelnen nicht vor-

134



bei. Dass wirkliche Vernünftigkeit nicht einfach vor den sog. «schlechten
Tatsachen» klein beigeben muss, sei am Beispiel des Beamten im «Noth-
staat»u kurz exemplifiziert.

Wo vernunftwidrige Verhältnisse herrschen, befinden wir uns nach
Fichte in einem Notstaat. Kennzeichen eines solchen sind: es werden die

«gegenseitigen Rechte nicht so genau genommen»37 ; der eine fügt sich «in

gar keine Ordnung..., wenn er nicht beträchtliche Vorzüge erhält»38; der
andere schweigt zu allem etc.

Ein Vernünftiger, der sich solcher widervernünftiger Verhältnissse
bewusst wird, wird sich bald mit einem Widerspruche konfrontiert sehen :

«Ich bin innerlich überzeugt, dass die Verfassung rechtswidrig ist, und
helfe sie dennoch aufrecht erhalten; wäre es auch nur durch meine
Unterwürfigkeit»39. Vielleicht verwalte ich gar «ein Amt in dieser rechtswidrigen

Verfassung. Sollte ich etwa, wenigstens das letztere nicht»40? Sollte ich
vielleicht die «grosse Weigerung» (H. Marcuse) praktizieren? Oder sollte
ich eventuell gar das Land verlassen?

Fichte hält von solchen und ähnlichen Vorschlägen nicht viel. Die
grundsätzliche Forderung, dass nämlich aus vernünftiger, freier Intersub-
jektivität heraus gelebt werde, ist überall, in jeder Gemeinschaft der Erde,
eine immer neu zu erfüllende Aufgabe. Ich entziehe mich dieser nicht
durch Auswanderung, auch wenn sie in einem andern Lande vielleicht
leichter zu erfüllen wäre. Sich öffentlichen Aufgaben grundsätzlich zu
entziehen, ist ebenfalls keine Patentlösung. Schliesslich ist es ja besser,

wenn «die Weisen und Gerechten»41 öffentliche Ämter innehaben, als

wenn sie an «die Unweisen und Ungerechten»42 fallen. Zudem tut ja keiner

ein Unrecht, wenn er als Beamter «in gemeinschaftlichen Angelegenheiten...

nach dem präsumtiven gemeinsamen Willen»43 handelt. Er
behandelt ja, wie von den geltenden Gesetzen her präsumiert werden
darf, den andern so, «wie er behandelt seyn will»44.

Das ist das eine, er tut kein Unrecht. Andererseits besteht aber auch die

Vernunftforderung, alles Widervernünftige zu bekämpfen und nach

Möglichkeit zu ändern. Wie ist das zusammenzubringen? Er braucht sich

zwar nicht Ungerechtigkeit vorzuwerfen, aber dem Vernunft-Gesetz in
ihm hat er damit allein auch noch nicht Genüge getan!

Fichte sucht die Lösung in einer Synthetisierung der beiden Problemkreise.

Das eine Mal handelt es sich um «ein Sollen, über einen Zustand,
der hervorgebracht werden soll»45, das andere Mal um eine «Überzeu-

135



GUNG über die Wirklichkeit»46, in der wir leben. «Sollen» und
«Wirklichkeit» lassen sich folgendermassen vereinen: «Ich muss den
gegenwärtigen Zustand des Nothstaates betrachten, als ein Mittel, den
Vernunftstaat hervorzubringen, und lediglich zu diesem Ziele handeln»47.

M.a. W. es sind die gegebenen legalen Möglichkeiten im Sinne des

Vernünftigeren, d.h. Besseren, einzusetzen, was zugleich auch heisst,
positiverzieherisch auf die Umgebung zu wirken (vgl. oben). Wächst der Sinn
für das Vernünftigere und Bessere, wird auch das Bedürfnis wachsen, die
Gesetze des Notstaates in Richtung auf den Vernunftstaat hin zu verändern.

Ist das nicht eine blosse Konstruktion? eine Chimäre? Die Antwort
hängt davon ab, wie man die praktische Vernunft einschätzt. Wer
Zukunft als ein Geschehnis betrachtet, kann auf solche Überlegungen
verzichten. Er weiss ja schon, dass die Geschichte ihren Gang nimmt, und
zwar notwendig. An Freiheit und Vernunft zu glauben und auf sie zu
setzen, wäre deswegen etwas Überflüssiges, weil das die Entwicklung höchstens

hindern, auf keinen Fall aber befördern würde. Wer zwar an Freiheit

glaubt, aber überall nur Unvernunft am Werke sieht, der wird
resignieren. Er wird sich aufnichts Neues wirklich einlassen und praktisch nur
an der Erhaltung des Status quo interessiert sein. Weil er überall
Missbrauch und Übergriffe befürchtet, wird er mit administrativen oder auch

repressiven Mitteln allen möglichen Übergriffen zuvorzukommen
suchen. Wer dagegen an Freiheit und Vernunft in den Menschen zu glauben

vermag, wird die Hoffnung auf eine bessere Zukunft nie aufgeben;
er wird auf die Vernunft im Menschen setzen und als Freier unter Freien
eine bessere Zukunft herbeizuführen suchen.

Anmerkungen

* Vortrag, gehalten an der Jahresversammlung der Schweizerischen Philosophischen
Gesellschaft am 18. Februar 1979 in Bern.

' I.Kant, Kritik der reinen Vernunft, 1781/87, Werke in sechs Bänden, hrsg. v. W. Wei-
schedel, Darmstadt 1963, Bd. 2, 700 (A 839).

2 ebd.
' G.W.F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Zweiter Band,

Jub.-Ausg., hrsg. v. H. Glockner, Stuttgart 1949 ff.1, Bd. 16, 191.

136



4 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, ebd. Bd. 11, 46.

ebd. 47.
6 ebd. 55.
7 ebd.
8 Kant, Kritik der praktischen Vernunft, 1788, a.a.O. Bd. 4, 107 (A4).
' Kant, Kritik der reinen Vernunft, a.a.O. 135 (B 130).

10 J.G. Fichte, Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus den Jahren 1801/02, hrsg. v. R.

Lauth, Philos. Bibliothek Bd. 302, Meiner, Hamburg 1977, 16.

" Fichte, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, J.G. Fichte - Gesamtausgabe,
hrsg. v. R. Lauth u. H. Jacob, Stuttgart-Bad Cannstadt, 1962 ff., I (Werke), Bd. 2, 259.

12 Vgl. zu den «Grundprinzipien des Bewusstseins» ebd. 255-82.
13 Vgl. zum «Streben» ebd. 385-420.
14 Fichte, Darstellung der Wissenschaftslehre. Aus den Jahren 1801/02, a.a.O. 15-16.
15 A. v. Cieszkowski, Prolegomena zur Historiosophie, Berlin 1838, 8.

16 ebd. 11.
17 ebd. 15.
18 ebd. 16.

" ebd.
20 ebd. 120.
21 ebd.
22 ebd. 118.
23 ebd. 112.
24 ebd.
25 ebd. 153.
26 ebd. 143.
27 W.I. Lenin, Staat und Revolution, 1918, Ausgewählte Werke in sechs Bänden, Dietz

Verlag, Berlin 1973', Bd. 3, 546. '
28 ebd.
29 ebd.
30 ebd.
31 Fichte, Grundlage des Naturrrechts nach Principien der Wissenschaftslehre, 1796, J.G.

Fichte-Gesamtausgabe, I, Bd. 3, 347.
32 ebd. 340 ff.
33 Kant, Kritik der reinen Vernunft, a. a. O. 700 (A 839).
34 ebd.
35 Fichte, Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten, 1794, J.G. Fichte-

Gesamtausgabe, I, Bd. 3, 39.
36 Fichte, Das System der Sittenlehre nach den Principien der Wissenschaftslehre, 1798,

J.G. Fichte-Gesamtausgabe, I, Bd. 5, 215.
37 ebd.
38 ebd.
39 ebd. 216.
40 ebd.
41 ebd.
42 ebd.
43 ebd.
44 ebd.
45 ebd.
46 ebd.
47 ebd.

137




	Zukunft : Aufgabe oder Geschehnis?

