Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Les énonceés philosophiques sont-ils veérifiables?
Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 39/1980
BERNARD BAERTSCHI

Les énoncés philosophiques sont-ils vérifiables?

Toute philosophie peut étre congue comme un systéme, c’est-a-dire
comme un ensemble d’énoncés qui formulent des théses que leur auteur
tient, sinon pour vérifiées absolument, du moins pour ce qui est le plus
probable. Et méme s’il pense que toute affirmation recéle en elle une ques-
tion, qu’elle est donc inachevée et ouverte, cet inachévement et cette
ouverture sont elles-mémes des théses. Par 14, nous ne voulons rien dire
d’autre que toute philosophie prétend énoncer des vérités.

Or, on le sait, et c’est 'origine d’un des arguments du sceptique, dés que
'on confronte les systémes philosophiques entre eux, des contradictions
apparaissent. Le probléme que cela pose n’est alors pas tant celui de savoir
comment, a I'intérieur d’un systéme, on s’assure de la vérité d’un énoncé,
mais si, indépendamment de tout systéme — ou au-dessus de tout systéme,
dans quelque chose comme un méta-systéme — les énoncés philosophi-
ques sont vérifiables, c’est-a-dire si on peut tester leur vérité de telle facon
qu’il nous serait alors permis de dire qui, au sujet de tel ou tel probléeme,
a tort ou a raison.

Remarquons bien que la position méme de cette question —les énoncés
philosophiques sont-ils vérifiables? — implique une certaine vision de la
philosophie, ou plutdt un point de vue bien précis sur la philosophie: pour
étre vérifiable, la philosophie doit étre un systéme — et c’est pourquoi nous
avons parlé de méta-systeme. En d’autres termes, cela demande que nous
laissions de c6té, dans notre étude, toute la portée pratique de la philoso-
phie, son aspect socratique, pourrait-on dire. Mais précisons encore. Lors-
que Kant énonce I'impératif catégorique moral, cela signifie deux choses.
D’abord, il s’agit 14 d’une régle d’action qui se propose comme une norme
du comportement et dont on ne peut justifier la fécondité qu’en la prati-

Correspondance: Bernard Baertschi, Rue Liotard 63, CH-1203 Genéve

83



quant. C’est la ’aspect socratique. Ensuite, cet impératif définit une éthi-
que, c’est-a-dire un ensemble d’énoncés concernant les actions humaines,
qui s’oppose a d’autres éthiques, par exemple a une éthique de I’égoisme,
laquelle peut aussi étre considérée comme un ensemble d’énoncés. Or
dans la mesure ou la vérité n’est pas I'efficacité ou la fécondité, le pro-
bléeme de la vérifiabilité ne se pose que pour le deuxiéme aspect; c’est
pourquoi c’est a cet aspect que nous restreindrons notre étude. Il s’agit
donc de tester la vérité des systéemes — qu’ils concernent la raison pure ou
la raison pratique — du point de vue d’'un méta-systéme.

Parler de systéme signifie, cependant, quelque chose de plus que ce que
nous venons de dire, si bien que I'on voit poindre une objection: Nous
disons vouloir examiner le probleme de la vérification indépendamment
de tout systéme. Or, en posant ce probleme comme nous le faisons, ne
sommes-nous pas déja a 'intérieur d’un systéme? Il le semble, puisque
nous parlons de systéme, c’est-a-dire que nous admettons que la philoso-
phie peut étre cohérente, donc que I’on doit pouvoir tester la cohérence,
et cela a 'aide de lois logiques, dont le principe de non-contradiction, et
que, d’autre part, parler de vérification, c’est faire usage de concepts qui,
eux aussi, n’acquieérent un sens précis qu’a partir de la logique. Bref, nous
nous donnons la logique sans la mettre en question, comme présupposé.

Cela ne saurait étre nié mais, pensons-nous, n’infirme pas notre préten-
tion. En effet: (i) Parler de vérification signifie simplement parler de la
possibilité de prendre conscience de la vérité; or il n’y a pas de philosophie
sans souci de la vérité. — (i1) Une philosophie est nécessairement un dis-
cours; or, comme Aristote le montrait déja, iln’y a pas de discours possible
sans I’acceptation du principe de non-contradiction. D’autre part, comme
’on sait que d’une contradiction il s’ensuit n’importe quoi', on ne peut
parler de vérification que si’on accepte le principe de non-contradiction®.
— (111) C’est toujours un sujet qui parle, ce qui signifie que toute théorie
présuppose un sujet. Or, dans la mesure ou ce sujet n’est pas un pur chaos
— auquel cas il n’y aurait pas de philosophie — les lois de la pensée sont
toujours données. Or, ces lois, lorsqu’il s’agit de vérification, ne sauraient
étre autres que des lois logiques; il est donc nécessaire qu’elles soient pré-
supposées.

Nous voyons donc qu’un rationalisme minimum est requis, et cela indé-
pendamment de tout systéme.

A partir du point (ii), on pourrait encore objecter qu’il s’ensuit que nous

84



nous donnons le langage et ses structures, puisque la philosophie est dis-
cours. Nous risquons donc de nous laisser abuser par le langage puisque
celui-ci n’est pas un absolu, mais est un produit de I’histoire. A cela nous
répondrons d’abord que cette objection se retourne contre son auteur: il
I’a formulée dans un langage, qui pourrait étre la seule origine de I’objec-
tion’. On n’échappe donc pas au langage. Cependant, répliquera-t-on, il
existe divers types de langages, et le langage naturel, ordinaire, que nous
utilisons n’est peut-étre pas le plus adéquat. Mais a cela aussi nous pou-
vons répondre: ce n’est pas parce que nous utilisons un langage que nous
nous y trouvons comme dans une prison. Ainsi que le note M. Chisholm
lorsqu’il analyse les relations entre la perception et le langage, ce n’est pas
parce qu’un peuple n’aurait pas de mot pour désigner la chaleur que cette
sensation serait une illusion®. De méme, comme le note Sir Ayer, ce n’est
pas parce que nous employons des substantifs qu’il existe des substances®.
Le langage permet de dire les choses, il ne les constitue pas en tant
qu’étres: la norme reste 'objet pergu ou étudié. Ainsi, siles structures d’un
langage sont nécessairement données, elles ne nous entrainent pas par la
méme dans tel ou tel systéme: de ce point de vue, elles ne sont que des
instruments.

Mais une telle entreprise n’est-elle pas tout de méme impossible:
n’est-on pas nécessairement prisonnier d’un systéme, d’une vision du
monde? Pourtant, dans I’histoire de la philosophie, elle a déja été tentée,
par Descartes notamment et, plus récemment, de méme que d’une
maniére plus précise, par Husserl: la phénoménologie se veut une théorie
qui est au-dessus de tout point de vue, car elle fonde tout point de vue;
elle est donc le lieu d’une certitude et d’'une évidence absolues.

La phénoménologie a-t-elle réussi dans son entreprise? Sir A.J. Ayer
ne le pense pas; en effet, elle se présente elle aussi comme un systéme qui
s’oppose a d’autres systémes et qui, comme tout autre systéme, a ses pro-
pres présupposés, dont le plus important est, selon lui, celui qui affirme
que I’étre des choses est identique avec leur étre pour la conscience®.

Cela rend-il toute tentative de fonder absolument les énoncés philoso-
phiques vaine? Il est trop tot pour le conclure; il nous faut d’abord préciser
notre probléme. Relevons d’abord que tout systéme philosophique est un
ensemble d’énoncés universels, et donc que notre probléme se raméne en
partie a celui des rapports entre I'universel et le particulier dont il doit ren-
dre compte. Ce probleme, les philosophes des sciences le connaissent bien,

85



c’est celui de 'induction et des rapports entre les faits et les énoncés proto-
colaires — ou énoncés de base.

Cela implique, évidemment, que la philosophie soit un discours sur la
réalité, c’est-a-dire qu’elle ait pour but de rendre compte d’un certain
nombre de faits, et donc que la vérité est, d’une certaine maniere, une adé-
quation. Mais, objectera-t-on, n’est-ce pas la faire profession d’empi-
risme? Non, car rendre compte de faits ne signifie pas nécessairement que
le fait est un absolu qui se dresse devant nous de telle maniére que nous
devions nous y soumettre pour le suivre dans toutes ses articulations, plus
ou moins passivement. I1 est indifférent pour notre propos que le fait ou
la réalité soient constituants ou constitués; il s’agit simplement de recon-
naitre que toute philosophie est, du point de vue que nous adoptons dans
cette étude, un effort pour rendre compte de notre étre-dans-le-monde, a
savoir pour dire ce qui, pour nous, est. Ce dire, mis sous forme d’énoncés,
est justement un systeme philosophique.

Cela signifie aussi que le terme <fait), et donc le terme (expérience),
puisque ces deux termes sont corrélatifs, est pris dans un sens tres large:
c’est, comme nous venons de le dire, tout ce qui, pour nous, est. Par exem-
ple, lorsque Frege parle du nombre, c’est qu’il en a une expérience: le
nombre lui est donné, et ce donné joue le role de fait par rapport a sa théo-
rie, alors méme que, selon Frege, le nombre n’a rien d’empirique, au sens
de I’expérience sensible.

Cela signifie-t-il que notre probléme se pose dans les mémes termes que
pour la philosophie des sciences, c’est-a-dire, en particulier, que nous
devions prendre position sur 'opposition entre Carnap et Popper: une
théorie peut-elle étre confirmée dans le sens o I’on peut lui allouer un cer-
tain degré de probabilité, ou ne peut-elle étre que falsifiée? Ce n’est pas
le cas, ou du moins, ce ne serait pas suffisant, puisque, comme le note Pop-
per, certains énoncés philosophiques n’ont pas le méme rapport aux énon-
cés de base que les énoncés de la science empirique: il est «impossible de
fonder [une] idée métaphysique sur des bases empiriques (car elle n’est
pas falsifiable)»’. L’expérience n’est donc pas un critére suffisant pour
évaluer une théorie philosophique. Certes, Popper parle d’énoncés méta-
physiques, et la métaphysique n’est pas toute la philosophie; seulement,
dans la mesure ou celle-ci est une théorie des fondements — de la connais-
sance, de ’action, de la science,... — c’est justement ces énoncés métaphysi-
ques qui nous intéressent en premier lieu.

86



Comment alors poser le probléme de la vérification — ou de la falsifica-
tion — des énoncés philosophiques? A ce stade, la meilleure méthode nous
semble étre de prendre un exemple, d’examiner un tel énoncé et, plus par-
ticuliérement, un énoncé au sujet duquel les philosophes se sont déja
affrontés. Nous choisirons le principe de causalité.

Nous le formulerons ainsi: «Tout événement a une cause.» Cette énon-
ciation pose certains problémes; pour notre propos, nous n’en mentionne-
rons que deux. Le premier concerne I'universalité: qu’est-ce qui me
prouve que cet énoncé est vrai, puisqu’il porte sur des événements que je
n’ai pas tous expérimentés? Le second concerne la notion de cause:
qu’est-ce qu’une cause, comment la reconnaitre? Ce dernier est fonda-
mental dans le sens ou le premier ne peut se poser que §’il a été résolu:
il faut d’abord savoir ce qu’est une cause afin de pouvoir se demander si
tout événement a une cause.

Qu’est-ce qu’une cause? C’est une entité définie par une série de prédi-
cats qui signifient soit des relations & une autre entité, par exemple lors-
qu’on dit que la cause est la condition nécessaire de I’existence de 'effet,
soit des caractéristiques de ces relations, comme lorsqu’on affirme que la
causalité est un jugement synthétique a priori. Or sinous considérons cette
deuxiéme série de prédicats et que nous nous demandons comment les
philosophes les ont déterminés tout au long de I’histoire, nous observons
de trés grandes divergences.

Bornons-nous & mentionner les positions de Hume, de Kant et d’Aris-
tote; nous voyons que pour le premier, la causalité est une succession habi-
tuelle, pour le second, elle est une catégorie a priori, alors que pour le der-
nier, elle est une structure qui s’origine dans une expérience de type sensi-
ble. Quel est le critére qui nous permettra de trancher entre eux?

Toute philosophie a pour but, avons-nous dit, d’expliquer notre expé-
rience, ce que nous vivons, notre étre-dans-le-monde. Essayons donc de
formuler une expérience cruciale pour tester ces différentes conceptions
de la cause. En cela, nous suivrons Hume et sa célebre expérience du choc
de deux boules de billard. Or, nous voyons tout de suite qu’elle ne permet
pas de trancher a elle seule. Pour qu’elle pit le faire, il faudrait lui adjoin-
dre une hypothése métaphysique: pour Hume, c’est qu’il n’y a rien qui ne
soit observable par les sens; pour Kant, c’est que I’expérience n’a de sens
que subsumeée sous des catégories; pour Aristote, c’est que ’expérience
sensible est toujours doublée d’une saisie intellectuelle qui dégage une

87



essence. Popper avait donc raison lorsqu’il disait que les énoncés méta-
physiques ne peuvent étre testés empiriquement. Bref, une expérience ne
confirme un systéme philosophique que si on lui adjoint au moins un
énoncé métaphysique qui est lui-méme I'un des fondements du systéme.
N’y a-t-il pas 1a un cercle? 11 le semble®.

Notons que cette conclusion vaut aussi pour la théorie frégéenne du
nombre que nous avons mentionnée: si Frege ne pense pas que le nombre
est donné dans ou a partir d’une expérience sensible, c’est parce que, pour
lui, la pensée n’est pas réductible a la représentation, a I'image’. L’expé-
rience que I'on fait du nombre est la saisie d’une signification, qui n’est
qu’accidentellement liée a telle ou telle image. Or cette affirmation est,
évidemment, un énoncé métaphysique qu’un sensualiste, par exemple, ne
saurait accepter.

Cela signifie aussi que I’on ne peut, en philosophie, falsifier absolument
une théorie par le recours a une expérience: il n’y a pas d’expérience cru-
ciale. Mais est-ce si certain que cela? Si nous étudions de prés la théorie
huméenne de la causalité, il semble bien que nous puissions lui opposer
des arguments qui la rendent insoutenable: comme le note M. Ducasse,
cette théorie nous ameéne a qualifier de causes des événements qui ne le
sont manifestement pas; en effet, selon Hume, si on entend un son de clo-
che suivi régulierement d’un autre son de cloche, on devra dire que le pre-
mier son est la cause du second'’. Etil en va de méme pour toutes les suc-
cessions régulieres, telle celle du jour et de la nuit. Or il ne viendrait & per-
sonne I'idée d’affirmer que le premier son est la cause du second, ou que
le jour est la cause de la nuit. Ne doit-on alors pas dire que la théorie de
Hume est falsifiée parce qu’elle ne permet pas de rendre compte de la dis-
tinction qui existe entre divers types de successions?

Seulement, si 'on examine cette objection, on se rend compte qu’elle
n’est pas elle-méme sans présupposés. D’abord, dire qu’«il ne viendrait
a personne I'idée...» implique que ’on fasse confiance a la maniere habi-
tuelle de percevoir et de s’exprimer, ce que justement Hume refuse de
faire, puisque pour établir que la cause est une habitude, il fait une criti-
que de I'expérience du sens commun. Ensuite, affirmer qu’il y a divers
types de succession n’a vraiment de sens que si I’on peut fournir un critére
de distinction qui doit servir de fondement a la critique de la théorie
huméenne, Il nous est impossible de discuter ici tous ceux qui ont été pro-
posés; nous nous bornerons & en mentionner un qui est I'un de ceux qui

88



se présentent immeédiatement a I'esprit. Ce critére affirme que dans la suc-
cession causale il y a quelque chose qui est produit par le premier événe-
ment, ce qui n’est pas le cas dans les autres successions réguliéres. Or ce
critére ne résout rien: définir la cause par la production, c’est la définir par
un synonyme, c’est donc ne rien faire du tout. Bref, les tentatives non-
huméennes de définir la cause se heurtent a des difficultés aussi importan-
tes que celles auxquelles la théorie de Hume se heurte et, de toutes fagons,
elles ne sont pas sans présupposes.

Il nous faut donc trouver un autre critére que I’expérience. Or cela ne
parait pas possible, puisque c’est justement I’expérience, ou plus générale-
ment notre étre-dans-le-monde — ce monde fiit-il le monde de nos vécus
subjectifs — dont toute philosophie veut rendre compte. Nous voyons donc
que I’expérience est, en quelque sorte, une norme pour la philosophie, et
que pourtant elle ne peut la vérifier — ou la falsifier. Ne faudrait-il alors
pas dire que I’exigence de vérifiabilité, si elle est 1égitime lorsqu’on parle
de science, ne I'est plus lorsqu’on parle de philosophie, et qu’il faut lui
allouer une autre exigence qui rende compte du rapport particulier de la
philosophie avec I'expérience? Il le semble, et cette exigence serait qu’une
théorie philosophique puisse se soumettre a la controverse, a la confronta-
tion, a la dispute.

Cela signifie que ’expérience est ce qui permet la dispute; c’est le lieu
ou les diverses théories se confrontent, puisque c’est d’elle qu’il s’agit de
rendre compte. Bref, si une théorie est disputable, c’est parce que I'expé-
rience I’est, ou plutot, c’est parce que les énoncés a propos de I’expérience
le sont.

Mais alors, siI’expérience ne peut trancher, ne faut-il pas dire que tou-
tes les théories cohérentes sont équivalentes? Dés lors le scepticisme serait
de mise: une dispute sans determinatio est garante du scepticisme.

Cependant le scepticisme est une théorie qui se veut une conclusion,
une determinatio; c’est donc un arrét de la recherche, un refus de la dis-
pute, de la confrontation. De ce point de vue, il est incompatible avec la
dispute et ne saurait en étre la conséquence.

Si donc la philosophie ne doit étre ni sceptique ni dogmatique — et
méme le criticisme kantien est dogmatique en cela qu’il s’acheve sur des
propositions qui sont énoncées comme des vérités absolues —que doit-elle
donc étre? Il semble qu’elle doive étre quelque chose comme un jeu gratuit
dont les protagonistes auraient & défendre une thése définie et devraient

89



le faire avec la plus grande virtuosité possible. La philosophie serait alors
le conflit de ces virtuosités de telle facon que la théorie la mieux défendue
serait tenue pour «vraiey. Bref, la dispute, comme méthode de la philoso-
phie, aurait pour conséquence une position analogue a celle des sophistes
grecs: puisqu’on ne peut trancher objectivement entre les différentes
hypothéses explicatives, il reste a trancher subjectivement. C’est-a-dire
qu’a défaut de trancher entre les philosophies, on tranche entre les philo-
sophes.

Cependant, une telle conclusion n’est pas nécessaire, car si un critére
nous fait défaut pour tester le pouvoir explicatif d'une théorie philosophi-
que par rapport a notre étre-dans-le-monde, nous pouvons, du moins en
partie, tester la cohérence des théories, d’ou I'importance des paradoxes
pour la philosophie. Le paradoxe, source d’une énigme, dit Russell, joue
le méme role en philosophie que I'expérience en science''. Or cela n’est
pas mince; et ce n’est pas tout: méme si les énoncés métaphysiques sont
indécidables, cela ne signifie pas que ’on ne puisse rien en dire ou tout
en dire; on peut en préciser le sens de maniere a les formuler de fagon de
plus en plus adéquate, et cet effort ainsi que ses résultats sont éminemment
sujets a des confrontations fructueuses.

Par exemple, si j’affirme que la cause est une condition nécessaire et
suffisante, je pourrai déterminer trés précisément quel événement est une
cause et quel événement ne I’est pas. Quelqu’un d’autre, avec une autre
définition que la mienne, obtiendra une classe d’événements différente de
la mienne. A partir de 13, la dispute pourra s’établir entre les deux théories
et en confrontation constante avec I’expérience, avec la réalité'>.

Ainsi, les théories philosophiques sont disputables en ce qu’on peut en
déduire des énoncés dont on peut tester la cohérence avec le systéme'? et
en ce qu’elles ont pour but de rendre compte de notre étre-dans-le-monde,
ce qui suffit pour assurer qu’elles ne sont pas de simples jeux arbitraires.
En d’autres termes, une théorie doit étre cohérente et viser a 'adéquation
avec la réalité, et comme une détermination absolue, une vérification défi-
nitive ne sont pas possibles, elle doit étre soumise a la dispute.

Une telle conception de la philosophie ne met donc en aucun cas un
terme a la recherche, au contraire. Entre autres, en mettant ’accent sur
'activité du sujet disputant et donnant son assentiment, elle rejoint une
préoccupation importante de la philosophie analytique: la recherche d’un

90



critére qui permette de justifier ’assentiment, la croyance et I’évidence-
pour-nous.

A ce sujet, nous aimerions donner un exemple qui mettra en évidence
I'importance des paradoxes pour la recherche philosophique. Si nous
essayons de formuler une logique de la croyance rationnelle, nous rencon-
trons rapidement un principe qui se présente comme intuitivement évi-
dent:

Si S est un ensemble d’énoncés que quelqu’un croit raisonnablement,
et que s, appartienne a S et que s, appartienne a S, alors la conjonction
de s, et s, appartient a S*.

Ce principe semble, en effet, évident: si je crois que la terre est ronde
et sije crois que la lune tourne autour de la terre, il semble bien s’ensuivre
que je crois que la terre est ronde et que la lune tourne autour de la terre.
Or I’évidence de ce principe — appelé principe de conjonction — a été
sérieusement mise en doute par M. Kyburg jr. lorsqu’il I’a appliqué a la
loterie: c’est le paradoxe de la loterie. Que dit-il?

Considérons une loterie ol un million de billets ont été vendus et ou
un seul billet est gagnant. Considérons ensuite ’hypothése suivante: «le
billet no 7 ne gagnera pasy; il n’y a qu’une chance sur un million pour que
cette hypothése soit fausse, elle doit donc étre raisonnablement acceptée.
Il en va de méme pour toute hypothése semblable concernant un autre bil-
let. Au moyen du principe de conjonction, on obtient & partir des énoncés
«le billet no 1 ne gagnera pas» et «le billet no 2 ne gagnera pas» et «le billet
no... ne gagnera pas» I’énoncé «Nile billet no 1, nile billet no 2, ni le billet
no... ne gagneronty, ce qui peut se résumer ainsi:

(1) (x) x est un numéro entre 1 et 1000000 O x ne gagnera pas

Cependant, comme il y aura un billet gagnant, il est aussi nécessaire de
croire la proposition suivante:

(2) ( 3x) x est un numéro entre 1 et 1000000 & x gagnera

Et du fait du principe de conjonction, il faut croire (1) & (2). Or c’est
1a une contradiction'’.

Cette contradiction obligera soit a rejeter le principe de conjonction,
soit a le modifier, soit encore a élaborer une logique de la croyance ration-
nelle qui permette de conserver ce principe tout en évitant la contradic-
tion, ce qu’a fait, par exemple, M. Swain'®. Cela montre aussi en quoi la
dispute, la confrontation permettent de faire avancer un probléme.

91



Sinous jetons un regard rétrospectif sur tout ce que nous venons de dire,
nous remarquons que le point de vue que nous avions adopté au début
s’est quelque peu modifié. En effet, nous voulions nous établir dans un
méta-systéme, con¢u comme le lieu d’une objectivité absolue. Or mainte-
nant, nous voyons que cette objectivité est essentiellement relative a une
subjectivité, au sujet connaissant: on ne peut parler de vérifiabilité ou de
falsifiabilité sans faire référence a celui qui vérifie, qui falsifie. Mais affir-
mer cela, n’est-ce pas formuler la thése de I'intentionalité de la connais-
sance, donc affirmer la légitimité d’un point de vue phénoménologique?
I1le semble bien. Dés lors, comme nous avons affirmé au début que la phé-
noménologie est elle-méme un systéme, et que, d’autre part, nous avons
vu que lorsqu’on pose un probléme, on le fait en général avec un point
de vue systématique, nous n’échapperions pas au reproche suivant: du fait
de poser le probléme comme nous I’avons fait, c’est-a-dire en voulant le
faire sans présupposé, nous avons nous-méme accepté le présupposé fon-
damental de la phénoménologie; il est donc normal que nous aboutissions
a cette philosophie.

Nous pensons cependant que ce reproche ne nous atteint pas, pour deux
raisons au moins: (i) La méthode que nous avons employée n’a rien a voir
avec celle de la phénoménologie, car elle est totalement «objective»'’. —
(ii) La reconnaissance de l'intentionalité ne nous engage pas nécessaire-
ment sur la voie que Husserl a tracée: elle est simplement le fruit de la
constatation que la vérification, si elle porte sur un objet — un énoncé —,
émane d’un sujet. C’est pourquoi, certains philosophes, bien qu’opposés
ala phénomeénologie, acceptent la thése de I'intentionalité. C’est le cas de
G. Ryle, si ce n’est qu’il pense qu’il ne faut pas définir 'intentionalité par
’expression (conscience de», mais par celle «connaissance de)'®. Cette dis-
tinction de la conscience et de la connaissance n’a cependant rien a voir
avec notre propos.

Cela nous permet cependant d’attirer I’attention sur un point: sile pro-
bleme de la vérification a deux pdles, notre discours sera incomplet tant
qu’il n’en aura pas tenu compte. Or, jusqu’ici, nous n’avons pas tenu
compte du pole subjectif, ou plutdt, nous n’en avons tenu compte que par-
tiellement, puisque nous avons tout de méme mentionné le probleme de
la croyance rationnelle et d’au moins une difficulté qu’il souléve. Mais en
quoi ce que nous avons dit n’est-il pas complet? Dans la mesure ou la
vérification, ou la confrontation, est un acte du sujet, il doit aussi étre envi-

92



sagé en tant que tel, c’est-a-dire comme un acte parmi d’autres, et plus par-
ticuliecrement comme un acte cognitif parmi d’autres. Or une certaine
maniére d’analyser ces actes demande une méthode différente de celle
que nous avons employée jusqu’ici; cette méthode consiste non pas a voir
ces actes «du dehorsy, objectivement, mais a les voir «du dedansy, a les
vivre subjectivement. Or faire la logique de la croyance rationnelle, quel-
que nécessaire que cela soit, ce n’est pas vivre subjectivement I’acte.

Ce changement d’attitude, on peut refuser de I’effectuer, en arguant
qu’il prend fait et cause pour un systéme; mais alors il faut bien se rendre
compte que ce refus est lui aussi une prise de position en faveur d’un cer-
tain type de systéme, ce qui montre aussi que notre position au départ
n’était pas si innocente, si libre de tout présupposé que nous avions pu le
penser, puisqu’elle faisait abstraction du (subjectify. Quant a nous, il nous
semble au moins intéressant de ’effectuer, ne serait-ce que pour voir §’il
permet de jeter d’autres lumiéres sur le probléme de la vérification et pour
maintenir aussi longtemps que possible notre postulat du méta-systéme.

Ce changement d’attitude, un philosophe au moins I’a tenté, c’est
Maine de Biran. Si nous ne parlons pas ici de Husserl, c’est surtout a cause
de la critique de Sir Ayer que nous avons mentionnée concernant le pré-
supposé de la phénoménologie: la réduction implique une identification
de I’étre et du percu. Or, Maine de Biran échappe a cette critique dans la
mesure ou il n’effectue pas la réduction. En effet, que fait-i1? Il effectue
une analyse, ou plutdt une description de notre étre-dans-le-monde dans
ses couches les plus originelles, c’est-a-dire une description de la maniére
dont le sujet-moi se saisit primitivement en saisissant un objet. Cette saisie
originelle, Maine de Biran I'appelle le fait primitif ou le fait de cons-
cience'. Or, ce fait primitif, étant absolument premier, ne présuppose rien
et surtout pas, Maine de Biran y insiste, quelque chose comme le doute
cartésien, avec quoi la réduction a beaucoup d’affinités.

Ainsi ce fait primitif est un savoir: il permet d’abord de faire une discri-
mination entre la subjectivité et 'objectivité de méme qu’une détermina-
tion de leur caractére essentiel: le moi se saisit comme acte, I’objet est saisi
comme résistance a cet acte?®. D’autre part, c’est un savoir évident, puis-
que la conscience est immédiate, qu’iln’y a pas de «lieu» ot I’erreur pour-
rait se glisser?'. Nous avons donc 14 un critére qui permet une vérification
des énoncés philosophiques, ou du moins de certains énoncés philosophi-
ques, puisque le sujet et I’objet, en se manifestant, manifestent aussi qu’ils

93



débordent cette appréhension originelle, qu’une connaissance subjective
n’est donc pas le tout de la connaissance, et que la connaissance objective
— qui ne saurait en aucun cas étre déduite de la connaissance subjecti-
ve —, la science donc et la majeure partie de la philosophie, a son rdle a
jouer.

Nous voyons aussi que cette théorie ne supprime pas la confrontation
des théories, la dispute; elle I'exclut seulement de la connaissance subjec-
tive en montrant qu’il est absolument évident que j’existe, que j’existe
comme force, activité libre et que je ne me saisis tel qu’en contact avec un
objet résistant qui s’oppose a mon action. Cela, certes, fonde toute la con-
naissance — c’est la connaissance originelle — mais non pas dans le sens ol
toute connaissance en serait déduite; cela la fonde en ce que cela me
donne deux sujets d’attribution ot pourront inhérer toutes les attributions
que la connaissance ultérieure découvrira®.

Essayons de préciser ce que nous venons de dire en ’appliquant & notre
exemple, c’est-a-dire au probléme de la cause. Pour Maine de Biran, la
cause a un lien privilégié avec le fait primitif: le moi s’y vit comme acte,
c’est-a-dire comme cause de mouvement; il a I'initiative dans sa relation
au monde dans lequel, par son action, il cause des modifications. La causa-
lité est donc un pouvoir efficace expérimenté*’. Si Biran a raison, alors
Hume et Kant sont réfutés. Hume, parce que la cause n’a rien a voir avec
une habitude, Kant, parce que I'hypotheése des catégories devient inutile:
le fait primitif étant le lieu d’une certitude absolue, il se suffit & lui-méme
et il est vain de poser, «derriére» lui, quelque chose qui le fonde.

Certes, une telle définition de la cause ne résout pas immédiatement
tous les problémes: il faut encore montrer comment cette notion peut pas-
ser dans le domaine de I'objectivité — I’homme n’est pas la seule cause —
et surtout expliquer 'usage que certaines sciences en font, notamment la
médecine qui utilise constamment un langage causal. En d’autres termes,
il s’agit encore de se demander dans quelle mesure notre connaissance de
la réalité est anthropomorphique, et quelle est la valeur de cet anthropo-
morphisme.

Déterminer le fait primitif n’est donc qu’un commencement, mais qui,
pensons-nous, est riche de promesses; c’est la détermination du fond com-
mun a toute pensée et, en cela, il a & voir avec la Lebenswelt husserlienne.

La position de Maine de Biran n’est ici qu’esquissée; en la mentionnant,
nous voulons simplement montrer que le probléme de la vérification

94



gagnerait a ne pas faire abstraction de I'aspect subjectif de la connais-
sance. Certes, la prise en considération de cet aspect peut sembler ne pas
s’imposer: on peut refuser de quitter le point de vue objectif — parce que,
penserait-on, on ne peut poser le probleme de la vérification que sur le
terrain de l’objectivité — et ne voir, dans la théorie de Maine de Biran
qu’un systéme parmi les autres, ce qui implique que 'on se maintienne
au niveau de la confrontation des théories. Seulement, pensons-nous, un
tel point de vue rend impossible tout test sérieux de la pensée biranienne,
car, justement, celle-c1 est fondée sur ’expérience subjective.

Il est d’ailleurs intéressant de noter que certains représentants de la phi-
losophie analytique, tels le Wittgenstein des Investigations ou Austin, ont
eux aussi ressenti le besoin de fonder ultimement leur théorie sur quelque
chose que des interprétes de leur pensée ont comparé a la Lebenswelt. L’on
connait la célébre proposition du Tractatus: « Wovon man nicht sprechen
kann, dariiber muss man schweigen»?*, proposition qui est interprétée, en
général, comme signifiant I'impossibilité de tout discours métaphysique.
Or, selon M. Horgby, la lecture des Investigations demande que cette pro-
position soit réinterprétée: si le discours métaphysique reste impossible,
une conscience métaphysique existe*’. D’ailleurs, dans le Tractatus, Witt-
genstein n’affirme-t-il pas déja: «Es gibt allerdings Unaussprechliches.
Dies zeigt sich, es ist das Mystische.»*® Ce «Mystiquey, qui n’est pas dici-
ble, mais vécu, est de ce fait quelque chose d’existentiel qui est un au-dela
du pensable — du rationnel — qui se découvre a partir du pensable?’.

Ce «Mystique» sera déterminé dans les Investigations comme «form of
lifen, détermination qui précise encore la priorité du vécu subjectif par
rapport au discours objectif: de méme que le fait primitif biranien est
antérieur au langage, puisqu’il est un premier absolu, de méme la forme
de la vie détermine le jeu du langage®. Cette attitude implique aussi un
rejet de ’absoluité du langage logique présente dans le Tractatus® et une
prise en considération du langage de tous les jours, qui est plus proche de
I’expérience du sujet®. Ce langage, certes, a aussi sa logique, qui n’est pas
d’abord une logique formelle, mais une logique pratique, vécue®'.

Quant 4 Austin, si son cheminement est autre, ses conclusions vont dans
la méme direction que celles de Wittgenstein: nous ne sommes pas prison-
niers du langage, mais par I’étude du langage ordinaire nous avons un
acces direct au monde, qui peut étre appelé un monde originel puisqu’il
n’est pas encore informé par les catégories du langage®; et ce monde, tout

95



comme le «form of life» de Wittgenstein, est un monde vécu dans ’action.

I1 est bien évident que, par cette bréve analyse de quelques positions
de Austin et de Wittgenstein, nous ne voulons pas dire que leur pensée
est identique a celle de Maine de Biran — ou a celle de Husserl, puisque
les articles auxquels nous nous sommes référé ont entre autres comme but
de montrer certaines convergences qui existent entre la philosophie analy-
tique et la phénoménologie — mais nous avons voulu montrer une analogie
entre ces philosophes en ce que tous trois pensent qu’une méthode pure-
ment objective est insuffisante et qu’il faut aussi tenir compte, lorsqu’on
parle de vérification, du monde des vécus du point de vue du sujet qui les
vit. Il est d’autre part tout aussi évident que de nombreux analyticiens
n’acceptent pas ces développements de la pensée de Wittgenstein et de
Austin; il reste en effet toujours la possibilité de nier I'existence d’une
expérience subjective, ou tout au moins, sa valeur.

Il est vrai que poser un monde originel fait surgir des problémes trés
difficiles, et d’abord celui-ci: comment peut-on parler de quelque chose
qui précede tout langage? C’est 14 un reproche que certains ont adressé
a Merleau-Ponty concernant son discours sur le monde pré-objectif?’,
mais il atteint de méme toute théorie posant quelque chose comme une
Lebenswelt. Ce probléme est fondamental; seulement si I’on se fonde sur
lui pour rejeter toute tentative faisant appel a une telle notion, on ne fait
que substituer un probléme a un autre, et non moins grave. En effet,
comme nous I'avons déja dit, une méthode purement objective doit se
donner une logique, c’est-a-dire une structure de discours, comme point
de départ absolu. Or une telle structure, I’histoire des philosophies de la
logique I’a bien montré, est elle-méme source de difficultés gigantesques.
Nous en mentionnerons deux:

(1) L’on sait que la logique se heurtait & des paradoxes qui étaient soit
purement logiques, soit sémantiques. Le paradoxe logique le plus connu
est celui de Russell: La classe de toutes les classes qui ne sont pas membres
d’elles-mémes est-elle membre d’elle-méme? La réponse laissait per-
plexe: si elle I’est, alors elle ne I’est pas, et si elle ne I’est pas, alors elle I’est.
Les paradoxes sémantiques sont de la méme veine; prenons celui de Grel-
ling: certains mots n’ont pas la propriété qu’ils désignent, par exemple
(long) ou <monosyllabique). Ces mots, appelons-les «hétérologiquesy. Se
pose alors la question: le mot ¢(hétérologique) est-il hétérologique? Or, de
nouveau, s’il I’est, alors il ne I’est pas, et s’il ne I’est pas, alors il I’est.

96



Russell s’est beaucoup intéressé a ces paradoxes et a pensé les résoudre
par une théorie qu’il a proposée: la théorie des types. Ce n’est pas le lieu
de la développer ici; notons simplement, ce qui suffit a notre propos,
qu’elle interdit de parler de toutes les classes, ou de toutes les propriétés
de maniére indistincte. Or, et c’est 1a le probléme, cette théorie, pour
résoudre les paradoxes, est obligée de parler de toutes les classes, de toutes
les propriétés, indistinctement. Elles semble donc contenir une contradic-
tion*.

(i1) Le second probléme est, a notre avis, encore plus fondamental. En
effet, 'on pourrait penser résoudre le premier en élaborant un systéme
logique qui I’¢limine, et certains, tel Quine, ’ont essayé®®. Or il n’en est
pas de méme du second puisque, comme le note Sir Ayer, il est 'un des
présupposés fondamentaux de toute la philosophie analytique. Ce pré-
supposé est le principe de vérification®.

Que dit-il? Que la signification d’un énoncé est la méthode de sa vérifi-
cation. Cela veut dire que connaitre la signification d’un énoncé¢, c’est con-
naitre comment on le vérifie’’. Par exemple, s’il s’agit d’un énoncé se réfé-
rant a I’expérience, le principe dit que je connais sa signification lorsque
je sais quelle(s) expérience(s) le vérifie(nt) ou le falsifie(nt). Bref, ce prin-
cipe dit que les énoncés philosophiques doivent avoir un rapport a 'expé-
rience de telle maniére que I’expérience en assure la validité, puisque la
philosophie n’est pas une discipline purement formelle.

Notons d’abord que ce principe, énoncé d’abord par le positivisme logi-
que, n’a pas tardé¢ a se retourner contre lui. En effet, pour le positivisme
logique, un énonc¢ est soit empirique, soit tautologique; or le principe de
vérification ne peut étre ni 'un ni I’autre: il ne saurait étre que métaphysi-
que’®,

Mais surtout, ce principe pose le probléme de la vérification, ou plutdt
le résout avant qu’il ne se pose vraiment: on affirme que les énoncés doi-
vent étre vérifiables et on énonce une méthode de vérification qui, dés
qu’on I’examine de prés, nous engage dans toutes les difficultés que nous
avons observées jusqu’ici et dont la résolution, si ce que nous avons dit
est juste, ne peut s’effectuer que si’on quitte le point de vue de tout logi-
cisme, de tout objectivisme. Telle a d’ailleurs été, nous semble-t-il, la
démarche de Wittgenstein que nous avons esquissée plus haut.

En résumé nous voyons donc que, s’il n’est pas possible de vérifier les
énoncés philosophiques de maniére a obtenir un consentement universel

7 Studia philos. 39 97



des esprits, il est au moins possible, par la confrontation et la dispute, de
préciser les problémes et donc aussi de rendre clairement évidentes les
oppositions, ce qui n’est pas peu de chose*. Si I’on voulait aller plus loin,
et pensons-nous, on le peut, il nous faudrait alors suivre une voie analogue
a celle que Maine de Biran a tracée. Dans quelle mesure cette voie est pra-
ticable, c’est aussi a la disputatio de I’établir, mais cette fois, nous pouvons
espérer qu’une determinatio au sens strict soit possible, car, comme
’affirme Maine de Biran: «Siles faits primitifs eussent été vraiment recon-
nus et distingués a la source, on elit vu peut-étre tout le systéme intellectuel
s’étendre progressivement depuis I'origine et se moulant toujours, pour
ainsi dire, sur un premier fond commun et invariable.»*’

Notes

' Loi de Scot: p-p.0 .q

? «The criticism would be logical in nature.» M. Swain, The Consistency of Rational Belief,
in Induction, Acceptance and Rational Belief (M. Swain ed), Reidel, Dordrecht, 1970,
p. 28.

* Cf. W.V.0. Quine, From a Logical Point of View, Harper & Row, New York, 1963, p.79:
«The fundamental-seeming philosophical question, How much of our science is merely
contributed by language and how much is a genuine reflection of reality? is perhaps a
spurious question which itself arises wholly from a certain particular type of language.»

* «Ithas often been pointed out, although Indo-European languages have a subject-predi-
cate grammar, there are other languages that do not. But what are we to do with this fact?
Suppose anthropologists or linguists find a tribe that has no words for temperature — no
words for hot and cold. And suppose a philosopher learns about this, and then argues
as follows: (You are complaining about the heat. But don’t you know that it’s a pecularity
of just a certain subset of languages that they have words ostensibly designating such
things as heat and cold? Therefore you have no grounds for complaint).» R. M. Chisholm,
Person and Object, Allen & Unwin, London, 1976, p.19.

* «Ithappens to be the case that we cannot, in our language, refer to the sensible properties
of a thing without introducing a word or phrase which appears to stand for the thing itself
as opposed to anything which may be said about it. And, as a result of this, those who
are infected by the primitive superstition that to every name a single real entity must cor-
respond assume that it is necessary to distinguish logically between the thing itself and
any, or all, of its sensible properties. And so they employ the term (substance) to refer
to the thing itself.» A.J. Ayer, Language, Truth and Logic, V. Gollancz Ltd., London,
1936, pp.32-3.

¢ «More serious presuppositions (...) are, on the part of the phenomenologists, the assump-

tion that the being of things is identical with their being for consciousness, (...)» A.J. Ayer,

Phenomenology and Linguistic Analysis, in Analytic Philosophy and Phenomenology,

(H.A. Durfee, ed), pp. 241-2, Nijhoff, The Hague, 1976.

K.R. Popper, La logique de la découverte scientifique, Payot, Paris, 1973, p.447.

98



20

Notons en passant qu’une situation analogue existe dans les sciences empiriques: I'expé-
rience n’est pas un en-soi qui s'impose au savant dés qu’il ouvre les yeux; elle doit étre
suggérée a la réalité: I'expérimentateur, dit Popper (Op. cit., p. 106) n’est pas un enregis-
treur passif d’expériences, il les suscite par les questions qu’il pose, et ses questions sont
déterminées par le systéme théorique qu’il veut tester. Seulement, il n’y a pas la de cercle,
puisque les expériences suggérées par la théorie peuvent la falsifier.

«Nous ne pouvons méme pas nous représenter une chose aussi concréte que la terre telle
que nous la savons étre; nous nous contentons d’une sphére d’une grandeur médiocre et
qui joue pour nous le role d’un signe. Mais nous savons que la terre différe beaucoup de
cette sphére. Notre représentation demeure souvent bien en dega de ce que nous vou-
drions représenter (...) La pensée nous fait souvent transgresser les bornes du représenta-
ble sans que nos jugements perdent pour autant toute matiére. Méme si, comme il semble,
I’lhomme n’est pas capable de penser sans représentations, leur rapport 4 'objet de la pen-
sée peut étre extrinseque, arbitraire et conventionnel.» G. Frege, Les fondements de
larithmétique, Paris, Seuil, 1969, p. 186.

«If a man were so situated as always to have heard two clocks striking the hours, one of
which always struck immediately before the other, he would according to Hume’s defini-
tion of cause have to say that the strokes of the first cause the strokes of the second; whe-
reas in fact they do not.» C.J. Ducasse, Nature, Mind and Death, Open Court Publishing
Co., La Salle, 1951, pp.93-4.

«Une théorie logique peut étre mise a I’épreuve en lui imposant de résoudre certaines
énigmes et c’est un dessein salutaire, quand on réfléchit sur la logique, de garder dans
I'esprit autant d’énigmes que possible, puisqu’elles servent aux mémes fins que les expéri-
mentations en physique.» B. Russell, De la dénotation, in I’Age de la science, vol. 111, no 3,
p. 177. Certes, Russell parle de la logique, mais la philosophie se trouve, sur ce point, dans
la méme situation.

On peut trouver une illustration de la dispute sur la cause dans M. Brand (ed.), The Nature
of Causation, University of Illinois press, Urbana, Chicago, London, 1976.

C’est la determinatio de la dispute que I'on peut définir comme le fait M. Goodman 4 un
autre propos: «As for «determination), I do not mean final discovery of truth, but only
enough examination to reach a decision as to whether a given statement or its negate is
to be admitted as evidence for the hypothesis in question.» N. Goodman, Fact, Fiction
and Forecast, The Bobbs-Merrill Company, 1965, p.21.

«If S is a body of reasonably accepted statements, and s, belongs to S and s, belongs to
S, then the conjunction of s, and s, belongs to S.» H.E. Kyburg, jr, Conjunctivitis, in Induc-
tion, Acceptance and Rational Belief (M. Swain, ed.), p.55.

H.E. Kyburg, op. cit., p.56.

Cf. M. Swain, The Consistency of Rational Belief, in Op. cit., pp.39-52.

Cf. A. de Muralt, L’idée de la phénoménologie, PUF, Paris, 1958, p.216: «Seule la phéno-
ménologie est science subjective du subjectif.»

«Knowing is not one definable species of «consciousness of ...» among others (...) Conse-
quently the (intentionality) of mental acts must be defined in terms not of (consciousness
of...) but of <knowledge of...»» G. Ryle, Phenomenology, in Analytic Philosophy and Phe-
nomenology (H.A. Durfee, ed), p. 26.

«Ce moi a donc une origine; je la cherche hors des premiéres sensations et je la trouve
dans un premier effort voulu; cet effort auquel se joint essentiellement une résistance ou
inertie purement organique, est selon moi le véritable mode personnel et constituerait a
lui seul le fait de conscience.» Maine de Biran, Lettre @ Durivau (inédit).

«Lalibre activité, comme I’existence personnelle qu’elle constitue.» Maine de Biran, Nou-

99



21

22

23

24

25

26

27

34

35

36

veaux essais d’anthropologie, PUF, Paris, 1949, p.271; et «Ce qui constitue relativement
a nous I'essence propre de corps ou de matiére, n’est pas autre chose que cette force de
résistance, directement opposée i I’action que notre volonté détermine.» Maine de Biran,
Mémoire sur la décomposition de la pensée, Alcan, Paris, 1922, tome 11, p.107.

«Une évidence irrésistible s’attache, dans le fond du sens intime, aux deux éléments du
méme fait, aux deux termes du méme rapport: la force et la résistance.» Maine de Biran,
Essai sur les fondements de la psychologie, Alcan, Paris, 1932, tome 1, p.216.

«Il est certain qu’'il n’y a point de connaissances quelconques sans la double unité du sujet
qui connait et de I'objet qui est connu.» Maine de Biran, Lettre a Ampére, in Correspon-
dance philosophique, Alcan, Paris, 1930, tome II, p.456.

«La conscience de notre activité (...) nous donne la premiére idée d’une cause productive
efficiente.» Maine de Biran, Journal, La Baconniére, Neuchétel, 1954, tome 1, p.226.

L. Wittgenstein, Tractatus Logico-Philosophicus, 7.

«According to Wittgenstein metaphysics is an impossibility as statements, as system, but
not as awareness.» I. Horgby, The double Awareness in Heidegger and Wittgenstein, in
Analytic Philosophy and Phenomenology, (H. A. Durfee, ed), p. 103.

L. Wittgenstein, op. cit., 6.522.

«Wittgenstein’s metaphysics is existential: the thinker, who carries on the philosophical
activity that implies the unveiling of the limits of the thinkable, (...)» I. Horgby, op. cit.,
p. 106.

«Form of life) determines the (language-game)», 1. Horgby, op. cit., p.103.

Cf. J.M. Hems, Husserl and/or Witigenstein, in op. cit., 66: «This is what Wittgenstein
does in the Tractatus which only introduces the subject episodically and for Wittgenstein
the absolute is rather the objective and impersonal logos of the language.»

Cf. J.M. Hems, loc. cit: «The Philosophical Investigations attempt the description of this
Sprachewelt which is Wittgenstein’s counterpart of Husserl’s Lebenswelt, since language
is a kind of living for the man who is speaking.»

Cf. J.M. Hems, op. cit., p.67: «There is a logic immanent in language, but it is far more
complicated and obscure than anything envisaged in the Tractatus, foritis deeply entren-
ched in behaviour.»

Cf. E.T. Gendlin, What are the Grounds of Explication?, in op. cit., p.253: «The method
involves a direct access to an experienced world not yet split into word-like or thing-like
units or traits. The method systematically relates formulations of philosophy to this direct
access.»

Cf. M. Kullman et C. Taylor, The Pre-objective World, in Essays in Phenomenology (M.
Natanson ed.), Nijhoff, The Hague, 1966, p.120: «If ¢pure presuppositionless descrip-
tion) is description of the world without assuming the validity of the categories involved
in our everyday or scientific descriptions, how can we possibly undertake it? We seem to
be set the task of describing the world prior to all discourse.»

Cf. .M. Copi, The Theory of Logical Types, Routledge & Kegan Paul, London, 1971,
p.71: «A frequently expressed objection to the Simple Theory of Types is that it is itself
involved in contradiction. The Theory states that nothing can be said about a/l properties,
all relations, all classes, or all functions. But to say this the Theory itself must say some-
thing about all properties, relations, classes, functions.» On peut aussi se référer a cet
ouvrage si ’on s’intéresse a la signification et aux implications de la théorie des types.
Cf. W.V.0O. Quine, From a Logical Point of View, ch. V.

«More serious presuppositions (...) are on the part of the linguistic analysts, the assump-
tion of some form of the verification principle.» A.J. Ayer, Phenomenology and Linguistic
Analysis, in Analytic Philosophy and Phenomenology (H.A. Durfee, ed.), pp.241-2.

100



37

38

39

40

Cf.J.O0.Urmson, Philosophical Analysis, Oxford University Press, 1967, p. 107: « The mean-
ing of a statement is the method of its verification. Consequently to know the meaning
of a statement, to understand it, is to know how to verify it.»

Cf. J.O. Urmson, op. cit., pp. 168-9.

C’est dans ce sens que M. Davis parle de «The conversational character of philosophy.»
P.E. Davis, Dialogues of Modern Philosophy, Allyn & Bacon, Boston, 1977. p. 1.

Maine de Biran, De 'aperception immédiate, Vrin, Paris, 1963, p.203.

101






	Les énoncés philosophiques sont-ils vérifiables?

