
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Einige Probleme der Ästhetik

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883061

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883061
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 39/1980

ANDREAS GRAESER

Einige Probleme der Ästhetik

I. Einleitung

Traditionell sind die philosophischen Affiliationen der Ästhetik vor
allem in den Domänen von Ontologie, Metaphysik und Erkenntnistheorie

beheimatet. Im Prozess der Thematisierung von Lebenswelt und
Alltäglichkeit gewinnt nun freilich auch die Diskussion von Alltagsleben als

Kunst oder kreativer Intersubjektivität Boden. Hier zeichnen sich mögliche

Berührungshorizonte zwischen Philosophie, Kunst, Psychologie und

Sozialforschung ab1. Doch selbst wenn vorausgesetzt werden darf, dass

die Spannbreite spezifisch philosophischer Bemühungen um Ästhetik
heute von Erneuerungen der These über die ästhetische Subjektivität bis

zur Idee einer Epiphanie einer Transzendenz im Schönen reicht2, so ist
doch unbestreitbar, dass für das Selbstverständnis der Ästhetik als möglicher

«Wissenschaft vom Schönen»3 eine Frage vorrangige Bedeutung
haben muss, - nämlich die Frage nach der Eigenständigkeit oder Autonomie

der Ästhetik als Disziplin sui generis.
Diese Frage, die mutatis mutandis auch in der zeitgenössischen

Moralphilosophie diskutiert wird und im Prinzip also jenes Grundproblem wieder

zu Bewusstsein bringt, dem Kant grosse Aufmerksamkeit zugewandt
hatte, wurde in jüngerer Zeit von F. Sibley4 neu gestellt und in der Sache

dahingehend beantwortet, dass die erste Aufgabe der Ästhetik darin
bestehen müsse, die Selbständigkeit des ästhetischen Urteils sicherzustellen,

und zwar durch den Nachweis, dass es sich aufverwandte oder ähnliche

Urteilsarten nicht reduzieren lässt5. Ähnlich wie also der Ethiker bzw.
Meta-Ethiker bemüht ist, das Moralische selbst als Gegebenheit sui generis

zu erweisen, indem er-wie z.B. G.E. Moore6 - die Irreduzibilität
ethischer Begriffe auf emprische Begriffe dartut. soll der philosophisch inter-

Korrespondenz: Prof. Dr. Andreas Graeser, Philosophisches Institut, Falkenplatz 16,

CH-3013 Bern

57



essante Anspruch der Ästhetik aufAnerkennung als autonomer Disziplin
und Domäne sui generis also im Prinzip dadurch eingelöst werden, dass

ästhetische Begriffe als fundamental und irreduzibel erwiesen werden.
Aber eben die Auffassung7, die einen signifikanten wenn auch - wie zu

sehen sein wird - problematischen Unterschied zwischen Ästhetisch
einerseits und Nicht-Ästhetisch andererseits voraussetzt und mit ihrem
Rekurs auf den Geschmack als genuines, besonderes Wahrnehmungsvermögen

gewisse Züge des Intuitionismus aufweist8, bringt das Ästhetische

selbst nicht eigentlich in den Horizont begrifflicher Erfahrung. Dieser

Befund gilt auch für den Fall, dass ästhetische Eigenschaften in ihrer
Existenz von nicht-ästhetischen Eigenschaften abhängig sind9, und die
nicht-ästhetischen Eigenschaften eines Gegenstandes seine ästhetischen

Eigenschaften in dem Sinn bestimmen, dass letztere irgendwie aus erste-

ren hervorgehen10. Auch in diesem Fall lassen sich ästhetische
Eigenschaften keineswegs auf nicht-ästhetische Eigenschaften reduzieren, -
etwa in dem Sinne, dass eine distinkte und quasi abzählbare Menge von
empirischen Eigenschaften als notwendige und zugleich hinreichende
Bedingung für das Vorkommen einer bestimmten, unverwechselbaren
ästhetischen Qualität auszumachen wäre. Vielmehr bliebe das Ästhetische

selbst wiederum nur durch ästhetische Begriffe explizierbar; und
damit würde - wenn auch in gänzlich anderer Weise als Kant glaubte -
begreiflich, weshalb die Möglichkeit einer Ästhetik im Sinne einer
«Wissenschaft vom Schönen» durchaus ausserhalb des Horizontes
wissenschaftlicher Möglichkeiten zu liegen scheint, - eine Annahme übrigens,
die mit der Diagnose der Schönheit «als eines von den grossen Geheimnissen

der Natur» kompatibel ist, «deren Wirkung wir alle sehen und alle

empfinden, von deren Wesen aber ein allgemein deutlicher Begriff unter
die unerfundenen Wahrheiten gehört»".

Diese These von der Irreduzibilität ästhetischer Eigenschaften auf
nicht-ästhetische Eigenschaften hat etwas für sich. Freilich involviert sie

die Annahme einer rigiden Dichotomie und die dabei vorausgesetzte
Dichotomie zwischen Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch gehört zu einem

Typus von Distinktionen, die - ähnlich wie die bekannte Dichotomie
zwischen Analytisch und Synthetisch oder die zwischen Erscheinung und
Wirklichkeit - leicht behauptet, aber schwer beweisbar ist.

Die nachfolgenden Erörterungen bemühen sich entsprechend weniger
um den Versuch der Klärung jener Schwierigkeiten, welche die Annahme

58



einer solchen Dichotomie zwischen Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch de

facto mit sich bringt. Sie bemühen sich vielmehr um den Nachweis, dass

die Diskussion derartiger Fragen für das Selbstverständnis der Ästhetik
relevant ist. In diesem Sinn ist zunächst der Frage nachzugehen, (II) ob
und wie die Selbständigkeit des ästhetischen Urteiles qua Werturteil
sichergestellt werden kann; eine zweite Frage betrifft das Problem, (III) in
welcher Weise ästhetische Urteile als Geschmacksurteile und doch als

verallgemeinerungsfähige Urteile betrachtet werden können. Eine dritte
Frage (IV) betrifft dann formell das Problem der Abgrenzung zwischen
ästhetischen Eigenschaften einerseits und nicht-ästhetischen Eigenschaften

andererseits. Die Diskussion dieser Frage erlaubt schliesslich (V)
gewisse Rückschlüsse aufdie Einschätzung des ontologischen Ranges von
Kunstwerken als Entitäten sui generis.

II. Ästhetische Urteile als Werturteile

Ästhetische Urteile gelten als eine Species von Werturteilen; moralische

Urteile gelten als die (oder eine) andere Species von Werturteilen.
Diese Einteilung ist zu einem Gemeinplatz geworden; und irgendwie
scheint sie intuitiv einleuchtend. Faktisch involviert sie jedoch eine Reihe

von durchaus problematischen Vorentscheidungen und mithin auch eine
Reihe von Unklarheiten. Diese Unklarheiten beginnen damit, dass

Werturteile eben als etwas sui generis betrachtet werden, d. h. als etwas, was von
Tatsachenaussagen signifikant verschieden ist.

Wenn unter Tatsachenaussagen Sätze begriffen werden, die in
eindeutig deskriptiver Weise das Bestehen oder Nicht-Bestehen von
Sachverhalten behaupten12 und wahr oder falsch sein müssen, so sind Werturteile

per implicationem offenbar Gebilde, die über keinen eindeutig
deskriptiven Gehalt verfügen und in diesem Sinn auch nicht den Kategorien

von Wahr und Falsch unterworfen sind.
Aber was sind Werturteile dann? Das Spektrum möglicher Antworten

ist breit. Es reicht von der Auffassung, dass Werturteile in keinem
vernünftigen Sinne des Wortes als Aussagen irgendwelcher Art verstanden
werden dürfen, bis zu der Auffassung, dass sich Werturteile, abgesehen

von ihren Gegenständen, von Tatsachenaussagen im normalen Sinne des

Wortes gar nicht unterscheiden.

59



Und es liegt auf der Hand, dass diesen semantischen Annahmen
unterschiedlicher Art auch entsprechend unterschiedliche ontologische
Auffassungen bezüglich der Seins-Weise von Werten gegenüberstehen.
Jedenfalls lassen sich die meisten der auch für die Frage der Einschätzung
ästhetischer Urteile relevanten Positionen im Wesentlichen auf eine der
drei folgenden Positionen reduzieren. Und zwar handelt es sich bei diesen
Positionen um (A) den Emotivismus, (B) den Subjektivismus, (C) den

Objektivismus.

A. Die Auffassung des vom sogenannten Logischen Positivismus des

Wiener Kreises inspirierten frühen Emotivismus besagt, dass Werturteile
insgesamt dadurch gekennzeichnet sind, dass sie keine Behauptungen
über Gegenstände aufstellen, sondern Empfindungen über Gegenstände
ausdrücken bzw. solche Empfindungen auch hervorrufen13. Dieser
Auffassung zufolge handelt es sich bei Werturteilen also nicht eigentlich um
eine Species von synthetischen Urteilen. Sie sind blosse Ausdrucksweisen

von Empfindungen und fallen mithin gar nicht in den Bereich wahrheitsfähiger

Sätze; sie sind aus denselben Gründen unverifizierbar, aus denen
ein Schmerzensschrei oder ein Gebet unverifizierbar ist, - weil sie keine
echte Proposition ausdrücken14. Sir Alfred Ayer, der dieser Auffassung
seinerzeit Ausdruck gab, verstand ethische Begriffe ausdrücklich als

Pseudo-Begriffe und mithin als undefinierbare Gebilde. Diese Schlussfolgerungen

über das Wesen der Ethik gelten - dieser Theorie zufolge - auch

für die Ästhetik. Denn:

«Solche ästhetischen Wörter wie <schön> und <hässlich> werden - wie ethische Wörter -
nicht zur Aussage von Tatsachen verwendet, sondern nur, um gewisse Empfindungen
auszudrücken und ein gewisses Verständnis hervorzurufen. Es ergibt sich, dass es - wie in der
Ethik - sinnlos ist, ästhetischen Urteilen objektive Gültigkeit beizumessen, und unmöglich,
in der Ästhetik über Wertfragen zu argumentieren, sondern nur über Tatsachenfragen.»IS

Es ist wichtig zu erkennen, dass dieser Typus von antiobjektivistischer
Auffassung, wonach Wertungen keinerlei fundamentum in re haben,
sondern als irrationale Reaktionen im weitesten Sinne zu verstehen sind,
nicht eigentlich als Variante des ebenfalls antiobjektivistisch orientierten
Subjektivismus betrachtet werden können. Zwar plädiert auch diese

Auffassung für die Folgerung des Subjektivismus (i.e. für die These «degusti-
bus non est disputandum»). Doch ist die Begründung signifikant verschieden.

Denn während der Subjektivist - wie zu sehen sein wird - geltend

60



machen kann, dass oberflächlich betrachtet widersprüchlich erscheinende

Sätze wie

(p) «X ist schön»
einerseits und

(q) «X ist nicht schön»
andererseits faktisch gar keinen Widerspruch bedeuten, sondern im
Gegenteil beide wahr sein können, betont ein Emotivist vom Zuschnitt Sir
Alfred Ayers, dass es sich bei den in Rede stehenden Gebilden p und q

gar nicht erst um Sätze, und mithin a fortiori auch nicht um wahrheitsfähige

Gebilde handeln kann. Geht es hier aber schon nicht um
wahrheitsfähige Gebilde, sondern nur um Ausdrucksweisen von Empfindungen,

so haben wir es entsprechend auch nicht mit etwas zu tun, was zu
etwas anderem in Widerspruch treten kann.

B. Auch der Subjektivist leugnet, was der Objektivist behauptet. Er
leugnet die Möglichkeit einer objektivistischen Interpretation von
Werturteilen und wendet sich damit gegen die Auffassung, derzufolge Werte
Merkmale von - oder Teile in - einer bewusstseinsunabhängigen Aussen-
welt seien16. Der Subjektivist hält dafür, dass Werturteile insgesamt
Aussagen über die Empfindungen des Sprechenden ausdrücken. Wenn
der Subjektivist also sagt

«X hat ästhetischen Wert»,
so meint er der Sache nach etwa

«Ich geniesse X ästhetisch»
oder auch

«Ich reagiere auf X ästhetisch».
Diese Auffassung17 begnügt sich in der Regel mit der Feststellung, dass

alle Werturteile so oder so strikt autobiographischen Charakter haben:
Schönheit kann weder vermittels eines Appelles an den sogenannten
Consensus bewiesen werden noch vermittels einer Reduktion auf irgendwelche

Prinzipien. Weder darf der Verlauf der Zeit als Nachweis der Existenz
von Schönheit zitiert werden, noch hilft der Hinweis auf den besonderen

Typus von Mensch, der Schönheit erfährt.
Rein pragmatisch betrachtet hat diese Auffassung den Nachteil, dass

sie Dispute über Wertfragen logisch ausschliesst. Denn Sätze wie

(p) «X hat ästhetischen Wert»
(q) «X hat keine ästhetischen Wert»

61



bedeuten für den Subjektivisten soviel wie

(p) «a findet, dass X ästhetischen Wert hat» bzw.

(q) «b findet, dass X keinen ästhetischen Wert hat».
Beide Sätze können wahr oder (wenn a und b die Unwahrheit sagen)
falsch sein; die beiden Sätze widersprechen sich in keinem Fall.

C. Während der Subjektivist dafür hält, dass Werturteile primär als

Berichte über die Einstellungen und Empfindungen des Sprechenden zu
den Gegenständen zu sehen sind, geht der Objektivist davon aus, dass

Sätze wie «X hat ästhetischen Wert» genau dann wahr sind, wenn es der
Fall ist, dass X über einen solchen Wert verfügt. Denn der Objektivist vertritt

die Meinung, dass Werte Teile in - oder Merkmale von - einer be-

wusstseinsunabhängigen Aussenwelt sind ; und er ist - anders als der
Subjektivist - davon überzeugt, dass wenn wir einem Gegenstand ein
Wertprädikat zusprechen, dieses Wertprädikat in der Natur des Gegenstandes
selbst gründet18. So betrachtet mag man sich fragen, in welcher Hinsicht
sich objektivistisch interpretierte Werturteile überhaupt von Tatsachenaussagen

sinnvoll absetzen lassen. Denn abgesehen von ihren Gegenständen

scheinen sich Werturteile, die das Vorhandensein eines Wertes in

irgendeinem Teil der Welt behaupten, von Tatsachenaussagen nicht
einmal signifikant zu unterschieden.

Wie steht es also mit diesen objektiven, d.h. bewusstseinsunabhängig
existierenden Werten? Wie hätte man sich ihre Existenz zu denken?

1. Eine mögliche Antwort auf diese Frage besagt, dass der ästhetische
Wert eines Gegenstandes durch die Immanenz einer Eigenschaft namens
Schönheit konstituiert wird. In ihrer extremen Form geht diese These

dahin, dass das Vorhandensein der Eigenschaft Schönheit analysiert werden

kann. Ein Weg, den Gedanken des Vorhandenseins der Eigenschaft
namens Schönheit plausibel zu machen, besteht in der Annahme (i), dass

die Eigenschaft Schönheit mit bestimmten Eigenschaften des Gegenstandes

(z. B. Symmetrie usw.) identisch ist und durch diese definiert wird. Der
andere Weg, das Vorhandensein einer objektiven Eigenschaft Schönheit

zu spezifizieren, eröffnet sich in Gestalt der Annahme (ii), dass Schönheit

zwar vom Vorhandensein solcher Eigenschaften wie Symmetrie abhängt,
durch diese freilich nicht definiert wird.

Die erste Option (i) ist also dadurch gekennzeichnet, dass die Frage, ob
ein Gegenstand schön ist, problemlos entschieden werden kann. Denn die

62



Antwort hängt einzig davon ab, ob der Gegenstand die für die jeweilige
Position ausschlaggebenden (d.h. Schönheit-definierenden) Merkmale
aufweist.

Aber ist diese Antwort tatsächlich unproblematisch? Indem der Objektivist

auf eine deftnitorische Formel rekurriert, läuft er Gefahr, die
Verschiedenheit der Identitätskriterien für Kunstwerke in den verschiedenen
Künsten ausser Betracht zu lassen. Schon dies macht seine Position
verwundbar. Darüberhinaus könnte sich der Kritiker dieser Position auf das

sog. «Argument der offenen Frage» berufen", welches vis-à-vis naturalistischer

Definitionsversuche der moralischen Eigenschaft «gut» geltend
gemacht wird. Er könnte einwerfen: «Ich sehe, dass X sämtliche
Merkmale aufweist, welche von Ihnen als Schönheit-definierende
Eigenschaften spezifiziert wurden, - aber ist X auch wirklich schön?»

Anders liegen die Dinge im Fall der zweiten Option (ii). Denn wenn
Schönheit sozusagen aus empirischen Eigenschaften hervorgeht, durch
diese freilich nicht definiert wird, so ist der Entscheid, ob ein Gegenstand
schön ist, zwar im Prinzip so wie im Falle (i) davon abhängig, dass er die

besagten Eigenschaften aufweist. Freilich kann dieser Entscheid eben nur
unter der ausdrücklichen Voraussetzung bzw. unter dem Vorbehalt
getroffen werden, dass Schönheit in sämtlichen Fällen ihres Vorkommens
mit diesen jeweiligen Beschaffenheiten notwendig einhergeht. Um dies

voraussetzen zu können, muss der Objektivist allerdings Schönheit als

Eigenschaft in ihrem eigenen Recht erkennen können. Da Schönheit freilich

als nicht-definierbar angenommen wurde, kann sie auch nicht begrifflich

identifiziert werden. Mithin ist der Objektivist auch nicht in der Lage
zu wissen, ob zwischen dem Vorkommen von Schönheit einerseits und
dem Vorkommen solcher Eigenschaften wie Symmetrie andererseits
tatsächlich ein notwendiger Zusammenhang besteht.

2. Eine andere Möglichkeit, im Sinne einer objektivistischen Position
für die Existenz von werthaften Eigenschaften zu argumentieren, geht in
die Richtung einer instrumentalistischen Wert-Auffassung20. Diese

Auffassung besagt, dass Kunstwerke im Prinzip nicht anders als die meisten
menschlichen Fertigungen zu einer Klasse von Objekten gehören, die
eine bestimmte Funktion erfüllen. Und die Funktion von Gemälden,
Gedichten oder Symphonien besteht dieser Auffassung zufolge primär
darin, die Aufmerksamkeit des Betrachters oder Zuhörers mit einer
ästhetischen Erfahrung zu belohnen. Entsprechend besagt eine Aussage
wie

63



«Dies ist ein gutes X»
für den Verfechter einer instrumentalistischen Wert-Auffassung soviel
wie

«Dies ist ein X, und X hat eine bestimmte
Funktion, die es erfolgreich erfüllt».

Sofern der Instrumentalist die ästhetische Erfahrung als Wert in sich

selbst versteht, beurteilt er den Wert eines Gegenstandes einzig und allein
danach, ob dieser tatsächlich geeignet ist, eine entsprechende Erfahrung
hervorzurufen. Mithin wäre eine Aussage von der Art

«X hat ästhetischen Wert»
gleichbedeutend der Aussage

«X hat das Vermögen/die Kapazität,
eine ästhetische Erfahrung hervorzurufen».
Sicher mag man darüber streiten, ob diese Position als Objektivismus

im strikten Sinn angesprochen werden sollte. Denn der Instrumentalist ist

ja nicht gehalten, spezifische Eigenschaften zu zitieren. Er kann sich im
Prinzip mit dem Flinweis begnügen, dass der in Rede stehende Gegenstand

über die Kapazität verfügt, im Betrachter eine ästhetische Reaktion
hervorzurufen. Doch fallen «Kapazität» und «Vermögen» in eine Rubrik
von Eigenschaften, die wie Dispositionsprädikate (z.B. zerbrechlich,
magnetisch, löslich in Wasser usw.) ihrerseits nicht definierbar sind21.

Nun, abgesehen davon, dass es dem Anhänger einer instrumentalistischen

Wert-Theorie freisteht auf Grund empirischer Verallgemeinerungen

spezifische Eigenschaften im Sinne der Theorie (1, ii) zu zitieren, lässt

sich nicht bestreiten, dass es sich bei der Kapazität eines Gegenstandes,
eine ästhetische Erfahrung hervorzurufen, um eine tatsächliche Eigenschaft

des Gegenstandes selbst handelt.
In letzter Zeit gewann namentlich (im Zusammenhang der meta-ethi-

schen Diskussion22) die Auffassung Verbreitung, dass Wert-Ausdrücke
nicht für Eigenschaften stehen und dass Werturteile entsprechend keineswegs

die Funktion von Zuschreibungen von Eigenschaften haben. Positiv

gewendet gehen diese anti-deskriptivistischen und mithin nicht-kognitivi-
stischen Interpretationen von Werturteilen dahin, dass diese entweder als

Ausdruck von Emotionen und Einstellungen bzw. als Instrument der

Erzeugung solcher Emotionen und Einstellungen zu verstehen sind23,

oder aber als Empfehlungen und Vorschreibungen anzusehen sind24.

Freilich ist auch eine Wiedererstarkung deskriptiver (und d.h. kognitivi-

64



stischer) Betrachtungsweisen zu vermerken25. Immerhin scheint dieser
namentlich unter den Moralphilosophen geführte Disput über Wesen
und Funktion wertender Ausdrücke durchaus geeignet, die sachliche
Problematik dieser und anderer Fragestellungen auch für die philosophische
Ästhetik erkennbar werden zu lassen. In diesem Sinn stellt sich die Frage,
ob ästhetische Urteile qua Werturteile nicht wesentlich eine andere Funktion

erfüllen als diejenige, einem Gegenstand bestimmte Eigenschaften
zuzuschreiben. So gestellt, mag diese Frage zu radikal anmuten. Zweifellos

können ästhetische Urteile die Funktion haben, Einstellungen zum
Ausdruck zu bringen, entsprechende Einstellungen hervorzurufen,
Empfehlungen auszusprechen, bestimmte Aspekte eines Gegenstandes ins
Licht zu rücken usw.26. Doch bedeutet dies nicht notwendigerweise - wie
oft angenommen wird - dass jemand, der «ein Werk gut oder schlecht

nennt», es «empfiehlt» oder «verwirft», aber nicht «beschreibt»27.

Zumindest ist die Annahme einer derartigen Notwendigkeit keineswegs
unmittelbar einsichtig. Denn so wie moralische Überzeugungen entgegen
dem Anspruch der emotiven und imperativistischen Theorien durchaus
wahr oder falsch und auch imperativ sein können28, ist es durchaus
denkbar, dass ästhetische Urteile keineswegs nur eine einzige Funktion
haben. Im Übrigen scheint es riskant, ästhetische Urteile qua Werturteile
ipso facto am Paradigma moralischer Urteile zu orientieren. Denn die
Semantik der Sprache der Moral ist keineswegs hinreichend erforscht.
Doch wie immer die systematischen Implikationen dieser und anderer

Fragestellungen auch einzuschätzen sein mögen, - vorderhand spricht
nichts gegen die Annahme, dass ästhetische Urteile zumindest partiell
beschreibende Funktion haben und insofern auch objektivistisch
interpretiert werden dürfen. In diesem Sinne scheint es konsequent anzunehmen,

dass wenn wir einem Gegenstand ein Wertprädikat zusprechen,
diese Werteigenschaft irgendwie in der Natur des Gegenstandes selbst

gründet. Im Prinzip problematisch bleibt allenfalls die Frage, wie das

Phänomen der Werthaftigkeit selbst einzuschätzen ist. Sieht man von den

metaphysischen bzw. theologischen Orientierungsmöglichkeiten einmal
ab, so empfiehlt sich allenfalls eine instrumentalistische Werttheorie,
vorzugsweise verbunden mit jenem Ansatz, der als Position (ii) skizziert
wurde. Freilich konfrontiert uns die instrumentalistische Werttheorie mit
einem neuen Problem. Denn wenn der ästhetische Wert eines Gegenstandes

einzig und allein danach beurteilt werden soll, ob dieser geeignet ist,

5 Studia philos. 39 65



die Aufmerksamkeit des Betrachters mit einer ästhetischen Erfahrung zu
belohnen, so stellt sich natürlich die Frage, nach welchen Kriterien eine

genuin ästhetische Erfahrung von möglicherweise ähnlichen oder
verwandten aber eben doch spezifisch nicht-ästhetischen Erfahrungen
abzugrenzen wäre29.

III. Ästhetische Urteile als Geschmacksurteile

Ästhetische Urteile werden oft als Geschmacksurteile bezeichnet. Was
mit dieser Rubrizierung genau gemeint ist, ist keineswegs klar. Denn der

Begriff Geschmacksurteil involviert seinerseits durchaus heterogene
Vorstellungen,-ein Umstand, dem Kant aufseine Weise da Rechnung zu
tragen scheint, wo er zwischen «Sinnen-Geschmack» einerseits und
«Reflexions-Geschmack» andererseits unterscheidet30 und der Sache nach
also einen Unterschied zwischen (blossen) «Privaturteilen» und «(vorgeblich)

gemeingültigen (publiken) Urteilen» behauptet.
Sicher sind Kants diesbezügliche Behauptungen kritikwürdig. Gleichwohl

ist die Unterscheidung selbst durchaus geeignet, jenen Punkt deutlich

werden zu lassen, der tatsächlich ins Gewicht fällt. Und zwar handelt
es sich hierbei um den Gesichtspunkt, dass der Ausdruck «Geschmack»
auf durchaus unterschiedliche Fälle Anwendung findet bzw. auf Fälle,
deren Beziehung zu einander eine Reihe von Fragen aufwirft. Für den

gegebenen Zweck scheint es sinnvoll, folgende Verwendungsweisen des

Wortes «Geschmack» ins Auge zu fassen und Klarheit über die begrifflichen

Implikationen zu erlangen:
A. Geschmack, als Wahrnehmung bzw. Empfindung solcher (Ge-

schmacks-)Qualitäten wie süss und bitter.
B. Geschmack2 als Fähigkeit, an den Dingen selbst bestimmte

Eigenschaften (d.h. ästhetische Eigenschaften) zu bemerken, oder zu sehen,
oder herauszufinden31.

C. Geschmack3 als Fähigkeit, ästhetische Werte zu beurteilen, d.h. die

Fähigkeit zu einem Einschätzungs- oder Einstufungsurteil.
Bei Wahrnehmungen der Art (A) handelt es sich im Urteil der meisten

Philosophen um Fälle direkter Wahrnehmung32. Fälle direkter bzw.
unmittelbarer Wahrnehmung sind dieser Auffassung zufolge dadurch
charakterisiert, dass die Wahrnehmung selbst unkorrigierbar ist und sich

66



das wahrnehmende Subjekt über das seinem Bewusstsein unmittelbar
Vorgegebene nicht im Irrtum befinden kann. Anders als im Fall der
nicht-unmittelbaren Wahrnehmung (z. B. «ich sehe, dass der weisse Fleck
dort Sokrates ist») sind unmittelbare bzw. direkte Wahrnehmungen per
definitionem nicht irrtumsfähig33. So wenig jemand, dem ein Getränk bitter

schmeckt, darüber im Irrtum befindlich sein kann, dass das, was er
wahrnimmt, bitter ist, so wenig kann sich jemand, der einen weissen Farbfleck

wahrnimmt, darüber im Irrtum befinden, dass er die Farbqualität
weiss wahrnimmt. Und da Sätze, in denen Wahrnehmungen dieser Art
Ausdruck finden, eine Beziehung zwischen dem wahrnehmenden Subjekt
und dem seinem Bewusstsein unmittelbar gegebenen Gegenstand (i.e.
Sinnes-Datum, Sensum)34 artikulieren und von etwas Privatem sprechen,
können sie einander auch nicht widersprechen.

Welcher Art der zweite Typus (B) von Wahrnehmung zugehört, ist
vorderhand nicht leicht zu sagen. Von kruzialer Bedeutung ist hier einmal (i)
die Frage, ob Geschmack2, als genuines, distinktes Sensorium verstanden
wird, oder als besonderer Zustand gewöhnlicher Wahrnehmungsleistungen,

zum anderen aber die Frage (ii), wie ästhetische Eigenschaften
begrifflich zu behandeln sind.

Beide Fragen hängen zusammen. Denn wenn ästhetische Qualitäten
bzw. Eigenschaften von solcher Art sind, dass sie ähnlich wie Oberflächen,
Farben und Töne nur von einem je distinkten Wahrnehmungsvermögen
erfasst werden können, so hätten wir es im Prinzip mit Fällen direkter
Wahrnehmung zu tun und entsprechend mit einer Art von Geschmack,
der in wesentlichen Punkten analog Geschmack,, zu begreifen wäre. Dass

ästhetische Eigenschaften sozusagen direkt oder unmittelbar erfasst werden,

scheint in etwa die Meinung F. Sibleys zu sein:

«Man muss die Anmut oder Einheit eines Werkes sehen, die Wehmut oder Raserei in der
Musik hören, das Aufdringliche einer Farbzusammenstellung bemerken, das Ergreifende
eines Romans, seine Stimmung oder Unsicherheit seines Tonfallsfühlen Von Gewährsleuten

sich sagen zu lassen, dass die Musik heiter, das Stück ergreifend oder das Bild
unausgewogen sei, hat wenig ästhetischen Wert; es kommt auf das Sehen, Hören oder Empfinden
an. Wer wirklich annimmt, dass man ästhetische Urteile ohne ästhetische Wahrnehmung
fällen kann, indem man sich an irgendwelchen Regeln orientiert, versteht nicht, was ein
ästhetisches Urteil ist»."

Ob F. Sibley Geschmack2 analog Geschmack, gedeutet wissen will, ist
allerdings fraglich; denn seine Formulierung der Dichotomie von
Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch involviert die Annahme, dass die

67



nicht-ästhetischen Eigenschaften eines Gegenstandes seine ästhetischen

Eigenschaften in dem Sinne determinieren, dass letztere aus ersteren

irgendwie «hervorgehen», - eine Auffassung, die ontologisch betrachtet

jene Position repräsentiert, die im Zusammenhang von Kapitel II unter
der Rubrik C 1, ii beschrieben wurde (siehe oben, S. 63). Mithin kann
F. Sibleys Auffassung noch in einer gewissen Nähe zur meta-naturalisti-
schen Annahme der Existenz nicht-natürlicher Eigenschaften gesehen
werden und in einer gewissen Nähe auch zum Intuitionismus und der

Vorstellung vom «inneren Sinn», d.i. jene Auffassung, wonach nicht nur
moralische Eigenschaften sozusagen unmittelbar einsichtig sind und
jedenfalls nicht durch natürliche (i.e. empirische) Eigenschaften
explizierbar sind, sondern auch ästhetische Eigenschaften als solche nur von
einem besonderen Erkennungsvermögen wahrgenommen werden36.

Sind ästhetische Eigenschaften freilich von solcher Art, dass wir an

normale, d. h. nichtper se ästhetische Eigenschaften zu denken hätten, die

von einem qualifizierten Betrachter als ästhetisch empfunden werden37,

so hätten wir es im Falle von Geschmack2 mit einer besonderen Leistung
gewöhnlicher Fähigkeiten zu tun und mithin sicherlich nicht mit einer

Wahrnehmung, die am Paradigma (A) orientiert wäre und entsprechend
analog Geschmack, beurteilt werden müsste. Andererseits wäre dieser

Typus von Wahrnehmung auch nicht ohne weiteres als Fall nicht-direkter
Wahrnehmung zu begreifen, jedenfalls nicht irgendeinem Sinne des hier
massgeblichen Modells der propositionalen Wahrnehmung, des

«Wahrnehmens, dass...». Vielmehr würde es sich um eine Art von Erfahrung
handeln, die vielleicht nicht einmal unter dem Begriff" der Wahrnehmung
subsumiert werden sollte; aber in diesem Punkt mag man geteilter
Meinung sein. Jedenfalls handelt es sich um eine Art von Erfassen, die analog
jenen Präzisierungen zu charakterisieren wäre, die L. Wittgenstein im

Zusammenhang seiner Unterscheidung zweier Verwendungen des Wortes

«sehen» gibt, und zwar im Blick aufjenes «Sehen als», das «nicht zur
Wahrnehmung (gehört)» und «darum wie ein Sehen (ist) und wieder
nicht wie ein Sehen»38. Wittgenstein selbst bemerkt in diesem Zusammenhang:

«Da fallt mir ein, dass in Gesprächen über ästhetische Gegenstände die Worte gebraucht
werden: <Du musst es so sehen, so ist es gemeint); <Wenn du es so siehst, siehst du, wo der
Fehler liegt); <Du musst diese Takte als Einleitung hören); <Du musst nach dieser Tonart
hinhören); <Du musst es so phrasieren) (und das kann sich aufs Floren wie aufs Spielen
beziehen).»3®

68



Entsprechend sieht- K. Mitchells zufolge - ein ästhetischer Beobachter
die Farben Blau oder Grün anders als ein nicht-ästhetischer Beobachter:
nicht als neutral, sondern als kühl und ruhig. Er sieht Pastellfarben als

weich und mild, Kurven nicht einfach als Linien, die geometrisch
beschreibbar sein mögen, sondern als sanft und fein gezogen.

Während Mitchells meint, dass sich ästhetische Wahrnehmung und
nicht-ästhetische Perzeption unterscheiden, «insofern sie sich auf
verschiedene Ziele richten und dadurch verschiedene Aspekte der
wahrnehmbaren Wirklichkeit erschliessen»40, denkt V.C. Aldrich ästhetische

Wahrnehmung als eine impressionistische Art des Schauens:

«Man betrachte etwa, wie bei Dämmerung eine dunkle Stadt und ein blasser westlicher
Himmel in der Silhouette zusammentreffen. In rein ästhetischer Sicht dringt der helle
Himmelsraum oberhalb der gezackten Silhouette in Richtung auf den Betrachter vor, ist dem
Betrachter näher als die dunkle Sphäre der Gebäude... Also ist, wenn man so will ästhetische

Wahrnehmung eine impressionistische Art des Schauens, aber doch immer Wahrnehmung.

Die Impressionen beseelen objektiv die materiellen Dinge, die sind, um in dieser
Weise erfasst zu werden.»41

Sicherlich lassen sich diese Auffassungen ästhetischer Wahrnehmung
nicht leicht auf Begriffe bringen. Entsprechendes gilt für die damit assoziierten

bzw. assoziierbaren Vorstellungen von Geschmack2.
Gleichwohl ist klar, dass die beiden eben angeführten Auffassungen

ästhetischer Wahrnehmung etwas miteinander gemein haben; und zwar
konvergieren sie in der mehr oder weniger ausdrücklichen Annahme, dass

in der ästhetischen Wahrnehmung etwas zur Wahrnehmung gelangt, das

nicht zum gewöhnlichen Bestand erfahrbarer Wirklichkeit gehört. Denn

genau genommen geht es hier - in freier Anlehnung an E. Cassirers

Charakterisierung von Kunst als «intensification of reality»42 - um Intensivierungen

von Wirklichkeit, also um Charakteristika, die vorzugsweise dann

zur Wahrnehmung gelangen, wenn Segmente der Welt der Erfahrung
unter bestimmten Aspekten wahrgenommen werden. Entsprechend liesse

sich Geschmackj auf dem Boden dieser Auffassung dann als eben jene
Fähigkeit oder Sensibilität bezeichnen, Segmente der Welt der Erfahrung
unter bestimmten Aspekten zu betrachten oder wahrzunehmen, - unter
Aspekten freilich, die den Gegenstand selbst damit aus dem gewöhnlichen

Bestand erfahrbarer Wirklichkeit herausheben.
Aber handelt es sich bei dieser Art von Wahrnehmungsleistung ipso

facto schon um eben jene Fähigkeit oder Sensibilität, die sich sinnvoll
unter dem Begriff des Geschmacks subsumieren lässt? Versieht uns diese

69



generell am Modell des «Sehens also» orientierte Auffassung ästhetischer

Wahrnehmung bereits auch mit einem hinreichenden Kriterium zur
Spezifizierung dessen, was hier gegebenenfalls als ästhetisch bzw. im Sinn der
alternativen Begriffsexplikation von Geschmack2 als besondere Leistung
gewöhnlicher Wahrnehmungsfähigkeit als nicht-gewöhnlich bezeichnet
werden müsste? Dies dürfte kaum der Fall sein.

Einmal ist die Logik des «Sehens als» - wie auch z. B. L. Wittgensteins
Überlegungen in den Philosophischen Untersuchungen II § 11 erkennen
lassen - nicht eben leicht durchschaubar; mithin begegnet man sogar der

Auffassung, dass überhaupt jede Art von Sehen im Grunde auch als Fall
von Sehen als analysiert werden könnte43. Doch auch unabhängig von
dieser besonderen Fragestellung lässt sich sagen, dass nicht jeder Fall von
Sehen als in gleicher Weise als besondere Wahrnehmungsleistung einzustufen

ist. Denn sicher gibt es einen Unterschied zwischen etwa jenem Fall
von Sehen als, wo uns ein Felsmassiv aus bestimmter Distanz und in
bestimmten Lichtverhältnissen als liegende Gestalt erscheint, und jenem
anderen Fall, wo wir eine bestimmte Farbkomposition als weich empfinden

oder als anmutig.
Dieser Unterschied lässt sich in etwa folgender Weise charakterisieren:

Während der Beobachter im einen Fall sicherlich nicht aufden Gedanken
verfällt, einen Begleiter davon überzeugen zu wollen, dass es sich bei dem

besagten Felsmassiv, welches ihm als liegende Gestalt erscheint, tatsächlich

um eine hegende Gestalt handelt, wird der Beobachter im zweiten
Fall keinen Zweifel daran hegen, dass die besagten Farben, die er selbst
nicht als neutral sondern vielmehr als anmutig oder weich empfindet,
tatsächlich anmutig oder weich sind. Und er wird derartige Eigenschaften

- sie sind vielleicht als Eigenschaften von Eigenschaften anzusprechen -
als wirkliche Charakteristika der Dinge betrachten; entsprechend lässt

sich vielleicht sagen, dass von Geschmack2 im Sinne einer besonderen

Leistung gewöhnlicher Wahrnehmungsfähigkeit der Sache nach nur
dann - und nur im Blick auf diejenigen - die Rede sein kann, wenn derartige

Wahrnehmungseigenschaften als wirkliche Merkmale der Dinge
selbst festgestellt werden. Im Prinzip gilt hier wohl das, was M.
Macdonald sagt:

«Die Hörer eines Konzerts, die Besucher einer Galerie, die Leser eines Gedichts können
mehr oder minder ähnliche Sinneswahrnehmungen haben, aber manchen unter ihnen gibt
das, was sie wahrnehmen, sehr viel mehr als anderen, und sie beurteilen es anders. Was ist
dieses <Mehr>, wie erwirbt man es...?»"

70



Der dritte Typus von Geschmacksurteil (C), der für die eigentliche
kunstkritische Praxis charakteristisch ist und Kunstwerke als gut in ihrer
Art empfiehlt (z.B. «Das ist eine schöne Ming-Vase», «Das ist ein gutes
englisches Gedicht im romantischen Stil»45) unterscheidet sich wiederum
von den in (A) und (B) statuierten Fällen. Denn jemand, der über
Geschmack, verfügt, mag Kunstwerke in ästhetischen Begritfen beschreiben

können und doch unfähig sein, sie einzustufen oder zu werten46:

Geschmack, involviert per definitionem eine Sensibilität für ästhetische

Eigenschaften; aber Geschmack, involviert per se nicht auch die Fähigkeit,

ästhetische Gegenstände als bestimmte Repräsentanten ihrer Art zu
beurteilen und zu einer entsprechenden Einschätzung zu gelangen, - wie
immer diese Einschätzungen ihrerseits auch wieder zu beurteilen sein

mögen.
Es ist nun allerdings fraglich, ob Einschätzungen dieser Art tatsächlich

als Geschmacksurteile verstanden werden sollten. Denn bei Einstufungen
handelt es sich - wie z.B. J.O. Urmson sagt - «um eine Sache, die man
in Übereinstimmung mit bestimmten Prinzipien tut und von der man
lernen kann, sie so zu tun, wie auch von anderen getan wird»47.

Genau genommen bedarf es hier also keines Geschmacks, - weder

jenes «Mehr», das als genuines, distinktes Sensorium vorgestellt wird,
noch jenes «Mehr», das als besondere Leistung gewöhnlicher Fähigkeiten
aufgefasst wird. Denn sagen zu können, dass ein Gegenstand X eine
bestimmte Menge von Eigenschaften aufweist, die ihn - in Übereinstimmung

mit irgendwelchen Standards oder Prinzipien - als gut in seiner Art
ausweisen, ist meistenteils keine Sache besonderer ästhetischer Sensibilität.

So gesehen setzt Geschmack3 keineswegs Geschmack2 voraus.
Geschmackj ist auf der Ebene (C) freilich da involviert, wo der Betrachter
von Kunstwerken ausdrücklich an die Geltung jener Prinzipien oder
Standards appelliert, die für seine Einstufung «gut in seiner Art»
massgeblich sind. Denn so wie moralisches Urteilen genaugenommen stets ein
Urteilen nach Prinzipien darstellt, so ist auch ästhetisches Einstufen

genaugenommen eine bewusste Anwendung von Prinzipien, die man billigt

und für die man gegebenenfalls auch argumentiert. Nun beziehen sich

Dispute über die Geltung dieser oder anderer Prinzipien in den seltensten

Fällen auf Tatsachen-Fragen. Sie beziehen sich auf Deutungen von
Tatsachen und vor allem aber auf solche Fragen, wie (1) welche Tatsachen

für die ästhetische Beurteilung selbst von Belang sind, und (2) wel-

71



che ästhetischen Eigenschaften ihrerseits für die Formulierung von
Standards und Beurteilungskriterien relevant sind.

Fürjemanden, der zwischen Tatsachen einerseits und Werten andererseits

eine scharfe Trennung voraussetzt, wird bereits die Frage (1) rein
evaluativer Natur sein. Die zweite Frage (2) ist es ohnehin; denn die

Unterscheidung zwischen relevanten ästhetischen Eigenschaften und
nicht relevanten ästhetischen Eigenschaften ist zweifellos definitionsrelativ

und hier deutlich normativer Art. Tatsächlich hängt nun ein Entscheid
in beiden Fällen (1) und (2) ganz massgeblich von der Summe jener
ästhetischen Erfahrungen ab, welche ein Betrachter mit Kunstwerken im
Allgemeinen und mit Kunstwerken als Repräsentanten ihrer Art im
Besonderen gemacht hat und weiterhin macht. Diese Erfahrungen sind
aber samt und sonders Manifestationen dessen, was auf der Ebene (B)
stattfindet, - als Leistungen von Geschmack2. So gesehen scheint es doch
nicht abwegig, Einschätzungs-Urteile mit Geschmack2 in Verbindung zu

bringen und sie in einem fundamentalen Sinn als Geschmacksurteile zu
sehen. Von hieraus lässt sich auch der Umstand begreifen, dass echte

Dispute über Standards und Normen, wie sie den in (C) erwähnten
Einschätzungen zugrunde liegen, niemals argumentativ zu lösen sind; die

Prinzipien selbst, an die man appelliert, reflektieren zu einem ganz
wesentlichen Teil den Geschmack2 dessen, der sie formuliert bzw. den

Geschmack2 derer, die ihnen in Gestalt ihrer Einschätzungen Geltung
verleihen.

Diese Überlegungen entlassen uns mit dem Befund (i), dass zwei
Betrachter a und b ein und denselben Kunstgegenstand als «schön in seiner

Art» einstufen können und doch ausdrücklich oder nicht ausdrücklich
an durchaus unterschiedliche Prinzipien appellieren. Sie entlassen uns
freilich auch mit dem Befund (ii), dass zwei Betrachter im Blick auf ein

und denselben Kunstgegenstand zu manifest entgegengesetzten
Einschätzungen wie

(p) «X ist schön in seiner Art» und

(q) «X ist nicht schön in seiner Art»
gelangen können, ohne einander eigentlich zu widersprechen. Denn was
die Einschätzungs-Divergenzen zwischen a und b tatsächlich besagen, ist,
dass a auf Beurteilungskriterien (P) rekurriert, die p ein - aber q
ausschlössen, b hingegen auf andere Prinzipien (Q) rekurriert, welche q ein

- aber p ausschliessen. Als Widerspruch dürften die Einschätzungsdiver-

72



genzen zwischen a und b nur für den Fall aufgefasst werden, dass die

jeweiligen Beurteilungskriterien P und Q selbst logisch inkompatibel sind,
d.h. dass P und Nicht-Q äquivalent wären. Aber eben dieser Fall wird in
der Praxis ästhetischer Kritik wohl ebensowenig vorkommen wie im
Bereich der Analyse und Kritik der unseren moralischen Auffassungen
zugrunde liegenden Prinzipien. Doch auch für den Fall, dass wir es im
Bereich ästhetischer Beurteilungskriterien tatsächlich unter anderem
auch mit logisch unvereinbaren Prinzipien zu tun hätten, wäre die
Möglichkeit keineswegs auszuschliessen, dass zwei Betrachter auf Grund
inkompatibler Prinzipien P und Q im Sinne des Befundes (i) zu gleichlautenden

Einschätzungen «gut in seiner Art» gelangen könnten.
Tatsächlich haben wir jedoch als Regelfall vorauszusetzen, dass selbst

manifest entgegengesetzte Einschätzungen wie p und q keinen Widerspruch

bedeuten. Was sie indizieren, ist olfenbar so etwas wie nicht
übereinstimmende Einstellungen. Denn a votiert für ein Prinzip P, welches in
diesem konkreten Fall das Einschätzungsurteil p nach sich zieht, b hingegen

für ein Prinzip Q, das ihn in diesem konkreten Fall auf die Beurteilung
q festlegt.

Zwingt uns diese Überlegung dann aber nicht zu dem Eingeständnis,
dass sämtliche kunstkritischen Wertungen in einem fundamentalen Sinn
doch «nur» subjektiv sind? Eine derartige Folgerung mag naheliegen.
Jedoch ist sie verfrüht. Denn abgesehen davon, dass es so etwas wie

Objektivität im Sinne völliger Voraussetzungslosigkeit nicht gibt48 und
jedes Objektivitätskriterium, das der Wissenschaft die Objektivität
abspricht, eine vermutlich übertriebene Forderung aufstellt, lässt sich
durchaus wahrscheinlich machen, dass weder aus der Tatsache der
Meinungsverschiedenheit im Urteil der Experten, noch aus der Tatsache
individueller Voreingenommenheit (die als Erwartung und Vorurteil selbst
der Beobachtung logisch und zeitlich vorausgeht) eine subjektivistische
Theorie gestärkt werden könnte. Und zwar braucht man den Gedanken
der Objektivität der kunstkritischen Wertung nicht einmal mit J. C. Jarvie
allein durch das Faktum einer Institution «kritische Sozietät» belegen zu
wollen, welche durch gegenseitige Kritik in der Lage sei, persönliche,
subjektive Vorurteile auszuschalten49. Es genügt wahrscheinlich, mit R. Haller

zu sagen, dass wir zwar zugegebenermassen keinen Beweis mit
notwendigen und hinreichenden Bedingungen dafür anbieten können, dass

ein Bild diese oder jene Eigenschaft hat. Aber dies muss nicht heissen, dass

andere sie nicht erkennen können:
73



«Ein solches Urteil ist objektiv, insofern es auf ein Objekt bezogen ist. Ein solches Urteil
ist objektiv, insofern die Gründe, die es stützen, wohl ein Subjekt voraussetzen, aber sich
auf Gegenstände und deren Eigenschaften beziehen, und es ist objektiv, weil es mit dem
Anspruch auf allgemeine Zustimmung auftritt und dabei Kriterien benützt, die grundsätzlich

überprüft werden können. Dass ihm nicht jeder zustimmt, macht es nicht zu einem
subjektiven, sondern weist es als kritisches aus.»50

Nur gilt es zu wissen, dass nicht alle kritischen Wertäusserungen durch
Gründe gestützt werden können51. Denn unter kritischen Aussagen
finden sich natürlich auch solche, die nur dazu dienen, unsere Erfahrungen

zu lenken, und solche, die als Teile von Überredungsdefinitionen
gebraucht werden. Andererseits brauchen kritische Gründe als solche
auch nicht unbedingt schlüssig zu sein.

Denn ein rechtfertigender Grund ist-wie D. Walsh zu bedenken gibt

- das, was einen plausiblen Anspruch erhebt, in Betracht gezogen zu werden,

nicht erst das, was wirklich überzeugt52.

IV. Ästhetisch/Nicht-Ästhetisch

Nach allem.was gesagt wurde, scheint klar, dass die Annahme der
Existenz einer Disziplin «Ästhetik» als Domäne sui generis wesentlich davon

abhängt, dass das Ästhetische selbst als begrifflich irreduzibel und
fundamental ausgewiesen werden kann und zwischen «Ästhetisch» (A) einerseits

und «Nicht-Ästhetisch» (N) eine Dichotomie besteht. Aber eben dieser

Nachweis lässt sich - wenn überhaupt-nur via negationis bewerkstelligen.

1. Grundsätzlich für die Annahme einer Dichotomie zwischen A und
N spricht das Faktum, dass bestimmte Klassen von Prädikaten zwar auf
Kunstwerke, nicht aber aufkörperliche Gegenstände anwendbar sind: So

kann ein Gemälde Tiefe haben, eine Leinwand aber ist flach53.

Man mag einwenden, dass diese vermutlich richtige Einsicht für die

Unterscheidung zwischen N und A deshalb ungeeignet sein könnte, weil
hier der Anwendungsbereich von A ex hypothesi auf Kunstwerke bzw.

Kunstgegenstände eingeschränkt wird, - ein Verfahren, das einer petitio
principii nahekäme. Zudem wird hier eine Dichotomie zwischen «Kunstwerk»

einerseits und «körperlicher Gegenstand» andererseits vorausgesetzt,

für die erst noch argumentiert werden muss. - Freilich hat das

Beispiel selbst den Vorzug, einen wichtigen Gesichtspunkt erkennbar werden

74



zu lassen. Und zwar handelt es sich um die zumindest implizite Feststellung,

dass viele ästhetische Termini - oder genauer: Termini, die zum
Zwecke der Konnotierung ästhetischer Eigenschaften verwendet werden
-metaphorisch oderquasi-metaphorisch sind. D.h.: Wir drängen Worten
eine Funktion auf, die sie normalerweise nicht haben54.

S. Hampshire ging so weit zu sagen, dass der «für praktische Zwecke

geschaffene normale Wortschatz» einer «desinteressierten Wahrnehmung

von Dingen» widerstrebt, und dass diese Eigenschaften «normalerweise

metaphorisch beschrieben» werden, - «durch Übertragung von
Begriffen aus dem gewöhnlichen Vokabular», und dass «Beschreibungen
ästhetischer Eigenschaften, welche für uns metaphorisch sind», für eine

«Kolonie von Ästheten» einen «durchaus wörtlichen und vertrauten
Sinn» erhalten könnten, als «unmittelbar deskriptives Vokabular»55.

Nun können Termini sicherlich nicht gleichzeitig metaphorisch und

deskriptiv verwendet werden. Aber dies schliesst nicht aus, dass Metaphern

- «strong metaphors» in der Diktion von M. Black - über so etwas
wie Darstellungsvermögen verfügen können und in dieser kognitiven
Funktion durchaus nicht etwa als Ersatz für eindeutig beschreibende

Begriffe aufgefasst zu werden brauchen56. In diesem Sinne wäre die
Verwendung von Termini, die ästhetische Eigenschaften verdeutlichen oder

womöglich darstellen sollen und zu eben diesem Zweck metaphorisch
gebraucht werden, zwar nicht den der traditionellen philosophischen
Grammatik entlehnten Kategorien von Wahr und Falsch unterworfen,
wohl aber beispielsweise den Darstellungskategorien Richtig und Falsch.

2. Dazu passt der Befund, dass ein Unterschied zwischen N-Eigenschaf-
ten einerseits und A-Eigenschaften andererseits darin besteht (oder zu
bestehen scheint), dass Aussagen wie «X ist N» in der Regel ohne weiteres

intersubjektiv verifizierbar sind, Aussagen wie «X ist A» hingegen nicht57.

In der Tat sind Aussagen wie «X ist A» nicht ohne weiteres intersubjektiv
verifizierbar, sicherlich nicht in solchen Fällen, wo A vermittelts durch

eines metaphorisch verwendeten Terminus dargestellt oder bedeutet werden

soll. Denn bei der Verwendung von Metaphern bzw. von metaphorischen

Aussagen handelt es sich um sprachliche Handlungen, die ganz
wesentlich einer Aufnahme und kreativen Reaktion auf Seiten des

kompetenten Lesers oder Hörers bedürfen. Diese kreative Reaktion besteht

darin, dass der Adressat ein kongeniales Verständnis der Interaktion
zwischen dem primären Subjekt (X) und dem sekundären bzw. subsidiären

75



Subjekt (A) gewinnt58. Aber eigentliche Kriterien zur Bestimmung dessen,

was ein kongeniales Verständnis nun genau ausmacht, gibt es

offenbar nicht. Und gerade dies macht die Metapher interessant, - nicht
zuletzt für die Philosophie.

Sicherlich lässt sich das Problem der intersubjektiven Verifizierung von
A-Zuschreibungen auch so angehen, dass man z. B. mit F. Sibley geltend
macht, die Wahrnehmung oder Beobachtung ästhetischer Eigenschaften
setze so etwas wie eine besondere Sensibilität oder Sensitivität voraus, -
eine ästhetische Empfänglichkeit, die offenbar nicht allen in gleicher
Weise gegeben ist. Aber ist es nicht so, dass bereits die Wahrnehmung von
solchen N-Eigenschaften wie subtilen Tempi-Variationen in der Musik
ein erhebliches Mass an Sensitivität erfordert? So wahr es sein mag, dass

sämthche Fälle von A-Wahrnehmungen eine besondere ästhetische
Sensitivität voraussetzen, so wenig ist klar, wie diese besondere Art von
Sensitivität dann ohne Zirkel erläutert werden könnte.

3. Es stellt sich die Frage, ob man die Dichotomie zwischen A-Eigen-
schaften und N-Eigenschaften auch vom Standpunkt der Annahme eines

semantischen Unterschiedes zwischen A und N stützen könnte. Diese
Annahme besagt, dass ästhetische Eigenschaften (A) dem Gegenstand,
dem sie zukommen, Verweisungscharakter verleihen bzw. ihn zu einem

Symbol oder Ikon machen. N. Goodman, der im Sinne dieser Position
votiert, sieht etwa die ästhetische Vortrefflichkeit in der symbolischen
Funktionstüchtigkeit einer besonderen Konstellation von Attributen:

«Der ästhetische Wert ist die Art der Vortrefflichkeit in einer symbolischen Funktion, die
sich durch ihre besondere Konstellation der Attribute als ästhetische ausweist.»"

Eine Dichotomisierung von A- und N-Eigenschaften auf Grund einer
solchen semantischen Unterscheidung wirft vielerlei Probleme auf: Wie
unterscheidet sich z.B. ästhetische von nicht-ästhetischer symbolischer
Funktionstüchtigkeit? Welcher Art ist die «besondere Konstellation», von
der N. Goodman spricht? Entscheidender noch aber ist die Frage, ob
ästhetische Gegenstände wirklich ausnahmslos Symbolcharakter haben
bzw. Zeichen in einem komplexen Symbolsystem sind? Diese Position, die

ja bereits von Ch.W. Morris und S.K. Langer vertreten wurde, scheint
sich vornehmlich am Paradigma des sprachlich-literarischen Kunstwerkes

zu orientieren. Ist nun aber eine Übertragung dieser Auffassung auf
die Gebiete der Architektur, der Skulptur und der Musik überhaupt mög-

76



lieh, und wenn ja, in welchem Sinne? Ist z. B. S. Langers antiexpressionistisch

nuancierte Annahme einer strikt symbolischen Funktion der Musik
und die Behauptung einer isomorphen Beziehung zwischen Musik (qua
Zeichen) einerseits und Emotion (qua Designat) andererseits durchsichtig
genug, um Musik

«Ifmusic has any significance, it is semantic, not symptomatic If it has any emotional
content, it <has> it in the same way that language <has> its conceptual content symbolically»60

nicht nur als Zeichen, sondern eigentlich sogar im Sinne der Diktion von
Ch.S. Peirce und Ch.W. Morris als «ikonisches» Zeichen charakterisierbar

werden zu lassen?

Jedenfalls steht und fällt der Erfolg einer semantischen Unterscheidung

zwischen A-Eigenschaften einerseits und N-Eigenschaften andererseits

mit der Glaubwürdigkeit jener Annahme, dass Kunstwerke
ausnahmslos Symbole sind61.

Die intuitiv plausible Unterscheidung zwischen A-Eigenschaften und

N-Eigenschaflen bleibt also problematisch (siehe S. 59, 74 f.); und eben

diese Problematik spiegelt sich in der nicht minder umstrittenen Frage
nach dem ontologischen Status von Kunstwerken.

V. Der ontologische Status von Kunstwerken

Philosophisch betrachtet sind Kunstwerke problematische Gebilde.
Mag man sie auch als intentionale Gegenstände, als Typen, als

Modelluniversalien, Symbole usw. zu verstehen suchen, - ihr eigentlicher Status
scheint sich philosophischer Begrifflichkeit weitgehend zu entziehen. Im
gewissen Sinn gehören Kunstwerke wohl zu jener seltsamen Kategorie
von Humeschen Gegenständen, die nicht an einem bestimmten Ort
existieren. Sie sind in der Welt, wenn auch ohne eindeutige Identitätskriterien.

Sie sind jedermann bekannt62 und doch esoterische Gegenstände63.
Was Kunstwerke wirklich sind, muss schon deshalb unklar bleiben,

weil wir über keine sattelfeste Unterscheidung zwischen Ästhetisch und
Nicht-Ästhetisch verfügen (siehe S. 59, 74 f.). Freilich wird damit auch
die Frage problematisch, was Kunstwerke nicht sind bzw. ob und wie sich

Kunstwerke von gewöhnlichen Gegenständen der Wahrnehmung
systematisch unterscheiden lassen. Denn wir befinden uns hier ganz offensichtlich

in einer zirkulären Situation.
77



Gewiss, man mag zu bedenken geben, dass Kunstwerke schon deshalb
nicht der Kategorie von körperlichen Gegenständen zuzuordnen sind,
weil körperliche Gegenstände sich nicht zur gleichen Zeit an verschiedenen

Orten befinden können, Gedichte und Musikstücke freilich zur
gleichen Zeit an verschiedenen Orten sein können". Doch ist dieser Gedanke
nicht unbedingt schlüssig. Zum einen lässt sich nicht bestreiten, dass z. B.

Velasquez's lebensgrosses Portrait von König Philip nicht zur gleichen
Zeit an zwei verschiedenen Orten sein kann und diesem Kriterium
entsprechend problemlos der Kategorie körperlicher Dinge zuzuordnen
wäre. Mithin hätten wir für beide Arten von Kunstwerken mit
unterschiedlichen Identitätskriterien zu rechnen65. Aber genau dies ist der
problematische Punkt. Denn auf der anderen Seite lässt sich keineswegs mit
Sicherheit sagen, dass sich ein und dasselbe Gedicht und ein und dasselbe

Musikstück tatsächlich zur gleichen Zeit an verschiedenen Orten befindet
bzw. befinden kann: Wie verhält sich ein Gedicht «zu» einer bedruckten
Seite und ein Musikstück «zu» einem Notentext? Was muss der Fall sein,
damit verschiedene Leute dasselbe Kunstwerk erleben?66 Und wie ist

umgekehrt der Fall zu beurteilen, dass verschiedene Menschen zur
gleichen Zeit im selben Saale dasselbe Musikstück hörten und doch

unschlüssig sind, ob sie dieselbe Musik hörten? Zwar mag die Möglichkeit
einer unterschiedlichen Wahrnehmung von jedem körperlichen Gegenstand

gelten; im Falle des Kunstwerkes scheint sie zumindest erhöht. Und
man mag sich immerhin fragen, ob das «anders hören» im Falle der
Musik nicht doch bisweilen die Implikation hat «nicht dieselbe Musik
hören»? Dieser Gesichtspunkt wäre namentlich dann von Bedeutung,
wenn man-wie etwa H.-G. Gadamer-Darstellung als universelles onto-
logisches Strukturmoment des Ästhetischen begreift67. Wie steht es hier
mit den Identitätskriterien?

Dass Kunstwerke nicht ohne weiteres der Kategorie gewöhnlicher
Gegenstände zuzuordnen sind, scheint dennoch klar. Denn selbst

Skulpturen, die körperlichen Gegenständen noch am nächsten stehen,
scheinen sich von diesen darin zu unterscheiden, dass man von ihnen z. B.

als «Kopie» oder als «Fälschung» spricht oder sie als «original» und
«authentisch» auszeichnet. Dieser Umstand scheint sie von körperlichen
Gegenständen (qua körperlichen Gegenständen) ebenso zu unterscheiden,

wie die Tatsache, dass Kunstwerke bisweilen als «wahr» oder

«gültig» bezeichnet werden.

78



Körperliche Gegenstände können per se natürlich weder wahr noch

gültig sein, und dies ganz unabhängig von der bisweilen schwierigen
Frage, in genau welchem Sinn Kunstwerke über solche Eigenschaften wie
Wahrheit und Gültigkeit verfügen können. Aber eben dieser Gesichtspunkt

zeigt nur, dass Kunstwerke Gegenstände besonderer Urteilsarten
sind. Und die Frage nach dem ontologischen Status von Kunstwerken
erweist sich somit wieder als Frage nach der Besonderheit dessen, was wir
unter ästhetischen Urteilen zu begreifen haben. Der Zirkel wird zur Apo-
rie68.

Anmerkungen

' Siehe z.B. B. Brock, Ästhetik als Vermittlung. Arbeitsbiographie eines Generalisten.
Herausgegeben von K. Fohrbeck (Köln 1977); Ästhetik heute (Berlin 1979) (Autorenkollektiv);

K. Holzkamp, Sinnliche Erkenntnis (Berlin 1973) mit der Kritik von H. Albert und
anderen: H. Albert, G. Keuth (Herausgb.), Kritik der «kritischen Psychologie» (Köln
1973), W.F. Haug, Warenästhetik (Frankfurt 1976) u.a.

2 Vgl. P. Pfaff «Einleitung», in: R. Bittner, P. Pfaff (Herausgb.), Das ästhetische Urteil
(Köln 1977) S. 14 Neue Wissenschaftl. Bibliothek 89, Literaturwissenschaft).

3 Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft (1970) § 44 (Akademie-Textausgabe Bd. 5, s. 304).
4 F. Sibley, «Ästhetische Begriffe», in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 2) S. 87-110, auch

in: J. Kulenkampff (Herausgb.), Materialien zu Kants <Kritik der Urteilskraft) (Frankfurt

1974) S. 337-370; ursprünglich erschien dieser Essay unter dem Titel «Aesthetic
Concepts», in: Philosophical Review 68 (1969) S. 421-450. Siehe auch ders.: «Ästhetisch
und Nicht-Ästhetisch», in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 2) S. 134-150; ursprünglich
erschien diese Arbeit unter dem Titel «Aesthetic and Non-aesthetic», in: Philosophical
Review 74 (1965) S. 135-159.

5 So in der Zusammenfassung von J. Kulenkampff, «Vorwort», in: Materialien zu Kants
<Kritik der Urteilskraft) (oben, Anm. 4) S. 29.

6 Principia Ethica (Cambridge 1903).
7 Ted Cohen resümiert F. Sibleys Vorstellungen wie folgt: «Ästhetische Beschaffenheiten

(oder Merkmale) werden in ästhetischen Urteilen (oder Beschreibungen oder Bemerkungen)

festgestellt. Ein ästhetisches Urteil ist ein Urteil, in dem ein ästhetischer Begriff
verwendet wird. Ein ästhetischer Begriff ist ein Begriff, dessen zugehöriger Terminus - d.h.
derjenige, dessen man sich bei der Anwendung des Begriffes bedient - ein ästhetischer
ist. Ein ästhetischer Terminus ist einer, dessen Gebrauch Geschmack voraussetzt.
Geschmack ist besondere Wahrnehmungsfähigkeit, Sensibilität, ästhetisches
Wahrnehmungsvermögen, ästhetisches Schätzungsvermögen ...» (Ästhetisch und Nicht-
Ästhetisch und der Begriff des Geschmacks. Eine Kritik an Sibleys Position», in: R. Bittner,

P. Pfaff [oben, Anm. 2] S. 175-176; ursprünglich erschien dieser Essay unter dem
Titel «Aesthetic/Non-Aesthetic and the Concept of Taste: A Critique of Sibley's
Position», in: Theoria 39 [1973] S. 113-152).

' Vgl. P. Kivy, «Aesthetic Aspects and Aesthetic Qualities», in: Journal of Philosophy 63

(1968) S. 85-93.

79



® Vgl. F. Sibley, «Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch» Oben, Anm. 4) S. 136: «Isoliert kann
sie ebensowenig vorkommen, wie es Gesichtsähnlichkeiten ohne Gesichtszüge, oder
Grinsen ohne Gesichter geben könnte, die Umkehrung gilt nicht.»

10 Vgl. F. Sibley, «Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch» (oben, Anm. 4) S. 136: «Jeder ästheti¬
sche Charakter, den ein Gegenstand hat, hängt vom Charakter der nicht-ästhetischen
Eigenschaften ab, die er hat, oder zu haben scheint, und Veränderungen seines
nichtästhetischen Charakters resultieren aus Veränderungen seiner nicht-ästhetischen Qualitäten.

Ästhetische Eigenschaften sind (hervorgehend) (emergent) Man mag sagen,
dass der besondere ästhetische Charakter einer Sache aus der Totalität ihrer relevanten
nicht-ästhetischen Merkmale hervorgeht.»

" J. Winckelmann, Geschichte der Kunst des Altertums. Flerausgegeben von L.
Goldschneider, (Wien 1939) S. 439.

12 Siehe etwa G. Patzig «Satz und Tatsache», in: ders., Sprache und Logik (Göttingen 1970)
S. 39-76.

" A. J. Ayer, Sprache, Wahrheit und Logik (Stuttgart 1970) S. 142.
14 A.a.O. S. 143.
15 A.a.O. S. 150.

" Vgl. J. Brown, «Das Beurteilen von Werturteilen», in: Ratio 18 (1976) S. 52.
17 Siehe etwa C.J. Ducasse, «The Subjectivity of Aesthetic Value», in: J. Hospers (Her-

ausgb.), Introductory Readings in Aesthetics (New York 1969) S. 282-307.
" Vgl. etwa T.E. Jessop, «The Objectivity of Aesthetic Value», in: J. Hospers (oben, Anm.

17) S. 271-281, bes. S. 272.
" W. Frankena, Analytische Ethik, Eine Einführung (München 1972) S. 119.
20 Diese Auffassung liegt z. B. auch der Darstellung von J. Dewey, Art and Experience (New

York 1934) zugrunde; mit grösserer Klarheit und Präzision wird sie von M. Beardsley
dargestellt: Aesthetics. Problems in the Philosophy ofCriticism (New York 1958), Kapitel
11.

21 Vgl. W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie I' (Stuttgart 1976)
S. 461 f., 494.

22 Vgl. generell W.D. Hudson, Modern Moral Philosophy (New York 1970); F. Kaulbach,
Ethik und Metaethik. Darstellung und Kritik metaethischer Argumente (Darmstadt
1974) Impulse der Forschung Band 14); G. Grewendorf, G. Meggle (Herausgb.),
Sprache und Ethik (Frankfurt 1974).

22 NebenA.J. Ayer (oben, Anm. 13), Language, Truth and Logic (London 1936); Ch. L. Ste¬

venson, Ethics and Language (New Haven 1944).
24 Vgl. z. B. S. Toulmin, An Examination of the Place of Reason in Ethics (Cambridge 1950);

R. M. Hare, The Language ofMorals (Oxford 1952), in deutscher Übersetzung: Die Sprache

der Moral (Frankfurt 1972); ders., Freedom and Reason (Oxford 1956), in deutscher
Übersetzung: Freiheit und Vernunft (Düsseldorf 1973).

25 Diese Diskussion bezieht sich im Wesentlichen aufdie Klärung der Möglichkeit, wie nor¬
mative Aussagen aus faktischen Aussagen abgeleitet werden können. Vgl. J. Searle,
«How to derive (Ought) from <Is>», in: Philosophical Review 73 (1964) S. 43-58, und
ders., Sprechakte. Ein philosophischer Essay (Frankfurt 1976) bes. S. 261 tf. (mit Diskussion

der Einwände, die gegen die 1964 publizierte These geltend gemacht wurden). Von
Bedeutung sind hier namentlich auch die Arbeiten von P. Foot und G.J. Warnock.

26 Vgl. z.B. A. Isenberg, «Critical Communication», in: Philosophical Review 58 (1949)
S. 330-344; deutsche Fassung in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 2) S. 42-54; S.

Hampshire, «Logik und Wertschätzung», in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 2) S. 55-62.

80



27 Dies ist die Auffassung u. a. von M. MacDonald, «Einige Besonderheiten der ästhetischen
Argumentation», in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 2) S. 40.

2' Vgl. K. Baier, Der Standpunkt der Moral. Eine rationale Grundlegung der Ethik (Düsseldorf

1974) S. 166.
29 Entsprechend bestand für 1. Kant die vordringliche Aufgabe darin, den präzisen Unterschied

des Schönen vom Angenehmen und Erhabenen festzustellen. Jede Aesthetik, die
es versäumt, sich diese Grundunterschiede klar zu machen, wird zu fehlerhaften Resultaten

gelangen. So J. Kulenkampff, «Vorwort» (oben, Anm. 5) S. 29.
30 KdU § 8 (Akademie-Textausgabe Bd. 5, S. 214); dazu vgl. J. Kulenkampff, Kants Logik

des ästhetischen Urteils (Frankfurt 1978) S. 71.
31 Vgl. F. Sibley, «Ästhetische Begriffe» (oben, Anm. 4) S. 89.
32 Vgl. R.M. Chisholm, Perceiving. A Philosophical Study (Ithaca, N.Y. 1957); D.D. Crawford,

«Propositional and Nonpropositional Perceiving», in: Philosophy and Phenomeno-
logical Research 35 (1974-1975) S. 201-210.

33 Vgl. N. Malcolm, «Direct Perception», in: Knowledge and Certainty (Englewood Cliffs,
N.J. 1963) S. 73-95; D. Todd, «Direct Perception», in: Philosophy and Phenomenolo-
gical Research 35 (1974-1975) S. 352-362.

34 Nur am Rande zu vermerken ist, dass die sogenannte Sinnes-Daten Theorie in der
philosophischen Diskussion selbst keineswegs unumstritten ist. Siehe z. B. D. M. Armstrong,
Perception and the Physical World (London-New York 1961) S. 47 ff.-Die wesentlichen
Diskussionsbeiträge finden sich bei R.J. Swartz (Flerausgb.), Perceiving, Sensing, and
Kowing. A Book of Readings from Twentieth-Century Sources in the Philosophy of
Perception (New York 1965). Siehe auch R.E. Tully, «Sinnesdaten und die Erkenntnis des

Common sense», in: Ratio 20 (1978) S. 131-149.
35 F. Sibley, «Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch» (oben, Anm. 4) S. 135.
36 Diese Auffassung vertritt z. B. auch P. Kivy, «Aesthetic Aspects and Aesthetic Qualities»

(oben, Anm. 7), vgl. auch M. Beardsley, «Was ist eine ästhetische Eigenschaft?», in: R.
Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 4) S. 240 Anm. 13.

37 K. Mitchells, «Aesthetic Perception and Aesthetic Qualities», in: Proceedings of the
Aristotelian Society 67 (1967) S. 53.

38 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (Frankfurt a. M. 1967).
39 L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen (oben, Anm. 38) S. 237.
40 K. Mitchells, «Aesthetic Perceptions and Aesthetic Qualities» (oben, Anm. 37) S. 57.
41 V.C. Aldrich, Philosophy ofArt (Englewood Cliffs, N.J. 1963) S. 22.
42 E. Cassirer, Essay on Man (Garden City, N. Y. 1956) S. 186.
43 Vgl. G.N.A. Vesey, «Seeing and Seeing as», in: R.J. Swartz (oben, Anm. 34) S. 68-83

bes. S. 73.
44 M. Macdonald, «Einige Besonderheiten der ästhetischen Argumentation» (oben, Anm.

4) S. 33.
43 Vgl. D. Walsh, «Kunstkritische Begründungen», in: R. Bittner, P. Pfaff (oben, Anm. 4)

S. 81.
46 Vgl. P. Kivy, «Gibt es keine Bedingungen für ästhetische Termini?», in: R. Bittner, P. Pfaff

(oben, Anm. 4) S. 225.
47 J.O. Urmson, «Einstufen», in: G. Grewendorf, G. Meggle (oben Anm. 22) S. 143.
41 Dass eine solche Forderung nach Voraussetzungslosigkeit nicht gestellt werden kann,

gehört zu den wesentlichen Einsichten der Popperschen Erkenntnislehre. - Eine ebenso
informative wie problembewusste Diskussion möglicher Auffassungen von «objektiv»
bietet nun E. Agazzi, «Eine Deutung der wissenschaftlichen Objektivität», in : Allgemeine
Zeitschrift für Philosophie 3 (1978) S. 20-47.

6 Studia philos. 39 81



4® J.C. Jarvie, «Die Objektivität in der Kunstkritik», in: Ratio 9 (1967) S. 69; er schliesst

aus «Da Objektivität die Abwesenheit jedes Vorurteils voraussetzt und der Mensch das
Vorurteil nicht vermeiden kann» auf «dass jeder Versuch, die Objektivität der Kunstkritik

im Individuum zu finden, scheitern muss» (s. 75).
50 R. Haller, «Das Problem der Objektivität ästhetischer Wertungen», in: Neue Hefte für

Philosophie 5 (1973) S. 105-117.
51 R. Haller, «Das Problem der Objektivität ästhetischer Wertungen» (oben, Anm. 50)

S. 117.
52 D. Walsh, «Kunstkritische Begründungen» (oben, Anm. 45) S. 86.

" Vgl. T. J. Diffey, «Der ontologische Rang von Kunstwerken», in: Ratio 19 (1977) S. 15.
54 Vgl. F. Sibley, «Ästhetische Begriffe» (oben, Anm. 4) S. 88.

" S. Hampshire, «Logik und Wertschätzung» (oben, Anm. 26) S. 59-60.
56 Vgl. M. Black, «More about Metaphors», in: Dialectica 31 (1977) S. 456-457.
51 Vgl. z.B. I. Hungerland, «Noch einmal Ästhetisch und Nicht-Ästhetisch», in: R. Bittner,

P. Pfaff (oben, Anm. 4) S. 159; ursprünglich: «Once again Aesthetic and Non-Aesthetic»,
in: Journal ofAesthetics and Art Criticism 26 (1967/8) S. 285-295.

" Siehe M. Black, «More about Metaphors» (oben, Anm. 56) S. 454If.
" N. Goodman, Sprachen der Kunst. Ein Ansatz zu einer Symboltheorie (Frankfurt a. M.

1973) S. 260; englische Ausgabe: Language ofArt. An Approach to a Theory of Symbols
(Chicago 1968) S. 259.

60 S. Langer, Philosophy in a New Key (Cambridge Mass. 1942)S. 172. Später hat S. Langer
ihre Auffassungen auch auf andere Künste anzuwenden versucht: Feeling and Form
(New York 1952).

" Skeptisch äussert sich auch M. Beardsley, «Was ist eine ästhetische Eigenschaft?» (oben,
Anm. 36) S. 242.

62 Eine Formulierung von M. Heidegger, Holzwege (Frankfurt a.M. 1950) S. 8.

" Eine Formulierung von M. Macdonald, «Einige Besonderheiten der ästhetischen
Argumentation» (oben, Anm. 44) S. 33.

64 Vgl. T. J. Diffey, «Der ontologische Rang von Kunstwerken» (oben, Anm. 53) S. 12.

" Über Identitätskriterien handelt R. Wollheim, «Sind die Identitätskriterien, die in den
verschiedenen Künsten für ein Kunstwerk gelten, ästhetisch relevant?» in: Ratio 20

(1978) S. 32-51; zum sachlichen Problem vgl. E.J. Borowski, «Die vielfaltigen Formen
der Identität», in: Ratio 19 (1977) S. 24-31.

66 Vgl. T. J. Diffey, «Der ontologische Rang von Kunstwerken» (oben, Anm. 53) S. 17.
61 Vgl. H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode2 (Tübingen 1965) S. 152.

" Siehe jedoch Chr. L. Hart Nibbrig, Ästhetik. Materialien zu ihrer Geschichte. Ein
Lesebuch (Frankfurt 1978) S. 10.

82


	Einige Probleme der Ästhetik

