
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Alltag und Philosophie : eine Entdeckung und ihre möglichen
Konsequenzen

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufsätze / Etudes

Studia Philosophica 39/1980

HELMUT HOLZHEY

Alltag und Philosophie
Eine Entdeckung und ihre möglichen Konsequenzen

Dieser Artikel versteht sich als Einführung in die Thematik des Symposiums der Schweizerischen

Philosophischen Gesellschaft im Juni 1980. Eine erste Fassung ist von den Herren
G. Küng (Fribourg), D. Schulthess (Neuchâtel) und J. Widmer (Fribourg) kritisch annotiert
und mit einer Zürcher Arbeitsgruppe sowie mit L. Hasler (Zürich) diskutiert worden. Die
eingegangenen Ergänzungs- und Verbesserungsvorschlage habe ich zum grossen Teil
einarbeiten können. Für die Veröffentlichung in den STUDIA PHILOSOPHICA wurden
Fussnoten beigefügt.

1. Wort und Begriff «Alltag»

Der Alltag ist keine einfache und keine einheitliche Gegebenheit; ein

Gespräch über ihn bedarfvorbereitender Gedankenarbeit. Mit dem Wort
«Alltag» nehmen wir auf eine unterschiedlich erlebte und bewertete Zeit-
und Welterfahrung Bezug. In der politischen Diskussion, der
wissenschaftlichen Erforschung und der philosophischen Erörterung ist der
Alltagsbegriff strittig.

Schon umgangssprachlich verwenden wir das Wort «Alltag» nicht
eindeutig. Wir meinen damit einerseits einen Lebensbereich und eine

Lebensform, denen niemand entkommt, die Lebens-<Wirklichkeit>, in
der sich beispielsweise eine zwischenmenschliche Beziehung erst bewährt
oder eine eingegangene Verpflichtung erst in ihrer ganzen Tragweite
zeigt. Wir reden anderseits vom «grauen Alltag», vom Alltag als der

Sphäre der gewöhnlichen, dumpfen und bewusstlos eingespielten
Lebensvollzüge. Dem deutschen Substantiv «Alltag» haftet schon bei
seinem ersten Auftreten im 18. Jahrhundert eine abschätzige
Bedeutungskomponente an. Es begegnet zuerst in Zusammensetzungen wie «Alltagskleid»,

«Alltagsspeise», aber auch in metaphorischen Wendungen wie

«Alltagsheiliger», «Alltagsgesicht», «Alltagsgewäsch» und bezeichnet

Korrespondenz: Prof. Dr. Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH-8044 Zürich

9



dann (nach J.C. Adelungs Grammatisch-kritischem Wörterbuch der
hochdeutschen Mundart von 1793) «eine Person oder Sache von gewöhnlicher,

und folglich gemeiner, geringer Beschaffenheit»1. Heute werden
nach Duden (Das grosse Wörterbuch der deutschen Sprache, Band 1,

1976) mit «Alltag» ebenso Werktag und Arbeitsleben (im Gegensatz zum
Sonn- oder Feiertag) wie das tägliche Einerlei, der gleichförmige Ablauf
im (Arbeits-)Leben angesprochen und mit dem Adjektiv «alltäglich» in
den meisten Fällen gewöhnliche, durchschnittliche, ja banale Geschehnisse

gekennzeichnet.
Den Gegensatz zum alltäglichen Geschehnis bildet das aussergewöhn-

liche Erlebnis, das «grosse» Ereignis2. Das moderne Interesse am Alltag
lässt sich vielfach genau in diesem Spannungsfeld lokalisieren. Im Gegenüber

zur «grossen» Kunst, den «höheren» Genüssen, der elaborierten
Theorie und dem aussergewöhnlichen Lebenslauf werden Gebrauchsgegenstände

und alltägliche Szenen in der Kunst, Groschenroman und
Alltagssprache in der Literaturwissenschaft und Linguistik, das «stumme»
Wissen des Alltags und der «Zeitplan» des Arbeiters in den Sozialwissenschaften

thematisch. Nur, der Alltag, der auf diese Weise in den Blick
kommt, ist keine eindeutige Gegebenheit. So wie das Reden über Alltägliches

hat auch jeder Versuch, den Alltag zu begreifen, mit dessen Zweideutigkeit

zu rechnen. Sie kommt in den zwei Grundtypen begrifflicher
Bestimmung des Alltags zum Vorschein, die sich abstrakt wie folgt
unterscheiden lassen:

a) auf Beschreibung fussende (deskriptive) und wertneutrale Erfassung
des Alltagslebens, seiner Strukturen und Gesetzmässigkeiten, unter
Beachtung historischer und sozialer Differenzierungen;

b) kritische Bestimmung des Alltagslebens, das als Fundament für eine

Kritik, etwa als Boden und Elorizont wissenschaftlicher Erkenntnis, in
Anspruch genommen oder - als verkehrte Welt, als Sphäre des objektiv
schlechten Lebens, das sich in falschem Bewusstsein spiegelt - selbst

Gegenstand der Kritik werden kann.
Die konkreten Analysen des Alltags sind allerdings kaum je auf

ausschliessliche Weise einer dieser beiden begrifflichen Annäherungen
verpflichtet. Das gilt auch von den philosophischen Alltagstheorien: der
phänomenologische Ansatz (s. Punkt 4), primär deskriptiv, enthält ebenso
kritische Momente, wie der gesellschaftskritische Ansatz marxistischer
Autoren (s. Punkt 6) auf Beschreibungen des Alltagslebens Bezug nimmt.

10



2. Herausforderung der Philosophie?

Fürs erste verdient aber schon der Umstand Beachtung, dass überhaupt
der Alltag zum Gegenstand philosophischer Reflexion wird. Denn Alltag
und Alltagsphänomene waren philosophisch lange vergessen und
philosophisches Denken galt für etwas ganz und gar Unalltägliches. Das hat
sich erst in jüngster Zeit geändert3. Die Entdeckung des Alltags durch die

Philosophie hat aber zwei Seiten: Auf der einen Seite wird der Alltag
(oder was sich als solcher in der Vermittlung durch Redewendungen und

Begriffe je aufdrängt) zum gegenständlichen Thema der Philosophie, auf
der anderen Seite eröffnet sich der Alltag als der Bereich, in den auch

Philosophie gehört, in dem sie sich situieren muss, nachdem sie sich lange
abseits von ihm, abseits vom <Markt>, angesiedelt hat.

In der ersten Hinsicht, als Thema verstanden, komplettiert oder korrigiert

der begriffene Alltag den philosophischen Begriff der Wirklichkeit,
der Welt. Die konkrete Fülle der leiblich-sinnlichen Erfahrung wird
ebenso einbezogen wie die Dimension der menschlichen Arbeit. Partiell
knüpft hier die moderne Bemühung um den Alltag an eine alte philosophische

Tradition an. Bei aller Auszeichnung des Wahren, Guten und
Schönen hat bereits die antike Philosophie den gewöhnlichen Wahrnehmungen

und überhaupt der Sinnenwelt, den Meinungen der Leute, den
menschlichen Bedürfnissen, dem durchschnittlichen zwischenmenschlichen

Verhalten usw. Beachtung geschenkt - wenn auch fast durchgängig
im Interesse der Abgrenzung eines philosophischen Lebensideals gegenüber

der Erfahrungsstruktur des Alltags.
In der zweiten Hinsicht genommen geschähe etwas durchaus

Revolutionäres. Die Verortung des philosophischen Denkens im Alltag würde
eine einschneidende Veränderung philosophischen Selbstverständnisses
bewirken (Ansätze dazu werden unter Punkt 7 skizziert). Frühere Versuche

dazu, etwa die Versöhnung der «philosophischen Vernunft» mit dem

«gemeinen Menschenverstand» zu fördern, sind weitgehend erstickt
worden4. Die moderne Thematisierung des Alltags bringt nicht schon als solche

zum Vorschein, was die Erfahrung «Alltag» für das Selbstverständnis
der Philosophie bedeuten müsste. Doch könnte dessen Revision im
Zeichen des Alltags allerdings an die Theorien über das Alltagsleben und die
metatheoretischen Erwägungen über unser Wissen vom Alltag anknüpfen.

Wir würden ja nicht philosophisch über den Alltag nachdenken, wenn

11



uns nicht gleichzeitig bewusst würde, damit in eine neue Bewegung
philosophischer Selbstverständigung einzutreten. Denn «Alltag» ist nicht bloss

ein Thema unter anderen und mehr als nur das Codewort einer äusserli-
chen Reflexion über die gesellschaftliche Stellung von Philosophie. Die

Befruchtung und Irritation, welche die Erfahrung «Alltag» im philosophischen

Denken bewirkt, hat Verwandtschaft mit Reizungen, die bereits

erfolgt und in reflexive Anstrengungen ausgemündet sind, z. B. mit der

Entdeckung erkenntnisfähiger, ja erkenntnistragender Sinnlichkeit, mit
der Hypothese des Unbewussten, mit der Semiotisierung der Wirklichkeit.

So sehr jedoch diese Konfrontationen in der Herausforderung durch
den Alltag mitschwingen, so wenig ist diese einfach deren (summative)
Wiederholung.

3. Umriss einer Entdeckungsgeschichte

Das Alltagsleben begann nach dem Ersten Weltkrieg unübersehbar das

wissenschaftliche und philosophische Interesse auf sich zu ziehen. Wenn
Psychologen und Ökonomen schon früher die «Alltagserfahrung»
entdeckt und zum Ausgangspunkt ihrer Theoriebildung gewählt hatten, so

bestand das Existenzrecht ihrer jeweiligen Wissenschaft doch darin, diesen

Ausgangspunkt zu überwinden (z. B. komplexe Erlebnisse in ihre
Elemente zu zerlegen), wie es Max Weber 1908 treffend beschrieb5. Ähnliches

gilt für Sigmund Freud. Er lenkte zwar den Blick auf die «Psychopathologie

des Alltagslebens» (1901), auf alltägliche, jedermann bekannte
Phänomene des Versprechens, Verschreibens, Verlegens usw. Aber er
machte damit nicht das Alltagsleben als solches thematisch (vgl. Boesch

1976), sondern demonstrierte, dass seine Theorie von der determinierenden

Kraft des Unbewussten auch scheinbare Zufälligkeiten des Alltags zu
erklären vermag.

Wo in der philosophischen Tradition Alltagsphänomene thematisch
wurden, geschah dies vor allem zur deutlichen Abgrenzung des philosophisch

Wahren von den blossen Meinungen und vom Schein. In einer
Geschichte dieser Abgrenzungsbemühungen wären Unterschiede
zwischen den philosophischen Schulen und Traditionssträngen in der
Einschätzung prä- und paraphilosophischer Erkenntnis und Haltung ebenso

zu notieren wie der Reflex nationaler Lebensstile in den Theorien des

12



«common sense», «bon sens» und «gesunden Menschenverstandes». Bei
alledem ist aber nicht zu verkennen, dass sich ein Alltag im Sinne des

modernen Alltagslebens, das im wesentlichen ein auf künstliche Weise
zeitlich gleichförmig geregeltes Arbeitsleben ist, erst im 18. Jahrhundert
herauszubilden beginnt6. Selbst bei Marx noch lassen sich Alltagswelt-
Analysen nur rekonstruktiv nachweisen7. Aktuell werden sie im 20.

Jahrhundert-mit der Verwendung des Terminus «Alltag» in Theoriekontexten.

Ein Überblick der wissenschaftlichen und philosophischen Bearbeitung

des Alltagsthemas darf sich also zuächst auf solche Materialien
beschränken, die sich auch terminologisch als Alltagsanalysen deklarieren.

Dabei wird nicht vergessen, dass Problembestände, wie die Philosophie

der «gewöhnlichen» Sprache8 oder der erkenntnistheoretische und

moralphilosophische Rückgriff auf den «common sense», im Horizont
der Frage nach dem Verhältnis von Philosophie und Alltag auftreten, ja
-bewusst in ihn hineingestellt-neue Aspekte zeigen, obwohl sie terminologisch

mit der Alltagsthematik nicht verknüpft sind.

Vor allem zwei bedeutende Richtungen zeitgenössischen Denkens
haben eine Philosophie des Alltags entwickelt: der Marxismus und die

Phänomenologie9. Für Marxisten bzw. Sozialisten war der Alltag weniger
eine Entdeckung im Rahmen eines philosophischen Selbstverständi-

gungs- oder Grundlegungsprozesses als die Erfahrung der totalen
Entfremdung unter den kapitalistischen Arbeitsverhältnissen (Georg
Lukâcs: Geschichte und Klassenbewusstsein, 1923) beziehungsweise der

Inbegriff dessen, was nach erfolgreicher politischer Revolution tiefgehender

Veränderung bedürftig schien (L.D. Trotzkij: Voprosy byta, 1923,

deutsch: Fragen des Alltagslebens, 1923). Die wichtigsten marxistischen

Analysen des Alltags und der Alltäglichkeit stammen von Henri Lefebvre
(1947 ff., deutsch 1974/75 und 1977; sowie 1968, deutsch 1972), Karel
Kosik (1963, deutsch 1967) und der Lukacs-Schülerin Agnes Heller (1970,
deutsch 1978)10. Thomas Leithäuser hat, zusammen mit einer Bremer

Arbeitsgruppe, das «Alltagsbewusstsein» als jenen Bewusstseinsmodus

von Individuen charakterisiert, «der ihre Bewusstlosigkeit von den
gesellschaftlichen Verhältnissen und deren Entstehungsgeschichte ausdrückt»
(1976, S. 11), und zugleich ein Programm für seine empirische
Erforschung aufgestellt (1977).

Die phänomenologische Thematisierung des Alltags hatte ihren Vorläufer

in der Begründung eines «natürlichen Weltbegriffs», der durch die

13



«reine Erfahrung», d. h. Erfahrung vor und unabhängig von ihrer
physiologisch-physikalischen Erklärung, dargestellt werden sollte (R. Ave-
narius)". Martin Heidegger stellte den Begrilf der «durchschnittlichen
Alltäglichkeit», von dem seine Analytik des Daseins ausgehen wollte, in
ausdrücklichen Zusammenhang mit der Ausarbeitung eines «natürlichen
Weltbegriffs»12. Neben dieser deskriptiven entwickelte Heidegger auch

die kritische Komponente des Alltagsbegriffs, indem er die Alltäglichkeit
zum Kennzeichen des «Man», der uneigentlichen, «verfallenden» Seinsweise

des Menschen, machte13. Diese Verbindung sicherte dem Heideg-
gerschen Beitrag das Interesse der marxistischen Kritik des Alltagslebens;
insbesondere K. Koslk hat Heideggers Analysen in seiner Kritik der Pseu-

dokonkretheit des Alltags verarbeitet.
Gedanken des Empiriokritizismus, des Pragmatismus, der Lebens- und

Existenzphilosophie, der Sache nach vor allem Gedanken zur Lösung des

Problems der konkreten Subjektivität, gingen in Edmund Husserls

Phänomenologie der Lebenswelt ein, die mit dem Spätwerk «Die Krisis der

europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie»14

rezipiert wurde und eine breite Diskussion auslöste. Zusammen mit
den früheren Studien zur Intersubjektivität bildete diese Lebensweltanalyse

das Fundament einer phänomenologischen Sozialtheorie, wie sie

Alfred Schütz15 begründete, darin Intentionen Max Webers auf eine
sinnverstehende Soziologie des Handelns weiterverfolgend. Die Kontakte, die
Schütz als Emigrant im Paris der späten dreissiger Jahre u.a. mit Aron
Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty anknüpfte, waren für die Ausbildung

seines Konzepts ebenso bedeutsam wie seine spätere Lehrtätigkeit
an der «New School for Social Research» in New York. Schütz in starkem
Masse verbunden sind sowohl Harold Garfinkel, der Begründer der Eth-
nomethodologie, wie Thomas Luckmann, der das Fragment gebliebene
Schützsche Nachlasswerk «Strukturen der Lebenswelt» ergänzt und
ediert hat (1975) und die phänomenologische Sozialtheorie Schützscher
Provenienz heute - analog zur Ausarbeitung des lebensweltlichen Apriori
anderer Wissenschaften (bei den Konstanzer Wissenschaftstheoretikern16)

- als Proto-Soziologie interpretiert (1979).
Neben der an der Husserlschen Phänomenologie orientierten

sozialwissenschaftlichen Alltagsforschung muss auf aus dem amerikanischen

Pragmatismus hervorgegangene Arbeiten der Vertreter des «symbolischen
Interaktionismus» (G. H. Mead, E. Goffman u. a.) wenigstens hingewiesen

14



werden. Ihre Theorie des im sozialen Handeln relevanten elementaren
Wissens geht davon aus, dass Menschen aufgrund der Bedeutungen
handeln, die Dinge, andere Menschen oder Gruppen für sie besitzen bzw. in
Interaktionsprozessen gewonnen haben. Der Andere ist insbesondere im
Blick auf die Erwartungen signifikant, von denen man meint, dass er sie

einem gegenüber hege.
Stärker ethnologisch bzw. kulturanthropologisch ausgerichtet ist das

Konzept der «Ethnotheorie» (ethnoscience), das W.C. Sturtevant eingeführt

hat (1964). Die hierbei bevorzugte Methode ist die unter linguistischem

Einfluss entwickelte Komponentenanalyse. Mit ihrer Hilfe wird
untersucht, wie sich sprachliche Weiterschliessung (Klassifikation von
Dingen) vollzieht; das Ziel ist es, sich dergestalt in die Perspektive der

Angehörigen einer bestimmten Kultur oder Schicht zu versetzen. Bislang
ist es aber bei der Analyse relativ einfacher kognitiver Systeme geblieben17.

4. Phänomenologie der Lebenswelt

Der beste Weg zur Erfassung des Alltagslebens scheint seine integrale
Beschreibung zu sein, die Beschreibung eines individuellen Tagesablaufs,
der für typisch angesehen werden kann, die Beschreibung des Lebens in
einer Gemeinde während eines bestimmten Zeitraums, wie sie Laurence

Wylie für ein Dorf in der Vaucluse gegeben hat18, die historische
Vergegenwärtigung des Alltags einer bestimmten Region (vgl. Thillier 1977) -
oder auch Joyce' «Ulysses», eine 24-Stunden-Odyssee im Dubliner Alltag
(Lefebvre setzt in «La vie quotidienne dans le monde moderne» mit einer
Erinnerung dieses Werkes ein). Aber jede Beschreibung wählt aus, rückt
zusammen, hält auseinander, gestaltet. Das gilt für die unprätentiöseste
Darbietung des individuellen Alltags einem interessierten Mitmenschen
gegenüber ebenso wie für die hochstilisierte Beschreibung aus einem

expliziten theoretischen Interesse heraus. Wie stellt sich im Alltag selbst
der Alltag dar? Wohl mag der eine über die Monotonie im tagtäglichen
Leben klagen; mag der andere sich als Lebenskünstler darstellen, der die
kleinen Ereignisse, die nur besonderer Aufmerksamkeit zugänglichen
Abweichungen vom gewohnten Ablauf zu erleben und zu geniessen
weiss; mag ein dritter sein im Alltag erworbenes und brauchbares «know
how» anbieten - im allgemeinen ist aber der Alltag kein interessantes

15



Thema für die alltägliche Kommunikation. Rede und Gegenrede vollziehen

sich hier häufig als Austausch von Sprichworten oder Redensarten.
Diese dokumentieren wohl auch Alltags<wissen>. Meistens aber bekundet
ihr Gebrauch bloss, wie ritualisiert und klischeehaft das alltägliche Leben

abläuft, nicht selten erstickt auch ihre Anführung jede situationsbezogene
Diskussion. Das alltägliche Leben zu beschreiben19 verlangt eher
unalltägliche Fähigkeiten. - Beschreibungen des Alltags in einem theoretischen
Interessenfeld zeichnen sich im allgemeinen dadurch aus, dass sie präzise
Gesichtspunkte haben, unter denen sie das Alltagsleben zu erfassen trachten,

Gesichtspunkte wie die der Rollenverteilung, der Interaktionsstrukturen,

des Alltagswissens und seiner Veränderung usw. Darin
besteht nun aber auch wiederum ihre Fragwürdigkeit, denn entstammen
diese Gesichtspunkte selbst dem Alltagsleben oder sind sie

Betrachtungsraster, die dem Alltagsleben von <aussen> im Interesse seiner
wissenschaftlichen Erforschung aufgelegt werden? Diese Problematik bildet,
wenigstens aus methodenkritischer und philosophischer Sicht, die

Grundproblematik der (sozial)wissenschaftlichen Erforschung des

Alltagslebens - was nicht aus-, sondern einschliesst, dass die wissenschaftliche

Alltagsforschung durch diese Problematik selbst wesentliche Impulse
erfahren hat.

Einen wichtigen Anstoss für diese Forschungen gab die philosophische
Phänomenologie. Sie ist ihrem Ansatz nach aufs Beschreiben verpflichtet.
Dem Verdacht blosser «Sonntagsmalerei» begegnet auch sie mit der
Artikulation ihres Interesses und der Bestimmung der Hinsicht, unter die sie

den Alltag oder alltägliche Phänomene rückt. Das Stichwort heisst

«Lebenswelt». Würde man unter «Lebenswelt» ein Ganzes tagtäglicher
Geschehnisse und Aktionen verstehen, die ein Einzelner bzw. eine

Gruppe erleben und vollziehen, dann unterschiede sich der Begriff der
Lebenswelt kaum von demjenigen des Alltags. Nun intendiert aber die

phänomenologische Betrachtung der Lebenswelt nicht eine Beschreibung
jenes Ganzen, sondern den Aufweis dessen, was gewissermassen den

«Horizont» des alltäglichen Lebens ausmacht. Als Lebenswelt wird jene
eigentümliche Struktur thematisch, die wir umgangssprachlich in den

Wendungen von der eigenen «Welt» eines Künstlers, von «meiner» und
«deiner Welt», in denen wir uns begegnen, anklingen lassen. Husserl
bestimmt als Lebenswelt den Horizont, innerhalb dessen und auf den hin
sich unser alltägliches Handeln und Denken vollzieht; dieser Horizont ist

16



auch - eine zweite Metapher - dessen «Boden»20. Er erkennt dieser Basis

den Reichtum einer artikulierten Welt zu. Strukturmomente der Lebenswelt

sind die Gewissheit von unserem Dasein, unserem räumlich-zeitlichen

Vorkommen, in ihr; das Leben mit anderen Menschen; das

Vorgegebensein der Welt in diesem Miteinander; die leiblich-sinnliche Erfahrung

als die ausgezeichnete Weise, wie wir in der Welt leben; die Perspek-
tivität und Horizonthaftigkeit der Welterfahrung2'. Hervorzuheben ist die
zentrale Rolle der Anschauung, in der sich die leiblich-sinnenhafte
Verfassung des menschlichen Daseins lebensweltlich manifestiert.

Husserls Einführung des Themas «Lebenswelt» hat zunächst einen wis-
senschaftskritischen Sinn. Das alltägliche oder «natürliche» Handeln und
Denken ist demgemäss als vorwissenschaftliches und ausserwissenschaft-
liches Handeln und Denken zu verstehen. Mit der Lebenswelt soll auf die

vergessene Basis der wissenschaftlichen Weltauslegung aufmerksam
gemacht werden. Die Lebenswelt ist in doppeltem Sinne Basis der
Wissenschaft: sie ist sowohl der Boden, in dem die neuzeitliche Wissenschaft
erwachsen ist, wie das Bezugsfeld, in dem allein ihre «Lebensbedeutung»
erfahren werden kann. Husserl konstatiert eine Krise der europäischen
Wissenschaften aufgrund des Verlustes dieser ihrer Lebensbedeutung;
der Verlust soll im Zusammenhang mit dem wissenschaftlichen «Objektivismus»,

d.h. der ausschliesslichen Ausrichtung der Wissenschaften auf
exakt erfassbare und damit technisch beherrschbare Objekte, gesehen
werden22. Von einer als Rückbindung an die lebensweltlichen Fundamente

der wissenschaftlichen Weltauffassung vollzogenen Wissenschaftskritik

erwartet Husserl, dass sie jener Krise steuern wird.
Die Lebenswelt bildet aber für Husserl nicht den letzten Boden, den die

philosophische Reflexion auf absolute Geltungsfundamente des Erkennens

und Handelns erreichen kann. Mittels der Lebenswelt-Thematik soll
vielmehr ein neuer, bislang verborgener Einstieg in die Husserl nach wie

vor teure Problematik einer transzendentalphänomenologischen Letzt-
fundierung freigelegt werden, ein Einstieg, der wiederum die «Einklammerung»

der zu fundierenden Bestände, also jetzt der lebensweltlichen
Gewissheiten, verlangt23. Es ist bis heute Gegenstand der Diskussion, ob
Husserl mit diesem neuen Einstieg in eine - jedenfalls terminologisch -
alte Problematik diese selbst der Sache nach verändert, ob er sich mit der

Lebensweltfrage von der cartesianischen Bewusstseinsphilosophie und
ihrem Ziel einer absoluten, transgeschichtlichen Grundlegung aller

2 Studia philos. 39 17



Erkenntnis gelöst hat. (Wer ihm das zugesteht, muss anderseits einräumen,

dass sich Husserl selbst kaum schon volle Klarheit über diese Revision

verschafft hatte.) Sachlich stellt sich das Problem so, ob die Lebenswelt

in ihrer geschichtlich-gesellschaftlichen Variabilität für die philosophische

Reflexion auf eine absolute, transzendental-subjektive Struktur
geschichtlicher Erfahrung hintergehbar ist oder ob - umgekehrt - die
Lebenswelt auch als Boden philosophischer Reflexion (wie der
wissenschaftlichen Weltauslegung) anerkannt werden muss, indem der
Reflektierende nur als Teilnehmer am Spiel der Welt sich zu verstehen vermag
(vgl. Landgrebe in [7.2]).

5. Sozialwissenschaftliche Ansätze

a) Phänomenologische Sozialtheorie
Die sozialwissenschaftliche Auswertung von Husserls Philosophie der

Lebenswelt versetzte diese in einen erfahrungswissenschaftlichen Kontext.

Das Problem einer transzendentalphänomenologischen Grundlegung

im Ausgang von der Lebenswelt transformierte sich damit in das

Problem der lebensweltlichen Fundierung einer Soziologie des Alltags.
Am deutlichsten wurde das in Schütz' Kritik des transzendentalphänome-
nologischen Begriffs der Intersubjektivität. Statt in der Intersubjektivität
den absoluten Boden der menschlichen Welthabe zu suchen, bestimmt sie

Schütz als einen «mundanen» Problembestand, der im Rückgang aufs

alltägliche Erleben des Anderen in der Wir-Beziehung aufzuhellen ist24.

Lebenswelt als der umfassende Sinnhorizont des Alltäglichen erschliesst
sich nach Schütz über die Analyse intentionalen Handelns, die
Unterscheidung spezifischer kognitiver Stile im alltäglichen Sinnerleben, die

Typik der Welterfahrung und die Aufhellung von Relevanzstrukturen25.
Das alltägliche Handeln zeigt eine vorgeprägte Typik, die in Sozialitätser-

fahrungen gründet. Was zunächst typisch vorgegeben und dergestalt
vertraut ist, kann zum «Problem» werden; Schütz untersucht die Struktur
dieses Aufmerkens auf etwas und des daran anknüpfenden
Problemlösungsverhaltens. Die Sinnwelt «Wissenschaft» ist selbst keine vor anderen

«Sinnprovinzen» wie Traum und Spiel grundsätzlich ausgezeichnete,
sondern eine aus alltäglichen Sinnzusammenhängen erwachsende
systematische Sinnkonstruktion zweiter Stufe26.

18



b) Empirische Erforschung des Alltags
Über die vielfältigen empirischen Detailanalysen von Alltagsphänomenen

kann hier nicht näher informiert werden (Untersuchungen im
Polizei- und Justizbereich, zum Verhalten auf Partys und zur Struktur von
Konversation, zur Alltagssprache in bestimmten Milieus etc.)27. Wenn
hierbei und insbesondere in ethnologischen Forschungen der Alltag unter
dem Aspekt des im Alltag enthaltenen Wissens hervortritt, so wird damit
keineswegs bloss ein kognitives Teilsystem des Alltagslebens thematisch.
Es interessieren Bestand, Aktualisierung und Veränderung des

Alltagswissens, d. h. des ganzen Systems von Handlungsorientierungen, an Hand
derer sich das gesellschaftliche Leben eines Individuums, einer Gruppe,
einer Gemeinde, einer Schicht vollzieht. Dazu gehören weniger die
reflektierten und ausdrücklichen Kenntnisse von Sachverhalten als das meist
vorbewusst bleibende «Routine»-Wissen (know how), aber auch Rituale
(z.B. das Grössen) und ihre <richtige> Verwendung. Als «Wissen» wird
das jeweilige System von Handlungsorientierungen deshalb ausgezeichnet,

weil mit ihm bereits präkognitiv eine Ordnungs- oder Strukturie-
rungsleistung gegenüber der chaotischen Mannigfaltigkeit des an sich

möglichen Verhaltens vollbracht ist.

Die ethnomethodologische Forschungsrichtung, ganz konzentriert auf
die beschreibende Aufklärung der Art und Weise, wie Menschen
bestimmte Handlungen ausführen und dabei zugleich am Sinn der sozialen

Ordnung arbeiten, hat in besonderem Masse die Notwendigkeit
betont, in der Analyse des Alltagslebens die Eigenperspektive der im
sozialen Feld Handelnden zur Geltung zu bringen. «Ziel der Ethnome-
thodologie ist es, aufzudecken, wie die Gesellschaftsmitglieder in ihren
jeweils aktuell ablaufenden Handlungen das konstruieren, produzieren
und interpretieren, was für sie selbst tsoziale Fakten) sind» (G. Psathas

in [9] S. 179). In das ethnomethodologische Setting ist der Sozialwissenschaftler

(also auch der Ethnomethodologe selber) so miteinbezogen, dass

auch seine eigenen Darstellungen und Analysen des sozialen Lebens nicht
anders als diejenigen des sozialwissenschaftlichen Laien, d.h. alltäglich
Handelnden, zum Gegenstand der Untersuchung gemacht werden.
Damit legt der Ethnomethodologe den Anspruch ab, in der elaborierten
sozialwissenschaftlichen Theorie eine dem Alltagswissen grundsätzlich
überlegene Einsicht zu besitzen. Methodisch grundlegend ist für die Eth-
nomethodologie die Suspendierung des Glaubens an eine an sich beste-

19



hende soziale Wirklichkeit; dieser phänomenologische Ansatz realisiert
sich empirisch - diesbezügliche Demonstrationen Garfinkeis sind allerdings

sehr umstritten - z. B. in der bewussten Störung von vertrauten
Handlungsabläufen, in der Einführung «böser Überraschungen» (die
Eltern zu Hause wie Gäste zu behandeln, einen Gast in einem Restaurant
wie den Kellner usw.).

Ethnomethodologisch sind primär Handlungen in ihrem Vollzug
(doing) Gegenstand des Interesses. Die gesellschaftliche Wirklichkeit
wird als eine Vollzugsleistung aufgeklärt. Der Forscher verfolgt den Aufbau

der sozialen Welt in jenen Methoden, die Gesellschaftsmitglieder bei
der Darstellung und Erklärung ihrer Handlungen selbst anwenden. Von
fundamentaler Bedeutung ist dabei die durchgängig zu findende reflexive
Beziehung zwischen Handlungen und ihrer Darstellung bzw. Erklärung.
Eine der Methoden, die für die Reflexivität alltäglichen Handelns typisch
sind, beschreibt Garfinkel als «dokumentarische Interpretation»: ein
aktuelles Ereignis wird so auf ein Muster bezogen, dass es als dessen

«Dokument» erscheint. Das Finden des Musters ist ebenso vom einzelnen
«Dokument» abhängig wie dessen Interpretation von dem ihm zugrunde
gelegten Muster.

6. Der sozialkritisch gesehene Alltag (Marxismus)

Im Unterschied zu sozialwissenschaftlichen Untersuchungen, die
Strukturen des Alltagslebens und das im Alltag selbst in Anspruch
genommene bzw. produzierte Wissen analysieren, «kritisch» aber nur
insofern sind, als sie eine Grundschicht gesellschaftlicher Wirklichkeit
thematisch machen, die lange unbeachtet geblieben war, und von daher

zum Teil auch an der gängigen sozialwissenschaftlichen Methodik Kritik
üben, haben die von marxistischen Autoren gelieferten Beiträge zum
Verständnis des modernen Alltagslebens durchwegs den Charakter von
Kritik (Gesellschaftskritik). Ihr Anspruch, eine sozialwissenschaftliche
Alternative zu den Arbeiten bürgerlicher und insbesondere phänomenologisch

orientierter Sozialwissenschaftler zu bieten, bezieht sich genau auf
diesen kritischen Ansatz, in dem die Tradition Hegel-Marxscher Philosophie

und Gesellschaftstheorie durchschlägt.
Der marxistische Alltagsbegriff zielt auf die Ideologie, auf die ideologi-

20



sehe Verfassung des Alltagslebens. In L.Althussers (umstrittener) Position

erscheint die Ideologie, definiert als das imaginäre Verhältnis der
Individuen zu ihren realen Lebensbedingungen, geradezu als invariante
Alltagsstruktur; sie hat in den «ideologischen Staatsapparaten» und
deren Praxen materielle Existenz28. Im Gegensatz zu dieser Auffassung,
für die «Ideologie» einen nicht kritisierbaren und unaufhebbaren
Zustand darstellt, bearbeitet die marxistische Kritik im allgemeinen die
Differenz zwischen dem, was der gesellschaftliche Alltag ist, und dem, was

er sein könnte oder sein sollte. Dabei werden unterschiedliche Perspektiven

der gesellschaftlichen Veränderung entwickeil:
a) Die Erfahrung der gesellschaftlichen Wirklichkeit ist bisweilen so

düster, ihre «ideologische» Verfassung erscheint so unüberwindlich, dass

die Kritik dazu tendiert, Alltäglichkeit überhaupt zu negieren. Das zeigt
sich neuerdings wieder in jener Situationsanalyse, die sich auf das

moderne AWtagsbewusstsein konzentriert. Ein fragmentiertes Bewusst-

sein, in das Restbestände aus verschiedenen Ideologien eingelagert sind,
das ohne Integrations- und Beurteilungskraft ist, scheint diagnostiziert
werden zu müssen, ein Bewusstsein also, das über sich gar nicht mehr
aufgeklärt zu werden vermag, so dass auch die Kritik der es bedingenden
gesellschaftlichen Umstände in ihm kaum Lernprozesse («Bewusstwer-
dung») auszulösen imstande ist. Eine Auflösung seiner «Bornierung» ist

nur davon zu erwarten, dass sich das Alltagsbewusstsein in einer veränderten

sozialen Situation in Klassenbewusstsein wandelt, das die
Fragmentierungen überwindet und Erkenntnis der gesellschaftlichen Totalität
vermittelt29.

b) Im allgemeinen aber herrscht eine Kritik vor, die nicht auf <Abschaf-

fung> des Alltags30, sondern auf praktische Veränderung des Alltagslebens

abzielt. Die Analyse bewegt sich dabei in einem kontrastreichen
Diptychon, dessen eine Tafel die «Misere des Alltäglichen», dessen

andere Tafel die «Grösse des Alltäglichen» darstellt31. Die positive Seite
lässt sich zu einer Bestimmung des Authentischen im Alltag entwickeln,
an dem Strategien und Techniken sozialer Veränderung ihr Korrektiv
haben (L. Hack)32. Die positive Seite des Alltäglichen lässt sich im
marxistischen Kontext aber auch ontologisch-anthropologisch deuten. Die
Lukacs-Schülerin Agnes Heller erkennt dem Alltag die prinzipielle und
unaufhebbare Funktion der «individuellen Reproduktion» zu: dem
Einzelnen in seiner Tätigkeit seine Identität konkret zu stiften und zu erhal-

21



ten. Gewisse Grundstrukturen des Alltagslebens sind klassenlagenindif-
ferent. Auch die Unentbehrlichkeit von Routine und Gewohnheit, all dessen,

was als Entlastung wirkt, kann akzeptiert werden. Kritisch ist dieses

Konzept insofern, als es das begriffliche Instrumentarium einer kritischen
Zeichnung des Alltagslebens in Klassengesellschaften abgibt, also
konkrete Entfremdung, Alltäglichkeit im Sinne des tristen, in allen Einzelheiten

routinierten, ja mechanisierten Arbeits- und Freizeitalltags, aufdeckt
und dem Einzelnen die Möglichkeit einräumt, sich um eine subjektive
Aufhebung der Entfremdung zu bemühen. Ähnlich gesteht auch Kosik
neben der revolutionären Veränderung als objektiver Aufhebung der

Entfremdung dem Weg der Verfremdung (in der künstlerischen Darstellung)

und dem Weg der existentiellen Modifikation die Fähigkeit zum
Abbau der «Pseudokonkretheit der entfremdeten alltäglichen Welt» zu33.

c) Gänzlich entschärft erscheint die Kritik, wenn in den «sozialistischen
Ländern» Konflikte des Alltagslebens nurmehr als nicht-antagonistische
Widersprüche im Kontext einer Ethik des sozialistischen Lebens diskutiert

werden. Es scheint, dass hier die tiefgreifenderen Probleme des

Alltagslebens und Alltagsbewusstseins bloss kapitalistischen Gesellschaften

zugerechnet werden dürfen.

7. Die vom Alltag betroffene Philosophie

Schon die Thematisierung des Alltags in Form sozialwissenschaftlicher

Untersuchungen wirft philosophische, speziell wissens- und
wissenschaftstheoretische Fragen auf. Das Grundproblem besteht in der -
insbesondere in der sozialwissenschaftlichen Methodendiskussion auffälligen

— Verschränktheit von Wissenschaft und Alltagsleben; die Abgrenzung

zwischen der Wissenschaft und ihrem Untersuchungsgegenstand
wird hier unscharf, die «Abkehr von den Vorstellungen der fundamentalen

Messung, der Objektivität sozialer Messdaten, der apodiktischen
Evidenz in Theorie und Praxis» ebenso nahegelegt wie die «Rückweisung
unerfüllbarer empirischer Prämissen» (R. Grathoff in [8] S.81). Der Nötigung

zur Revision der für exakte und «objektivistische» Wissenschaften
entwickelten Begriffe von Theorie und Empirie entspricht die Nötigung,
cartesianische und kantianische Positionen in der philosophischen
Erkenntnistheorie zu verändern. Die Einsicht in die lebensweltliche Ver-

22



fassung unseres Alltagslebens sperrt sich gegen die Tendenz, ihr einen
absoluten Grund zu legen. Das Vertrauen in die flexible Rationalität des

Alltagslebens meldet sich vielmehr als Alternative zur Suche nach einer
unverrückbaren cartesianischen Grundgegebenheit, derer man absolut
gewiss sein kann, oder nach einem transzendentalen Apriori der Erkenntnis,

das von jedweder Erfahrung abgetrennt bleibt.
Alle Revisionen der Philosophie greifen bei ihrem Anspruch an, die

Welt, den Menschen, die wissenschaftliche Rationalität usw. zu begreifen.
Auch die philosophische Bewältigung des Themas «Alltag» steht unter
diesem Anspruch. Philosophie würde sich mit der Preisgabe des

Anspruchs erübrigen. Der traditionelle philosophische «Hochmut gegen
das Alltägliche» (H. Saner)34 hat darin sein beschränktes Recht, dass das

Alltagsleben und Alltagswissen nicht einfach seine eigene Theorie liefert,
sondern - auch und gerade im Interesse verändernder Praxis - im Begreifen

überschritten werden muss. Aber Anspruch und Vollzug dessen, was
mit «Begreifen» gemeint ist, sind modifizierbar. Nebst der inhaltlichen
Bereicherung unserer Reflexionen über den Alltag könnte sich das

Symposium deshalb eine Antwort auf die Frage zum Ziel setzen, welche

Modifikationen dasphilosophische Begreifen erfährt, wenn das Alltagsleben
Thema der Philosophie wird.

a) Eine erste Herausforderung philosophischen Begreifens ergibt sich,

wenn das Verhältnis von philosophischer Sprache und Umgangssprache
ein zentrales Problem philosophischer Selbstverständigung wird. Man hat
hierbei nicht bloss und nicht einmal in erster Linie an die immer wieder

eingeforderte Allgemeinverständlichkeit philosophischen Redens zu
denken. Es geht um eine tieferliegende Infragestellung eingespielter
Denkmuster und geläufiger Problemformulierungen. Der Sinn
philosophischer Termini und Aussagen soll im Horizont umgangssprachlicher
Sinnverständigung geprüft werden, um dergestalt sogar philosophie-the-
rapeutisch zu wirken. Bei diesem Projekt muss allerdings bedacht werden,
dass die Umgangssprache ihrerseits als eine unhintergehbare Basis der

Sinnklärung angesetzt, aber nur in Form der - auf den theoretisch
definierten Problemzusammenhang zugeschnittenen - «normalen Sprache»
für die Sinnklärung verwendet wird. Antikritisch lässt sich dem Projekt
entgegenhalten, dass die Umgangssprache mit der philosophischen Sprache

die «Grammatik» oder «Tiefenstruktur» teilt und also im Blick auf
deren Erhellung keine kritische Instanz bilden zu können scheint (vgl.
E.v. Savigny 1974).

23



b) Eine zweite Herausforderung philosophischen Begreifens geht von
dem das Alltagsleben bestimmenden und durch es bestimmten Wissen

aus. In der Auseinander-Setzung von Wahrnehmung, Meinung, Erfahrung,

common sense auf der einen Seite und Wissenschaft, Prinzipienerkenntnis,

«Einsicht» auf der anderen hat sich Philosophie seit jeher eine

überlegene geistige Stellung zu sichern gesucht. In der Alltagsforschung
begegnet nun jene «untere», verachtete Schicht des Erkenntnisprozesses
als fundamentale Wissensgestalt. Zweifelsohne ist hier der Begriff der
Fundamentalität klärungsbedürftig. So wenig das Alltagswissen die car-
tesianische Fundamentalität des Selbstbewusstseins besitzen dürfte, so

wenig ist die Behauptung und Klärung seines fundamentalen Charakters
seine eigene Sache. Es ist vielmehr Sache des philosophischen Begreifens,
das jedoch von dieser seiner Sache nicht unberührt bleibt. Die Modifikation

des Begreifens besteht vermutlich in einer Moderierung philosophischer

Behauptungen (z.B. in einem Verzicht auf transzendentale
Begründungsansprüche). Ausdruck dieser Moderierung (Mässigung) ist der in
verschiedenen philosophischen Kontexten zu konstatierende Rückgriff
auf den common sense (G.E. Moore35, H.-G. Gadamer36, R. Chisholm).
Erkenntnistheoretisch bezieht sich dieser Rückgriff auf die unbeweisbare,
aber vernünftige> Annahme, einiges oder gar das meiste von demjenigen,
was wir im Alltag als selbstverständliche Wahrheiten annehmen bzw. von
demjenigen, was gewöhnliche Menschen zu wissen glauben, sei tatsächlich

ein Wissen (vgl. R. Chisholm 1979).

c) Der Alltag fordert drittens das kritische philosophische Begreifen
heraus. Philosophische Kritik weiss sich wohl seit Kant, Hegel und Marx
als Kritik, die nicht mit äusseren, der kritisierten Sache fremden Massstäben

arbeitet oder sie an abstrakten Idealen misst. Die Kritik des Alltagslebens

steht gleichwohl in der Gefahr, methodisch wie inhaltlich das Alltägliche

unter ihm eigentümlich fremde Beurteilungsinstanzen zu rücken.
Das geschieht beispielsweise dann, wenn der Alltag einer bestimmten,
historisch gewordenen Gesellschaftsordnung an der abstrakten Idee eines

schlechthin «guten Lebens» gemessen wird. Das geschieht aber auch
schon damit, dass die Kritik die Kategorie der Totalität verwendet37.

Denn auch wenn das Alltagsbewusstsein seinerseits Totalisierungen
anstrebt, so bleibt es darin nichtsdestoweniger partikulares Bewusstsein.

Partikularität ist ein Kennzeichen des konkreten Alltags als solchen; man
kritisiert nicht, sondern man diffamiert das Alltagsbewusstsein, wenn

24



man seine Partikularität schlechthin als Indiz einer Bewusstseinsstörung,
als Ausdruck fragmentierten und bornierten Denkens und <Wissens>

nimmt. Hat nicht Kritik, die mit der Kategorie der Totalität arbeitet, die

alltägliche Partikularität immer schon aus sich ausgestossen? Auch die
kritische Vernunft scheint also herausgefordert, «demütige Vernunft des

Alltäglichen» zu werden (H. Lefebvre 1972, S.28). Eine dem Alltag
angemessene Kritik des Alltags kann nicht total sein, sie entbehrt eines absoluten

Anfangs und eines definitiven Endes. Sie greift vielmehr an den dem

Alltag selbst eignenden kritischen Momenten, seinen Spannungen und
Rissen, an und bringt diese zu Bewusstsein, ohne dabei in die alte
Überlegenheitsattitüde des philosophisch Begreifenden zu verfallen (vgl. B.

Waldenfels in [7.3] S.36ff.).

Ausgewählte Literaturhinweise

Sammelbände

[1] Understanding Everyday Life. Toward the reconstruction of sociological knowledge. Ed.
by J.D. Douglas. Chicago 1970.

[2.1-2] Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit. Hg., verfasst u. übers,

v. einer Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen. Bd. 1 : Symbolischer Interaktionismus und
Ethnomethodologie. Bd.2: Ethnotheorie und Ethnographie des Sprechens. Reinbek,
Rowohlt, 1973 (TB).

[3] Kursbuch 41: Alltag. Berlin 1975.

[4] Sprachanalyse und Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins
Sprachphilosophie. Hg. v.R. Wiggershaus. Frankfurt, Suhrkamp, 1975 (TB).

[5] Ethnomethodologie. Beiträge zu einer Soziologie des Alltagshandelns. Hg. v. E.
Weingarten, F. Sack, J. Schenkein. Frankfurt. Suhrkamp, 1976 (TB).

[6] Th. Leithäuser, B. Volmerg, G. Salje, U. Volmerg, B. Wutka: Entwurf zu einer Empirie
des Alltagsbewusstseins. Frankfurt, Suhrkamp, 1977 (TB).

[7.1-4] Phänomenologie und Marxismus. Hg. v. B. Waidenfels, J. M. Broekman, A. Pazanin.
4 Bde. Frankfurt, Suhrkamp, 1977-79 (TB); wichtig bes. Bd.2: Praktische Philosophie.
Bd. 3: Sozialphilosophie.

[8] Materialien zur Soziologie des Alltags. Hg. v. K. Hammerich und M. Klein. Kölner Zs.
f. Soziologie u. Sozialpsychologie Sonderheft 20/1978. Opladen, Westdeutscher Vlg.,
1978.

[9] Alfred Schütz und die Idee des Alltags in den Sozialwissenschaften. Hg. v. W.M.
Sprôndel u. R. GrathofF. Stuttgart, Enke, 1979.

[10] Entfremdete Wissenschaft. Hg. v. G. Böhme und M.v. Engelhardt. Frankfurt,
Suhrkamp, 1979 (TB).

25



Monographien und Aufsätze (chronologisch geordnet)

Alfred Schütz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende
Soziologie. 1932. Frankfurt, Suhrkamp, 1974 (TB).

Henri Lefebvre: Critique de la vie quotidienne. 1947 If.; deutsch: Kritik des Alltagslebens,
hg. v. D. Prokop. Kronberg, Athenäum-Vlg., 1977 (TB).

Harold Garfinkel: Aspects of common-sense knowledge of social structures. 1961 ; deutsch:
Das Alltagswissen über soziale und innerhalb sozialer Strukturen, in [2.1] 189-262.

Karel Kosik: Dialektika konkrétného. 1963; deutsch: Die Dialektik des Konkreten. Eine
Studie zur Problematik des Menschen und der Welt. Frankfurt, Suhrkamp, 1967.

William C. Sturtevant: Studies in Ethnoscience, in: Transcultural studies in cognition, ed.

by A.K. Romney and R.G. d'Andrade. American Anthropologist, spec. publ. vol.66
(1964) no. 3 part 2, p. 99-131.

Aaron V. Cicourel: Method and measurement in sociology. 1964; deutsch: Methode und
Messung in der Soziologie. Frankfurt, Suhrkamp, 1970.

Harold Garfinkel: Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliflfs N.J., Prentice-Hall,
1967.

Georges Psathas: Ethnomethods and Phenomenology. 1968; deutsch: Ethnotheorie, Ethno-
methodologie und Phänomenologie, in [2.2] 263-284.

Henri Lefebvre: La vie quotidienne dans le monde moderne. 1968; deutsch: Das Alltagsleben

in der modernen Welt. Frankfurt, Suhrkamp, 1972.

Agnes Heller: A mindennapiélet. 1970; deutsch: Das Alltagsleben. Versuch einer Erklärung
der individuellen Reproduktion, hg. u. eingel. v. H. Joas. Frankfurt, Suhrkamp, 1978

(TB).
Gerd Brand: Die Lebenswelt. Eine Philosophie des konkreten Apriori. Berlin, de Gruyter,

1971.

Pierre Bourdieu: Esquisse d'une théorie de la pratique. Paris/Genève, Droz, 1972.

Aaron V. Cicourel: Cognitive sociology. Language and meaning in social interaction. 1973;
deutsch: Sprachein der sozialen Interaktion. München 1975.

Eike von Savigny: Die Philosophie der normalen Sprache. Eine kritische Einführung in die

«ordinary language philosophy». Völlig neu bearb. Ausg. Frankfurt, Suhrkamp, 1974

(TB).
Alfred Schütz/Thomas Luckmann: Strukturen der Lebenswelt. Neuwied u. Darmstadt,

Luchterhand, 1975.

Thomas Leithäuser: Formen des Alltagsbewusstseins. Frankfurt/New York, Campus, 1976.

Ernst E. Boesch: Psychopathologie des Alltags. Zur Ökopsychologie des Handelns und seiner

Störungen. Bern Stuttgart Wien, Huber, 1976.

Louis Althusser: Idéologie et appareils idéologiques d'Etat. 1976; deutsch: Ideologie und
ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie. Hamburg/Berlin, VSA,
1977.

Roderick M. Chisholm: Theory of Knowledge. 2nd ed. 1977; deutsch: Erkenntnistheorie,
hg. u. übers, v. R. Haller. München, dtv, 1979 (TB).

Lothar Hack: Subjektivität im Alltagsleben. Zur Konstitution sozialer Relevanzstrukturen.
Frankfurt, Campus, 1977.

Guy Thillier: Pour une histoire du quotidien au XIXe siècle en Nivernais. Paris/La Haye,
Mouton, 1977.

Ludwig Landgrebe: Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins, in [7.2]
13-58.

26



Bernhard Waldenfels: Im Labyrinth des Alltags, in [7.3] 18-44.
Ilja Srubar: Konstruktion sozialer Lebens-Welten bei Marx, in [7.3] 170-206.
Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. Eine Einführung in Fragen der Kulturanthropologie.

München, Beck, 1978 (TB).
Norbert Elias: Zum Begriff des Alltags, in [8] 22-29.
Richard Grathoff: Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phänomenologischen

Sozialtheorie, in [8] 67-85.
George Psathas: Die Analyse von Alltagsstrukturen und das ethnomethodologische

Paradigma, in [9] 178-195.
Thomas Luckmann: Phänomenologie und Soziologie, in [9] 196-206.
Gernot Böhme und Michael v. Engelhardt: Einleitung. Zur Kritik des Lebensweltbegriffs,

in [10] 7-25.
Ilja Srubar: Die Ebene der Lebens-Welt im Aufbau der Marxschen Theorie. Konstruktion

sozialer Lebens-Welten bei Marx (II), in [7.4] 95-127.

Anmerkungen

' Verbindungen mit «Alltags-» gehören zu den Modewörtern der Zeit des Sturm und
Drang, vgl. die Belege bei Wilhelm Feldmann: Modewörter des 18. Jahrhunderts.
Zeitschrift für Deutsche Wortforschung 6 (1904/05) 101-119, 103 ff. Das Grimmsche
Wörterbuch erklärt noch 1854 den Gebrauch des Substantivs «Alltag» für unüblich.

2 Norbert Elias weist (in [8], S. 25) daraufhin, dass der Alltagsbegriff «in der Regel mit einer
Spitze gegen etwas oder auch mit einer Parteinahme für etwas gebraucht [wird], was nicht
Alltag ist».

3 Warum sich das geändert hat und was insbesondere der Grund für die heutige
Konjunktur der philosophischen Lebenswelt- und Alltagswelt-Analytik ist, harrt noch der
Aufklärung. Flermann Lübbe vertritt die Auffassung, dass sich diese Thematik mit der
Einsicht in die progressiven Erfahrungsverluste in unserer gesellschaftlichen Entwicklung
aufdrängt. «Erfahrungsverluste und Kompensationen. Zum philosophischen Problem
der Erfahrung in der gegenwärtigen Welt», in: Giessener Universitätsblätter 1979, H.2,
S. 42-53, bes. 52.

4 Vgl. meine Untersuchung «Der Philosoph für die Welt-eine Chimäre der deutschen
Aufklärung», in: Esoterik und Exoterik der Philosophie, hg. v. H. Flolzhey und W.Ch. Zim-
merli. Basel/Stuttgart, Schwabe, 1977, S. 117-138.

s Max Weber: Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. 4.Aufl. Tübingen 1973,
S. 393.

6 Klaus Laermann hat (unter dem Titel «Alltags-Zeit. Bemerkungen über die unauffälligste
Form sozialen Zwangs», in [3], S. 87-105, 89 ff.) auf drei Entwicklungen hingewiesen, die
im 18. Jahrhundert den Alltag als neue Zeiterfahrung hervorbringen: der allgemeine
Gebrauch von Uhren (Taschenuhren) erlaubt es, die verschiedenen Leben der Menschen
zu synchronisieren; die linear-azyklische Zeitauffassung der klassischen Mechanik setzt
sich durch; die Lebenszeit der Individuen kommt als ihre verkäufliche und käufliche
Arbeitszeit auf den Markt.

7

Vgl. I. Srubar in [7.3], S. 170-206, der Marx' Ansätze zu einer Konstruktion der historisch
bestimmten lebensweltlichen Realität unter den Titeln der «sozialen Bestimmung der
Sinnlichkeit», der «Charaktermaske» und der «strukturbedingten Relevanzverschiebungen»

entfaltet. -Als Bezugstext moderner Alltagswelt-Analysen wird am häufigsten Marx'

27



«Deutsche Ideologie» angezogen, vgl. B. Waldenfels in [7.3], S.27. Wo Marx selbst von
einer «Religion des Alltagslebens», dem Leben im Schein der «Alltagsvorstellungen der
Produktionsagenten» spricht (Das Kapital III, MEW 25, S. 838 f.), artikuliert er damit die

Notwendigkeit einer Destruktion der Alltagswelt (Waidenfels, a. a. O., S. 28). Doch identifiziert

Marx nicht etwa Alltag mit «falschem Bewusstsein». Erst G. Lukâcs radikalisiert
die Kritik des (bürgerlichen) Alltagslebens (Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien
über marxistische Dialektik. Sonderausgabe Luchterhand. Neuwied und Berlin 1970,
S. 195) bis zur Fokussierung seiner Abschaffung (ebd., S. 151 ff.).

8 Philosophen und Soziologen haben Wittgensteins späte Sprachphilosophie inzwischen zu
einer Theorie der Umgangssprache bzw. der sprachlichen Strukturen der Alltagswelt
umgemünzt, vgl. [4],

9 Möglichkeiten und Grenzen eines Gesprächs zwischen diesen beiden Richtungen
beleuchten recht umfassend die vier von B. Waldenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin
herausgegebenen Bände «Phänomenologie und Marxismus» ([7.1-4]).

10 Die genauen Titel sind im Literaturverzeichnis angeführt.
" Vgl. R. Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Leipzig 1891. Dazu H. Lübbe: Positivismus

und Phänomenologie. Mach und Husserl, in: Bewusstsein in Geschichten. Freiburg
i.B. 1972, S. 33-62, bes. 46 ff.

12 Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1927; Gesamtausgabe Bd. 2. Frankfurt 1977, S. 58 f., 69.

" Ebd., S. 169.
11 1936 teilweise in Philosophia Bd. 1,1954-soweit fertiggestellt-vollständig und mit

ergänzenden Texten veröffentlicht als Bd. VI der Gesammelten Werke Husserls (Husserliana).

- Den Terminus «Lebenswelt» brauchte Husserl schon in Aufzeichnungen für den

geplanten 2.Band seiner «Ideen zu einer reinen Phänomenologie...» aus den Jahren
1916/17, vgl. Beilage XIII in Husserüana Bd.IV, S.372 ff.

ls Zu Alfred Schütz (1899-1959) vgl. die Lebens- und Gedankenskizze von R. Grathoff in:
Klassiker des soziologischen Denkens, hg. v. D. Käsler, Bd. 2. München 1978.

16 Vgl. u.a. P. Janich, F. Kambartel, J. Mittelstrass: Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik.

Frankfurt 1974, Kap. VI, 16 und VII, 19.
17 Vgl. G. Psathas in [2.2], S. 263-284.
18 L. Wylie: Village in the Vaucluse. 1957; deutsch: Dorf in der Vaucluse. Der Alltag einer

französischen Gemeinde. Frankfurt, Fischer, 1978 (TB).
" Einen Versuch in dieser Richtung macht die in Zürich erscheinende Zeitschrift «Der

Alltag», hg. v. Nikolaus Wyss (bisher 8 Hefte).
20 Husserliana Bd. VI, § 37.
21 Ebd., § 28.
22 Ebd., § 2. G. Böhme und M. V.Engelhardt nehmen in [10], S.7-25 dieses Thema mit

kritischen Erwägungen zur Konfrontation von Lebenswelt und Wissenschaft auf. Die Autoren
betonen den historischen und gesellschaftlichen Charakter lebensweltlichen Wissens,
seine Gebundenheit an soziale Gruppen und praktische Interessen, seine Prägung durch
Tradition und Innovation. Diese Konkretisierungen sollen aus dem Problem der Vermittlung

von Lebenswelt und Wissenschaft entwickelt werden.
22 Husserliana Bd. VI, §§ 38 ff.
2) Vgl. A. Schütz: Das Problem der transzendentalen Intersubjektivität bei Husserl. Gesammelte

Aufsätze Bd.3. Den Haag 1971, S. 86-118.
25 Vgl. A. Schütz: Das Problem der Relevanz. Hg. und erläut. v. Richard M. Zaner. Einleitung

von Th. Luckmann. Frankfurt 1971. - Einen gerafften Überblick der wichtigsten
Positionen von Schütz bietet R. Grathoff in [8], S. 67-85. I. Srubar untersucht in [9],
S. 43-64 «Die Theorie der Typenbildung bei Alfred Schütz».

28



26 Vgl. A. Schütz: On multiple realities. 1945; deutsch: Über die mannigfaltigen Wirklichkeiten.

Gesammelte Aufsätze Bd. 1. Den Haag 1971, S.237-298. Ders.: Common-sense
and scientific interpretation of human action. 1953; deutsch: Wissenschaftliche Interpretation

und Alltagsverständnis menschlichen Handelns. Gesammelte Aufsätze Bd. 1,

a. a. O., S. 3-54. Zur Übersetzung von «common-sense» bemerkt der Übersetzer R. Grathoff,

dass dieser Ausdruck bei Schütz den «Erfahrungsstil lebensweltlichen Verstehens im
alltäglichen Umgang zwischen Mitmenschen» bezeichnet.

27 Vgl. die Sammelbände [2.1-2] und [5], aber auch L. v. Ferber: Sozialdialekte in der
Medizin. Das Sprachverhalten von Laien, Praktikern und Wissenschaftlern, und J.

Harenburg/G. Seeliger: Transformationsprozesse in der Rechtspraxis. Eine Untersuchung

von Rechtsanwalt/Klienten-Gesprächen, beide in [10] 291L, 56ff.
23 Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen

Theorie. Hamburg/Berlin 1977, S. 133 ff.
" Thomas Leithäuser entwickelt diese Zeitdiagnose in 1976, S. lOff. und - zusammen mit

Birgit Volmerg - in 1977, S. 11 ff. Zum Verhältnis von Alltags- und Klassenbewusstsein
vgl. die dogmatisch-marxistischen Stellungnahmen im Schlusskapitel von 1976 und bei
Hans Jörg Sandkühler: Praxis und Geschichtsbewusstsein. Frankfurt 1973, S.341 ff.

30 Vgl. die engagierte Gegen-Stellungnahme von Rainer Paris: Befreiung vom Alltag? in [3]
107-114.

31 H. Lefebvre: Das Alltagsleben in der modernen Welt. Frankfurt 1972, S.55.
32 Lothar Hack arbeitet in: Subjektivität im Alltagsleben. Frankfurt 1977, die Mängel einer

bloss sozialtechnisch konzipierten Veränderung des Alltags heraus. Auch marxistische
Politisierungsstrategien - die mit dem «subjektiven Faktor» arbeiten - missverstehen
häufig ihr eigenes Projekt (bes. S. 138 ff.).

33 K. Kosik: Die Dialektik des Konkreten. Frankfurt 1967, S.82.
33 Hans Saner: Der Brunnen des Thaies. Tagesanzeiger-Magazin vom 6.10.1979.
33 G.E. Moore: A Defence of Common Sense. 1925; deutsch: Eine Verteidigung des

Common Sense, in der gleichnamigen Sammlung von fünf Aufsätzen aus den Jahren
1903-1941, mit einer Einleitung von H. Delius. Frankfurt 1969, S. 113-152.

36 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Tübingen 1960, S. 16ff. (zum humanistischen
Leitbegriff des sensus communis), 261 ff. (zur Rehabilitierung von Autorität und Tradition),

329 ff. (zum Begriff der Erfahrung).
37 Vgl. zu Marx' Totalitätsbegriff den Aufsatz von I. Srubar in [7.3], S. 178 ff. G. Lukâcs

erklärt 1923: «Die konkrete Totalität ist also die eigentliche Wirklichkeitskategorie.»
(a.a.O. [Anm. 7], S.71). Der «konkreten Totalität»-in Abhebung von der leeren, abstrakten

und falschen Totalität - ist ein Kapitel in Kosiks Buch gewidmet (S.34ff.). Vgl. auch
Leithäuser 1976, S. 168.

29




	Alltag und Philosophie : eine Entdeckung und ihre möglichen Konsequenzen

