Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 39 (1980)

Artikel: Alltag und Philosophie : eine Entdeckung und ihre méglichen
Konsequenzen

Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufsitze / Etudes

Studia Philosophica 39/1980

HELMUT HOLZHEY

Alltag und Philosophie

Eine Entdeckung und ihre moglichen Konsequenzen

Dieser Artikel versteht sich als Einfithrung in die Thematik des Symposiums der Schweizeri-
schen Philosophischen Gesellschaft im Juni 1980. Eine erste Fassung ist von den Herren
G.Kiing (Fribourg), D. Schulthess (Neuchatel) und J. Widmer (Fribourg) kritisch annotiert
und mit einer Ziircher Arbeitsgruppe sowie mit L. Hasler (Ziirich) diskutiert worden. Die
eingegangenen Ergénzungs- und Verbesserungsvorschlage habe ich zum grossen Teil einar-
beiten konnen. Fiir die Verdffentlichung in den STUDIA PHILOSOPHICA wurden Fuss-
noten beigefiigt.

1. Wort und Begriff «Alltag»

Der Alltag ist keine einfache und keine einheitliche Gegebenheit; ein
Gesprich iiberihn bedarf vorbereitender Gedankenarbeit. Mit dem Wort
«Alltagy nehmen wir auf eine unterschiedlich erlebte und bewertete Zeit-
und Welterfahrung Bezug. In der politischen Diskussion, der wissen-
schaftlichen Erforschung und der philosophischen Erorterung ist der All-
tagsbegriff strittig.

Schon umgangssprachlich verwenden wir das Wort «Alltag» nicht ein-
deutig. Wir meinen damit einerseits einen Lebensbereich und eine
Lebensform, denen niemand entkommt, die Lebens-<Wirklichkeit), in
der sich beispielsweise eine zwischenmenschliche Beziehung erst bewihrt
oder eine eingegangene Verpflichtung erst in ihrer ganzen Tragweite
zeigt. Wir reden anderseits vom «grauen Alltagy, vom Alltag als der
Sphire der gewohnlichen, dumpfen und bewusstlos eingespielten
Lebensvollziige. Dem deutschen Substantiv «Alltagy haftet schon bei sei-
nem ersten Auftreten im 18.Jahrhundert eine abschétzige Bedeutungs-
komponente an. Es begegnet zuerst in Zusammensetzungen wie «Alltags-
kleid», «Alltagsspeisey», aber auch in metaphorischen Wendungen wie
«Alltagsheiliger», «Alltagsgesichty, «Alltagsgewdschy und bezeichnet

Korrespondenz: Prof. Dr. Helmut Holzhey, Voltastrasse 30, CH-8044 Ziirich



dann (nach J.C. Adelungs Grammatisch-kritischem Worterbuch der
hochdeutschen Mundart von 1793) «eine Person oder Sache von gewdhn-
licher, und folglich gemeiner, geringer Beschaffenheity'. Heute werden
nach Duden (Das grosse Worterbuch der deutschen Sprache, Band 1,
1976) mit «Alltagy ebenso Werktag und Arbeitsleben (im Gegensatz zum
Sonn- oder Feiertag) wie das tigliche Einerlei, der gleichformige Ablauf
im (Arbeits-)Leben angesprochen und mit dem Adjektiv «alltiglich» in
den meisten Fillen gewohnliche, durchschnittliche, ja banale Gescheh-
nisse gekennzeichnet.

Den Gegensatz zum alltiglichen Geschehnis bildet das aussergewdhn-
liche Erlebnis, das «grosse» Ereignis®>. Das moderne Interesse am Alltag
lasst sich vielfach genau in diesem Spannungsfeld lokalisieren. Im Gegen-
iiber zur «grossen» Kunst, den «hdheren» Geniissen, der elaborierten
Theorie und dem aussergewohnlichen Lebenslauf werden Gebrauchsge-
genstinde und alltdgliche Szenen in der Kunst, Groschenroman und All-
tagssprache in der Literaturwissenschaft und Linguistik, das «stummey
Wissen des Alltags und der «Zeitplan» des Arbeiters in den Sozialwissen-
schaften thematisch. Nur, der Alltag, der auf diese Weise in den Blick
kommt, ist keine eindeutige Gegebenheit. So wie das Reden iiber Alltagli-
ches hat auch jeder Versuch, den Alltag zu begreifen, mit dessen Zweideu-
tigkeit zu rechnen. Sie kommt in den zwei Grundtypen begrifflicher
Bestimmung des Alltags zum Vorschein, die sich abstrakt wie folgt unter-
scheiden lassen:

a) auf Beschreibung fussende (deskriptive) und wertneutrale Erfassung
des Alltagslebens, seiner Strukturen und Gesetzmissigkeiten, unter
Beachtung historischer und sozialer Differenzierungen;

b) kritische Bestimmung des Alltagslebens, das als Fundament fiir eine
Kritik, etwa als Boden und Horizont wissenschaftlicher Erkenntnis, in
Anspruch genommen oder — als verkehrte Welt, als Sphire des objektiv
schlechten Lebens, das sich in falschem Bewusstsein spiegelt — selbst
Gegenstand der Kritik werden kann.

Die konkreten Analysen des Alltags sind allerdings kaum je auf aus-
schliessliche Weise einer dieser beiden begrifflichen Anniherungen ver-
pflichtet. Das gilt auch von den philosophischen Alltagstheorien: der phi-
nomenologische Ansatz (s. Punkt 4), primir deskriptiv, enthélt ebenso
kritische Momente, wie der gesellschaftskritische Ansatz marxistischer
Autoren (s. Punkt 6) auf Beschreibungen des Alltagslebens Bezug nimmt.

10



2. Herausforderung der Philosophie?

Fiirs erste verdient aber schon der Umstand Beachtung, dass tiberhaupt
der Alltag zum Gegenstand philosophischer Reflexion wird. Denn Alltag
und Alltagsphinomene waren philosophisch lange vergessen und philo-
sophisches Denken galt fiir etwas ganz und gar Unalltigliches. Das hat
sich erst in jiingster Zeit gedndert’. Die Entdeckung des Alltags durch die
Philosophie hat aber zwei Seiten: Auf der einen Seite wird der Alltag
(oder was sich als solcher in der Vermittlung durch Redewendungen und
Begriffe je aufdringt) zum gegenstindlichen Thema der Philosophie, auf
der anderen Seite erdffnet sich der Alltag als der Bereich, in den auch Phi-
losophie gehort, in dem sie sich situieren muss, nachdem sie sich lange
abseits von ihm, abseits vom (Markt), angesiedelt hat.

In der ersten Hinsicht, als Thema verstanden, komplettiert oder korri-
giert der begriffene Alltag den philosophischen Begriff der Wirklichkeit,
der Welt. Die konkrete Fiille der leiblich-sinnlichen Erfahrung wird
ebenso einbezogen wie die Dimension der menschlichen Arbeit. Partiell
kniipft hier die moderne Bemithung um den Alltag an eine alte philoso-
phische Tradition an. Bei aller Auszeichnung des Wahren, Guten und
Schonen hat bereits die antike Philosophie den gewohnlichen Wahrneh-
mungen und {iberhaupt der Sinnenwelt, den Meinungen der Leute, den
menschlichen Bediirfnissen, dem durchschnittlichen zwischenmenschli-
chen Verhalten usw. Beachtung geschenkt — wenn auch fast durchgiéngig
im Interesse der Abgrenzung eines philosophischen Lebensideals gegen-
iiber der Erfahrungsstruktur des Alltags.

In der zweiten Hinsicht genommen geschihe etwas durchaus Revolu-
tiondres. Die Verortung des philosophischen Denkens im Alltag wiirde
eine einschneidende Verianderung philosophischen Selbstverstindnisses
bewirken (Ansédtze dazu werden unter Punkt 7 skizziert). Frithere Versu-
che dazu, etwa die Versbhnung der «philosophischen Vernunfty mit dem
«gemeinen Menschenverstand» zu fordern, sind weitgehend erstickt wor-
den’. Die moderne Thematisierung des Alltags bringt nicht schon als sol-
che zum Vorschein, was die Erfahrung «Alltagy fiir das Selbstverstindnis
der Philosophie bedeuten miisste. Doch kénnte dessen Revision im Zei-
chen des Alltags allerdings an die Theorien iiber das Alltagsleben und die
metatheoretischen Erwégungen tiber unser Wissen vom Alltag ankniip-
fen. Wir wiirden ja nicht philosophisch tiber den Alltag nachdenken, wenn

11



uns nicht gleichzeitig bewusst wiirde, damit in eine neue Bewegung philo-
sophischer Selbstverstindigung einzutreten. Denn «Alltagy ist nicht bloss
ein Thema unter anderen und mehr als nur das Codewort einer dusserli-
chen Reflexion iiber die gesellschaftliche Stellung von Philosophie. Die
Befruchtung und Irritation, welche die Erfahrung «Alltagy» im philosophi-
schen Denken bewirkt, hat Verwandtschaft mit Reizungen, die bereits
erfolgt und in reflexive Anstrengungen ausgemiindet sind, z. B. mit der
Entdeckung erkenntnisfdhiger, ja erkenntnistragender Sinnlichkeit, mit
der Hypothese des Unbewussten, mit der Semiotisierung der Wirklich-
keit. So sehr jedoch diese Konfrontationen in der Herausforderung durch
den Alltag mitschwingen, so wenig ist diese einfach deren (summative)
Wiederholung.

3. Umriss einer Entdeckungsgeschichte

Das Alltagsleben begann nach dem Ersten Weltkrieg uniibersehbar das
wissenschaftliche und philosophische Interesse auf sich zu ziehen. Wenn
Psychologen und Okonomen schon frither die «Alltagserfahrungy ent-
deckt und zum Ausgangspunkt ihrer Theoriebildung gewihlt hatten, so
bestand das Existenzrecht ihrer jeweiligen Wissenschaft doch darin, die-
sen Ausgangspunkt zu iiberwinden (z. B. komplexe Erlebnisse in ihre Ele-
mente zu zerlegen), wie es Max Weber 1908 treffend beschrieb®. Ahnli-
ches gilt fur Sigmund Freud. Er lenkte zwar den Blick auf die «Psychopa-
thologie des Alltagslebensy (1901), auf alltdgliche, jedermann bekannte
Phinomene des Versprechens, Verschreibens, Verlegens usw. Aber er
machte damit nicht das Alltagsleben als solches thematisch (vgl. Boesch
1976), sondern demonstrierte, dass seine Theorie von der determinieren-
den Kraft des Unbewussten auch scheinbare Zufilligkeiten des Alltags zu
erkldren vermag.

Wo in der philosophischen Tradition Alltagsphinomene thematisch
wurden, geschah dies vor allem zur deutlichen Abgrenzung des philoso-
phisch Wahren von den blossen Meinungen und vom Schein. In einer
Geschichte dieser Abgrenzungsbemithungen wiren Unterschiede zwi-
schen den philosophischen Schulen und Traditionsstringen in der Ein-
schitzung pri- und paraphilosophischer Erkenntnis und Haltung ebenso
zu notieren wie der Reflex nationaler Lebensstile in den Theorien des

12



«common sensey, «bon sens» und «gesunden Menschenverstandesy. Bei
alledem ist aber nicht zu verkennen, dass sich ein Alltag im Sinne des
modernen Alltagslebens, das im wesentlichen ein auf kiinstliche Weise
zeitlich gleichfoérmig geregeltes Arbeitsleben ist, erst im 18.Jahrhundert
herauszubilden beginnt®. Selbst bei Marx noch lassen sich Alltagswelt-
Analysen nur rekonstruktiv nachweisen’. Aktuell werden sie im 20. Jahr-
hundert — mit der Verwendung des Terminus «Alltagy in Theoriekontex-
ten. Ein Uberblick der wissenschaftlichen und philosophischen Bearbei-
tung des Alltagsthemas darf sich also zuéchst auf solche Materialien
beschrianken, die sich auch terminologisch als Alltagsanalysen deklarie-
ren. Dabei wird nicht vergessen, dass Problembestiande, wie die Philoso-
phie der «gewohnlichen» Sprache® oder der erkenntnistheoretische und
moralphilosophische Riickgriff auf den «common sensey», im Horizont
der Frage nach dem Verhiltnis von Philosophie und Alltag auftreten, ja
—bewusst in ihn hineingestellt — neue Aspekte zeigen, obwohl sie termino-
logisch mit der Alltagsthematik nicht verkniipft sind.

Vor allem zwei bedeutende Richtungen zeitgendssischen Denkens
haben eine Philosophie des Alltags entwickelt: der Marxismus und die
Phanomenologie’. Fiir Marxisten bzw. Sozialisten war der Alltag weniger
eine Entdeckung im Rahmen eines philosophischen Selbstverstindi-
gungs- oder Grundlegungsprozesses als die Erfahrung der totalen Ent-
fremdung unter den kapitalistischen Arbeitsverhdltnissen (Georg
Lukacs: Geschichte und Klassenbewusstsein, 1923) beziehungsweise der
Inbegriff dessen, was nach erfolgreicher politischer Revolution tiefgehen-
der Verdnderung bediirftig schien (L.D. Trotzkij: Voprosy byta, 1923,
deutsch: Fragen des Alltagslebens, 1923). Die wichtigsten marxistischen
Analysen des Alltags und der Alltaglichkeit stammen von Henri Lefebvre
(1947 ff., deutsch 1974/75 und 1977; sowie 1968, deutsch 1972), Karel
Kosik (1963, deutsch 1967) und der Lukacs-Schiilerin Agnes Heller (1970,
deutsch 1978)'°. Thomas Leithduser hat, zusammen mit einer Bremer
Arbeitsgruppe, das «Alltagsbewusstsein» als jenen Bewusstseinsmodus
von Individuen charakterisiert, «der ihre Bewusstlosigkeit von den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen und deren Entstehungsgeschichte ausdriickty
(1976, S.11), und zugleich ein Programm fiir seine empirische Erfor-
schung aufgestellt (1977).

Die phdnomenologische Thematisierung des Alltags hatte ihren Vorlau-
fer in der Begriindung eines «natiirlichen Weltbegriffs», der durch die

13



«reine Erfahrungy, d. h. Erfahrung vor und unabhingig von ihrer physio-
logisch-physikalischen Erkldrung, dargestellt werden sollte (R. Ave-
narius)''. Martin Heidegger stellte den Begriff der «durchschnittlichen
Alltaglichkeity, von dem seine Analytik des Daseins ausgehen wollte, in
ausdriicklichen Zusammenhang mit der Ausarbeitung eines «natiirlichen
Weltbegriffsy'?. Neben dieser deskriptiven entwickelte Heidegger auch
die kritische Komponente des Alltagsbegriffs, indem er die Alltidglichkeit
zum Kennzeichen des «Many, der uneigentlichen, «verfallendeny Seins-
weise des Menschen, machte'. Diese Verbindung sicherte dem Heideg-
gerschen Beitrag das Interesse der marxistischen Kritik des Alltagslebens;
insbesondere K. Kosik hat Heideggers Analysen in seiner Kritik der Pseu-
dokonkretheit des Alltags verarbeitet.

Gedanken des Empiriokritizismus, des Pragmatismus, der Lebens- und
Existenzphilosophie, der Sache nach vor allem Gedanken zur Losung des
Problems der konkreten Subjektivitit, gingen in Edmund Husserls Phd-
nomenologie der Lebenswelt ein, die mit dem Spiatwerk «Die Krisis der
europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phinomenolo-
gien' rezipiert wurde und eine breite Diskussion ausloste. Zusammen mit
den fritheren Studien zur Intersubjektivitit bildete diese Lebensweltana-
lyse das Fundament einer phdnomenologischen Sozialtheorie, wie sie
Alfred Schiitz'® begriindete, darin Intentionen Max Webers auf eine sinn-
verstehende Soziologie des Handelns weiterverfolgend. Die Kontakte, die
Schiitz als Emigrant im Paris der spiten dreissiger Jahre u.a. mit Aron
Gurwitsch und Maurice Merleau-Ponty ankniipfte, waren fiir die Ausbil-
dung seines Konzepts ebenso bedeutsam wie seine spétere Lehrtitigkeit
an der «New School for Social Research» in New York. Schiitzin starkem
Masse verbunden sind sowohl Harold Garfinkel, der Begriinder der Eth-
nomethodologie, wie Thomas Luckmann, der das Fragment gebliebene
Schiitzsche Nachlasswerk «Strukturen der Lebenswelty ergidnzt und
ediert hat (1975) und die phdnomenologische Sozialtheorie Schiitzscher
Provenienz heute — analog zur Ausarbeitung des lebensweltlichen Apriori
anderer Wissenschaften (bei den Konstanzer Wissenschaftstheoreti-
kern'®) — als Proto-Soziologie interpretiert (1979).

Neben der an der Husserlschen Phinomenologie orientierten sozial-
wissenschaftlichen Alltagsforschung muss auf aus dem amerikanischen
Pragmatismus hervorgegangene Arbeiten der Vertreter des «symbolischen
Interaktionismus» (G.H. Mead, E. Goffman u.a.) wenigstens hingewiesen

14



werden. Thre Theorie des im sozialen Handeln relevanten elementaren
Wissens geht davon aus, dass Menschen aufgrund der Bedeutungen han-
deln, die Dinge, andere Menschen oder Gruppen fiir sie besitzen bzw. in
Interaktionsprozessen gewonnen haben. Der Andere ist insbesondere im
Blick auf die Erwartungen signifikant, von denen man meint, dass er sie
einem gegenilber hege.

Starker ethnologisch bzw. kulturanthropologisch ausgerichtet ist das
Konzept der «Ethnotheorie» (ethnoscience), das W.C. Sturtevant einge-
fithrt hat (1964). Die hierbei bevorzugte Methode ist die unter linguisti-
schem Einfluss entwickelte Komponentenanalyse. Mit ihrer Hilfe wird
untersucht, wie sich sprachliche Welterschliessung (Klassifikation von
Dingen) vollzieht; das Ziel ist es, sich dergestalt in die Perspektive der
Angehorigen einer bestimmten Kultur oder Schicht zu versetzen. Bislang
ist es aber bei der Analyse relativ einfacher kognitiver Systeme geblie-
ben'’.

4. Phdnomenologie der Lebenswelt

Der beste Weg zur Erfassung des Alltagslebens scheint seine integrale
Beschreibung zu sein, die Beschreibung eines individuellen Tagesablaufs,
der fiir typisch angesehen werden kann, die Beschreibung des Lebens in
einer Gemeinde wihrend eines bestimmten Zeitraums, wie sie Laurence
Whylie fiir ein Dorf in der Vaucluse gegeben hat'®, die historische Verge-
genwartigung des Alltags einer bestimmten Region (vgl. Thillier 1977) —
oder auch Joyce’ «Ulysses», eine 24-Stunden-Odyssee im Dubliner Alltag
(Lefebvre setzt in «La vie quotidienne dans le monde moderney mit einer
Erinnerung dieses Werkes ein). Aber jede Beschreibung wihlt aus, riickt
zusammen, hilt auseinander, gestaltet. Das gilt fiir die unpritentioseste
Darbietung des individuellen Alltags einem interessierten Mitmenschen
gegeniiber ebenso wie fiir die hochstilisierte Beschreibung aus einem
expliziten theoretischen Interesse heraus. Wie stellt sich im Alitag selbst
der Alltag dar? Wohl mag der eine iiber die Monotonie im tagtiglichen
Leben klagen; mag der andere sich als Lebenskiinstler darstellen, der die
kleinen Ereignisse, die nur besonderer Aufmerksamkeit zuginglichen
Abweichungen vom gewohnten Ablauf zu erleben und zu geniessen
weiss; mag ein dritter sein im Alltag erworbenes und brauchbares «know
howy anbieten — im allgemeinen ist aber der Alltag kein interessantes

15



Thema fiir die alltigliche Kommunikation. Rede und Gegenrede vollzie-
hen sich hier hdufig als Austausch von Sprichworten oder Redensarten.
Diese dokumentieren wohl auch Alltags(wissen). Meistens aber bekundet
ihr Gebrauch bloss, wie ritualisiert und klischeehaft das alltigliche Leben
ablauft, nicht selten erstickt auch ihre Anfithrung jede situationsbezogene
Diskussion. Das alltdgliche Leben zu beschreiben'” verlangt eher unall-
tagliche Fiahigkeiten. — Beschreibungen des Alltags in einem theoretischen
Interessenfeld zeichnen sich im allgemeinen dadurch aus, dass sie priazise
Gesichtspunkte haben, unter denen sie das Alltagsleben zu erfassen trach-
ten, Gesichtspunkte wie die der Rollenverteilung, der Interaktions-
strukturen, des Alltagswissens und seiner Verdnderung usw. Darin
besteht nun aber auch wiederum ihre Fragwiirdigkeit, denn entstammen
diese Gesichtspunkte selbst dem Alltagsleben oder sind sie Betrach-
tungsraster, die dem Alltagsleben von (aussen) im Interesse seiner wissen-
schaftlichen Erforschung aufgelegt werden? Diese Problematik bildet,
wenigstens aus methodenkritischer und philosophischer Sicht, die
Grundproblematik der (sozial)wissenschaftlichen Erforschung des All-
tagslebens — was nicht aus-, sondern einschliesst, dass die wissenschaftli-
che Alltagsforschung durch diese Problematik selbst wesentliche Impulse
erfahren hat.

Einen wichtigen Anstoss fiir diese Forschungen gab die philosophische
Phinomenologie. Sie ist ihrem Ansatz nach aufs Beschreiben verpflichtet.
Dem Verdacht blosser «Sonntagsmalerei» begegnet auch sie mit der Arti-
kulation ihres Interesses und der Bestimmung der Hinsicht, unter die sie
den Alltag oder alltigliche Phdnomene riickt. Das Stichwort heisst
«Lebenswelty. Wiirde man unter «Lebenswelty ein Ganzes tagtiglicher
Geschehnisse und Aktionen verstehen, die ein Einzelner bzw. eine
Gruppe erleben und vollziehen, dann unterschiede sich der Begriff der
Lebenswelt kaum von demjenigen des Alltags. Nun intendiert aber die
phinomenologische Betrachtung der Lebenswelt nicht eine Beschreibung
jenes Ganzen, sondern den Aufweis dessen, was gewissermassen den
«Horizonty des alltdglichen Lebens ausmacht. Als Lebenswelt wird jene
eigentiimliche Struktur thematisch, die wir umgangssprachlich in den
Wendungen von der eigenen «Welty eines Kiinstlers, von ¢meinery und
«deiner Welty, in denen wir uns begegnen, anklingen lassen. Husserl
bestimmt als Lebenswelt den Horizont, innerhalb dessen und auf den hin
sich unser alltidgliches Handeln und Denken vollzieht; dieser Horizont ist

16



auch — eine zweite Metapher — dessen «Boden»*°. Er erkennt dieser Basis
den Reichtum einer artikulierten Welt zu. Strukturmomente der Lebens-
welt sind die Gewissheit von unserem Dasein, unserem rdumlich-zeitli-
chen Vorkommen, in ihr; das Leben mit anderen Menschen; das Vorge-
gebensein der Welt in diesem Miteinander; die leiblich-sinnliche Erfah-
rung als die ausgezeichnete Weise, wie wir in der Welt leben; die Perspek-
tivitit und Horizonthaftigkeit der Welterfahrung®'. Hervorzuheben ist die
zentrale Rolle der Anschauung, in der sich die leiblich-sinnenhafte Ver-
fassung des menschlichen Daseins lebensweltlich manifestiert.

Husserls Einfithrung des Themas «Lebenswelt» hat zunichst einen wis-
senschaftskritischen Sinn. Das alltdgliche oder «natiirlichey Handeln und
Denken ist demgemaiss als vorwissenschaftliches und ausserwissenschaft-
liches Handeln und Denken zu verstehen. Mit der Lebenswelt soll auf die
vergessene Basis der wissenschaftlichen Weltauslegung aufmerksam
gemacht werden. Die Lebenswelt ist in doppeltem Sinne Basis der Wis-
senschaft: sie ist sowohl der Boden, in dem die neuzeitliche Wissenschaft
erwachsen ist, wie das Bezugsfeld, in dem allein ihre «Lebensbedeutung»
erfahren werden kann. Husserl konstatiert eine Krise der européischen
Wissenschaften aufgrund des Verlustes dieser ihrer Lebensbedeutung;
der Verlust soll im Zusammenhang mit dem wissenschaftlichen «Objekti-
vismusy, d.h. der ausschliesslichen Ausrichtung der Wissenschaften auf
exakt erfassbare und damit technisch beherrschbare Objekte, gesehen
werden’”. Von einer als Riickbindung an die lebensweltlichen Funda-
mente der wissenschaftlichen Weltauffassung vollzogenen Wissenschafts-
kritik erwartet Husserl, dass sie jener Krise steuern wird.

Die Lebenswelt bildet aber fiir Husserl nicht den letzten Boden, den die
philosophische Reflexion auf absolute Geltungsfundamente des Erken-
nens und Handelns erreichen kann. Mittels der Lebenswelt-Thematik soll
vielmehr ein neuer, bislang verborgener Einstieg in die Husserl nach wie
vor teure Problematik einer transzendentalphidnomenologischen Letzt-
fundierung freigelegt werden, ein Einstieg, der wiederum die «Einklam-
merung» der zu fundierenden Bestinde, also jetzt der lebensweltlichen
Gewissheiten, verlangt*’. Es ist bis heute Gegenstand der Diskussion, ob
Husserl mit diesem neuen Einstieg in eine — jedenfalls terminologisch —
alte Problematik diese selbst der Sache nach veridndert, ob er sich mit der
Lebensweltfrage von der cartesianischen Bewusstseinsphilosophie und
threm Ziel einer absoluten, transgeschichtlichen Grundlegung aller

2 Studia philos. 39 17



Erkenntnis gelost hat. (Wer thm das zugesteht, muss anderseits einriu-
men, dass sich Husserl selbst kaum schon volle Klarheit iiber diese Revi-
sion verschafft hatte.) Sachlich stellt sich das Problem so, ob die Lebens-
welt in ithrer geschichtlich-gesellschaftlichen Variabilitit fiir die philoso-
phische Reflexion auf eine absolute, transzendental-subjektive Struktur
geschichtlicher Erfahrung hintergehbar ist oder ob — umgekehrt — die
Lebenswelt auch als Boden philosophischer Reflexion (wie der wissen-
schaftlichen Weltauslegung) anerkannt werden muss, indem der Reflek-
tierende nur als Teilnehmer am Spiel der Welt sich zu verstehen vermag
(vgl. Landgrebe in [7.2]).

5. Sozialwissenschaftliche Ansdtze

a) Phanomenologische Sozialtheorie

Die sozialwissenschaftliche Auswertung von Husserls Philosophie der
Lebenswelt versetzte diese in einen erfahrungswissenschaftlichen Kon-
text. Das Problem einer transzendentalphinomenologischen Grundle-
gung im Ausgang von der Lebenswelt transformierte sich damit in das
Problem der lebensweltlichen Fundierung einer Soziologie des Alltags.
Am deutlichsten wurde das in Schiitz’ Kritik des transzendentalphinome-
nologischen Begriffs der Intersubjektivitdt. Statt in der Intersubjektivitit
den absoluten Boden der menschlichen Welthabe zu suchen, bestimmt sie
Schiitz als einen «mundanen» Problembestand, der im Riickgang aufs all-
tagliche Erleben des Anderen in der Wir-Beziehung aufzuhellen ist**.
Lebenswelt als der umfassende Sinnhorizont des Alltiglichen erschliesst
sich nach Schiitz iiber die Analyse intentionalen Handelns, die Unter-
scheidung spezifischer kognitiver Stile im alltdglichen Sinnerleben, die
Typik der Welterfahrung und die Aufhellung von Relevanzstrukturen®.
Das alltdgliche Handeln zeigt eine vorgeprégte Typik, die in Sozialititser-
fahrungen griindet. Was zunichst typisch vorgegeben und dergestalt ver-
traut ist, kann zum «Problem» werden; Schiitz untersucht die Struktur
dieses Aufmerkens auf etwas und des daran ankniipfenden Problemlo-
sungsverhaltens. Die Sinnwelt « Wissenschafty ist selbst keine vor anderen
«Sinnprovinzeny wie Traum und Spiel grundsitzlich ausgezeichnete,
sondern eine aus alltiglichen Sinnzusammenhédngen erwachsende syste-
matische Sinnkonstruktion zweiter Stufe?s.

18



b) Empirische Erforschung des Alltags

Uber die vielfiltigen empirischen Detailanalysen von Alltagsphi-
nomenen kann hier nicht ndher informiert werden (Untersuchungen im
Polizei- und Justizbereich, zum Verhalten auf Partys und zur Struktur von
Konversation, zur Alltagssprache in bestimmten Milieus etc.)””. Wenn
hierbei und insbesondere in ethnologischen Forschungen der Alltag unter
dem Aspekt des im Alltag enthaltenen Wissens hervortritt, so wird damit
keineswegs bloss ein kognitives Teilsystem des Alltagslebens thematisch.
Es interessieren Bestand, Aktualisierung und Verdnderung des Alltags-
wissens, d. h. des ganzen Systems von Handlungsorientierungen, an Hand
derer sich das gesellschaftliche Leben eines Individuums, einer Gruppe,
einer Gemeinde, einer Schicht vollzieht. Dazu gehéren weniger die reflek-
tierten und ausdriicklichen Kenntnisse von Sachverhalten als das meist
vorbewusst bleibende «Routiney-Wissen (know how), aber auch Rituale
(z.B. das Griissen) und ihre (richtige) Verwendung. Als «Wissen» wird
das jeweilige System von Handlungsorientierungen deshalb ausgezeich-
net, weil mit thm bereits priakognitiv eine Ordnungs- oder Strukturie-
rungsleistung gegeniiber der chaotischen Mannigfaltigkeit des an sich
moglichen Verhaltens vollbracht ist.

Die ethnomethodologische Forschungsrichtung, ganz konzentriert auf
die beschreibende Aufklirung der Art und Weise, wie Menschen
bestimmte Handlungen ausfithren und dabei zugleich am Sinn der sozia-
len Ordnung arbeiten, hat in besonderem Masse die Notwendigkeit
betont, in der Analyse des Alltagslebens die Eigenperspektive der im
sozialen Feld Handelnden zur Geltung zu bringen. «Ziel der Ethnome-
thodologie ist es, aufzudecken, wie die Gesellschaftsmitglieder in ihren
jeweils aktuell ablaufenden Handlungen das konstruieren, produzieren
und interpretieren, was fiir sie selbst (soziale Fakten) sind» (G. Psathas
in [9] S.179). In das ethnomethodologische Setting ist der Sozialwissen-
schaftler (also auch der Ethnomethodologe selber) so miteinbezogen, dass
auch seine eigenen Darstellungen und Analysen des sozialen Lebens nicht
anders als diejenigen des sozialwissenschaftlichen Laien, d.h. alltidglich
Handelnden, zum Gegenstand der Untersuchung gemacht werden.
Damit legt der Ethnomethodologe den Anspruch ab, in der elaborierten
sozialwissenschaftlichen Theorie eine dem Alltagswissen grundsitzlich
liberlegene Einsicht zu besitzen. Methodisch grundlegend ist fiir die Eth-
nomethodologie die Suspendierung des Glaubens an eine an sich beste-

19



hende soziale Wirklichkeit; dieser phdnomenologische Ansatz realisiert
sich empirisch — diesbeziigliche Demonstrationen Garfinkels sind aller-
dings sehr umstritten — z.B. in der bewussten Stérung von vertrauten
Handlungsabldufen, in der Einfithrung «boser Uberraschungeny» (die
Eltern zu Hause wie Giste zu behandeln, einen Gast in einem Restaurant
wie den Kellner usw.).

Ethnomethodologisch sind primdr Handlungen in ihrem Vollzug
(doing) Gegenstand des Interesses. Die gesellschaftliche Wirklichkeit
wird als eine Vollzugsleistung aufgekliart. Der Forscher verfolgt den Auf-
bau der sozialen Welt in jenen Methoden, die Gesellschaftsmitglieder bei
der Darstellung und Erkldrung ihrer Handlungen selbst anwenden. Von
fundamentaler Bedeutungist dabei die durchgingig zu findende reflexive
Beziehung zwischen Handlungen und ihrer Darstellung bzw. Erklarung.
Eine der Methoden, die fiir die Reflexivitit alltdglichen Handelns typisch
sind, beschreibt Garfinkel als «dokumentarische Interpretationy: ein
aktuelles Ereignis wird so auf ein Muster bezogen, dass es als dessen
«Dokumenty erscheint. Das Finden des Musters ist ebenso vom einzelnen
«Dokumenty» abhidngig wie dessen Interpretation von dem ihm zugrunde
gelegten Muster.

6. Der sozialkritisch gesehene Alltag (Marxismus)

Im Unterschied zu sozialwissenschaftlichen Untersuchungen, die
Strukturen des Alltagslebens und das im Alltag selbst in Anspruch
genommene bzw. produzierte Wissen analysieren, «kritisch» aber nur
insofern sind, als sie eine Grundschicht gesellschaftlicher Wirklichkeit
thematisch machen, die lange unbeachtet geblieben war, und von daher
zum Teil auch an der gingigen sozialwissenschaftlichen Methodik Kritik
iiben, haben die von marxistischen Autoren gelieferten Beitrage zum Ver-
stindnis des modernen Alltagslebens durchwegs den Charakter von
Kritik (Gesellschaftskritik). Thr Anspruch, eine sozialwissenschaftliche
Alternative zu den Arbeiten biirgerlicher und insbesondere phinomeno-
logisch orientierter Sozialwissenschaftler zu bieten, bezieht sich genau auf
diesen kritischen Ansatz, in dem die Tradition Hegel-Marxscher Philoso-
phie und Gesellschaftstheorie durchschlagt.

Der marxistische Alltagsbegriff zielt auf die Ideologie, auf die ideologi-

20



sche Verfassung des Alltagslebens. In L. Althussers (umstrittener) Posi-
tion erscheint die Ideologie, definiert als das imagindre Verhéltnis der
Individuen zu ihren realen Lebensbedingungen, geradezu als invariante
Alltagsstruktur; sie hat in den «ideologischen Staatsapparaten» und
deren Praxen materielle Existenz?®. Im Gegensatz zu dieser Auffassung,
fur die «Ideologie» einen nicht kritisierbaren und unaufhebbaren
Zustand darstellt, bearbeitet die marxistische Kritik im allgemeinen die
Differenz zwischen dem, was der gesellschaftliche Alltag ist, und dem, was
er sein konnte oder sein sollte. Dabei werden unterschiedliche Perspekti-
ven der gesellschaftlichen Verdnderung entwickelt:

a) Die Erfahrung der gesellschaftlichen Wirklichkeit ist bisweilen so
dister, ihre «ideologischey Verfassung erscheint so uniiberwindlich, dass
die Kritik dazu tendiert, Alltidglichkeit iiberhaupt zu negieren. Das zeigt
sich neuerdings wieder in jener Situationsanalyse, die sich auf das
moderne Alltagshewusstsein konzentriert. Ein fragmentiertes Bewusst-
sein, in das Restbestinde aus verschiedenen Ideologien eingelagert sind,
das ohne Integrations- und Beurteilungskraft ist, scheint diagnostiziert
werden zu miissen, ein Bewusstsein also, das tiber sich gar nicht mehr auf-
gekldrt zu werden vermag, so dass auch die Kritik der es bedingenden
gesellschaftlichen Umstdnde in ihm kaum Lernprozesse («Bewusstwer-
dungy) auszuldsen imstande ist. Eine Aufldsung seiner «Bornierungy ist
nur davon zu erwarten, dass sich das Alltagsbewusstsein in einer verén-
derten sozialen Situation in Klassenbewusstsein wandelt, das die Frag-
mentierungen iiberwindet und Erkenntnis der gesellschaftlichen Totalitit
vermittelt®.

b) Im allgemeinen aber herrscht eine Kritik vor, die nicht auf (Abschaf-
fung) des Alltags®, sondern auf praktische Verdnderung des Alltagsle-
bens abzielt. Die Analyse bewegt sich dabei in einem kontrastreichen
Diptychon, dessen eine Tafel die «Misere des Alltiglichen», dessen
andere Tafel die «Grosse des Alltdglicheny darstellt*'. Die positive Seite
lasst sich zu einer Bestimmung des Authentischen im Alltag entwickeln,
an dem Strategien und Techniken sozialer Verdnderung ihr Korrektiv
haben (L. Hack)*. Die positive Seite des Alltaglichen lédsst sich im marxi-
stischen Kontext aber auch ontologisch-anthropologisch deuten. Die
Lukacs-Schiilerin Agnes Heller erkennt dem Alltag die prinzipielle und
unaufhebbare Funktion der «individuellen Reproduktiony» zu: dem Ein-
zelnen in seiner Tatigkeit seine Identitdt konkret zu stiften und zu erhal-

21



ten. Gewisse Grundstrukturen des Alltagslebens sind klassenlagenindif-
ferent. Auch die Unentbehrlichkeit von Routine und Gewohnheit, all des-
sen, was als Entlastung wirkt, kann akzeptiert werden. Kritisch ist dieses
Konzeptinsofern, als es das begriffliche Instrumentarium einer kritischen
Zeichnung des Alltagslebens in Klassengesellschaften abgibt, also kon-
krete Entfremdung, Alltaglichkeit im Sinne des tristen, in allen Einzelhei-
ten routinierten, ja mechanisierten Arbeits- und Freizeitalltags, aufdeckt
und dem Einzelnen die Moglichkeit einrdumt, sich um eine subjektive
Aufhebung der Entfremdung zu bemiihen. Ahnlich gesteht auch Kosik
neben der revolutiondren Verdnderung als objektiver Aufhebung der
Entfremdung dem Weg der Verfremdung (in der kiinstlerischen Darstel-
lung) und dem Weg der existentiellen Modifikation die Fihigkeit zum
Abbau der «Pseudokonkretheit der entfremdeten alltiglichen Welty zu*.

c¢) Génzlich entschirft erscheint die Kritik, wenn in den ¢sozialistischen
Liandern» Konflikte des Alltagslebens nurmehr als nicht-antagonistische
Widerspriiche im Kontext einer Ethik des sozialistischen Lebens disku-
tiert werden. Es scheint, dass hier die tiefgreifenderen Probleme des All-
tagslebens und Alltagsbewusstseins bloss kapitalistischen Gesellschaften
zugerechnet werden diirfen.

7. Die vom Alltag betroffene Philosophie

Schon die Thematisierung des Alltags in Form sozialwissenschaftlicher
Untersuchungen wirft philosophische, speziell wissens- und wissen-
schaftstheoretische Fragen auf. Das Grundproblem besteht in der — ins-
besondere in der sozialwissenschaftlichen Methodendiskussion auffalli-
gen — Verschrianktheit von Wissenschaft und Alltagsleben; die Abgren-
zung zwischen der Wissenschaft und ihrem Untersuchungsgegenstand
wird hier unscharf, die «Abkehr von den Vorstellungen der fundamenta-
len Messung, der Objektivitit sozialer Messdaten, der apodiktischen Evi-
denz in Theorie und Praxis» ebenso nahegelegt wie die «Riickweisung
unerfiillbarer empirischer Primissen» (R. Grathoff in [8] S.81). Der Noti-
gung zur Revision der fiir exakte und «objektivistischey Wissenschaften
entwickelten Begriffe von Theorie und Empirie entspricht die Notigung,
cartesianische und kantianische Positionen in der philosophischen
Erkenntnistheorie zu verdndern. Die Einsicht in die lebensweltliche Ver-

22



fassung unseres Alltagslebens sperrt sich gegen die Tendenz, ihr einen
absoluten Grund zu legen. Das Vertrauen in die flexible Rationalitit des
Alltagslebens meldet sich vielmehr als Alternative zur Suche nach einer
unverriickbaren cartesianischen Grundgegebenheit, derer man absolut
gewiss sein kann, oder nach einem transzendentalen Apriori der Erkennt-
nis, das von jedweder Erfahrung abgetrennt bleibt.

Alle Revisionen der Philosophie greifen bei ihrem Anspruch an, die
Welt, den Menschen, die wissenschaftliche Rationalitét usw. zu begreifen.
Auch die philosophische Bewiltigung des Themas «Alltagy steht unter
diesem Anspruch. Philosophie wiirde sich mit der Preisgabe des
Anspruchs eriibrigen. Der traditionelle philosophische «Hochmut gegen
das Alltigliche» (H. Saner)’ hat darin sein beschrinktes Recht, dass das
Alltagsleben und Alltagswissen nicht einfach seine eigene Theorie liefert,
sondern — auch und gerade im Interesse verindernder Praxis — im Begrei-
fen iiberschritten werden muss. Aber Anspruch und Vollzug dessen, was
mit «Begreifen» gemeint ist, sind modifizierbar. Nebst der inhaltlichen
Bereicherung unserer Reflexionen iiber den Alltag konnte sich das Sym-
posium deshalb eine Antwort auf die Frage zum Ziel setzen, welche
Modifikationen das philosophische Begreifen erfdhrt, wenn das Alltagsleben
Thema der Philosophie wird.

a) Eine erste Herausforderung philosophischen Begreifens ergibt sich,
wenn das Verhiltnis von philosophischer Sprache und Umgangssprache
ein zentrales Problem philosophischer Selbstverstindigung wird. Man hat
hierbei nicht bioss und nicht einmal in erster Linie an die immer wieder
eingeforderte Allgemeinverstindlichkeit philosophischen Redens zu
denken. Es geht um eine tieferliegende Infragestellung eingespielter
Denkmuster und geldufiger Problemformulierungen. Der Sinn philoso-
phischer Termini und Aussagen soll im Horizont umgangssprachlicher
Sinnverstdndigung gepriift werden, um dergestalt sogar philosophie-the-
rapeutisch zu wirken. Bei diesem Projekt muss allerdings bedacht werden,
dass die Umgangssprache ihrerseits als eine unhintergehbare Basis der
Sinnkldrung angesetzt, aber nur in Form der — auf den theoretisch defi-
nierten Problemzusammenhang zugeschnittenen — «normalen Sprachey
fiir die Sinnkldrung verwendet wird. Antikritisch ldsst sich dem Projekt
entgegenhalten, dass die Umgangssprache mit der philosophischen Spra-
che die «Grammatiky» oder Tiefenstruktury teilt und also im Blick auf
deren Erhellung keine kritische Instanz bilden zu konnen scheint (vgl.
E.v. Savigny 1974).

23



b) Eine zweite Herausforderung philosophischen Begreifens geht von
dem das Alltagsleben bestimmenden und durch es bestimmten Wissen
aus. In der Auseinander-Setzung von Wahrnehmung, Meinung, Erfah-
rung, common sense auf der einen Seite und Wissenschaft, Prinzipiener-
kenntnis, «Finsichty auf der anderen hat sich Philosophie seit jeher eine
iiberlegene geistige Stellung zu sichern gesucht. In der Alltagsforschung
begegnet nun jene «untere», verachtete Schicht des Erkenntnisprozesses
als fundamentale Wissensgestalt. Zweifelsohne ist hier der Begriff der
Fundamentalitit kldrungsbediurftig. So wenig das Alltagswissen die car-
tesianische Fundamentalitit des Selbstbewusstseins besitzen diirfte, so
wenig ist die Behauptung und Klarung seines fundamentalen Charakters
seine eigene Sache. Es ist vielmehr Sache des philosophischen Begreifens,
das jedoch von dieser seiner Sache nicht unberiihrt bleibt. Die Modifika-
tion des Begreifens besteht vermutlich in einer Moderierung philosophi-
scher Behauptungen (z.B. in einem Verzicht auf transzendentale Begriin-
dungsanspriiche). Ausdruck dieser Moderierung (Missigung) ist der in
verschiedenen philosophischen Kontexten zu konstatierende Riickgriff
auf den common sense (G.E. Moore**, H.-G. Gadamer*’, R. Chisholm).
Erkenntnistheoretisch bezieht sich dieser Riickgriff auf die unbeweisbare,
aber (verniinftige) Annahme, einiges oder gar das meiste von demjenigen,
was wir im Alltag als selbstverstindliche Wahrheiten annehmen bzw. von
demjenigen, was gewdhnliche Menschen zu wissen glauben, sei tatsich-
lich ein Wissen (vgl. R. Chisholm 1979).

c) Der Alltag fordert drittens das kritische philosophische Begreifen
heraus. Philosophische Kritik weiss sich wohl seit Kant, Hegel und Marx
als Kritik, die nicht mit dusseren, der kritisierten Sache fremden Masssti-
ben arbeitet oder sie an abstrakten Idealen misst. Die Kritik des Alltagsle-
bens steht gleichwohl in der Gefahr, methodisch wie inhaltlich das Alltdg-
liche unter ihm eigentiimlich fremde Beurteilungsinstanzen zu riicken.
Das geschieht beispielsweise dann, wenn der Alltag einer bestimmten,
historisch gewordenen Gesellschaftsordnung an der abstrakten Idee eines
schlechthin «guten Lebensy gemessen wird. Das geschieht aber auch
schon damit, dass die Kritik die Kategorie der Totalitdt verwendet® .
Denn auch wenn das Alltagsbewusstsein seinerseits Totalisierungen
anstrebt, so bleibt es darin nichtsdestoweniger partikulares Bewusstsein.
Partikularitét ist ein Kennzeichen des konkreten Alltags als solchen; man
kritisiert nicht, sondern man diffamiert das Alltagsbewusstsein, wenn

24



man seine Partikularitit schlechthin als Indiz einer Bewusstseinsstérung,
als Ausdruck fragmentierten und bornierten Denkens und «Wissens)
nimmt. Hat nicht Kritik, die mit der Kategorie der Totalitit arbeitet, die
alltagliche Partikularitdt immer schon aus sich ausgestossen? Auch die
kritische Vernunft scheint also herausgefordert, «demiitige Vernunft des
Alltdglichen» zu werden (H. Lefebvre 1972, S.28). Eine dem Alltag ange-
messene Kritik des Alltags kann nicht total sein, sie entbehrt eines absolu-
ten Anfangs und eines definitiven Endes. Sie greift vielmehr an den dem
Alltag selbst eignenden kritischen Momenten, seinen Spannungen und
Rissen, an und bringt diese zu Bewusstsein, ohne dabei in die alte Uberle-
genheitsattitiide des philosophisch Begreifenden zu verfallen (vgl. B.
Waldenfels in [7.3] S. 36 ff.).

Ausgewdhlte Literaturhinweise

Sammelbidnde

[1] Understanding Everyday Life. Toward the reconstruction of sociological knowledge. Ed.
by J.D. Douglas. Chicago 1970.

[2.1-2] Alltagswissen, Interaktion und gesellschaftliche Wirklichkeit. Hg., verfasst u. iibers.
v. einer Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen. Bd. 1: Symbolischer Interaktionismus und
Ethnomethodologie. Bd.2: Ethnotheorie und Ethnographie des Sprechens. Reinbek,
Rowohlt, 1973 (TB).

[3] Kursbuch 41: Alltag. Berlin 1975.

[4] Sprachanalyse und Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins
Sprachphilosophie. Hg. v.R. Wiggershaus. Frankfurt, Suhrkamp, 1975 (TB).

[5] Ethnomethodologie. Beitrige zu einer Soziologie des Alltagshandelns. Hg. v. E. Wein-
garten, F. Sack, J. Schenkein. Frankfurt, Suhrkamp, 1976 (TB).

[6] Th. Leithéduser, B. Volmerg, G. Salje, U. Volmerg, B. Wutka: Entwurf zu einer Empirie
des Alltagsbewusstseins. Frankfurt, Suhrkamp, 1977 (TB).

[7.1-4] Phinomenologie und Marxismus. Hg. v. B. Waldenfels, J. M. Broekman, A. Pazanin.
4 Bde. Frankfurt, Suhrkamp, 1977-79 (TB); wichtig bes. Bd.2: Praktische Philosophie.
Bd. 3: Sozialphilosophie.

[8] Materialien zur Soziologie des Alltags. Hg. v. K. Hammerich und M. Klein. Kélner Zs.
f. Soziologie u. Sozialpsychologie Sonderheft 20/1978. Opladen, Westdeutscher Vlg.,
1978.

[9] Alfred Schiitz und die Idee des Alltags in den Sozialwissenschaften. Hg. v. W.M.
Sprondel u. R. Grathoff. Stuttgart, Enke, 1979.

[10] Entfremdete Wissenschaft. Hg. v. G. Bohme und M.v. Engelhardt. Frankfurt, Suhr-
kamp, 1979 (TB).

20



Monographien und Aufsitze (chronologisch geordnet)

Alfred Schiitz: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende
Soziologie. 1932. Frankfurt, Suhrkamp. 1974 (TB).

Henri Lefebvre: Critique de la vie quotidienne. 1947 ff.; deutsch: Kritik des Alltagslebens,
hg. v. D. Prokop. Kronberg, Athendium-Vlg., 1977 (TB).

Harold Garfinkel: Aspects of common-sense knowledge of social structures. 1961; deutsch:
Das Alltagswissen iiber soziale und innerhalb sozialer Strukturen, in [2.1] 189-262.

Karel Kosik: Dialektika konkrétného. 1963; deutsch: Die Dialektik des Konkreten. Eine
Studie zur Problematik des Menschen und der Welt. Frankfurt, Suhrkamp, 1967.

William C. Sturtevant: Studies in Ethnoscience, in: Transcultural studies in cognition, ed.
by A.K. Romney and R.G. d’Andrade. American Anthropologist, spec. publ. vol. 66
(1964) no.3 part 2, p. 99-131.

Aaron V. Cicourel: Method and measurement in sociology. 1964; deutsch: Methode und
Messung in der Soziologie. Frankfurt, Suhrkamp, 1970.

Harold Garfinkel: Studies in Ethnomethodology. Englewood Cliffs N.J., Prentice-Hall,
1967.

Georges Psathas: Ethnomethods and Phenomenology. 1968; deutsch: Ethnotheorie, Ethno-
methodologie und Phinomenologie, in [2.2] 263-284.

Henri Lefebvre: La vie quotidienne dans le monde moderne. 1968; deutsch: Das Alltags-
leben in der modernen Welt. Frankfurt, Suhrkamp, 1972.

Agnes Heller: A mindennapi élet. 1970; deutsch: Das Alltagsleben. Versuch einer Erkldrung
der individuellen Reproduktion, hg. u. eingel. v. H. Joas. Frankfurt, Suhrkamp, 1978
(TB).

Gerd Brand: Die Lebenswelt. Eine Philosophie des konkreten Apriori. Berlin, de Gruyter,
1971.

Pierre Bourdieu: Esquisse d’une théorie de la pratique. Paris/Geneve, Droz, 1972.

Aaron V. Cicourel: Cognitive sociology. Language and meaning in social interaction. 1973;
deutsch: Sprache in der sozialen Interaktion. Miinchen 1975.

Eike von Savigny: Die Philosophie der normalen Sprache. Eine kritische Einfithrung in die
«ordinary language philosophy». Véllig neu bearb. Ausg. Frankfurt, Suhrkamp, 1974
(TB).

Alfred Schiitz/Thomas Luckmann: Strukturen der Lebenswelt. Neuwied u. Darmstadt,
Luchterhand, 1975.

Thomas Leithduser: Formen des Alltagsbewusstseins. Frankfurt/New York, Campus, 1976.

Ernst E. Boesch: Psychopathologie des Alltags. Zur Okopsychologie des Handelns und sei-
ner Stérungen. Bern Stuttgart Wien, Huber, 1976.

Louis Althusser: Idéologie et appareils idéologiques d’Etat. 1976; deutsch: Ideologie und
ideologische Staatsapparate. Aufsidtze zur marxistischen Theorie. Hamburg/Berlin, VSA,
1977.

Roderick M. Chisholm: Theory of Knowledge. 2nd ed. 1977; deutsch: Erkenntnistheorie,
hg. u. iibers. v. R. Haller. Miinchen, dtv, 1979 (TB).

Lothar Hack: Subjektivitit im Alltagsleben. Zur Konstitution sozialer Relevanzstrukturen.
Frankfurt, Campus, 1977.

Guy Thillier: Pour une histoire du quotidien au XIX® si¢cle en Nivernais. Paris/La Haye,
Mouton, 1977.

Ludwig Landgrebe: Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins, in [7.2]
13-58.

26



Bernhard Waldenfels: Im Labyrinth des Alltags, in [7.3] 18—44.

Ilja Srubar: Konstruktion sozialer Lebens-Welten bei Marx, in [7.3] 170-206.

Ina-Maria Greverus: Kultur und Alltagswelt. Eine Einfithrung in Fragen der Kulturanthro-
pologie. Miinchen, Beck, 1978 (TB).

Norbert Elias: Zum Begriff des Alltags, in [8] 22—29.

Richard Grathoff: Alltag und Lebenswelt als Gegenstand der phinomenologischen Sozial-
theorie, in [8] 67-85.

George Psathas: Die Analyse von Alltagsstrukturen und das ethnomethodologische Para-
digma, in [9] 178-195.

Thomas Luckmann: Phdnomenologie und Soziologie, in [9] 196-206.

Gernot Bohme und Michael v. Engelhardt: Einleitung. Zur Kritik des Lebensweltbegriffs,
in [10] 7-25.

Ilja Srubar: Die Ebene der Lebens-Welt im Aufbau der Marxschen Theorie. Konstruktion
sozialer Lebens-Welten bei Marx (II), in [7.4] 95-127.

Anmerkungen

Verbindungen mit «Alltags-» gehoren zu den Modewértern der Zeit des Sturm und
Drang, vgl. die Belege bei Wilhelm Feldmann: Modewdrter des 18, Jahrhunderts. Zeit-
schrift fir Deutsche Wortforschung 6 (1904/05) 101-119, 103 ff. Das Grimmsche Wor-
terbuch erklirt noch 1854 den Gebrauch des Substantivs «Alltag» fir uniiblich.
Norbert Elias weist (in [8], S.25) darauf hin, dass der Alltagsbegriff «in der Regel mit einer
Spitze gegen etwas oder auch mit einer Parteinahme fiir etwas gebraucht [wird], was nicht
Alltag isty.

Warum sich das gedndert hat und was insbesondere der Grund fiir die heutige Kon-
junktur der philosophischen Lebenswelt- und Alltagswelt-Analytik ist, harrt noch der
Aufklarung. Hermann Liibbe vertritt die Auffassung, dass sich diese Thematik mit der
Einsicht in die progressiven Erfahrungsverluste in unserer gesellschaftlichen Entwicklung
aufdringt. «Erfahrungsverluste und Kompensationen. Zum philosophischen Problem
der Erfahrung in der gegenwirtigen Welty, in: Giessener Universititsblitter 1979, H.2,
S.42-53, bes. 52.

Vgl. meine Untersuchung «Der Philosoph fiir die Welt - eine Chiméire der deutschen Auf-
klarungy, in: Esoterik und Exoterik der Philosophie, hg. v. H. Holzhey und W.Ch. Zim-
merli. Basel/Stuttgart, Schwabe, 1977, S. 117-138.

Max Weber: Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre. 4. Aufl. Tiibingen 1973,
S.393.

Klaus Laermann hat (unter dem Titel «Alltags-Zeit. Bemerkungen iiber die unauffilligste
Form sozialen Zwangsy, in [3], S.87-105, 89 ff.) auf drei Entwicklungen hingewiesen, die
im 18.Jahrhundert den Alltag als neue Zeiterfahrung hervorbringen: der allgemeine
Gebrauch von Uhren (Taschenuhren) erlaubt es, die verschiedenen Leben der Menschen
zu synchronisieren; die linear-azyklische Zeitauffassung der klassischen Mechanik setzt
sich durch; die Lebenszeit der Individuen kommt als ihre verkidufliche und kédufliche
Arbeitszeit auf den Markt.

Vel. I. Srubar in [7.3], S. 170-206, der Marx’ Ansitze zu einer Konstruktion der historisch
bestimmten lebensweltlichen Realitit unter den Titeln der «sozialen Bestimmung der
Sinnlichkeit», der «Charaktermaske» und der «strukturbedingten Relevanzverschiebun-
geny entfaltet. — Als Bezugstext moderner Alltagswelt-Analysen wird am hiufigsten Marx’

"

w

Fs

w

o

27



-

15

2

=)

2

2

=

2

-

24

25

«Deutsche Ideologie» angezogen, vgl. B. Waldenfels in [7.3], S.27. Wo Marx selbst von
einer «Religion des Alltagslebens», dem Leben im Schein der «Alltagsvorstellungen der
Produktionsagenteny spricht (Das Kapital ITIl, MEW 25, S.838f.), artikuliert er damit die
Notwendigkeit einer Destruktion der Alltagswelt (Waldenfels, a.a. 0., S.28). Doch identi-
fiziert Marx nicht etwa Alltag mit «falschem Bewusstseiny. Erst G. Lukéacs radikalisiert
die Kritik des (biirgerlichen) Alltagslebens (Geschichte und Klassenbewusstsein. Studien
iiber marxistische Dialektik. Sonderausgabe Luchterhand. Neuwied und Berlin 1970,
S.195) bis zur Fokussierung seiner Abschaffung (ebd., S. 151 ff).

Philosophen und Soziologen haben Wittgensteins spite Sprachphilosophie inzwischen zu
einer Theorie der Umgangssprache bzw. der sprachlichen Strukturen der Alltagswelt
umgemiinzt, vgl. [4].

Moglichkeiten und Grenzen eines Gesprichs zwischen diesen beiden Richtungen
beleuchten recht umfassend die vier von B. Waldenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin
herausgegebenen Binde «Phdnomenologie und Marxismusy ([7.1-4]).

Die genauen Titel sind im Literaturverzeichnis angefiihrt.

Vgl. R. Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Leipzig 1891. Dazu H. Liibbe: Positivis-
mus und Phanomenologie. Mach und Husserl, in: Bewusstsein in Geschichten. Freiburg
i.B. 1972, S.33-62, bes. 46 ff.

Martin Heidegger: Sein und Zeit. 1927; Gesamtausgabe Bd. 2. Frankfurt 1977, S.58f., 69.
Ebd., S.169.

1936 teilweise in Philosophia Bd. I, 1954 —soweit fertiggestellt— vollstindig und mit ergiin-
zenden Texten veroffentlicht als Bd. VI der Gesammelten Werke Husserls (Husserliana).
— Den Terminus «Lebenswelty brauchte Husserl schon in Aufzeichnungen fir den
geplanten 2.Band seiner «Ideen zu einer reinen Phinomenologie...» aus den Jahren
1916717, vgl. Beilage XIII in Husserliana Bd.1V, S.372ff.

Zu Alfred Schiitz (1899-1959) vgl. die Lebens- und Gedankenskizze von R. Grathoff in:
Klassiker des soziologischen Denkens, hg. v. D. Kisler, Bd.2. Miinchen 1978.

Vegl. u.a. P. Janich, F. Kambartel, J. Mittelstrass: Wissenschaftstheorie als Wissenschafts-
kritik. Frankfurt 1974, Kap. VI, 16 und VII, 19.

Vegl. G. Psathas in [2.2], S.263-284.

L. Wylie: Village in the Vaucluse. 1957; deutsch: Dorf in der Vaucluse. Der Alltag einer
franzosischen Gemeinde. Frankfurt, Fischer, 1978 (TB).

Einen Versuch in dieser Richtung macht die in Ziirich erscheinende Zeitschrift «Der All-
tagy, hg. v. Nikolaus Wyss (bisher 8 Hefte).

Husserliana Bd. VI, § 37.

Ebd., § 28.

Ebd., § 2. G. Bohme und M. v. Engelhardt nehmen in [10], S. 7-25 dieses Thema mit kriti-
schen Erwigungen zur Konfrontation von Lebenswelt und Wissenschaft auf. Die Autoren
betonen den historischen und gesellschaftlichen Charakter lebensweltlichen Wissens,
seine Gebundenheit an soziale Gruppen und praktische Interessen, seine Prigung durch
Tradition und Innovation. Diese Konkretisierungen sollen aus dem Problem der Vermitt-
lung von Lebenswelt und Wissenschaft entwickelt werden.

Husserliana Bd. VI, §§ 38 ff.

Vgl. A. Schiitz: Das Problem der transzendentalen Intersubjektivitidt bei Husserl. Gesam-
melte Aufsidtze Bd.3. Den Haag 1971, S.86-118.

Vegl. A. Schiitz: Das Problem der Relevanz. Hg. und erldut. v. Richard M. Zaner. Einlei-
tung von Th. Luckmann. Frankfurt 1971. — Einen gerafften Uberblick der wichtigsten
Positionen von Schiitz bietet R. Grathoff in [8], S.67—-85. 1. Srubar untersucht in [9],
S.43-64 Die Theorie der Typenbildung bei Alfred Schiitzy.

28



26

27

o=

29

30

3

3

=3

33

34

35

36

37

Vgl. A. Schiitz: On multiple realities. 1945; deutsch: Uber die mannigfaltigen Wirklich-
keiten. Gesammelte Aufsdtze Bd. 1. Den Haag 1971, S.237-298. Ders.: Common-sense
and scientific interpretation of human action. 1953; deutsch: Wissenschaftliche Interpre-
tation und Alltagsverstindnis menschlichen Handelns. Gesammelte Aufsitze Bd. I,
a.a.0., S.3-54. Zur Ubersetzung von «common-sense» bemerkt der Ubersetzer R. Grat-
hoff, dass dieser Ausdruck bei Schiitz den «Erfahrungsstil lebensweltlichen Verstehens im
alltdglichen Umgang zwischen Mitmenscheny bezeichnet.

Vgl. die Sammelbédnde [2.1-2] und [5], aber auch L. v. Ferber: Sozialdialekte in der
Medizin. Das Sprachverhalten von Laien, Praktikern und Wissenschaftlern, und J.
Harenburg/G. Seeliger: Transformationsprozesse in der Rechtspraxis. Eine Untersu-
chung von Rechtsanwalt/Klienten-Gesprichen, beide in [10] 29ff., 56 ff.

** Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsiatze zur marxistischen

Theorie. Hamburg/Berlin 1977, S. 133 ff.

Thomas Leithduser entwickelt diese Zeitdiagnose in 1976, S. 10ff. und — zusammen mit
Birgit Volmerg — in 1977, S. 11ff. Zum Verhiltnis von Alltags- und Klassenbewusstsein
vgl. die dogmatisch-marxistischen Stellungnahmen im Schlusskapitel von 1976 und bei
Hans Jorg Sandkiihler: Praxis und Geschichtsbewusstsein. Frankfurt 1973, S.341 ff.
Vgl. die engagierte Gegen-Stellungnahme von Rainer Paris: Befreiung vom Alltag? in [3]
107-114.

H. Lefebvre: Das Alltagsleben in der modernen Welt. Frankfurt 1972, S.55.

Lothar Hack arbeitet in: Subjektivitit im Alltagsleben. Frankfurt 1977, die Mingel einer
bloss sozialtechnisch konzipierten Verdnderung des Alltags heraus. Auch marxistische
Politisierungsstrategien — die mit dem «subjektiven Faktor» arbeiten — missverstehen
hiufig ihr eigenes Projekt (bes. S. 138 ff.).

K. Kosik: Die Dialektik des Konkreten. Frankfurt 1967, S. 82.

Hans Saner: Der Brunnen des Thales. Tagesanzeiger-Magazin vom 6. 10. 1979.

G.E. Moore: A Defence of Common Sense. 1925; deutsch: Eine Verteidigung des
Common Sense, in der gleichnamigen Sammlung von fiinf Aufsidtzen aus den Jahren
1903-1941, mit einer Einleitung von H. Delius. Frankfurt 1969, S.113-152.

H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Tiibingen 1960, S. 16 ff. (zum humanistischen
Leitbegriff’ des sensus communis), 261 f. (zur Rehabilitierung von Autoritit und Tradi-
tion), 329 f. (zum Begriff der Erfahrung).

Vgl. zu Marx’” Totalitdtsbegriff den Aufsatz von 1. Srubar in [7.3], S.178 ff. G. Lukacs
erklart 1923: «Die konkrete Totalitit ist also die eigentliche Wirklichkeitskategorie.»
(a.a.0.[Anm. 7], S.71). Der «konkreten Totalitit» —in Abhebung von der leeren, abstrak-
ten und falschen Totalitit — ist ein Kapitel in Kosiks Buch gewidmet (S.34 ff.). Vgl. auch
Leithduser 1976, S. 168.

29






	Alltag und Philosophie : eine Entdeckung und ihre möglichen Konsequenzen

