Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch
Autor: R6d, Wolfgang

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 38/1979
WOLFGANG ROD

Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch!

Nach einer Beschreibung und Wiirdigung des Buches als eines im besten Sinne hermeneu-
tischen Kommentars zu Pascals Schriften iiber die «geometrische» Methode werden im
Anschluss an einige wichtige Stellen Uberlegungen vorgelegt, die sich auf die «geometri-
sche», d.h. mathematische, Methode im allgemeinen und die Bedeutung der Ausdriicke
«Analyse> und «Synthese> bei Pascal und im 17. Jahrhundert im besonderen, auf die von
Pascal skizzierte, aber als unrealisierbar erkannte «Idealmethode» sowie seinen Begriff der
Evidenz, der Unendlichkeit und der Mitte beziehen.

Die Philosophie des 17. Jahrhunderts ist auf weite Strecken vom «Geist der
Geometrie» gepriigt, fiir den die Forderung charakteristisch ist, nur solche Be-
hauptungen zuzulassen, die rational begriindet werden kénnen. Dass dieser Geist
zunichst als «geometrisch» und erst spiter allgemeiner als «wissenschaftlich»
bezeichnet wurde, hingt mit der Tatsache zusammen, dass man ihn in erster Linie
in der Geometrie bzw. in der Mathematik im allgmeinen am Werke sah.

Mit dem «Geist der Geometrie», d.h. mit der fiir die Mathematik und dariiber
hinaus fiir die mathematischen Naturwissenschaften, schliesslich auch fiir die
Philosophie, wie sie z. B. Spinoza vorschwebte, charakteristischen Methode, hat
sich keiner der Philosophen des 17. Jahrhunderts eindringlicher auseinanderge-
setzt als B. Pascal in den Abhandlungen «De I’esprit de la géométrie» und <De ’art
de persuader> (zusammengefasst unter dem Titel <Réflexions sur la géométrie en
généraly). Diese beiden Abhandlungen (oder Entwiirfe zu Abhandlungen) sind in
doppelter Hinsicht beeindruckend: Einmal weil sie eine ebenso kompakte wie
grindliche Erorterung der «geometrischen», vornehmlich der axiomatischen,
Methode bieten; zum anderen weil sie durch den Kontrast zweier gegenlaufiger
Intentionen charakterisiert sind, deren eine rationalistisch, deren andere fidei-
stisch genannt werden kann, sofern der rationalistischen Tendenz der Begriin-
dung definitiver Erkenntnis die antirationalistische Tendenz der Relativierung, ja
der Abwertung der Erkenntnis zugunsten des Glaubens gegeniibersteht. Pascals

! Jean-Pierre Schobinger: Blaise Pascals Reflexionen iiber die Geometrie im allgemeinen: « De
Pesprit géométrique» und « De I'art de persuader». Mit deutscher Ubersetzung und Kommen-
tar (Basel/Stuttgart: Schwabe 1974) 522 S. (nebst Beilage: Separatdruck des Textes und der
Ubersetzung der Reflexionen).

Korrespondenz: Prof. Dr. Wolfgang Réd, Technikerstr. 36/16, A-6020 Innsbruck

249



Abhandlungen fordern daher zu Deutung und Auseinandersetzung geradezu
heraus.

Diese Herausforderung hat J.-P. Schobinger angenommen. In einem breit
angelegten und detaillierten Kommentar stellt er alle erreichbaren Hilfen zur
Erleichterung des Verstindnisses und zur Ermoglichung einer Bewertung der
schwierigen Pascal-Texte zur Verfiigung, indem er sowohl Pascals Sprachge-
brauch erldutert wie die Gedanken des Philosophen durch die Herstellung pro-
blemgeschichtlicher Zusammenhinge historisch einordnet, indem er Pascals
Auffassungen sowohl geistes- und begriffsgeschichtlich als auch systematisch
analysiert, indem er sie sowohl mit zeitgenossischen Ansichten als auch mit
Anschauungen élterer Theoretiker, bis auf die Antike zuriickgehend, vergleicht.
Sein Kommentar ist daher nicht nur fiir Pascals Denken — in den «Reflexionen»
und dariiber hinaus vor allem in den «Pensées», aber auch in den Provinzial-
Briefen und den Schriften iiber die Gnade — erhellend, sondern er ist dariiber
hinaus eine Fundgrube von Hinweisen auf zeitgendssische Losungsversuche in
bezug auf die von Pascal beriihrten Probleme. Wenn man Schobingers Kommen-
tar durch Vergleich mit einem anderen Werk der kommentierenden Literatur
charakterisieren sollte, miisste man es E. Gilsons Kommentar zu Descartes’
«Discours de la méthode» an die Seite stellen. Fast tiberfliissig zu sagen, dass dieser
grilndliche Kommentar auch iiber Register zu erschliessen ist. Hinweise zur
Geschichte der kommentierten Texte bietet Schobinger ebenso wie eine Uber-
sicht iiber die wichtigsten Daten von Pascals Leben. }

In gewissem Sinne beginnt das Kommentieren schon beim Ubersetzen. Dieses
implizite Kommentieren hat Schobinger auf ein Minimum zu reduzieren ge-
sucht, indem er so wortgetreu wie moglich tibersetzte, ja sogar die Syntax des
Originals zu respektieren suchte, selbst wenn hierbei sprachliche Hérten im
Deutschen in Kauf zu nehmen waren. Wenn Pascal zum Beispiel in bezug auf das
Verhiltnis der beiden von ihm zu Beginn der Abhandlung iiber den geometri-
schen Geist unterschiedenen Methoden erklirt: «Est bien plus de réussir a I'une
qu’a l'autre ...», so tibersetzt Schobinger: «Ist viel mehr in der einen als in der
anderen erfolgreich zu sein ...», wo es moglich erscheint, freier und vielleicht
gleichzeitig treffender zu sagen: «Es ist viel mehr, in der einen erfolgreich zu sein
als in der anderen ...». Oder wenn — um nur noch ein Beispiel anzufiithren — in
Pascals Ankiindigung, am Beispiel der Geometrie klar zu machen, was «Beweis»
heisst, weil die Geometrie fast die einzige der Wissenschaften sei, die unfehlbare
Beweise hervorbringe, die Wendung «qui est presque la seule des sciences humai-
nes qui en produise d’infaillibles» mit «welche fast die einzige der menschlichen
Wissenschaften ist, die davon (!) unfehlbare hervorbringt» wiedergegeben wird,
so wirkt die Verwendung von «davon» wie ein Gallizismus. Es wiire aber unbe-
rechtigt, hier und an manchen anderen Stellen von Mingeln der Ubersetzung zu

250



sprechen. Schobinger wollte sich offenbar vielmehr so weit als nur irgend moglich
dem Original anpassen, um dieses so wenig wie moglich zu verfdlschen. Die
Ubersetzung hat vor allem die Funktion, zum Verstindnis des franzosischen
Textes hinzufithren, den man bei der Lektiire der deutschen Fassung daher
mitzuberiicksichtigen hat.

Auch der Kommentar ist durch das Bestreben geprigt, zu einem maglichst
objektiven Verstindnis des von Pascal intendierten Sinnes hinzufithren. Dieses
im besten Wortsinn hermeneutische Vorgehen verbietet ein Rekonstruieren, an
dessen Ergebnissen die Giberlieferten Philosopheme zu messen wiren. Immer ist
es in erster Linie Pascal, der spricht, und was im Kommentar ausgefiithrt wird,
dient nur dazu, Pascals Worte verstindlich (oder verstiandlicher) zu machen. Die
Natur der Aufgabe bringt es mit sich, dass die kommentierenden Ausfithrungen
bald kiirzer gefasst sein kénnen (wenn es z. B. um die Etymologie eines Ausdrucks
geht), bald breiter angelegt sein miissen (wenn es z. B. um ein zentrales Problem
geht). Wenn das letztere der Fall ist, bewiltigt der Kommentator seine Aufgabe
wiederholt durch Erdrterungen, die den Charakter von weitgehend selbstindigen
Artikeln haben und deshalb auch fiir sich selbst genutzt werden konnen. Sie
haben besonders grossen informatorischen Wert. Hierbei wird dem Benutzer des
Kommentars die Orientierung dadurch erleichtert, dass zunéchst stets die Gliede-
rung grosserer Teile des Texts angedeutet und dann erst zu spezielleren Erldute-
rungen iibergegangen wird.

Um die Besprechung des vorliegenden Werkes nicht zu einer Aufzihlung von
Vorziigen werden zu lassen, die jedem Benutzer des Werks ohnehin deutlich
werden miissen, soll im folgenden versucht werden, durch einige, allerdings nur
lose zusammenhiingende, Uberlegungen im Anschluss an wichtige Stellen des
Kommentars zu zeigen, wie stark Schobingers Erorterungen die Reflexion auf die
besprochenen Probleme anzuregen vermogen.

An erster Stelle verdienen die allgemeinen Uberlegungen zur «geometrischen»
Methode ins Auge gefasst zu werden, da sie im Kommentar einen ebenso breiten
Raum einnehmen, wie sie fiir Pascals Ausfithrungen leitend sind. Im Zusammen-
hang mit dem Begriffspaar «Synthese» — «Analyse» weist Schobinger auf die im
17. Jahrhundert zum Teil noch vage Bedeutung des Ausdrucks «Analyse» hin und
geht auf die Verwendung desselben bei Vieta, Descartes, Hobbes und den Auto-
ren der Logik von Port-Royal ein, wobei er dazu neigt, «Analyse» mit «Resolu-
tion», sowie «Synthese» mit «Komposition» gleichzusetzen (vgl. S. 144fT.). Dies ist
oftmals zutreffend, jedoch keineswegs in allen Fillen. Wenn «Synthese» die
axiomatisch-deduktive Methode bezeichnen soll, dann pflegt «Analyse» als Ge-
genbegriff zu «Synthese» nicht als «Resolution» bestimmt zu werden. Die analyti-
sche Methode ist im Bereich der Mathematik ein Verfahren, bei dem ein Satz
durch Zuriickfithrung auf einen als wahr bereits zugestandenen Satz bewiesen

251



wird. Zum Beispiel wiirde sin?a + cos?a = | mit Hilfe der analytischen Methode
dadurch bewiesen, dass dieser Satz auf a? + b* = ¢? zuriickgefiihrt wiirde, wobei
vorausgesetzt ist, dass der letztere akzeptiert sei. Nach der herkommlichen Auf-
fassung besteht nun der analytische Beweisgang aus zwei Schritten: dem Riick-
gang zum akzeptierten Satz oder der Resolution (bzw. Analyse i.e.S.) und der
Ableitung des zu beweisenden Satzes aus dem akzeptierten Satze oder der Kom-
position (bzw. Synthese i.e.S.). Die Komposition wirkt hierbei reichlich iiberfliis-
sig, wie L. Brunschvicg zu verstehen gab, wenn er ironisch meinte: «Mit vorge-
tiuschtem und bei so wiirdigen Gelehrten ein wenig komischem Erstaunen fin-
den sie [scil. die Mathematiker, die sich der Analyse bedienen], indem sie ihren
Weg nun in umgekehrter Richtung gehen, die Steinchen wieder, die sie vorher auf
ihrem Weg ausgelegt hatten» (Ecrits philosophiques, I, Paris 1951, S. 17).

Die Zusammenhinge lassen sich demnach folgendermassen darstellen:

Analyse, < » Synthese,
/\ (= axiom.-ded. Methode)
Resolution Komposition
(= Analyse,) (= Synthese,)

Sowohl Analyse wie Synthese sind als Methoden der Mathematik deduktive
Verfahren. Der Unterschied zwischen Analyse, und Synthese, besteht darin, dass
nur bei der letzteren die Primissen der Ableitung den Charakter von Axiomen
haben. Die Methode, mit der sich Pascal in erster Linie auseinandersetzte, ist die
Synthese,. Hieraus darf jedoch nicht gefolgert werden, dass sich die zeitgendssi-
sche Mathematik ausschliesslich dieser Methode bedient habe, die zwar als beste
Methode galt, um Zustimmung zu bestimmten Theoremen zu erzwingen, der
aber nicht der Charakter einer inventiven Methode zuerkannt wurde. Als metho-
dus inveniendi galt lediglich die Analyse,, d.h. die resolutiv-kompositive Me-
thode, mit der sich z.B. der fiir die Entwicklung der analytischen Geometrie
wichtige Mathematiker M. Ghetaldi in seinem Werk «De resolutione et composi-
tione mathematica> (1630) auseinandersetzte. Seine Definition der Resolution
(oder Analyse,) ist, ebenso wie diejenige Vietas, von Pappus iibernommen, der
«Analyse,» als «Weg von einem wie ein Gegebenes betrachteten Unbekannten
zum Gegebenen durch geordnete Zusammenstellung der Konsequenzen» kenn-
zeichnete. In der Synthese, oder Komposition gelangt man dagegen dadurch zur
Konstruktion des Gesuchten, dass man das in der Analyse, (oder Resolution) als
Letztes gewonnene Resultat zum Ausgangspunkt der Ableitung macht und die
aus diesem hervorgehenden Konsequenzen der Natur des Problems gemiiss ord-
net. Pappus kniipfte bei diesen Kennzeichnungen wie die anderen griechischen
Mathematiker an die Definitionen in Buch XIII von Euklids <Elementen> an. (Es
kann allerdings nicht verschwiegen werden, dass gelegentlich <Resolution> auch

252



als Synonym von <Analyse,» bzw. (Komposition> als Synonym von «Synthese,»
gebraucht wurde, so in Descartes’ Erwiderung auf die Zweiten Einwinde. Dies
zeigt, wie recht Schobinger mit seiner Feststellung hat, dass esim 17. Jahrhundert
einen strikt normierten Sprachgebrauch hinsichtlich der fraglichen Termini nicht
gab.)

Obwohl sich Pascal auf die Synthese, konzentrierte, scheint er doch gelegent-
lich auch die analytische Methode des Beweisens «ex praeconcessis» zu beriick-
sichtigen, so wenn er von notwendigen Folgerungen «aus den allgemeinen Prinzi-
pien und den zugestandenen Wahrheiten» (vérités avouées) spricht (R 639f.; die
Ziffer verweist auf die Zeilenzédhlung der vorliegenden Ausgabe der «<Reflexio-
nen»). Hierbei kommt auch dann eine vollkommene Uberzeugung von der Wahr-
heit eines Satzes zustande, wenn die Voraussetzungen der Ableitung nicht evi-
dent, wohl aber als wahr akzeptiert sind. Denn «es ist unmoglich, dass sie nicht in
die Seele aufgenommen werden, sobald man sie an diese Wahrheiten hat an-
schliessen kénnen, die sie schon zugelassen hat» (R 643f.). Hier scheint auch die
Analyse, als «geometrische» Methode anerkannt zu sein, was zur Folge hat, dass
der «Geist der Geometrie» auch als «Geist» axiomatisierter Theorien aufgefasst
werden kann.

Vielleicht empfiehlt es sich sogar, noch einen weiteren vom «geometrischen
Geist» bestimmten Bereich in Betracht zu ziehen, und zwar im Sinne der Bedeu-
tungserweiterung des Ausdrucks <Analyse», die Schobinger selbst nahelegt, wenn
er gelegentlich davon spricht (S. 149), dass in der Analyse Begriindungszusam-
menhinge «anhand einer Kausalvorstellung» verdeutlicht werden. Da Kausalbe-
zichungen in der Mathematik offensichtlich keine Rolle spielen, kann hier nicht
von einer mathematischen Methode die Rede sein. Tatsdchlich wurde im 17.
Jahrhundert auch die Methode der wissenschaftlichen Erkldrung, namentlich
innerhalb der Physik, als «Analyse» bezeichnet. Analog zur Unterscheidung
zweier Phasen der Anwendung von Analyse, in der Mathematik wurde auch in
bezug auf die realwissenschaftliche Analyse zwischen Resolution und Komposi-
tion unterschieden. So hat bekanntlich Galilei die Analyse als «resolutiv-kompo-
sitive Methode» charakterisiert. «Resolution» bedeutet hierbei « Formulierung
von Erkldarungsprinzipien mit Hilfe von Ausdriicken, die durch Zergliederung des
Explanandums gewonnen wurden», und «Komposition» heisst «Ableitung des
Explanandums aus den Erkldarungsprinzipien». In dhnlichem Sinne hatte schon
Galen, von dem die italienischen Aristoteliker des spiiten Mittelalters und der
frithen Neuzeit beeinflusst waren, von «doctrina resolutiva» und «doctrina com-
positiva» gesprochen. Der prinzipielle Unterschied von geometrischer und real-
wissenschaftlicher Analyse wurde im 17. Jahrhundert nicht immer klar genug
gesehen, so dass auch in dieser Hinsicht Schobingers Hinweis auf die terminologi-
sche Vagheit der fraglichen Ausdriicke zutrifft. Gleichzeitig ermoglichte es diese

253



Vagheit, auch die Methode wissenschaftlicher Erkldrung als «geometrisch» zu
bezeichnen. Schliesslich erfasste der «geometrische Geist» im weiten Wortsinn,
iiber die durch «Ordnung und Mass» charakterisierten Wissenschaften (wie Phy-
sik, Astronomie, Musiktheorie usw.) hinaus, auch Disziplinen, die es nicht mit
quantifizierbaren Verhiltnissen zu tun haben, wie z. B. die Psychologie und die
Staatstheorie. So bemithte sich Spinoza, die Lehre von den Affekten more geome-
trico aufzubauen und von den menschlichen Lastern und Torheiten in derselben
Weise zu sprechen wie von Linien, Ebenen und (geometrischen) Korpern (vgl.
Eth. II1, praef.). Und Hobbes war iiberzeugt, dass die Moral nur dadurch zu einer
Wissenschaft werden konne, dass die fiir sie charakteristischen Beziehungen in
derselben Weise behandelt wiirden wie die Grossenverhéltnisse in der Geometrie
(vgl. De cive, dedic.). (Selbstverstindlich soll nicht geleugnet werden, dass die
Synthese, in ausgezeichnetem Sinne als «geometrische» Methode galt. Vielen
Theoretikern des 17. und teilweise auch noch des 18. Jahrhunderts stand als 1deal
die Vorstellung einer axiomatisierten Wissenschaft, namentlich einer axiomati-
sierten Physik, letzten Endes einer axiomatisierten Universalwissenschaft vor
Augen, so wie manche Philosophen von einer axiomatisierten und in diesem
engeren Sinne «geometrischen» Metaphysik triumten.)

Pascal beriihrt gelegentlich die weitere Bedeutung von «geometrisch», wenn er
dieses Attribut nicht nur der Methode der Mathematik, sondern auch der Me-
thode der Mechanik beilegt (vgl. R 264-266). Es verdient hervorgehoben zu
werden, dass Schobinger einen gemeinsamen Zug der «geometrisch» verfahren-
den Disziplinen — ndmlich der Arithmetik, der Geometrie und der Mechanik —,
die nach Pascal Teildisziplinen der «Geometrie» im umfassenden Sinne sind, in
der Form ihres methodischen Vorgehens erblickt, die er folgendermassen be-
schreibt: «Sie setzen bei einem vorwissenschaftlichen, umgangssprachlichen Ver-
stindnis ihrer Gegenstandsbereiche an, vertiefen sich in dieselben und entdecken
ihre Eigenschaften. Damit ist das beschreibende, erkldrende oder deduzierende
Vorgehen genannt und zugleich der Verzicht auf einen Versuch der Wesenserfas-
sung ausgesprochen» (S. 293). Diese Kennzeichnung wird man viel eher auf die
analytische (und in diesem weiten Sinne «geometrische») Methode realwissen-
schaftlicher Erkldrung als auf die im engeren Sinne «geometrische» Methode
axiomatisch-deduktiver Theorien zu beziehen haben.

Im Zusammenhang mit Pascals Konzeption der «geometrischen» Methode soll
auf einen Umstand kurz reflektiert werden, der besonderes Interesse verdient:
Pascal deutet in den «Reflexionen» an, dass es eine «geometrische» Idealmethode
gebe; gleichzeitig aber riumt er deren Unrealisierbarkeit ein. Dies ist erstaunlich,
ja befremdlich. Kein Wunder, dass sich der Kommentator mit diesem Wider-
spruch ausfiithrlich auseinandersetzt. Auch fiir den Rezensenten liegt es nahe, auf
die Konzeption der Idealmethode einzugehen.

254



Nach dieser Methode muss jeder Term definiert und jeder Satz bewiesen wer-
den. Eine nach dieser Methode entwickelte Wissenschaft wire offensichtlich ein
Inbegriff von Sitzen, die ein deduktives System bilden und zugleich definitive
Erkenntnis ausdriicken. Die so verstandene Wissenschaft wiire absolutes Wissen,
wie ja im Rationalismus stets die Konsequenz naheliegt, das Wissen, namentlich
das Wissen des Metaphysikers, als Teilhabe am gottlichen Wissen und damit
selbst als in gewisser Weise gottliches Wissen aufzufassen. Dieser Konsequenz hat
sich Pascal verschlossen. Mit der Feststellung, dass die Idealmethode nicht prakti-
kabel und daher die ihr entsprechende ideale Wissenschaft nicht realisierbar ist,
distanziert er sich gegeniiber dem Rationalismus, von dem er sich durch den
Gedanken der Idealmethode gleichzeitig doch als abhidngig erweist.

Wie lisst sich die Entstehung des Widerspruchs, der zwischen der Auszeich-
nung dieser Methode als Idealmethode und der Einsicht ihrer Unanwendbarkeit
besteht, deuten? Schobinger erwidhnt (S. 183) H. Scholzens Vermutung, dass es
Pascal auch hier um die Demiitigung der selbstherrlichen Vernunft ging. Wenn
der Kommentator, obwohl mit einem Vorbehalt, annimmt, Pascal habe mogli-
cherweise gegen die Freidenker polemisieren wollen, dann scheint er im wesentli-
chen Scholzens Deutung, die sehr plausibel ist, zu iibernehmen. Allerdings wird
man im Hinblick auf Pascals Motive immer nur auf Vermutungen angewiesen
sein. Unabhingig von irgendwelchen Annahmen iiber mogliche Motive Pascals
darf aber festgestellt werden, dass in den Uberlegungen zur Idealmethode die
Problematik des Begriindungsgedankens als solchen anzutreffen ist. Wenn man
sich nimlich an der (fiir den herkdmmlichen Rationalismus charakteristischen)
Forderung der Letztbegriindung wissenschaftlicher Behauptungen orientiert,
dann gerit man in jene Situation, die H. Albert als «Miinchhausentrilemman
bezeichnet hat, d.h. man hat nur die Wahl zwischen einem unendlichen Begriin-
dungsregress, dem Abbruch des Begriindungsverfahrens und der Hinnahme
eines Begriindungszirkels. Pascal entschied sich fiir den scheinbaren Ausweg des
Abbruchs des Begriindungsverfahrens durch Auszeichnung gewisser Sitze, die
einer weiteren Begriindung weder fihig noch bediirftig sein sollen, weil sie den
Charakter der Evidenz besitzen. Die damit gewonnene axiomatisch-deduktive
Methode ist aber seiner ausdriicklichen Erklarung zufolge nicht mit der Idealme-
thode identisch. Sie stellt mithin sozusagen einen deuteros plofs dar.

Der Einsicht in die Unrealisierbarkeit des Begriindungspostulats entspricht bei
Pascal die Einsicht in die Unerfiillbarkeit des Definitionspostulats, sofern dieses
letztere im Rahmen der Idealmethode ebenso wie das erstere ohne Einschrin-
kung aufgestellt wird. Von der Forderung, die Verwendung von Termen inner-
halb einer Theorie definitorisch festzulegen, miissen gewisse Ausdriicke ausge-
nommen werden, die als Grundterme einer Definition nicht mehr bediirfen
sollen, da sie natiirlicherweise fiir alle Sprechenden gleiche Bedeutung haben.

255



Um diese Annahme wiirdigen zu konnen, muss geklirt werden, was Pascal unter
«Bedeutung» verstand. Schobinger, der diese Aufgabe in seinem Kommentar
bewiltigt, konstatiert, dass Pascal nirgends systematisch eine Bedeutungstheorie
entwickelt hat.

Die Ausfithrungen des Kommentars (vgl. S. 186ff.) machen deutlich, dass
Pascal zwischen «Sinn» (bzw. «Bedeutung») und «Bezeichnung» unterschieden
hat, wobei seiner Ansicht nach ein sprachliches Zeichen Bedeutung hat, wenn
ihm eine (begriffliche) Vorstellung (eine «Idee») zugeordnet ist, wihrend die
Bezeichnung eine Relation zwischen dem Ausdruck und dem entsprechendei
Ding darstellt. Wire das Pascals Auffassung, dann konnte es fiir ihn Ausdriicke
geben, die einen Sinn haben, ohne etwas zu bezeichnen. Er hitte sich dann nicht
primir auf die Referenztheorie der Bedeutung gestiitzt, sondern eher die Ansicht
vertreten, dass ein Ausdruck durch Verbindung mit dem zugehorigen Begriff
Bedeutung hat. Welche der beiden Auffassungen die dominierende ist, ldsst sich
nach den Ausfithrungen des Kommentars nicht entscheiden (vgl. S. 190).

Wenn es bei Pascal keine einheitliche Theorie der Bedeutung gibt, dann ist es
schwierig oder gar unmoglich, definitiv zu kldaren, was mit der Behauptung einer
natiirlichen Bedeutung gewisser Terme gemeint ist, d. h. es ldsst sich nicht endgiil-
tig entscheiden, ob die Grundterme deshalb fiir alle Sprechenden dasselbe be-
deuten, weil die von ihnen bezeichneten Sachverhalte, nimlich «Raum», «Zeit»,
«Zahl», «Gleichheit», «Bewegung», «Sein» usw. allgemein einsichtig sind, oder
ob ihre vorgeblich einheitliche Bedeutung ihren Grund in («eingeborenen»)
Begriffen hat, iiber die alle sprechenden Subjekte verfiigen. Tatsdchlich gibt es in
den Reflexionen» ebenso Ausserungen, die in die eine, wie solche, die in die
andere Richtung weisen. Die Referenztheorie der Bedeutung, derzufolge «Be-
deutung» bestimmt wird als «rapport entre le nom et la chose» (R 179), scheint
vorzuherrschen, wenn die Einheitlichkeit der Bedeutung der Grundterme auf die
Einfachheit des entsprechenden Sachverhalts zuriickgefiihrt wird; die Begriffs-
theorie der Bedeutung diirfte dagegen in Frage kommen, wenn zur Erklirung der
intersubjektiven Allgemeinheit von Bedeutungen auf hochstgradige Evidenz (R
272) rekurriert wird, denn hier kann nur die Evidenz der den Ausdriicken zuge-
ordneten Begriffe gemeint sein, sind doch die Ausdriicke als solche nicht evident.

Gelegentlich néhert sich Pascal einer anderen Auffassung der Bedeutung, die
Wittgensteins Ansicht vorwegzunehmen scheint, derzufolge die Bedeutung eines
Ausdrucks zu kennen, soviel heisst, wie die Regeln seiner Anwendung zu kennen.
Ein Hinweis auf diese Auffassung konnte in der Bemerkung erblickt werden, dass
die Grundterme fiir die, welche die Sprache verstehen, ihre Gegenstinde so
natiirlich bezeichnen, dass jeder Versuch einer Klirung nur eine Verdunkelung
bewirken wiirde (vgl. R 138-141). Demgemaiss wiirde Pascals Feststellung, dass
«die Natur» die Bedeutung gewisser Ausdriicke bedinge, im Sinne der Zuriick-

256



fihrung gewisser Wortbedeutungen auf den allgemein iiblichen Sprachgebrauch
zZu interpretieren sein. Dies ist mit einer gewissen Verwendungsweise des Aus-
drucks «<Natur> bei Pascal durchaus vereinbar. Dieser Ausdruck kommt nimlich —
wie Schobinger S. 237ff. ausfiihrlich zeigt — bei Pascal nicht nur in metaphysischer
Bedeutung vor, sondern heisst auch soviel wie «Gewohnheit», «Gepflogenheit»
0.d. Da «Natur» im Sinne von «auf Gewohnheit beruhende Verhaltensweisen»
nichts absolut Konstantes bedeutet, miisste nach der zuletzt angedeuteten Auffas-
sung auch die prinzipielle Variabilitit der Bedeutung von Grundtermen einge-
raumt werden bzw. das Grundvokabular selbst hitte — ungeachtet seiner relativen
Konstanz — als prinzipiell variabel zu gelten. Wenn Schobinger die (von Pascal
selbst nicht ausdriicklich vorgenommene) «Gleichsetzung der als nature oder
lumiére naturelle angesprochenen Instanz mit der Totalitit der Grundworte, d. h.
der Grundwortsprache» (S.258) erwiigt, dann diirfte das mit der soeben angedeu-
teten Auffassung der Bedeutung — und nur mit ihr — vertriiglich sein.

Mit grosser Eindringlichkeit arbeitet Schobinger das Motiv der «Mitte» in
Pascals Denken heraus, indem er ihm nicht nur in den <Reflexionen, sondern
auch in den «Pensées», in denen es bekantlich eine besonders grosse Rolle spielt,
nachgeht. Zu dem Gedanken der «Pensées», dass der Mensch ein Mittleres zwi-
schen dem All und dem Nichts sei, kommt in den «Reflexionen> die These hinzu,
dass die «geometrische» Methode ein Mittleres zwischen der (unrealisierbaren)
Idealmethode und einem absolut unmethodischen Vorgehen sei. Einleuchtend
parallelisiert Schobinger diese beiden methodologischen Extreme mit den extre-
men erkenntnistheoretischen Postitionen des Dogmatismus und der Skepsis.

Der Gedanke der «Mitte» spielt auch innerhalb der «geometrisch» verfahren-
den Wissenschaften eine Rolle, sofern alle endlichen Grossen ein Mittleres zwi-
schen dem unendlich Grossen und dem unendlich Kleinen darstellen. Die Erér-
terung der Pascalschen Lehre von den beiden Unendlichkeiten ist ein besonders
eindrucksvolles Beispiel fiir die gliickliche Kombination von systematischen und
historischen Analysen in Schobingers Kommentar. Hier kann wieder nur der eine
oder der andere Punkt herausgegriffen und kurz beleuchtet werden. So verdient
hervorgehobenen zu werden, dass, wie Schobinger zeigt, dem Ausdruck unend-
lich) bei Pascal eine Zweideutigkeit anhaftet, sofern er bald die indefinite Unend-
lichkeit (als unbeschrinkte Moglichkeit der Vermehrung oder Verminderung),
bald die unendliche Vielheit bezeichnet, ohne dass der Philosoph die beiden
Bedeutungsvarianten scharf getrennt hitte. In bezug auf das unendlich Viele
dringt sich natiirlich sogleich die Frage auf, ob hier das aktual Unendliche ge-
meint sei, wie Leibniz im Hinblick auf die Ausfithrungen iiber die beiden Unend-
lichkeiten in den «Pensées> meinte (vgl. hierzu den Kommentar S. 317). Schobin-
gerselbst vermeidet angesichts dieser Frage — vermutlich mit voller Absicht—jede
ausdriickliche Stellungnahme. Der Grund seiner Zuriickhaltung diirfte in der

17" Studia philos. 38 =y



Tatsache liegen, dass der Begriff des aktual Unendlichen in den «Reflexionen»
nicht verwendet wird und dass der Kommentar auf Grund der leitenden Interpre-
tationsprinzipien nicht den Charakter einer Rekonstruktion haben kann. An einer
Stelle scheint er jedoch Pascal den Gedanken des aktual Unendlichen zuzuschrei-
ben, sofern er aus der Tatsache, dass quantitative Bestimmungen endlos vermehr-
bar sind, folgert, dass das so Bestimmte (d.i. die raum-zeitliche Wirklichkeit)
selbst «ohne Schranken» sei (vgl. S. 310f.). (Zugunsten der Annahme, dass Pascal
wirklich, wie Leibniz vermutete, das aktual Unendliche im Auge hatte, konnte
folgendermassen argumentiert werden: Wenn Pascal erklirt, alle endlichen
Raum-, Zeit-, Zahl- und Bewegungsgrossen stiinden, weil es bei ihnen stets ein
Mehr und ein Weniger gebe, zwischen dem Nichts und dem Unendlichen, und
gleichzeitig betont, dass sie von diesen Extremen immer unendlich weit entfernt
seien, so scheint nur das aktual Unendliche gemeint sein zu kénnen. Nur dieses
kann ndmlich als «absolute Schranke» (vgl. S. 320) fungieren, nicht aber das
unendlich Viele im Sinne des indefinit Unendlichen, so wie andererseits nur das
Nichts, nicht das (indefinit) unendlich Kleine den Charakter einer absoluten
Schranke der Teilbarkeit haben kann.)

Auf Schobingers Erérterung der in der zweiten Abhandlung der <Reflexionen>,
die der Kunst zu iiberzeugen gewidmet ist, behandelten Themen kann hier aus
Raumgriinden nicht eingegangen werden. Es muss geniigen, ganz allgemein
festzustellen, dass Schobinger mit eindrucksvoller Deutlichkeit die Motive her-
ausarbeitet, die Pascal zur Ablehnung der Rhetorik veranlassten. Nach Ansicht
des Philosophen ist Uberzeugung nur mit Hilfe der «geometrischen» Methode,
nicht mit den Mitteln der Rhetorik zu bewirken. Die Rhetorik wird aber nicht
ohne Priifung beiseite gestellt. Pascal ging, wie Schobinger zeigt, zunéchst von
einem weiten Begriff der Uberredungskunst aus, um schliesslich das Resultat zu
gewinnen, dass diese Kunst nicht im Sinne einer Kunstlehre, die auf prizisen
Regeln beruht, entwickelt werden kann, welcher Umstand die negative Bewer-
tung der Rhetorik veranlasst. In dieser Abwertung der Rhetorik sieht Schobinger
den Abschluss einer Entwicklung, der die Rhetorik in der Neuzeit unterworfen
war. Seine Ausfithrungen zu dieser Entwicklung er6ffnen interessante Durch-
blicke und bilden gleichsam eine geschlossene Abhandlung (S. 375-385), die ein
schones Beispiel fiir Schobingers eindringliche und zugleich umfassende Art des
Kommentierens aus dem entwicklungsgeschichtlichen Kontext darstellt.

Die Eigenart von Schobingers Methode der Interpretation zeigt sich besonders
deutlich dort, wo Pascals Text Paradoxien oder gar Widerspriiche aufweist. In
diesen Fiillen ist der Kommentator bemiiht, die Widerspriiche als nur scheinbare
darzustellen. Dies ist z. B. der Fall angesichts von Pascals iiberraschender Leug-
nung der Moglichkeit unmittelbarer Wahrheitserkenntnis (R 356f.), die in offen-
kundigem Gegensatz zu seiner Annahme evidenter, d.i. unmittelbar einsichtiger

258



Axiome steht. Schobinger reduziert die Bedeutung dieser Ausserung, indem er
auf ihre isolierte Stellung innerhalb der <Reflexionen> und auf ihre Wirkungslo-
sigkeit im Hinblick auf deren Resultate hinweist. Vor allem muss, wie er betont,
auf die hinter jener Ausserung stehende Intention des Philosophen geachtet
werden. Tut man dies, so wird klar, dass es hier nicht um die Fiahigkeit unmittel-
barer Wahrheitserkenntnis iberhaupt, sondern lediglich um die Féhigkeit geht,
die Wahrheit in bezug auf unbegreifliche Sachverhalte zu bestimmen. Dies ge-
lingt nach Pascal niemals in unmittelbarer, sondern bestenfalls in indirekter
Weise. Auf die leitende Intention muss auch zuriickgegangen werden, wenn eine
befriedigende Interpretation der gelegentlich von Pascal angedeuteten Relativie-
rung des Werts der Mathematik (vgl. R 564ff.) gefunden werden soll. Im Gegen-
satz zu der die Reflexionen» im allgemeinen charakterisierenden positiven Ein-
schitzung der Mathematik wird Pascal angesichts der beiden Unendlichkeiten zu
Uberlegungen gefiihrt, die seiner Uberzeugung nach mehr Wert haben als die
gesamte ibrige Geometrie bzw. Mathematik. Parallelen zu dieser Stellungnahme
gibt es in den «Pensées>. Im Hintergrund steht immer, wie Schobinger zeigt, der
Gedanke, dass es nicht angeht, «das Menschsein mit dem wissenschaftlichen
Wissen und Kénnen zu identifizieren» (S. 371). Der Mensch ist m.a.W. nicht nur
rationales Subjekt, sondern wesentlich mehr, — namentlich ein auf den Glauben
und auf die Gnade angewiesenes Geschopf. Da Gedanken dieser Art in den
«Reflexionen> nur am Rande vorkommen, dagegen in den «Pensées> und den
«Schriften iiber die Gnade> im Vordergrund stehen, werden die fraglichen Passa-
gen der erstgenannten Schrift nur im Lichte des weiteren Zusammenhangs von
Pascals Denken, wie es sich insbesondere in den an zweiter Stelle genannten
Schriften manifestiert, so gedeutet werden konnen, dass der Philosoph vom
Vorwurf der Inkonsistenz entlastet werden kann. Bei Deutungen dieser Art zeigt
sich besonders deutlich, wie souverin Schobinger die hermeneutische Methode
anzuwenden versteht.

Zum Abschluss soll in aller Kiirze auf die historische Bedeutung der Idee des
«mos geometricus», als dessen Analytiker sich Pascal in den <Reflexionen> dar-
stellt, hingewiesen werden. Die Hoffnung mancher Theoretiker des 17. Jahrhun-
derts, die «geometrische» Methode im engeren Sinne des axiomatisch-dedukti-
ven Vorgehens, die in der Mathematik und Logik eine so grosse Rolle spielen
sollte, auch in der Philosophie und namentlich in der Metaphysik zur Geltung
bringen zu kénnen, hat sich nicht erfiillt und konnte sich, wie vom Standpunkt der
Transzendentalphilosophie aus klar wird, nicht erfiillen. Die grossen metaphysi-
schen Konzeptionen der klassischen neuzeitlichen Philosophie wurden nicht mit
Hilfe der synthetischen, sondern der analytischen Methode gewonnen, von der
Pascal in den einleitenden Bemerkungen der Abhandlung tiber den geometri-
schen Geist erklirt, dass er sich mit ihr nicht auseinandersetzen wolle, so grossen

259



Respekt er ihr gegeniiber auch hegt. Der analytischen Methode bediente sich
Descartes in den (Meditationen», in denen die metaphysischen Prinzipien da-
durch gewonnen werden, dass nach den Bedingungen der Moglichkeit des Zwei-
felns bzw. des Denkens im allgemeinen gefragt wird. Mit Hilfe der analytischen
Methode schuf Spinoza im Traktat «<De intellectus emendatione» die Vorausset-
zungen fiir die Formulierung der Axiome, auf denen seine <Ethica ordine geome-
trico demonstrata> beruht. Und die transzendentalphilosophische Methode
Kants und der spéteren Vertreter der Transzendentalphilosophie ist keine andere
als die analytische Methode, angewendet auf die Theorie der Erfahrung. Pascal
hat somit nicht die zeitgendssische Methode der Metaphysik (oder anderer Teil-
disziplinen der Philosophie, wie der Ethik oder der Rechtsphilosophie), sondern
nur die der Mathematik bzw. der axiomatischen Wissenschaften im allgemeinen
anregen konnen, weshalb es gerechtfertigt ist, die von ihm erorterte Methode mit
H. Scholz schlechthin als die «mathematische» zu bezeichnen. Was er in dieser
Hinsicht geleistet hat, ist eindrucksvoll, so dass die <Reflexionen» als ein Meilen-
stein des Entwicklungsgangs der Methodologie, insbesondere zwischen Descartes
und Leibniz, angesehen werden miissen. Den Sinn der Pascalschen Methodenre-
flexion in eindringlichen Analysen erschlossen und deren wissenschaftsgeschicht-
liche wie systematische Bedeutung klar herausgearbeitet zu haben, ist das Ver-
dienst von Schobingers Kommentar, um den niemand mehr herumkommen
wird, der sich mit der «geometrischen» Methode auseinandersetzen will.

260



	Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch

