
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch

Autor: Röd, Wolfgang

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

WOLFGANG RÖD

Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch1

Nach einer Beschreibung und Würdigung des Buches als eines im besten Sinne hermeneu-
tischen Kommentars zu Pascals Schriften über die «geometrische» Methode werden im
Anschluss an einige wichtige Stellen Überlegungen vorgelegt, die sich auf die «geometrische»,

d.h. mathematische, Methode im allgemeinen und die Bedeutung der Ausdrücke
<Analyse> und <Synthese> bei Pascal und im 17. Jahrhundert im besonderen, auf die von
Pascal skizzierte, aber als unrealisierbar erkannte «Idealmethode» sowie seinen Begriff der
Evidenz, der Unendlichkeit und der Mitte beziehen.

Die Philosophie des 17. Jahrhunderts ist auf weite Strecken vom «Geist der
Geometrie» geprägt, für den die Forderung charakteristisch ist, nur solche

Behauptungen zuzulassen, die rational begründet werden können. Dass dieser Geist
zunächst als «geometrisch» und erst später allgemeiner als «wissenschaftlich»
bezeichnet wurde, hängt mit der Tatsache zusammen, dass man ihn in erster Linie
in der Geometrie bzw. in der Mathematik im allgmeinen am Werke sah.

Mit dem «Geist der Geometrie», d.h. mit der für die Mathematik und darüber
hinaus für die mathematischen Naturwissenschaften, schliesslich auch für die

Philosophie, wie sie z.B. Spinoza vorschwebte, charakteristischen Methode, hat
sich keiner der Philosophen des 17. Jahrhunderts eindringlicher auseinandergesetzt

als B. Pascal in den Abhandlungen <De l'esprit de la géométrie> und <De l'art
de persuader) (zusammengefasst unter dem Titel <Réflexions sur la géométrie en

général)). Diese beiden Abhandlungen (oder Entwürfe zu Abhandlungen) sind in
doppelter Hinsicht beeindruckend: Einmal weil sie eine ebenso kompakte wie
gründliche Erörterung der «geometrischen», vornehmlich der axiomatischen,
Methode bieten; zum anderen weil sie durch den Kontrast zweier gegenläufiger
Intentionen charakterisiert sind, deren eine rationalistisch, deren andere fidei-
stisch genannt werden kann, sofern der rationalistischen Tendenz der Begründung

definitiver Erkenntnis die antirationalistische Tendenz der Relativierung, ja
der Abwertung der Erkenntnis zugunsten des Glaubens gegenübersteht. Pascals

' Jean-Pierre Schobinger: Blaise Pascals Reflexionen über die Geometrie im allgemeinen: «De

l'esprit géométrique» und «De l'art de persuader». Mit deutscher Übersetzung und Kommentar

(Basel/Stuttgart: Schwabe 1974) 522 S. (nebst Beilage: Separatdruck des Textes und der
Übersetzung der Reflexionen).

Korrespondenz: Prof. Dr. Wolfgang Rod, Technikerstr. 36/16, A-6020 Innsbruck

249



Abhandlungen fordern daher zu Deutung und Auseinandersetzung geradezu
heraus.

Diese Herausforderung hat J.-P. Schobinger angenommen. In einem breit
angelegten und detaillierten Kommentar stellt er alle erreichbaren Hilfen zur
Erleichterung des Verständnisses und zur Ermöglichung einer Bewertung der

schwierigen Pascal-Texte zur Verfügung, indem er sowohl Pascals Sprachgebrauch

erläutert wie die Gedanken des Philosophen durch die Herstellung
problemgeschichtlicher Zusammenhänge historisch einordnet, indem er Pascals

Auffassungen sowohl geistes- und begriffsgeschichtlich als auch systematisch

analysiert, indem er sie sowohl mit zeitgenössischen Ansichten als auch mit
Anschauungen älterer Theoretiker, bis auf die Antike zurückgehend, vergleicht.
Sein Kommentar ist daher nicht nur für Pascals Denken - in den «Reflexionen»
und darüber hinaus vor allem in den «Pensées», aber auch in den Provinzial-
Briefen und den Schriften über die Gnade - erhellend, sondern er ist darüber
hinaus eine Fundgrube von Hinweisen auf zeitgenössische Lösungsversuche in
bezug aufdie von Pascal berührten Probleme. Wenn man Schobingers Kommentar

durch Vergleich mit einem anderen Werk der kommentierenden Literatur
charakterisieren sollte, müsste man es E. Gilsons Kommentar zu Descartes'
<Discours de la méthode > an die Seite stellen. Fast überflüssig zu sagen, dass dieser

gründliche Kommentar auch über Register zu erschliessen ist. Hinweise zur
Geschichte der kommentierten Texte bietet Schobinger ebenso wie eine Übersicht

über die wichtigsten Daten von Pascals Leben.
In gewissem Sinne beginnt das Kommentieren schon beim Übersetzen. Dieses

implizite Kommentieren hat Schobinger auf ein Minimum zu reduzieren
gesucht, indem er so wortgetreu wie möglich übersetzte, ja sogar die Syntax des

Originals zu respektieren suchte, selbst wenn hierbei sprachliche Härten im
Deutschen in Kauf zu nehmen waren. Wenn Pascal zum Beispiel in bezug auf das

Verhältnis der beiden von ihm zu Beginn der Abhandlung über den geometrischen

Geist unterschiedenen Methoden erklärt: «Est bien plus de réussir à l'une

qu'à l'autre ...», so übersetzt Schobinger: «Ist viel mehr in der einen als in der
anderen erfolgreich zu sein ...», wo es möglich erscheint, freier und vielleicht
gleichzeitig treffender zu sagen: «Es ist viel mehr, in der einen erfolgreich zu sein

als in der anderen ...». Oder wenn - um nur noch ein Beispiel anzuführen - in
Pascals Ankündigung, am Beispiel der Geometrie klar zu machen, was «Beweis»

heisst, weil die Geometrie fast die einzige der Wissenschaften sei, die unfehlbare
Beweise hervorbringe, die Wendung «qui est presque la seule des sciences humaines

qui en produise d'infaillibles» mit «welche fast die einzige der menschlichen
Wissenschaften ist, die davon unfehlbare hervorbringt» wiedergegeben wird,
so wirkt die Verwendung von «davon» wie ein Gallizismus. Es wäre aber
unberechtigt, hier und an manchen anderen Stellen von Mängeln der Übersetzung zu

250



sprechen. Schobinger wollte sich offenbar vielmehr so weit als nur irgend möglich
dem Original anpassen, um dieses so wenig wie möglich zu verfälschen. Die
Übersetzung hat vor allem die Funktion, zum Verständnis des französischen
Textes hinzuführen, den man bei der Lektüre der deutschen Fassung daher

mitzuberücksichtigen hat.

Auch der Kommentar ist durch das Bestreben geprägt, zu einem möglichst
objektiven Verständnis des von Pascal intendierten Sinnes hinzuführen. Dieses

im besten Wortsinn hermeneutische Vorgehen verbietet ein Rekonstruieren, an
dessen Ergebnissen die überlieferten Philosopheme zu messen wären. Immer ist
es in erster Linie Pascal, der spricht, und was im Kommentar ausgeführt wird,
dient nur dazu. Pascals Worte verständlich (oder verständlicher) zu machen. Die
Natur der Aufgabe bringt es mit sich, dass die kommentierenden Ausführungen
bald kürzer gefasst sein können (wenn es z. B. um die Etymologie eines Ausdrucks

geht), bald breiter angelegt sein müssen (wenn es z.B. um ein zentrales Problem

geht). Wenn das letztere der Fall ist, bewältigt der Kommentator seine Aufgabe
wiederholt durch Erörterungen, die den Charakter von weitgehend selbständigen
Artikeln haben und deshalb auch für sich selbst genutzt werden können. Sie

haben besonders grossen informatorischen Wert. Hierbei wird dem Benutzer des

Kommentars die Orientierung dadurch erleichtert, dass zunächst stets die Gliederung

grösserer Teile des Texts angedeutet und dann erst zu spezielleren Erläuterungen

übergegangen wird.
Um die Besprechung des vorliegenden Werkes nicht zu einer Aufzählung von

Vorzügen werden zu lassen, die jedem Benutzer des Werks ohnehin deutlich
werden müssen, soll im folgenden versucht werden, durch einige, allerdings nur
lose zusammenhängende, Überlegungen im Anschluss an wichtige Stellen des

Kommentars zu zeigen, wie stark Schobingers Erörterungen die Reflexion auf die

besprochenen Probleme anzuregen vermögen.
An erster Stelle verdienen die allgemeinen Überlegungen zur «geometrischen»

Methode ins Auge gefasst zu werden, da sie im Kommentar einen ebenso breiten
Raunt einnehmen, wie sie für Pascals Ausführungen leitend sind. Im Zusammenhang

mit dem Begriffspaar «Synthese» - «Analyse» weist Schobinger auf die im
17. Jahrhundert zum Teil noch vage Bedeutung des Ausdrucks «Analyse» hin und

geht auf die Verwendung desselben bei Vieta, Descartes, Hobbes und den Autoren

der Logik von Port-Royal ein, wobei er dazu neigt, «Analyse» mit «Resolution»,

sowie «Synthese» mit «Komposition» gleichzusetzen (vgl. S. 144ff.). Dies ist
oftmals zutreffend, jedoch keineswegs in allen Fällen. Wenn «Synthese» die
axiomatisch-deduktive Methode bezeichnen soll, dann pflegt «Analyse» als

Gegenbegriff zu «Synthese» nicht als «Resolution»bestimmt zu werden. Die analytische

Methode ist im Bereich der Mathematik ein Verfahren, bei dem ein Satz

durch Zurückführung auf einen als wahr bereits zugestandenen Satz bewiesen

251



wird. Zum Beispiel würde sin2ct + cos2a 1 mit Hilfe der analytischen Methode
dadurch bewiesen, dass dieser Satz auf a2 + b2 c2 zurückgeführt würde, wobei

vorausgesetzt ist, dass der letztere akzeptiert sei. Nach der herkömmlichen
Auffassung besteht nun der analytische Beweisgang aus zwei Schritten: dem Rückgang

zum akzeptierten Satz oder der Resolution (bzw. Analyse i.e.S.) und der

Ableitung des zu beweisenden Satzes aus dem akzeptierten Satze oder der
Komposition (bzw. Synthese i.e.S.). Die Komposition wirkt hierbei reichlich überflüssig,

wie L. Brunschvicg zu verstehen gab, wenn er ironisch meinte: «Mit
vorgetäuschtem und bei so würdigen Gelehrten ein wenig komischem Erstaunen
finden sie [seil, die Mathematiker, die sich der Analyse bedienen], indem sie ihren
Weg nun in umgekehrter Richtung gehen, die Steinchen wieder, die sie vorher auf
ihrem Weg ausgelegt hatten» (Ecrits philosophiques, I, Paris 1951, S. 17).

Die Zusammenhänge lassen sich demnach folgendermassen darstellen:

Sowohl Analyse wie Synthese sind als Methoden der Mathematik deduktive
Verfahren. Der Unterschied zwischen Analyse! und Synthese, besteht darin, dass

nur bei der letzteren die Prämissen der Ableitung den Charakter von Axiomen
haben. Die Methode, mit der sich Pascal in erster Linie auseinandersetzte, ist die

Synthese,. Hieraus darf jedoch nicht gefolgert werden, dass sich die zeitgenössische

Mathematik ausschliesslich dieser Methode bedient habe, die zwar als beste

Methode galt, um Zustimmung zu bestimmten Theoremen zu erzwingen, der
aber nicht der Charakter einer inventiven Methode zuerkannt wurde. Als metho-
dus inveniendi galt lediglich die Analyse,, d.h. die resolutiv-kompositive
Methode, mit der sich z.B. der für die Entwicklung der analytischen Geometrie
wichtige Mathematiker M. Ghetaldi in seinem Werk <De resolutione et composi-
tione mathematica> (1630) auseinandersetzte. Seine Definition der Resolution
(oder Analyse2) ist, ebenso wie diejenige Vietas, von Pappus übernommen, der
«Analyse2» als «Weg von einem wie ein Gegebenes betrachteten Unbekannten
zum Gegebenen durch geordnete Zusammenstellung der Konsequenzen»
kennzeichnete. In der Synthese2 oder Komposition gelangt man dagegen dadurch zur
Konstruktion des Gesuchten, dass man das in der Analyse2 (oder Resolution) als

Letztes gewonnene Resultat zum Ausgangspunkt der Ableitung macht und die
aus diesem hervorgehenden Konsequenzen der Natur des Problems gemäss ordnet.

Pappus knüpfte bei diesen Kennzeichnungen wie die anderen griechischen
Mathematiker an die Definitionen in Buch XIII von Euklids <Elementen> an. (Es
kann allerdings nicht verschwiegen werden, dass gelegentlich (Resolution) auch

Analyse, -* Synthese,
axiom.-ded. Methode)

Resolution
Analyse2)

Komposition
Synthese2)

252



als Synonym von (Analyse^ bzw. (Komposition) als Synonym von <Synthese,>

gebraucht wurde, so in Descartes' Erwiderung auf die Zweiten Einwände. Dies

zeigt, wie recht Schobinger mit seiner Feststellung hat, dass es im 17. Jahrhundert
einen strikt normierten Sprachgebrauch hinsichtlich der fraglichen Termini nicht
gab.)

Obwohl sich Pascal auf die Synthesej konzentrierte, scheint er doch gelegentlich

auch die analytische Methode des Beweisens «ex praeconcessis» zu
berücksichtigen, so wenn er von notwendigen Folgerungen «aus den allgemeinen Prinzipien

und den zugestandenen Wahrheiten» (vérités avouées) spricht (R 639f.; die
Ziffer verweist auf die Zeilenzählung der vorliegenden Ausgabe der Reflexionen)).

Hierbei kommt auch dann eine vollkommene Überzeugung von der Wahrheit

eines Satzes zustande, wenn die Voraussetzungen der Ableitung nicht
evident, wohl aber als wahr akzeptiert sind. Denn «es ist unmöglich, dass sie nicht in
die Seele aufgenommen werden, sobald man sie an diese Wahrheiten hat an-
schliessen können, die sie schon zugelassen hat» (R 643f.). Hier scheint auch die

Analyse! als «geometrische» Methode anerkannt zu sein, was zur Folge hat, dass

der «Geist der Geometrie» auch als «Geist» axiomatisierter Theorien aufgefasst
werden kann.

Vielleicht empfiehlt es sich sogar, noch einen weiteren vom «geometrischen
Geist» bestimmten Bereich in Betracht zu ziehen, und zwar im Sinne der
Bedeutungserweiterung des Ausdrucks (Analyse >, die Schobinger selbst nahelegt, wenn
er gelegentlich davon spricht (S. 149), dass in der Analyse Begründungszusammenhänge

«anhand einer Kausalvorstellung» verdeutlicht werden. Da
Kausalbeziehungen in der Mathematik offensichtlich keine Rolle spielen, kann hier nicht
von einer mathematischen Methode die Rede sein. Tatsächlich wurde im 17.

Jahrhundert auch die Methode der wissenschaftlichen Erklärung, namentlich
innerhalb der Physik, als «Analyse» bezeichnet. Analog zur Unterscheidung
zweier Phasen der Anwendung von Analyse] in der Mathematik wurde auch in
bezug auf die realwissenschaftliche Analyse zwischen Resolution und Komposition

unterschieden. So hat bekanntlich Galilei die Analyse als «resolutiv-kompo-
sitive Methode» charakterisiert. «Resolution» bedeutet hierbei «Formulierung
von Erklärungsprinzipien mit Hilfe von Ausdrücken, die durch Zergliederung des

Explanandums gewonnen wurden», und «Komposition» heisst «Ableitung des

Explanandums aus den Erklärungsprinzipien». In ähnlichem Sinne hatte schon

Galen, von dem die italienischen Aristoteliker des späten Mittelalters und der
frühen Neuzeit beeinflusst waren, von «doctrina resolutiva» und «doctrina com-
positiva» gesprochen. Der prinzipielle Unterschied von geometrischer und
realwissenschaftlicher Analyse wurde im 17. Jahrhundert nicht immer klar genug
gesehen, so dass auch in dieser Hinsicht Schobingers Hinweis aufdie terminologische

Vagheit der fraglichen Ausdrücke zutrifft. Gleichzeitig ermöglichte es diese

253



Vagheit, auch die Methode wissenschaftlicher Erklärung als «geometrisch» zu
bezeichnen. Schliesslich erfasste der «geometrische Geist» im weiten Wortsinn,
über die durch «Ordnung und Mass» charakterisierten Wissenschaften (wie Physik,

Astronomie, Musiktheorie usw.) hinaus, auch Disziplinen, die es nicht mit
quantifizierbaren Verhältnissen zu tun haben, wie z.B. die Psychologie und die

Staatstheorie. So bemühte sich Spinoza, die Lehre von den Affekten more geome-
trico aufzubauen und von den menschlichen Lastern und Torheiten in derselben
Weise zu sprechen wie von Linien, Ebenen und (geometrischen) Körpern (vgl.
Eth. III, praef.). Und Hobbes war überzeugt, dass die Moral nur dadurch zu einer
Wissenschaft werden könne, dass die für sie charakteristischen Beziehungen in
derselben Weise behandelt würden wie die Grössenverhältnisse in der Geometrie

(vgl. De cive, dedic.). (Selbstverständlich soll nicht geleugnet werden, dass die

Synthese[ in ausgezeichnetem Sinne als «geometrische» Methode galt. Vielen
Theoretikern des 17. und teilweise auch noch des 18. Jahrhunderts stand als Ideal
die Vorstellung einer axiomatisierten Wissenschaft, namentlich einer axiomati-
sierten Physik, letzten Endes einer axiomatisierten Universalwissenschaft vor
Augen, so wie manche Philosophen von einer axiomatisierten und in diesem

engeren Sinne «geometrischen» Metaphysik träumten.)
Pascal berührt gelegentlich die weitere Bedeutung von <geometrisch>, wenn er

dieses Attribut nicht nur der Methode der Mathematik, sondern auch der
Methode der Mechanik beilegt (vgl. R 264-266). Es verdient hervorgehoben zu
werden, dass Schobinger einen gemeinsamen Zug der «geometrisch» verfahrenden

Disziplinen - nämlich der Arithmetik, der Geometrie und der Mechanik -,
die nach Pascal Teildisziplinen der «Geometrie» im umfassenden Sinne sind, in
der Form ihres methodischen Vorgehens erblickt, die er folgendermassen
beschreibt: «Sie setzen bei einem vorwissenschaftlichen, umgangssprachlichen
Verständnis ihrer Gegenstandsbereiche an, vertiefen sich in dieselben und entdecken
ihre Eigenschaften. Damit ist das beschreibende, erklärende oder deduzierende

Vorgehen genannt und zugleich der Verzicht auf einen Versuch der Wesenserfassung

ausgesprochen» (S. 293). Diese Kennzeichnung wird man viel eher auf die

analytische (und in diesem weiten Sinne «geometrische») Methode
realwissenschaftlicher Erklärung als auf die im engeren Sinne «geometrische» Methode
axiomatisch-deduktiver Theorien zu beziehen haben.

Im Zusammenhang mit Pascals Konzeption der «geometrischen» Methode soll
auf einen Umstand kurz reflektiert werden, der besonderes Interesse verdient:
Pascal deutet in den <Reflexionen> an, dass es eine «geometrische» Idealmethode
gebe; gleichzeitig aber räumt er deren Unrealisierbarkeit ein. Dies ist erstaunlich,
ja befremdlich. Kein Wunder, dass sich der Kommentator mit diesem Widerspruch

ausführlich auseinandersetzt. Auch für den Rezensenten liegt es nahe, auf
die Konzeption der Idealmethode einzugehen.

254



Nach dieser Methode muss jeder Term definiert und jeder Satz bewiesen werden.

Eine nach dieser Methode entwickelte Wissenschaft wäre offensichtlich ein

Inbegriff von Sätzen, die ein deduktives System bilden und zugleich definitive
Erkenntnis ausdrücken. Die so verstandene Wissenschaft wäre absolutes Wissen,
wie ja im Rationalismus stets die Konsequenz naheliegt, das Wissen, namentlich
das Wissen des Metaphysikers, als Teilhabe am göttlichen Wissen und damit
selbst als in gewisser Weise göttliches Wissen aufzufassen. Dieser Konsequenz hat
sich Pascal verschlossen. Mit der Feststellung, dass die Idealmethode nicht praktikabel

und daher die ihr entsprechende ideale Wissenschaft nicht realisierbar ist,
distanziert er sich gegenüber dem Rationalismus, von dem er sich durch den
Gedanken der Idealmethode gleichzeitig doch als abhängig erweist.

Wie lässt sich die Entstehung des Widerspruchs, der zwischen der Auszeichnung

dieser Methode als Idealmethode und der Einsicht ihrer Unanwendbarkeit
besteht, deuten? Schobinger erwähnt (S. 183) H. Scholzens Vermutung, dass es

Pascal auch hier um die Demütigung der selbstherrlichen Vernunft ging. Wenn
der Kommentator, obwohl mit einem Vorbehalt, annimmt, Pascal habe
möglicherweise gegen die Freidenker polemisieren wollen, dann scheint er im wesentlichen

Scholzens Deutung, die sehr plausibel ist, zu übernehmen. Allerdings wird
man im Flinblick auf Pascals Motive immer nur auf Vermutungen angewiesen
sein. Unabhängig von irgendwelchen Annahmen über mögliche Motive Pascals

darf aber festgestellt werden, dass in den Überlegungen zur Idealmethode die
Problematik des Begründungsgedankens als solchen anzutreffen ist. Wenn man
sich nämlich an der (für den herkömmlichen Rationalismus charakteristischen)
Forderung der Letztbegründung wissenschaftlicher Behauptungen orientiert,
dann gerät man in jene Situation, die Fl. Albert als «Münchhausentrilemma»
bezeichnet hat, d.h. man hat nur die Wahl zwischen einem unendlichen Begrün-
dungsregress, dem Abbruch des Begründungsverfahrens und der Hinnahme
eines Begründungszirkels. Pascal entschied sich für den scheinbaren Ausweg des

Abbruchs des Begründungsverfahrens durch Auszeichnung gewisser Sätze, die
einer weiteren Begründung weder fähig noch bedürftig sein sollen, weil sie den

Charakter der Evidenz besitzen. Die damit gewonnene axiomatisch-deduktive
Methode ist aber seiner ausdrücklichen Erklärung zufolge nicht mit der Idealmethode

identisch. Sie stellt mithin sozusagen einen deuteros ploüs dar.
Der Einsicht in die Unrealisierbarkeit des Begründungspostulats entspricht bei

Pascal die Einsicht in die Unerfüllbarkeit des Definitionspostulats, sofern dieses

letztere im Rahmen der Idealmethode ebenso wie das erstere ohne Einschränkung

aufgestellt wird. Von der Forderung, die Verwendung von Termen innerhalb

einer Theorie definitorisch festzulegen, müssen gewisse Ausdrücke
ausgenommen werden, die als Grundterme einer Definition nicht mehr bedürfen
sollen, da sie natürlicherweise für alle Sprechenden gleiche Bedeutung haben.

255



Um diese Annahme würdigen zu können, muss geklärt werden, was Pascal unter
«Bedeutung» verstand. Schobinger, der diese Aufgabe in seinem Kommentar
bewältigt, konstatiert, dass Pascal nirgends systematisch eine Bedeutungstheorie
entwickelt hat.

Die Ausführungen des Kommentars (vgl. S. 186ff.) machen deutlich, dass

Pascal zwischen «Sinn» (bzw. «Bedeutung») und «Bezeichnung» unterschieden

hat, wobei seiner Ansicht nach ein sprachliches Zeichen Bedeutung hat, wenn
ihm eine (begriffliche) Vorstellung (eine «Idee») zugeordnet ist, während die

Bezeichnung eine Relation zwischen dem Ausdruck und dem entsprechenden

Ding darstellt. Wäre das Pascals Auffassung, dann könnte es für ihn Ausdrücke

geben, die einen Sinn haben, ohne etwas zu bezeichnen. Er hätte sich dann nicht

primär auf die Referenztheorie der Bedeutung gestützt, sondern eher die Ansicht

vertreten, dass ein Ausdruck durch Verbindung mit dem zugehörigen Begriff
Bedeutung hat. Welche der beiden Auffassungen die dominierende ist, lässt sich

nach den Ausführungen des Kommentars nicht entscheiden (vgl. S. 190).

Wenn es bei Pascal keine einheitliche Theorie der Bedeutung gibt, dann ist es

schwierig oder gar unmöglich, definitiv zu klären, was mit der Behauptung einer
natürlichen Bedeutung gewisser Terme gemeint ist, d. h. es lässt sich nicht endgültig

entscheiden, ob die Grundterme deshalb für alle Sprechenden dasselbe

bedeuten, weil die von ihnen bezeichneten Sachverhalte, nämlich «Raum», «Zeit»,
«Zahl», «Gleichheit», «Bewegung», «Sein» usw. allgemein einsichtig sind, oder
ob ihre vorgeblich einheitliche Bedeutung ihren Grund in («eingeborenen»)
Begriffen hat, über die alle sprechenden Subjekte verfügen. Tatsächlich gibt es in
den <Reflexionen> ebenso Äusserungen, die in die eine, wie solche, die in die

andere Richtung weisen. Die Referenztheorie der Bedeutung, derzufolge
«Bedeutung» bestimmt wird als «rapport entre le nom et la chose» (R 179), scheint

vorzuherrschen, wenn die Einheitlichkeit der Bedeutung der Grundterme auf die

Einfachheit des entsprechenden Sachverhalts zurückgeführt wird; die Begriffstheorie

der Bedeutung dürfte dagegen in Frage kommen, wenn zur Erklärung der

intersubjektiven Allgemeinheit von Bedeutungen auf höchstgradige Evidenz (R

272) rekurriert wird, denn hier kann nur die Evidenz der den Ausdrücken
zugeordneten Begriffe gemeint sein, sind doch die Ausdrücke als solche nicht evident.

Gelegentlich nähert sich Pascal einer anderen Auffassung der Bedeutung, die

Wittgensteins Ansicht vorwegzunehmen scheint, derzufolge die Bedeutung eines

Ausdrucks zu kennen, soviel heisst, wie die Regeln seiner Anwendung zu kennen.

Ein Hinweis auf diese Auffassung könnte in der Bemerkung erblickt werden, dass

die Grundterme für die, welche die Sprache verstehen, ihre Gegenstände so

natürlich bezeichnen, dass jeder Versuch einer Klärung nur eine Verdunkelung
bewirken würde (vgl. R 138-141). Demgemäss würde Pascals Feststellung, dass

«die Natur» die Bedeutung gewisser Ausdrücke bedinge, im Sinne der Zurück-

256



führung gewisser Wortbedeutungen auf den allgemein üblichen Sprachgebrauch
zu interpretieren sein. Dies ist mit einer gewissen Verwendungsweise des
Ausdrucks <Natur> bei Pascal durchaus vereinbar. Dieser Ausdruck kommt nämlich -
wie Schobinger S. 237ff. ausführlich zeigt - bei Pascal nicht nur in metaphysischer
Bedeutung vor, sondern heisst auch soviel wie «Gewohnheit», «Gepflogenheit»
o.ä. Da «Natur» im Sinne von «auf Gewohnheit beruhende Verhaltensweisen»
nichts absolut Konstantes bedeutet, müsste nach der zuletzt angedeuteten Auffassung

auch die prinzipielle Variabilität der Bedeutung von Grundtermen eingeräumt

werden bzw. das Grundvokabular selbst hätte - ungeachtet seiner relativen
Konstanz - als prinzipiell variabel zu gelten. Wenn Schobinger die (von Pascal
selbst nicht ausdrücklich vorgenommene) «Gleichsetzung der als nature oder
lumière naturelle angesprochenen Instanz mit der Totalität der Grundworte, d.h.
der Grundwortsprache» (S. 258) erwägt, dann dürfte das mit der soeben angedeuteten

Auffassung der Bedeutung - und nur mit ihr - verträglich sein.

Mit grosser Eindringlichkeit arbeitet Schobinger das Motiv der «Mitte» in
Pascals Denken heraus, indem er ihm nicht nur in den <Reflexionen), sondern
auch in den <Pensées>, in denen es bekantlich eine besonders grosse Rolle spielt,
nachgeht. Zu dem Gedanken der <Pensées>, dass der Mensch ein Mittleres
zwischen dem All und dem Nichts sei, kommt in den (Reflexionen) die These hinzu,
dass die «geometrische» Methode ein Mittleres zwischen der (unrealisierbaren)
Idealmethode und einem absolut unmethodischen Vorgehen sei. Einleuchtend
parallelisiert Schobinger diese beiden methodologischen Extreme mit den extremen

erkenntnistheoretischen Postitionen des Dogmatismus und der Skepsis.
Der Gedanke der «Mitte» spielt auch innerhalb der «geometrisch» verfahrenden

Wissenschaften eine Rolle, sofern alle endlichen Grössen ein Mittleres
zwischen dem unendlich Grossen und dem unendlich Kleinen darstellen. Die
Erörterung der Pascalschen Lehre von den beiden Unendlichkeiten ist ein besonders
eindrucksvolles Beispiel für die glückliche Kombination von systematischen und
historischen Analysen in Schobingers Kommentar. Hier kann wieder nur der eine
oder der andere Punkt herausgegriffen und kurz beleuchtet werden. So verdient
hervorgehobenen zu werden, dass, wie Schobinger zeigt, dem Ausdruck (unendlich)

bei Pascal eine Zweideutigkeit anhaftet, sofern er bald die indefinite Unendlichkeit

(als unbeschränkte Möglichkeit der Vermehrung oder Verminderung),
bald die unendliche Vielheit bezeichnet, ohne dass der Philosoph die beiden
Bedeutungsvarianten scharf getrennt hätte. In bezug auf das unendlich Viele
drängt sich natürlich sogleich die Frage auf, ob hier das aktual Unendliche
gemeint sei, wie Leibniz im Hinblick auf die Ausführungen über die beiden
Unendlichkeiten in den (Pensées) meinte (vgl. hierzu den Kommentar S. 317). Schobinger

selbst vermeidet angesichts dieser Frage - vermutlich mit voller Absicht -jede
ausdrückliche Stellungnahme. Der Grund seiner Zurückhaltung dürfte in der

17 Studia philos. 38 257



Tatsache liegen, dass der Begriff des aktual Unendlichen in den <Reflexionen>

nicht verwendet wird und dass der Kommentar auf Grund der leitenden
Interpretationsprinzipien nicht den Charakter einer Rekonstruktion haben kann. An einer
Stelle scheint er jedoch Pascal den Gedanken des aktual Unendlichen zuzuschreiben,

sofern er aus der Tatsache, dass quantitative Bestimmungen endlos vermehrbar

sind, folgert, dass das so Bestimmte (d.i. die raum-zeitliche Wirklichkeit)
selbst «ohne Schranken» sei (vgl. S. 310f.). (Zugunsten der Annahme, dass Pascal

wirklich, wie Leibniz vermutete, das aktual Unendliche im Auge hatte, könnte
folgendermassen argumentiert werden: Wenn Pascal erklärt, alle endlichen
Raum-, Zeit-, Zahl- und Bewegungsgrössen stünden, weil es bei ihnen stets ein
Mehr und ein Weniger gebe, zwischen dem Nichts und dem Unendlichen, und
gleichzeitig betont, dass sie von diesen Extremen immer unendlich weit entfernt
seien, so scheint nur das aktual Unendliche gemeint sein zu können. Nur dieses

kann nämlich als «absolute Schranke» (vgl. S. 320) fungieren, nicht aber das

unendlich Viele im Sinne des indefinit Unendlichen, so wie andererseits nur das

Nichts, nicht das (indefinit) unendlich Kleine den Charakter einer absoluten
Schranke der Teilbarkeit haben kann.)

Auf Schobingers Erörterung der in der zweiten Abhandlung der (Reflexionen),
die der Kunst zu überzeugen gewidmet ist, behandelten Themen kann hier aus

Raumgründen nicht eingegangen werden. Es muss genügen, ganz allgemein
festzustellen, dass Schobinger mit eindrucksvoller Deutlichkeit die Motive
herausarbeitet, die Pascal zur Ablehnung der Rhetorik veranlassten. Nach Ansicht
des Philosophen ist Überzeugung nur mit Hilfe der «geometrischen» Methode,
nicht mit den Mitteln der Rhetorik zu bewirken. Die Rhetorik wird aber nicht
ohne Prüfung beiseite gestellt. Pascal ging, wie Schobinger zeigt, zunächst von
einem weiten Begriff der Überredungskunst aus, um schliesslich das Resultat zu
gewinnen, dass diese Kunst nicht im Sinne einer Kunstlehre, die auf präzisen
Regeln beruht, entwickelt werden kann, welcher Umstand die negative Bewertung

der Rhetorik veranlasst. In dieser Abwertung der Rhetorik sieht Schobinger
den Abschluss einer Entwicklung, der die Rhetorik in der Neuzeit unterworfen
war. Seine Ausführungen zu dieser Entwicklung eröffnen interessante Durchblicke

und bilden gleichsam eine geschlossene Abhandlung (S. 375-385), die ein
schönes Beispiel für Schobingers eindringliche und zugleich umfassende Art des

Kommentierens aus dem entwicklungsgeschichtlichen Kontext darstellt.
Die Eigenart von Schobingers Methode der Interpretation zeigt sich besonders

deutlich dort, wo Pascals Text Paradoxien oder gar Widersprüche aufweist. In
diesen Fällen ist der Kommentator bemüht, die Widersprüche als nur scheinbare
darzustellen. Dies ist z.B. der Fall angesichts von Pascals überraschender Leugnung

der Möglichkeit unmittelbarer Wahrheitserkenntnis (R 356f.), die in
offenkundigem Gegensatz zu seiner Annahme evidenter, d.i. unmittelbar einsichtiger

258



Axiome steht. Schobinger reduziert die Bedeutung dieser Äusserung, indem er
auf ihre isolierte Stellung innerhalb der <Reflexionen> und auf ihre Wirkungslosigkeit

im Hinblick auf deren Resultate hinweist. Vor allem muss, wie er betont,
auf die hinter jener Äusserung stehende Intention des Philosophen geachtet
werden. Tut man dies, so wird klar, dass es hier nicht um die Fähigkeit unmittelbarer

Wahrheitserkenntnis überhaupt, sondern lediglich um die Fähigkeit geht,
die Wahrheit in bezug auf unbegreifliche Sachverhalte zu bestimmen. Dies
gelingt nach Pascal niemals in unmittelbarer, sondern bestenfalls in indirekter
Weise. Auf die leitende Intention muss auch zurückgegangen werden, wenn eine

befriedigende Interpretation der gelegentlich von Pascal angedeuteten Relativierung

des Werts der Mathematik (vgl. R 564IT.) gefunden werden soll. Im Gegensatz

zu der die <Reflexionen> im allgemeinen charakterisierenden positiven
Einschätzung der Mathematik wird Pascal angesichts der beiden Unendlichkeiten zu

Überlegungen geführt, die seiner Überzeugung nach mehr Wert haben als die

gesamte übrige Geometrie bzw. Mathematik. Parallelen zu dieser Stellungnahme
gibt es in den <Pensées>. Im Hintergrund steht immer, wie Schobinger zeigt, der

Gedanke, dass es nicht angeht, «das Menschsein mit dem wissenschaftlichen
Wissen und Können zu identifizieren» (S. 371). Der Mensch ist m.a.W. nicht nur
rationales Subjekt, sondern wesentlich mehr, - namentlich ein auf den Glauben
und auf die Gnade angewiesenes Geschöpf. Da Gedanken dieser Art in den
<Reflexionen> nur am Rande vorkommen, dagegen in den <Pensées> und den
(Schriften über die Gnade» im Vordergrund stehen, werden die fraglichen Passagen

der erstgenannten Schrift nur im Lichte des weiteren Zusammenhangs von
Pascals Denken, wie es sich insbesondere in den an zweiter Stelle genannten
Schriften manifestiert, so gedeutet werden können, dass der Philosoph vom
Vorwurf der Inkonsistenz entlastet werden kann. Bei Deutungen dieser Art zeigt
sich besonders deutlich, wie souverän Schobinger die hermeneutische Methode
anzuwenden versteht.

Zum Abschluss soll in aller Kürze auf die historische Bedeutung der Idee des

«mos geometricus», als dessen Analytiker sich Pascal in den (Reflexionen»
darstellt, hingewiesen werden. Die Hoffnung mancher Theoretiker des 17. Jahrhunderts,

die «geometrische» Methode im engeren Sinne des axiomatisch-dedukti-
ven Vorgehens, die in der Mathematik und Logik eine so grosse Rolle spielen
sollte, auch in der Philosophie und namentlich in der Metaphysik zur Geltung
bringen zu können, hat sich nicht erfüllt und konnte sich, wie vom Standpunkt der

Transzendentalphilosophie aus klar wird, nicht erfüllen. Die grossen metaphysischen

Konzeptionen der klassischen neuzeitlichen Philosophie wurden nicht mit
Hilfe der synthetischen, sondern der analytischen Methode gewonnen, von der
Pascal in den einleitenden Bemerkungen der Abhandlung über den geometrischen

Geist erklärt, dass er sich mit ihr nicht auseinandersetzen wolle, so grossen

259



Respekt er ihr gegenüber auch hegt. Der analytischen Methode bediente sich
Descartes in den (Meditationen), in denen die metaphysischen Prinzipien
dadurch gewonnen werden, dass nach den Bedingungen der Möglichkeit des Zweifeins

bzw. des Denkens im allgemeinen gefragt wird. Mit Hilfe der analytischen
Methode schuf Spinoza im Traktat <De intellectus emendatione> die Voraussetzungen

für die Formulierung der Axiome, auf denen seine (Ethica ordine geome-
trico demonstrata> beruht. Und die transzendentalphilosophische Methode
Kants und der späteren Vertreter der Transzendentalphilosophie ist keine andere
als die analytische Methode, angewendet auf die Theorie der Erfahrung. Pascal

hat somit nicht die zeitgenössische Methode der Metaphysik (oder anderer
Teildisziplinen der Philosophie, wie der Ethik oder der Rechtsphilosophie), sondern

nur die der Mathematik bzw. der axiomatischen Wissenschaften im allgemeinen

anregen können, weshalb es gerechtfertigt ist, die von ihm erörterte Methode mit
H. Scholz schlechthin als die «mathematische» zu bezeichnen. Was er in dieser
Hinsicht geleistet hat, ist eindrucksvoll, so dass die (Reflexionen) als ein Meilenstein

des Entwicklungsgangs der Methodologie, insbesondere zwischen Descartes
und Leibniz, angesehen werden müssen. Den Sinn der Pascalschen Methodenreflexion

in eindringlichen Analysen erschlossen und deren wissenschaftsgeschichtliche

wie systematische Bedeutung klar herausgearbeitet zu haben, ist das

Verdienst von Schobingers Kommentar, um den niemand mehr herumkommen

wird, der sich mit der «geometrischen» Methode auseinandersetzen will.

260


	Zu Jean-Pierre Schobingers Pascal-Buch

