Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Uber Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung Wittgensteins
Autor: Hugli, Anton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionsabhandlungen/Etudes critiques

Studia Philosophica 38/1979

ANTON HUGLI

Uber Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung
Wittgensteins!

Leo Adler unternimmt in seiner provozierenden Arbeit den Versuch, Wittgensteins Philo-
sophie als Ausdruck einer kranken Personlichkeit zu deuten. Im folgenden Beitrag werden
die Schwierigkeiten eines solchen Unterfangens reflektiert, und es wird die Fragwiirdigkeit
von Adlers Interpretation im einzelnen dargelegt.

Adlers Untersuchung iiber Wittgenstein ldsst sich in zwei Thesen zusammen-
fassen: Die erste, methodische postuliert eine reductio ad psychologiam: «Wer
Wittgenstein als Philosophen verstehen will, ist gezwungen, sich zunéchst mit
seiner Person zu befassen, um von dorther die Abgeschlossenheit seines Denkens
zu erschliessen» (S. 1), und die zweite, psychologische These sagt, was es mit
dieser Person auf sich hat: Wittgenstein und die Destruktion sind «zwei fast
identische Begriffe» (S. 2). Im ersten, biographischen Teil der Arbeit wird das in
der psychologischen These behauptete destruktive Wesen Wittgensteins blossge-
legt, und im zweiten und dritten Teil lasst Adler, gemiss der methodischen These,
erst den «Tractatus> und dann die <Philosophischen Untersuchungen> aus der
Person Wittgensteins interpretativ hervorgehen.

Referat

‘Der Wittgenstein, den uns Adler unter Verwendung der Berichte und Zeug-
nisse von Wittgensteins Schiilern und Freunden im ersten Teil seiner Untersu-
chung (S. 1-21) schildert, ist ein schwermiitiger, von Selbstmordgedanken und
Lebensangst gequilter Mensch, egozentrisch, unfihig zu Liebe und Freund-

' Leo Adler: Ludwig Witigenstein. Eine existentielle Deutung (Basel/Miinchen: Karger
1976).

Korrespondenz: Dr. Anton Hiigli, Blumensir. 16, D-44 Miinster

237



schaft, getrieben einzig von einem tief in seinem Wesen verwurzelten Zersto-
rungstrieb. Gegeniiber der inneren und dusseren Bedrohung sei fiir Wittgenstein
die Philosophie eine Art geistige Notwehr und letzte Moglichkeit der Selbstbe-
hauptung gewesen. Wittgensteins Metapher fiir das Ziel der Philosophie — «der
Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen» — sei zugleich eine Metapher fiir
ihn selbst: «Die im Glas zum Tode verurteilte Fliege ist Wittgensteins Selbstkari-
katur» (S. 11).

Dass der Ausweg aus dem «Fliegenglas», den Wittgenstein mit seinem Tracta-
tus gefunden zu haben glaubte, nicht geniigte, zeigt sich nach Adler in Wittgen-
steins unentwegter Suche nach neuen Lebensinhalten: als Volksschullehrer, als
Klostergirtner, als Architekt fiir das Haus seiner Schwester. Der irrationale Zer-
storungstrieb fithre Wittgenstein schliesslich wieder zur Philosophie zuriick.
Nach der Destruktion aller bisherigen Philosophie im Traktat gehe er nun daran,
seinen eigenen Traktat niederzureissen (S. 17). Trotz aller Qual, die das Philoso-
phieren ihm verursachte, habe ihn diese Selbstzerstérung «geradezu mit Vergnii-
gen» erfillt— vergleichbar der Lust eines Kindes am Zerschlagen seines Spielzeu-
ges (S. 18). Eben dieser Zerstorungstrieb hat aber nach Adler Wittgenstein auch
spater wieder von Lebenskrise zu Lebenskrise gefiihrt. Er wihlte «eine Laufbahn
nach der anderen und bricht mit seinen Gedanken auf ebenso radikale Weise, wie
er sie sich angeeignet hatte» (S. 19).

In seiner Interpretation des «Tractatus logico-philosophicus> (S. 22-69) geht
Adler aus von dem Skandalon, dass Wittgenstein mit Sitzen, die er selbst als
«unsinnig» bezeichnet, eine Wahrheit dartun will, die er im Vorwort des Traktats
fir «unantastbar und definitiv» erklért (S. 22). Diesen «unlésbaren Widerspruch»
(S. 22) diirfe man aber nicht, wie etwa Pitcher dies tue, als Ergebnis und Konse-
quenz des Traktats ansehen, er sei vielmehr «die innere, in Wittgenstein selbst
angelegte seelisch-geistige Grundlage, die dem <Tractatus» voranging, statt ihm
zu folgen» (S. 23).

Das im Traktat dargestellte Weltbild triagt nach Adler unverkennbar schizo-
phrene Ziige. Es sei das Resultat eines verungliickten Versuchs, eine unbewiltigte
und unertriaglich gewordene Wirklichkeit zu verdrangen. Mit Hilfe von ein paar
Gleichungen werde die Welt auf Sachverhalte und die Sachverhalte auf Gegen-
stinde und deren Verbindung zuriickgefithrt. Was bei dieser Reduktion heraus-
schaue, seien «Binsenwahrheiten», aber dies seien ja auch die einzigen Wahrhei-
ten, die Wittgenstein zulasse (S. 25). Indem er nur Tatsachen zur Wirklichkeit
rechne und «jede komplexe Sachlage als auf einfache, nur noch aus Gegenstin-
den bestehende Sachverhalte reduzierbar erklirt, die ihrerseits voneinander un-
abhingig sind, bestreitet er die Existenz von selbstindigen allgemeinen Tatsa-
chen» (S. 28). Damit werde jeder Zusammenhang, jeder Sinn und jeder Wert
negiert. Genau dies aber sei auch das existentielle Ziel der Philosophie Wittgen-

238



steins. Wie Wittgenstein in seinem Tagebuch schreibe, kénne ein Mensch nur
dann gliicklich sein, wenn er alle Not dieser Welt abzuwehren vermoge (S. 27).
Weil er aber die Not der Welt ebensowenig abzuwehren wie die Welt zu dndern
vermocht habe, sei nur eine Moglichkeit geblieben: die Welt so umzudeuten, dass
sie ihm nichts mehr anhaben konnte. «Durch das zur Welt erhobene atomare
Chaos war der Gedanke an Gott wie an einen Sinn des Lebens getilgt und sein
rigoroser Verfechter frei von einer Welt, die Gliick und Erfiillung nicht gewidhren
konnte, ja noch nicht einmal die Hoffnung darauf zuliess» (S. 28).

Weil Wittgenstein das Bild der Welt, das er zu Beginn des Traktats entwirft,
empirisch nicht zu beweisen vermoge, versuche er es, wie Adler darlegt, vom
Menschen her zu begriinden, indem er den «Menschen als denkendes und spre-
chendes Wesen in eine lineare Eins-eins-Entsprechung zur Welt setzt» (S. 30).
Damit gelinge es Wittgenstein, nicht nur die ihn bedriangende dussere Wirklich-
keit, sondern auch sein eigenes problematisches Ich zu eliminieren. Dies gehe
freilich auf Kosten der Logik; denn erst werde der Mensch von der Welt her
erkliart und dann die Welt vom Menschen her. Dass sich ein so scharfer Denker
wie Wittgenstein mit einem derartigen System habe zufriedengeben konnen,
verrate deutlich, dass die existentiellen Motive stiarker gewesen seien als die Logik
(S.31).

Die Grundgleichung Mensch = Welt beruht nach Adler auf der irrigen Vorstel-
lung, die einzige Funktion eines Gedankens bestehe darin, die Wirklichkeit
abzubilden. Mit Hilfe der Substitutionsmethode der Mathematik konne dann das
gesamte menschliche Denken auf die Sachverhalte der Welt zuriickgefiihrt wer-
den. Diese Bildtheorie werde jedoch nicht bewiesen, sondern behauptet. Gemiss
Wittgensteins Unterscheidung zwischen logischen und naturwissenschaftlichen
Aussagen gehore sie ndmlich zu den naturwissenschaftlichen Siatzen und miisste
dementsprechend empirisch verifiziert werden. Wittgenstein behandle sie jedoch
wie einen Satz der Logik, d. h. wie eine Tautologie, die ihren Beweis in sich selbst
hat.

Die Tatsache, dass Wittgenstein auch hier seine eigene Erkenntnis missachte,
lasst sich nach Adler wiederum nur existentiell erklaren. Eine einzelne lakonische
Randbemerkung verrate die Absicht, die er verfolge: das denkende, vorstellende
Ich fiir nichtexistent zu erkldren (S. 34). Um dieses Ziel zu erreichen, verlege er
alle Erfahrung in die Welt statt in den Menschen und setze nicht nur das mensch-
liche Denken und die menschliche Vorstellungswelt, sondern auch die menschli-
che Sprache mit der Wirklichkeit gleich, indem er mit Hilfe einer weiteren Glei-
chung alle sinnvollen Satze auf Gedanken und mit den Gedanken auf Tatsachen
zuriickfithre. Um zu verschleiern, dass diese Gleichsetzung ebenso unhaltbar sei
wie die vorhergehenden, greife Wittgenstein zu Wortklaubereien wie: Der Satz
zeige die logische Form der Wirklichkeit, aber er konne sie nicht ausdriicken
(S: 371

239



Um das Mass an Absurdititen vollzumachen, fiige Wittgenstein zu den bisheri-
gen Absurdititen noch die Theorie von den Sitzen als Wahrheitsfunktionen
elementarer Aussagen hinzu. Die Namen in den Elementarsitzen sollen Gegen-
stinde vertreten, aber da nach Wittgenstein die Gegenstinde nicht nur nicht
beobachtbar, sondern nichtexistent seien, sei nicht einzusehen, wie ihnen Namen
zugeordnet werden kénnen. Der Elementarsatz selbst soll einen atomaren Sach-
verhalt abbilden, aber Wittgenstein wisse nicht ein einziges Beispiel fiir atomare
Sachverhalte abzugeben. Die These schliesslich, dass die allgemeinen Sitze
Wahrheitsfunktionen von elementaren seien, begriinde er einzig und allein da-
mit, dass es «fithlbar» und «von vornherein wahrscheinlich» sei (S. 44). Einen
weiteren Beweis fiir seine These, das philosophische Hauptziel Wittgensteins sei
die Negation des Menschen, sieht Adler in Wittgensteins radikaler Ablehnung
des Solipsismus und in dessen Formel von dem metaphysischen Ich als Grenze
der Welt. Alle diese Aussagen seien von derselben Tendenz: Der Mensch soll
vollig in die Welt tiberfithrt werden. Es diirfe von ihm nichts, auch kein metaphy-
sischer Rest mehr iibrig bleiben. Die Akte des Denkens, Glaubens, Wiinschens
usw. witrden zuriickgefiihrt auf «die Beziehung eines Satzes betrachtet als Tatsa-
che zu der Tatsache, die ihn wahr oder falsch macht» (S. 50), und dies komme
einer Reduktion des Seelischen auf das Korperliche gleich. Die Psychologie falle
daher mit den Natur- und Sozialwissenschaften zusammen. Adler bezeichnet
diese Reduktion alles Seienden auf die physische Welt als den « Panmundismus»
Wittgensteins (S. 51).

Aus der Verneinung des Menschen folgt nach Adler die Verneinung jeder
Ethik; denn mit dem Subjekt als Triger der Ethik falle auch die Ethik dahin (S.
53). Wittgenstein hitte sich daher ersparen konnen, die herkémmliche Ethik
expressis verbis zu negieren. Zur Negation der Ethik komme man iiberdies — wie
etwa Pitcher zeige — auch schon aufgrund von Wittgensteins Theorie der Welt und
der Sprache: Alle nicht-trivialen Aussagen seien deskriptive Aussagen iiber zufil-
lige Sachverhalte. Ethische Sitze konne es daher nicht geben, denn ethische Sitze
seien eo ipso weder deskriptiv noch zufillig; sie gehorten zu dem Hoheren, das
sich nicht aussprechen lésst.

Die einzige Ethik, die Wittgenstein nach Adlers Auffassung gelten lisst, ist eine
vom Korperlichen her bestimmte Lustethik: ein Suchen nach dem Angenehmen
und ein Vermeiden des Unangenehmen. Es scheine zwar, als ob Wittgenstein die
Ethik in ihrer Reinheit bewahren wiirde, wenn er den Sinn der Welt und den Sinn
der Ethik als ausserhalb der Welt liegend postuliere, aber eine Ethik, der keine
immanente Wirkung zukomme, sei eher eine «Pseudowahrheit» als eine «tran-
szendente Wirklichkeit» (S. 56).

Ein besonders sprechendes Beispiel fiir Wittgensteins existentielle Haltung
sicht Adler in dessen Verhiiltnis zum Tod. Um der quilenden Todesangst zu

240



begegnen, sei Wittgenstein auf den Gedanken verfallen, das Ich, den Menschen,
das Leben schlechthin zu verneinen, um so dem Tod sein Opfer zu rauben; denn
wenn es kein Ich mehr gebe, konne es auch keinen Tod mehr geben (S. 57). Damit
werde aber nur ein Ritsel durch ein anderes ersetzt. Die eigentliche Frage laute
nun nicht mehr: Warum muss ich sterben, sondern: Warum lebe ich nicht, warum
bin ich als Subjekt nichtexistent (S. 58). Adler betrachtet dies als Hinweis darauf,
dass Wittgensteins Furcht vor dem Leben letztlich ungleich stirker gewesen sei
als seine Angst vor dem Tode.

Mit der Negation der bisherigen, durch Sokrates begriindeten Philosophie wird
Wittgenstein nach Adler zu einem Gegenspieler von Sokrates, zu einem «Anti-
Sokrates» (S. 58ff.): Sokrates vollziehe die Abkehr von der Naturphilosophie und
stelle die Ethik in den Mittelpunkt seines Denkens; Wittgenstein negiere die Ethik
und sehe die einzige Aufgabe der Philosophie in der Kontrolle und Begrenzung
der Naturwissenschaften. Sokrates zeige die Probleme auf, die mit dem Men-
schen und seiner Existenz verbunden sind; Wittgenstein enthumanisiere «alle
Erkenntnis, indem er die sich auf den Menschen richtenden Fragen aufhebt» (S.
62). Sokrates suche auf dem Wege der Induktion zu allgemeinen Sitzen vorzu-
dringen; Wittgenstein eliminiere das Allgemeine und stelle sich dadurch auch in
Gegensatz zu der induktiven Methode der Naturwissenschaft. Sokrates betone
mit seinem Wissen des Nichtwissens das stindige «Auf-dem-Wege-sein» seines
Philosophierens; Wittgenstein dagegen halte seine Thesen fiir unantastbar und
definitiv.

Adler beschliesst seine Interpretation des Traktats mit einigen polemischen
Seitenhieben auf andere Wittgenstein-Interpreten. Er wirftihnen vor, sie verstiin-
den — wie etwa von Wright — nicht einmal den Text richtig zu lesen oder liessen —
wie Ingeborg Bachmann und Erich Heller — ihrer interpretatorischen Willkiir
freien Lauf. Ebenso entschieden wendet sich Adler gegen jeden Versuch, Witt-
genstein in eine philosophische Schule einzuordnen. Wittgenstein sei kein ver-
kappter Existentialist, und er sei auch kein Positivist, obgleich er durch personli-
chen Kontakt zu einzelnen Philosophen und aufgrund des im Traktat erstmals
formulierten Verifikationsprinzips einen gewissen Einfluss auf den Neopositivis-
mus ausgeiibt habe.

Sein erklirtes Ziel bestehe nicht darin, irgendein philosophisches System zu
errichten, sondern die Philosophie zum Verschwinden zu bringen. «Seine letzte
These ist die des Schweigens iiber das, wovon man nicht sprechen kann» (S. 69).

Im dritten Teil seiner Arbeit (S. 70-96) wendet sich Adler den «Philosophischen
Untersuchungen> zu. Ihr Hauptthema sieht er in der Vernichtung der Thesen des
Traktats. Die Radikalitit und Schirfe, mit der Wittgenstein dabei vorgehe, lasse
sich jedoch durch keine Objektivitiit rechtfertigen. In ihr zeige sich Wittgensteins
Selbsthass und Hang zur Selbstzerstérung (S. 72). Obwohl der Gedankengang der

16 Studia philos. 38 241



«Philosophischen Untersuchungen» nicht mehr dieselbe Stringenz und Folgerich-
tigkeit aufweist wie der des Traktats — Wittgenstein spricht von einem Labyrinth
von Wegen, in denen es sich zurechtzufinden gilt —, will Adler in seiner Nach-
zeichnung jene Ordnung hineinzubringen versuchen, die Wittgenstein selbst
nicht gelang (S. 75).

Adler kennzeichnet die <Philosophischen Untersuchungen» als Vorstudien und
Vorarbeiten, die in Stil und Ton an die Tagebiicher erinnern, aus denen der
Traktat hervorging. Charakteristisch fiir sie sei die dialogische Form: Ganze
Abschnitte liessen sich verstehen als ein Dialog zwischen dem Wittgenstein des
Traktats und dem spéteren Wittgenstein (S. 77f.). Adler belegt diese These mit
einer langen Reihe von Zitaten, in denen vor allem die Kritik des spiteren Witt-
genstein am Traktat zu Wort kommt. Die Hauptpunkte dieser Kritik seien (S.
81f.): Es kann keine einfachen Gegenstinde geben, weil «einfach» und «zusam-
mengesetzt» je nach der Situation etwas anderes bedeuten. — Das Benennen von
Gegenstinden gehort zu keinem «Sprachspiel»; die Bedéutung eines Wortes
ergibt sich primér aus seinem Gebrauch. In diesem zweiten Punkt der Kritik zeigt
sich nach Adler die Kehrtwendung Wittgensteins am deutlichsten: Das letzte
Einfache sei fiir ihn nun nicht mehr die Substanz der Welt, sondern die Sprache,
und zwar die Sprache des Alltags, nicht die der Philosophie. Eine Sprache der
Philosophie gebe es nicht; die bisherigen philosophischen Probleme miissten
daher in der Alltagssprache formuliert werden, und wenn dies in korrekter Weise
geschehe, wiirden sie sich als Unsinn erweisen und verschwinden.

Adler zieht aus diesen Ausserungen Wittgensteins den Schluss, dass das Ziel
des Traktats und das der <Philosophischen Untersuchungen» letztlich identisch
seien. Was die beiden Werke unterscheide, sei bloss die Methode. Die abschlies-
senden Sitze des Traktats liessen sich daher unter Substituierung der neuen
Sprachtheorie ohne weiteres auf die «Philosophischen Untersuchungen iibertra-
gen: «Die richtige Methode der Philosophie wiire eigentlich die: Nichts zu sagen,
als was sich sagen lisst, also Sitze des Alltags — also etwas, was mit Philosophie
nichts zu tun hat —, und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches
sagen wollte, ihm nachzuweisen, dass er gewisse Worte in seinen Sitzen missdeu-
tet hat» (S. 83).

Die Negation der Philosophie liuft nach Adler auch in den «Philosophischen
Untersuchungen> auf eine Negation des Menschen hinaus; denn Wittgenstein
versuche zu zeigen, dass es nicht der Mensch sei, der sich in der Sprache offen-
bare, sondern irgendwelche dusserlichen und willkiirlichen « Lebensformen» (S.
84). Wittgensteins Hauptargument fiir diese These sei die Verneinung einer
privaten Sprache. Wenn es keine Privatsprache gebe, gebe es nimlich keine
Maoglichkeit, personliche Empfindungen und Erlebnisse sprachlich auszudriik-
ken. Worter wie «denken», «wissen, «fiithlen», «wollen» usw. bezeichneten darum

242



nach Wittgenstein nicht geistige Vorginge oder Prozesse, sondern bezdgen sich
aufdas Resultat dieser Vorgidnge. Das Ziel dieser scheinbar harmlosen Sprachstu-
dien besteht —wie Adler meint—darin, dem Menschen zu beweisen, dass er weder
sein eigenes Wesen noch das Wesen Gottes zu erfassen vermoge. Da ithm die
Sprache fehle, konne er sich seines eigenen Meinens, Glaubens, Wollens und
Wiinschens nicht vergewissern und von den geistigen Vorgidngen bei anderen
nichts erfahren. Er sei taub gegeniiber sich selbst und stumm gegeniiber den
anderen; Wittgensteins Position sei daher die eines «sprachlosen Solipsismus» (S.
84). Im Traktat sei der Mensch direkt negiert worden, jetzt werde er von seinem
Innern fiir immer verbannt. Dieses Ausgeschlossensein von sich selbst sei jedoch
womoglich eine noch schlimmere Negation als die direkte Verneinung (S. 90).

Wittgenstein betrachtet seine «Philosophischen Untersuchungen» als «Bemer-
kungen zur Naturgeschichte des Menschen», aber — so fiigt Adler hinzu — er will
dabei nicht wissen, was der Mensch in metaphysischer Sicht sein konne oder in
ethischem Sinne sein solle, sondern mochte aufgrund der Sprache ausfindig
machen, wie er «funktioniert» (S. 93). Das Ergebnis sei ein vollig «enthumanisier-
tes Bild» des Menschen (ebda.). Der Einzelne erscheine als isoliert und von den
andern abgeschnitten; die Worter und Sitze, in denen er seine Empfindungen
ausdriicke, seien blosse Signale fiir unerfahrbare, nicht mitteilbare innere Erleb-
nisse. Fiir Adler besteht jedoch kein Zweifel dariiber, dass diese «Absurditidt»
weniger mit der Naturgeschichte des Menschen als vielmehr mit Wittgensteins
Psychopathologie zu tun hat (S. 94).

Kritik

Adlers Hauptthese, so haben wir festgestellt, ldsst sich in zwei Sitzen zusam-
menfassen: dem methodischen Postulat, dass Wittgensteins Werk nur von seiner
Personlichkeit her verstanden werden kénne, und der psychologischen These,
Wittgenstein sei ein kontaktarmer, schwermiitiger und destruktiver Mensch ge-
wesen, der vor den inneren und dusserern Schwierigkeiten des Lebens in die
Wahnwelt einer Philosophie fliichtete, in der es keine Menschen und damit auch
keine existentiellen und philosophischen Probleme mehr gibt.

Ist es Adler gelungen, diese These zu erhirten oder zumindest einsichtig zu
machen? Priifen wir zunichst sein methodisches Postulat.

Jede Ausserung kann, wie wir spiitestens seit J. L. Austin wissen, vor allem in
zweierlei Hinsicht betrachtet werden: in bezug auf das, was gesagt wird, und in
bezug auf das, was der Sprechende tut, indem er etwas sagt. Zu dem, was einer mit
seiner Ausserung tut, gehdrt auch, was er iiber sich selbst zum Ausdruck bringt:
seine Wiinsche, Hoffnungen, Absichten usw. Die Ausserungen eines Philosophen

243



nicht nur rational, in ihrem propositionalen Gehalt, sondern auch psychologisch,
d.h. von ihrer Ausdrucksfunktion her verstehen zu wollen, diirfte daher durchaus
legitim sein. Aber Adler geht mit seinem Postulat einen Schritt weiter, er sagt
nicht nur, Wittgensteins Werk konne auch von seiner Person her verstanden
werden, sondern: es konne nur von seiner Person her verstanden werden. Damit
wird jedes rationale Verstehen von vornherein ausgeschlossen. Wittgensteins
Werk muss auf dieselbe Weise aufgefasst werden wie das Gekritzel eines Geistes-
kranken oder die Wahnvorstellungen eines Paranoikers: als Teil eines Krank-
heitsbildes. Der Beweis fiir diese schwerwiegende Behauptung kénnte nur er-
bracht werden, wenn sich zwingend zeigen liesse, dass sich Wittgensteins Philoso-
phie trotz aller interpretatorischer Bemithungen nicht rational verstehen lasst,
weil sie widerspriichlich und in einem erst noch zu erklidrenden Sinne absurd ist.

Hat Adler diesen Beweis erbracht? — Adler macht zwar in seiner Werkinterpre-
tation — dem einzigen Ort, wo er diesen Beweis hiitte fithren kénnen — recht hdufig
von Begriffen wie «widerspriichlich» und <absurd> Gebrauch. Aber da er sein
methodisches Postulat offensichtlich nicht fiir beweisbediirftig, sondern fiir schon
erwiesen hilt, stellt sich fiir ihn in keinem Augenblick die Frage, ob die behaupte-
ten Widerspriiche und Absurdititen nicht auf einem Missverstindnis beruhen
oder zumindest aus anderer Sicht wieder aufgeldst werden konnten. Adler zwei-
felt lieber an Wittgensteins Verstand als an seinem eigenen Fassungsvermogen.
Der Scharfsinn und die Miihe, welche die zahlreichen Interpreten etwa des
Traktats zur Entschliisselung dieses schwierigen Werks aufgewandt haben, sind
an Adler spurlos vorbeigegangen. Die Literatur, die seine Interpretation nicht
stiitzt, wird hochstens zu polemischen Zwecken beigezogen. Wie notwendig eine
gewisse Selbstkritik gewesen wiire, zeigt sich, wenn man Adlers Interpretationen
einer niheren Priifung unterzieht. Kaum eine hilt wirklich stand. Dazu einige
Beispiele:

1. Adler wirft Wittgenstein vor, er statte seine «Dinge» mit kontradiktorischen
Qualititen aus. Zuerst spreche er ihnen alle Eigenschaften ab, um sie dann als das
thnen innewohnende «Feste» wieder hinzuzufiigen; er sehe in ihnen letzte ato-
mare Einheiten und kénne sie doch nur im Verband von Sachverhalten denken
(S.27). — Wie E. Stenius (Wittgensteins «Traktat», Frankfurt a. M. 1969, S. 39ff.)
gezeigt hat, sind Wittgensteins Aussagen schon von der Analyse der unmittelba-
ren Anschauungen her verstindlich. Unser Wahrnehmungsfeld setzt sich zwar
aus einzelnen Elementen zusammen, aber diese Elemente konnen niemals iso-
liert auftreten. Denke ich mir die Elemente isoliert, so verlieren sie alle ihre
Eigenschaften, denn ihre Eigenschaften zeigen sich erst, wenn sie in Beziehung
gesetzt werden zu den anderen Elementen.

2. Die Gleichsetzung von Mensch und Welt, auf die Adler so grosses Gewicht
legt (cf. S. 29f1.), liisst sich aus dem Traktat mit keiner einzigen Stelle belegen. Sie

244



ist das Produkt einer Reihe von Missdeutungen und Unterschiebungen: Statt sich
zu fragen, was in Wittgensteins These: Wir machen uns «Bilder der Tatsachen»,
das Wort «Bild» bedeutet (ndmlich isomorphe Abbildung im Sinne der Mathe-
matik), setzt Adler Bild und Vorstellung einander gleich und behauptet dann mit
Hilfe eines spéteren und vollig aus dem Zusammenhang gerissenen Satzes («Das
denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht»), Wittgenstein l6se den Menschen
in eine unabhingig von ihm existierende Vorstellungswelt auf und setze diese der
Welt der Tatsachen gleich (vgl. S. 32ff.).

3. Aus dem Bild Wittgensteins vom Ich als Grenze der Welt zieht Adler den
Schluss, das Ich existiere gar nicht (vgl. S. 48ff.); denn was sich nicht in der Welt
finde, das konne nach Wittgensteins Auffassung nicht existieren. — Zu einer
derartigen Behauptung kommt nur, wer alle Ausserungen Wittgensteins iiber den
Unterschied zwischen dem, was gesagt, und dem, was nur gezeigt werden kann,
ausser acht ldasst und stillschweigend das Unsagbare mit dem Nichtexistenten
gleichsetzt.

4. In seiner Interpretation der <Philosophischen Untersuchungen> versucht
Adler zu beweisen, dass Wittgenstein auch hier zu einer Negation des Ich komme,
weil er jede Moglichkeit der Selbsterkenntnis verneine (S. 83ff.). Adler stiitzt sich
dabei vor allem auf Bemerkungen Wittgensteins von der Art, ich kénne von mir
nicht sagen, dass ich wisse, dass ich Schmerzen habe. Er iibersieht aber, dass
«kann» und «kann nicht» in diesen Sédtzen rein grammatisch zu verstehen sind:
«ich kann nicht» heisst nicht, das ich physisch dazu nicht imstande sei, sondern
dass es keinen Sinn hat, hier vonWissen oder Nichtwissen zu reden, und dass die
«Selbsterkenntnis» keine Sache der Erkenntnis geistiger Akte und privater Emp-
findungen sein kann. — Noch unverstindlicher ist es, warum Adler aus der Witt-
gensteinschen These, private Empfindungen konnten in der Sprache nicht mitge-
teilt werden, den Schluss zieht, das Innere eines Menschen miisse den andern
verborgen bleiben; denn Wittgensteins Erorterungen besagen gerade das Gegen-
teil: Ausserungen iiber Schmerzempfinden usw. teilen zwar nichts mit, aber sie
sind Teil des Schmerzverhaltens und insofern auch allen verstindlich. Hinter
Wittgensteins These steht denn auch nicht, wie Adler glaubt (S. 95), der Descart-
sche Dualismus von Geist und Korper, sondern vielmehr der von G. Ryle konse-
quent weitergefiihrte Versuch, diesen Dualismus endgiiltig zu iiberwinden.

Die Beispiele fiir Adlers einseitige und willkiirliche Textinterpretationen lies-
sen sich beliebig vermehren. Eine eindeutige Auslegung Wittgensteins mag zwar
in vielen Fillen schwierig, wenn nicht gar unmdoglich sein. Aber allein diese
Schwierigkeit schon geniigte, um Adlers apodiktische Behauptungen ins Wanken
zu bringen. Adler fithlt sich jedoch seiner Sache so sicher, dass er nicht nur jeden
Zweifel an der Richtigkeit seiner Interpretation von vornherein ausschliesst,
sondern hiufig auf Interpretation iiberhaupt verzichtet. Dem Leser werden sei-

245



tenlang kommentarlos Zitate vorgefiihrt. Die Absurdititen, die Adler in ihnen zu
sehen glaubt, sollen offenbar jedem sogleich in die Augen springen.

Da fiir Adler vollig feststeht, dass es fiir den Fall Wittgenstein nur eine psycho-
logische Erklirung gibt, lehnt er auch jeden Versuch ab, die sogenannten Absur-
dititen der Wittgensteinschen Philosophie als Antwort auf gewisse philosophie-
historische Problemstellungen zu verstehen. Wittgenstein ist nach Adlers Auffas-
sung ein Fall fur sich und steht nur in loser Beziehung zu den zeitgendssischen
philosophischen Richtungen (S. 48). Mit dieser Voraussetzung verschliesst er sich
vor einer weiteren Moglichkeit rationaler Argumentation. Dass Wittgensteins
Negation des Solipsismus, auf die Adler so grosses Gewicht legt, die Verneinung
einer bestimmten Position der positivistischen Transzendentalphilosophie Rus-
sells darstellt, entgeht Adler ebenso wie die noch offenkundigere Tatsache, dass
Wittgensteins Elimination des (gegenstidndlichen) Subjekts, die Adler als der
Gipfel an Absurditit erscheint, im Grunde bereits in Kants These vorweggenom-
men ist, dass das Ich kein Gegenstand der Erkenntnis sein kénne. Durch diese
Abschirmung von der Philosophiegeschichte sieht sich Adler auch nie vor die
Alternative gestellt, die sich sonst unausweichlich ergeben wiirde: entweder die
philosophische Rationalitit Wittgensteins anzuerkennen oder mit der Philoso-
phie Wittgensteins ganze Philosophien zu Wahngebilden zu erkldren, weil ihre
Thesen der «natiirlichen Erfahrung» (Adlers?) ebenso sehr widerstreiten wie die
Thesen Wittgensteins.

Fassen wir zusammen: Adlers methodisches Postulat, Wittgensteins Werk
konne nur von dessen Personlichkeit her verstanden werden, bleibt unbewiesen.
Die Interpretationen, auf die sich Adler stiitzt, sind fragwiirdig, eine historische
Erklarung wird nicht versucht und der zugrunde gelegte Begriff des philosophisch
Sinnvollen nicht einmal in Ansitzen reflektiert.

Wie steht es mit Adlers psychologischer These? Ist sie psychologisch evident
und biographisch iiberhaupt belegbar?

Das Modell, das Adler seiner Deutung zugrunde legt, ist in seiner Trivialitit
durchaus plausibel: Es ist psychologisch verstindlich, dass sich ein Mensch der
ihn bedringenden Wirklichkeit durch Flucht in eine illusionire Wahnwelt zu
entziehen versucht. Nun fiigt Adler jedoch gleich eine weitere Erkldrung hinzu:
Ein Destruktionstrieb habe Wittgenstein gezwungen, alles, was er aufbaute, wie-
der zu zerstoren. Damit beginnt bereits die erste Schwierigkeit (von der Fragwiir-
digkeit einer solchen Trieberklidrung vollig abgesehen), denn die beiden Motiva-
tionen schliessen sich im Grunde aus. Wiithrend die erste zur Illusion fithrt, ist die
zweite darauf angelegt, jede Illusion wieder zu zerstéren. Betrachtet man Adlers
einzelne Erklirungen etwas genauer, so stosst man wiederholt auf derartige
Widerspriiche:

Wittgensteins Antwort auf die unertrigliche Wirklichkeit besteht nach Adler

246



einerseits in der Errichtung einer problemlosen Welt, andererseits in der Nega-
tion des Ich. Aber wenn man schon in einer problemlosen Welt lebt, wozu dann
die Negation des Ich? Und inwiefern ist diese Negation iiberhaupt eine psycho-
logisch verstehbare Reaktion auf psychische Konflikte? — Die Eliminierung des
Ich erklirt sich nach Adler aus Wittgensteins Angst vor dem Tode, dem er damit
sein Opfer rauben wolle, auf der anderen Seite fiihrt er sie auf Wittgensteins
Angst vor dem Leben zuriick, die ungleich grosser gewesen sei als die Angst vor
dem Tode, usw.

Selbst wenn die psychologischen Zusammenhinge, die Adler aufdeckt, an sich
evident wiren, so wire damit noch lange nicht erwiesen, dass sie bei Wittgenstein
tatsdchlich bestehen. Ist Adlers psychologische Charakterisierung Wittgensteins
aus den biographischen Zeugnissen belegbar?

Das erste Gebot einer psychologischen Deutung lautet, das zu deutende Mate-
rial so vollstandig wie méglich zu erfassen. Von der Erfilllung dieses Gebots kann
jedoch bei Adler keine Rede sein. Sein einziger Beitrag zur Biographie Wittgen-
steins besteht darin, aus dem bereits vorliegenden Material das herauszustrei-
chen, was seiner Deutung im Wege steht. Auch dazu einige Beispiele:

Adler schildert Wittgenstein als einen autistischen, kontaktarmen und riick-
sichtslosen Menschen. Die zahlreichen Hinweise Malcolms (Ein Erinnerungs-
buch, Miinchen/Wien 1958), die das Gegenteil belegen, iibergeht Adler still-
schweigend, so etwa Wittgensteins spontane Hilfsbereitschaft gegenitber Mal-
colm, als dieser in Cambridge an einer Grippe erkrankte (Malcolm, S. 48), oder
Wittgensteins Sorge, durch seinen Riicktritt vom Lehramt jenen Mann zu enttiu-
schen, der seinetwegen nach Cambridge reisen wollte (a.O. S. 82). — Adler schil-
dert Wittgensteins Ethik als rein hedonistisch, auf Lustgewinn und Unlustvermei-
dung ausgerichtet. Von Malcolms Hinweis auf Wittgensteins starkes Pflichtbe-
wusstsein und dessen Bemerkung, es gebe Pflichten, von denen man nicht einmal
durch den Tod befreit werden konne (a.O. S. 91), nimmt Adler keine Notiz.

Zu jenen Fillen, wo man geradezu von einer Unterdriickung missliebigen
Materials sprechen kénnte, kommen jene ebenso zahlreichen Fille, wo aus dem
beigezogenen Material fragwiirdige Schliisse gezogen werden. So versucht Adler
aus Wittgensteins Kriegstagebuch dessen Fiithllosigkeit zu beweisen, weil darin
weder von persdnlichen Erlebnissen noch von den Ereignissen des Krieges die
Rede ist (S. 6f.). Dass es sich hier nicht um ein Tagebuch im herkémmlichen
Sinne, sondern um ein philosophisches Notizbuch handelt, wird von Adler zwar
erwihnt, aber es liegt ihm fern, daraus den entsprechenden Schluss zu ziehen, —
Adler betrachtet Wittgensteins Kritik am Traktat als Zeichen «einer ungewohnli-
chen intellektuellen Wahrhaftigkeit», aber zugleich auch als Hinweis auf Witt-
gensteins «selbstzerstorerische Leidenschaft» (S. 70). Dass das erste Motiv Witt-
gensteins philosophische Haltung ebensogut, wenn nicht besser erklart als das

247



zweite, das Adler schliesslich als einzige Erkliarungsgrundlage zulisst, bleibt fiir
Adler ausser Diskussion.

Vor allem das letzte Beispiel illustriert Adlers doktrindre Tendenz aufs beste:
Dass Wittgenstein ein komplexes und vieldeutiges Phinomen sein kénnte, wird
kategorisch in Abrede gestellt (S. 65), seine Person auf ein paar triviale Motivatio-
nen reduziert, die durch ihre Plausibilitit ein endgiiltiges psychologisches Wissen
vortduschen. Der zweifelhafte Anspruch, das Ganze eines Menschen in ein paar
Begriffen einfangen zu konnen, ist jedoch von einer «existentiellen Deutung»
ebensoweit entfernt wie von einer methodisch gesicherten psychologischen Un-
tersuchung.

Eines wird man Adler freilich zugute halten kénnen: Er schreibt in der Tat als
ein durch die Philosophie Wittgensteins existentiell Betroffener. Sein Buch ist
beredsam, leidenschaftlich, provokativ und nicht ohne rhetorische Finesse: oftin
pathetischem Ton, der jeden Widerspruch verbietet, durchsetzt mit rhetorischen
Fragen, die Zustimmung erzwingen, und wohldosierten Appellen an das Gefiihl
des Lesers und den common sense. Es ist daher ein durchaus farbiges und leben-
diges Wittgenstein-Bild, das Adler vor uns aufbaut, nur — von Wittgenstein selber
ist in diesem Bild nicht eben viel tibrig geblieben.

248



	Über Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung Wittgensteins

