
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Über Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung Wittgensteins

Autor: Hügli, Anton

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionsabhandlungen/Etudes critiques

Studia Philosophica 38/1979

ANTON HÜGL1

Über Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung
Wittgensteins1

Leo Adler unternimmt in seiner provozierenden Arbeit den Versuch, Wittgensteins
Philosophie als Ausdruck einer kranken Persönlichkeit zu deuten. Im folgenden Beitrag werden
die Schwierigkeiten eines solchen Unterfangens reflektiert, und es wird die Fragwürdigkeit
von Adlers Interpretation im einzelnen dargelegt.

Adlers Untersuchung über Wittgenstein lässt sich in zwei Thesen zusammenfassen:

Die erste, methodische postuliert eine reductio ad psychologiam: «Wer

Wittgenstein als Philosophen verstehen will, ist gezwungen, sich zunächst mit
seiner Person zu befassen, um von dorther die Abgeschlossenheit seines Denkens

zu erschliessen» (S. 1), und die zweite, psychologische These sagt, was es mit
dieser Person auf sich hat: Wittgenstein und die Destruktion sind «zwei fast
identische Begriffe» (S. 2). Im ersten, biographischen Teil der Arbeit wird das in
der psychologischen These behauptete destruktive Wesen Wittgensteins blossge-

legt, und im zweiten und dritten Teil lässt Adler, gemäss der methodischen These,

erst den <Tractatus> und dann die (Philosophischen Untersuchungen) aus der
Person Wittgensteins interpretativ hervorgehen.

Referat

Der Wittgenstein, den uns Adler unter Verwendung der Berichte und Zeugnisse

von Wittgensteins Schülern und Freunden im ersten Teil seiner Untersuchung

(S. 1-21) schildert, ist ein schwermütiger, von Selbstmordgedanken und
Lebensangst gequälter Mensch, egozentrisch, unfähig zu Liebe und Freund-

1 Leo Adler: Ludwig Wittgenstein. Eine existentielle Deutung (Basel/München: Karger
1976).

Korrespondenz: Dr. Anton Hügli, Blumensir. 16, D-44 Münster

237



schaft, getrieben einzig von einem tief in seinem Wesen verwurzelten
Zerstörungstrieb. Gegenüber der inneren und äusseren Bedrohung sei für Wittgenstein
die Philosophie eine Art geistige Notwehr und letzte Möglichkeit der
Selbstbehauptung gewesen. Wittgensteins Metapher für das Ziel der Philosophie - «der

Fliege den Ausweg aus dem Fliegenglas zeigen»-sei zugleich eine Metapher für
ihn selbst: «Die im Glas zum Tode verurteilte Fliege ist Wittgensteins Selbstkarikatur»

(S. 11).

Dass der Ausweg aus dem «Fliegenglas», den Wittgenstein mit seinem Tracta-
tus gefunden zu haben glaubte, nicht genügte, zeigt sich nach Adler in Wittgensteins

unentwegter Suche nach neuen Lebensinhalten: als Volksschullehrer, als

Klostergärtner, als Architekt für das Haus seiner Schwester. Der irrationale
Zerstörungstrieb führe Wittgenstein schliesslich wieder zur Philosophie zurück.
Nach der Destruktion aller bisherigen Philosophie im Traktat gehe er nun daran,
seinen eigenen Traktat niederzureissen (S. 17). Trotz aller Qual, die das Philosophieren

ihm verursachte, habe ihn diese Selbstzerstörung «geradezu mit Vergnügen»

erfüllt - vergleichbar der Lust eines Kindes am Zerschlagen seines Spielzeuges

(S. 18). Eben dieser Zerstörungstrieb hat aber nach Adler Wittgenstein auch

später wieder von Lebenskrise zu Lebenskrise geführt. Er wählte «eine Laufbahn
nach der anderen und bricht mit seinen Gedanken aufebenso radikale Weise, wie
er sie sich angeeignet hatte» (S. 19).

In seiner Interpretation des <Tractatus logico-philosophicus> (S. 22-69) geht
Adler aus von dem Skandalon, dass Wittgenstein mit Sätzen, die er selbst als

«unsinnig» bezeichnet, eine Wahrheit dartun will, die er im Vorwort des Traktats

für «unantastbar und definitiv »erklärt (S. 22). Diesen «unlösbaren Widerspruch»
(S. 22) dürfe man aber nicht, wie etwa Pitcher dies tue, als Ergebnis und Konsequenz

des Traktats ansehen, er sei vielmehr «die innere, in Wittgenstein selbst

angelegte seelisch-geistige Grundlage, die dem <Tractatus> voranging, statt ihm
zu folgen» (S. 23).

Das im Traktat dargestellte Weltbild trägt nach Adler unverkennbar
schizophrene Züge. Es sei das Resultat eines verunglückten Versuchs, eine unbewältigte
und unerträglich gewordene Wirklichkeit zu verdrängen. Mit Hilfe von ein paar
Gleichungen werde die Welt auf Sachverhalte und die Sachverhalte auf Gegenstände

und deren Verbindung zurückgeführt. Was bei dieser Reduktion herausschaue,

seien «Binsenwahrheiten», aber dies seien ja auch die einzigen Wahrheiten,

die Wittgenstein zulasse (S. 25). Indem er nur Tatsachen zur Wirklichkeit
rechne und «jede komplexe Sachlage als auf einfache, nur noch aus Gegenständen

bestehende Sachverhalte reduzierbar erklärt, die ihrerseits voneinander
unabhängig sind, bestreitet er die Existenz von selbständigen allgemeinen Tatsachen»

(S. 28). Damit werde jeder Zusammenhang, jeder Sinn und jeder Wert
negiert. Genau dies aber sei auch das existentielle Ziel der Philosophie Wittgen-

238



steins. Wie Wittgenstein in seinem Tagebuch schreibe, könne ein Mensch nur
dann glücklich sein, wenn er alle Not dieser Welt abzuwehren vermöge (S. 27).
Weil er aber die Not der Welt ebensowenig abzuwehren wie die Welt zu ändern
vermocht habe, sei nur eine Möglichkeit geblieben: die Welt so umzudeuten, dass

sie ihm nichts mehr anhaben konnte. «Durch das zur Welt erhobene atomare
Chaos war der Gedanke an Gott wie an einen Sinn des Lebens getilgt und sein

rigoroser Verfechter frei von einer Welt, die Glück und Erfüllung nicht gewähren
konnte, ja noch nicht einmal die Hoffnung darauf zuliess» (S. 28).

Weil Wittgenstein das Bild der Welt, das er zu Beginn des Traktats entwirft,
empirisch nicht zu beweisen vermöge, versuche er es, wie Adler darlegt, vom
Menschen her zu begründen, indem er den «Menschen als denkendes und
sprechendes Wesen in eine lineare Eins-eins-Entsprechung zur Welt setzt» (S. 30).
Damit gelinge es Wittgenstein, nicht nur die ihn bedrängende äussere Wirklichkeit,

sondern auch sein eigenes problematisches Ich zu eliminieren. Dies gehe
freilich auf Kosten der Logik; denn erst werde der Mensch von der Welt her
erklärt und dann die Welt vom Menschen her. Dass sich ein so scharfer Denker
wie Wittgenstein mit einem derartigen System habe zufriedengeben können,
verrate deutlich, dass die existentiellen Motive stärker gewesen seien als die Logik
(S. 31).

Die Grundgleichung Mensch Welt beruht nach Adler aufder irrigen Vorstellung,

die einzige Funktion eines Gedankens bestehe darin, die Wirklichkeit
abzubilden. Mit Hilfe der Substitutionsmethode der Mathematik könne dann das

gesamte menschliche Denken auf die Sachverhalte der Welt zurückgeführt werden.

Diese Bildtheorie werde jedoch nicht bewiesen, sondern behauptet. Gemäss

Wittgensteins Unterscheidung zwischen logischen und naturwissenschaftlichen

Aussagen gehöre sie nämlich zu den naturwissenschaftlichen Sätzen und müsste

dementsprechend empirisch verifiziert werden. Wittgenstein behandle sie jedoch
wie einen Satz der Logik, d. h. wie eine Tautologie, die ihren Beweis in sich selbst
hat.

Die Tatsache, dass Wittgenstein auch hier seine eigene Erkenntnis missachte,
lässt sich nach Adler wiederum nur existentiell erklären. Eine einzelne lakonische

Randbemerkung verrate die Absicht, die er verfolge: das denkende, vorstellende
Ich für nichtexistent zu erklären (S. 34). Um dieses Ziel zu erreichen, verlege er
alle Erfahrung in die Welt statt in den Menschen und setze nicht nur das menschliche

Denken und die menschliche Vorstellungswelt, sondern auch die menschliche

Sprache mit der Wirklichkeit gleich, indem er mit Hilfe einer weiteren
Gleichung alle sinnvollen Sätze auf Gedanken und mit den Gedanken auf Tatsachen

zurückführe. Um zu verschleiern, dass diese Gleichsetzung ebenso unhaltbar sei

wie die vorhergehenden, greife Wittgenstein zu Wortklaubereien wie: Der Satz

zeige die logische Form der Wirklichkeit, aber er könne sie nicht ausdrücken

(S. 37).

239



Um das Mass an Absurditäten vollzumachen, füge Wittgenstein zu den bisherigen

Absurditäten noch die Theorie von den Sätzen als Wahrheitsfunktionen
elementarer Aussagen hinzu. Die Namen in den Elementarsätzen sollen Gegenstände

vertreten, aber da nach Wittgenstein die Gegenstände nicht nur nicht
beobachtbar, sondern nichtexistent seien, sei nicht einzusehen, wie ihnen Namen
zugeordnet werden können. Der Elementarsatz selbst soll einen atomaren
Sachverhalt abbilden, aber Wittgenstein wisse nicht ein einziges Beispiel für atomare
Sachverhalte abzugeben. Die These schliesslich, dass die allgemeinen Sätze

Wahrheitsfunktionen von elementaren seien, begründe er einzig und allein
damit, dass es «fühlbar» und «von vornherein wahrscheinlich» sei (S. 44). Einen
weiteren Beweis für seine These, das philosophische Hauptziel Wittgensteins sei

die Negation des Menschen, sieht Adler in Wittgensteins radikaler Ablehnung
des Solipsismus und in dessen Formel von dem metaphysischen Ich als Grenze
der Welt. Alle diese Aussagen seien von derselben Tendenz: Der Mensch soll

völlig in die Welt überführt werden. Es dürfe von ihm nichts, auch kein metaphysischer

Rest mehr übrig bleiben. Die Akte des Denkens, Glaubens, Wünschens

usw. würden zurückgeführt auf «die Beziehung eines Satzes betrachtet als Tatsache

zu der Tatsache, die ihn wahr oder falsch macht» (S. 50), und dies komme
einer Reduktion des Seelischen auf das Körperliche gleich. Die Psychologie falle
daher mit den Natur- und Sozialwissenschaften zusammen. Adler bezeichnet
diese Reduktion alles Seienden auf die physische Welt als den «Panmundismus»
Wittgensteins (S. 51).

Aus der Verneinung des Menschen folgt nach Adler die Verneinung jeder
Ethik; denn mit dem Subjekt als Träger der Ethik falle auch die Ethik dahin (S.

53). Wittgenstein hätte sich daher ersparen können, die herkömmliche Ethik
expressis verbis zu negieren. Zur Negation der Ethik komme man überdies - wie
etwa Pitcher zeige - auch schon aufgrund von Wittgensteins Theorie der Welt und
der Sprache: Alle nicht-trivialen Aussagen seien deskriptive Aussagen über zufällige

Sachverhalte. Ethische Sätze könne es daher nicht geben, denn ethische Sätze

seien eo ipso weder deskriptiv noch zufällig; sie gehörten zu dem Höheren, das

sich nicht aussprechen lässt.

Die einzige Ethik, die Wittgenstein nach Adlers Auffassung gelten lässt, ist eine

vom Körperlichen her bestimmte Lustethik: ein Suchen nach dem Angenehmen
und ein Vermeiden des Unangenehmen. Es scheine zwar, als ob Wittgenstein die

Ethik in ihrer Reinheit bewahren würde, wenn er den Sinn der Welt und den Sinn
der Ethik als ausserhalb der Welt liegend postuliere, aber eine Ethik, der keine
immanente Wirkung zukomme, sei eher eine «Pseudowahrheit» als eine
«transzendente Wirklichkeit» (S. 56).

Ein besonders sprechendes Beispiel für Wittgensteins existentielle Haltung
sieht Adler in dessen Verhältnis zum Tod. Um der quälenden Todesangst zu

240



begegnen, sei Wittgenstein auf den Gedanken verfallen, das Ich, den Menschen,
das Leben schlechthin zu verneinen, um so dem Tod sein Opfer zu rauben; denn

wenn es kein Ich mehr gebe, könne es auch keinen Tod mehr geben (S. 57). Damit
werde aber nur ein Rätsel durch ein anderes ersetzt. Die eigentliche Frage laute

nun nicht mehr: Warum muss ich sterben, sondern: Warum lebe ich nicht, warum
bin ich als Subjekt nichtexistent (S. 58). Adler betrachtet dies als Hinweis darauf,
dass Wittgensteins Furcht vor dem Leben letztlich ungleich stärker gewesen sei

als seine Angst vor dem Tode.

Mit der Negation der bisherigen, durch Sokrates begründeten Philosophie wird
Wittgenstein nach Adler zu einem Gegenspieler von Sokrates, zu einem «Anti-
Sokrates» (S. 58flf.): Sokrates vollziehe die Abkehr von der Naturphilosophie und
stelle die Ethik in den Mittelpunkt seines Denkens; Wittgenstein negiere die Ethik
und sehe die einzige Aufgabe der Philosophie in der Kontrolle und Begrenzung
der Naturwissenschaften. Sokrates zeige die Probleme auf, die mit dem
Menschen und seiner Existenz verbunden sind; Wittgenstein enthumanisiere «alle

Erkenntnis, indem er die sich auf den Menschen richtenden Fragen aufhebt» (S.

62). Sokrates suche auf dem Wege der Induktion zu allgemeinen Sätzen

vorzudringen; Wittgenstein eliminiere das Allgemeine und stelle sich dadurch auch in
Gegensatz zu der induktiven Methode der Naturwissenschaft. Sokrates betone
mit seinem Wissen des Nichtwissens das ständige «Auf-dem-Wege-sein» seines

Philosophierens; Wittgenstein dagegen halte seine Thesen für unantastbar und
definitiv.

Adler beschliesst seine Interpretation des Traktats mit einigen polemischen
Seitenhieben auf andere Wittgenstein-Interpreten. Er wirft ihnen vor, sie verstünden

- wie etwa von Wright - nicht einmal den Text richtig zu lesen oder Hessen -
wie Ingeborg Bachmann und Erich Heller - ihrer interpretatorischen Willkür
freien Lauf. Ebenso entschieden wendet sich Adler gegen jeden Versuch,
Wittgenstein in eine philosophische Schule einzuordnen. Wittgenstein sei kein
verkappter Existentialist, und er sei auch kein Positivist, obgleich er durch persönlichen

Kontakt zu einzelnen Philosophen und aufgrund des im Traktat erstmals
formulierten Verifikationsprinzips einen gewissen Einfluss auf den Neopositivismus

ausgeübt habe.
Sein erklärtes Ziel bestehe nicht darin, irgendein philosophisches System zu

errichten, sondern die Philosophie zum Verschwinden zu bringen. «Seine letzte
These ist die des Schweigens über das, wovon man nicht sprechen kann» (S. 69).

Im dritten Teil seiner Arbeit (S. 70-96) wendet sich Adler den <Philosophischen
Untersuchungen> zu. Ihr Hauptthema sieht er in der Vernichtung der Thesen des

Traktats. Die Radikalität und Schärfe, mit der Wittgenstein dabei vorgehe, lasse

sich jedoch durch keine Objektivität rechtfertigen. In ihr zeige sich Wittgensteins
Selbsthass und Hang zur Selbstzerstörung (S. 72). Obwohl der G edankengang der

16 Studia philos. 38 241



(Philosophischen Untersuchungen) nicht mehr dieselbe Stringenz und Folgerichtigkeit

aufweist wie der des Traktats - Wittgenstein spricht von einem Labyrinth
von Wegen, in denen es sich zurechtzufinden gilt -, will Adler in seiner
Nachzeichnung jene Ordnung hineinzubringen versuchen, die Wittgenstein selbst

nicht gelang (S. 75).

Adler kennzeichnet die (Philosophischen Untersuchungen) als Vorstudien und

Vorarbeiten, die in Stil und Ton an die Tagebücher erinnern, aus denen der
Traktat hervorging. Charakteristisch für sie sei die dialogische Form: Ganze
Abschnitte liessen sich verstehen als ein Dialog zwischen dem Wittgenstein des

Traktats und dem späteren Wittgenstein (S. 77f.). Adler belegt diese These mit
einer langen Reihe von Zitaten, in denen vor allem die Kritik des späteren
Wittgenstein am Traktat zu Wort kommt. Die Hauptpunkte dieser Kritik seien (S.
81 f.): Es kann keine einfachen Gegenstände geben, weil «einfach» und
«zusammengesetzt» je nach der Situation etwas anderes bedeuten. - Das Benennen von
Gegenständen gehört zu keinem «Sprachspiel»; die Bedeutung eines Wortes

ergibt sich primär aus seinem Gebrauch. In diesem zweiten Punkt der Kritik zeigt
sich nach Adler die Kehrtwendung Wittgensteins am deutlichsten: Das letzte
Einfache sei für ihn nun nicht mehr die Substanz der Welt, sondern die Sprache,
und zwar die Sprache des Alltags, nicht die der Philosophie. Eine Sprache der

Philosophie gebe es nicht; die bisherigen philosophischen Probleme müssten
daher in der Alltagssprache formuliert werden, und wenn dies in korrekter Weise

geschehe, würden sie sich als Unsinn erweisen und verschwinden.
Adler zieht aus diesen Äusserungen Wittgensteins den Schluss, dass das Ziel

des Traktats und das der (Philosophischen Untersuchungen) letztlich identisch
seien. Was die beiden Werke unterscheide, sei bloss die Methode. Die abschliessenden

Sätze des Traktats liessen sich daher unter Substituierung der neuen
Sprachtheorie ohne weiteres auf die (Philosophischen Untersuchungen) übertragen:

«Die richtige Methode der Philosophie wäre eigentlich die: Nichts zu sagen,
als was sich sagen lässt, also Sätze des Alltags - also etwas, was mit Philosophie
nichts zu tun hat -, und dann immer, wenn ein anderer etwas Metaphysisches

sagen wollte, ihm nachzuweisen, dass er gewisse Worte in seinen Sätzen missdeutet

hat» (S. 83).

Die Negation der Philosophie läuft nach Adler auch in den (Philosophischen
Untersuchungen) auf eine Negation des Menschen hinaus; denn Wittgenstein
versuche zu zeigen, dass es nicht der Mensch sei, der sich in der Sprache offenbare,

sondern irgendwelche äusserlichen und willkürlichen «Lebensformen» (S.

84). Wittgensteins Hauptargument für diese These sei die Verneinung einer

privaten Sprache. Wenn es keine Privatsprache gebe, gebe es nämlich keine

Möglichkeit, persönliche Empfindungen und Erlebnisse sprachlich auszudrük-
ken. Wörter wie (denken), (wissen), (fühlen), (wollen) usw. bezeichneten darum

242



nach Wittgenstein nicht geistige Vorgänge oder Prozesse, sondern bezögen sich

auf das Resultat dieser Vorgänge. Das Ziel dieser scheinbar harmlosen Sprachstudien

besteht - wie Adler meint - darin, dem Menschen zu beweisen, dass er weder
sein eigenes Wesen noch das Wesen Gottes zu erfassen vermöge. Da ihm die

Sprache fehle, könne er sich seines eigenen Meinens, Glaubens, Wollens und
Wünschens nicht vergewissern und von den geistigen Vorgängen bei anderen
nichts erfahren. Er sei taub gegenüber sich selbst und stumm gegenüber den

anderen; Wittgensteins Position sei daher die eines «sprachlosen Solipsismus» (S.

84). Im Traktat sei der Mensch direkt negiert worden, jetzt werde er von seinem

Innern für immer verbannt. Dieses Ausgeschlossensein von sich selbst sei jedoch
womöglich eine noch schlimmere Negation als die direkte Verneinung (S. 90).

Wittgenstein betrachtet seine (Philosophischen Untersuchungen) als «Bemerkungen

zur Naturgeschichte des Menschen», aber - so fügt Adler hinzu - er will
dabei nicht wissen, was der Mensch in metaphysischer Sicht sein könne oder in
ethischem Sinne sein solle, sondern möchte aufgrund der Sprache ausfindig
machen, wie er «funktioniert» (S. 93). Das Ergebnis sei ein völlig «enthumanisiertes

Bild» des Menschen (ebda.). Der Einzelne erscheine als isoliert und von den

andern abgeschnitten; die Wörter und Sätze, in denen er seine Empfindungen
ausdrücke, seien blosse Signale für unerfahrbare, nicht mitteilbare innere Erlebnisse.

Für Adler besteht jedoch kein Zweifel darüber, dass diese «Absurdität»

weniger mit der Naturgeschichte des Menschen als vielmehr mit Wittgensteins
Psychopathologie zu tun hat (S. 94).

Kritik

Adlers Hauptthese, so haben wir festgestellt, lässt sich in zwei Sätzen
zusammenfassen: dem methodischen Postulat, dass Wittgensteins Werk nur von seiner

Persönlichkeit her verstanden werden könne, und der psychologischen These,

Wittgenstein sei ein kontaktarmer, schwermütiger und destruktiver Mensch

gewesen, der vor den inneren und äusserern Schwierigkeiten des Lebens in die

Wahnwelt einer Philosophie flüchtete, in der es keine Menschen und damit auch

keine existentiellen und philosophischen Probleme mehr gibt.
Ist es Adler gelungen, diese These zu erhärten oder zumindest einsichtig zu

machen? Prüfen wir zunächst sein methodisches Postulat.
Jede Äusserung kann, wie wir spätestens seit J. L. Austin wissen, vor allem in

zweierlei Hinsicht betrachtet werden: in bezug auf das, was gesagt wird, und in
bezug aufdas, was der Sprechende tut, indem er etwas sagt. Zu dem, was einer mit
seiner Äusserung tut, gehört auch, was er über sich selbst zum Ausdruck bringt:
seine Wünsche, Hoffnungen, Absichten usw. Die Äusserungen eines Philosophen

243



nicht nur rational, in ihrem propositionalen Gehalt, sondern auch psychologisch,
d. h. von ihrer Ausdrucksfunktion her verstehen zu wollen, dürfte daher durchaus

legitim sein. Aber Adler geht mit seinem Postulat einen Schritt weiter, er sagt
nicht nur, Wittgensteins Werk könne auch von seiner Person her verstanden

werden, sondern: es könne nur von seiner Person her verstanden werden. Damit
wird jedes rationale Verstehen von vornherein ausgeschlossen. Wittgensteins
Werk muss auf dieselbe Weise aufgefasst werden wie das Gekritzel eines Geisteskranken

oder die Wahnvorstellungen eines Paranoikers: als Teil eines
Krankheitsbildes. Der Beweis für diese schwerwiegende Behauptung könnte nur
erbracht werden, wenn sich zwingend zeigen liesse, dass sich Wittgensteins Philosophie

trotz aller interpretatorischer Bemühungen nicht rational verstehen lässt,
weil sie widersprüchlich und in einem erst noch zu erklärenden Sinne absurd ist.

Hat Adler diesen Beweis erbracht? - Adler macht zwar in seiner Werkinterpretation

- dem einzigen Ort, wo er diesen Beweis hätte führen können - recht häufig
von Begriffen wie (widersprüchlich) und <absurd> Gebrauch. Aber da er sein

methodisches Postulat offensichtlich nicht für beweisbedürftig, sondern für schon
erwiesen hält, stellt sich für ihn in keinem Augenblick die Frage, ob die behaupteten

Widersprüche und Absurditäten nicht auf einem Missverständnis beruhen
oder zumindest aus anderer Sicht wiedér aufgelöst werden könnten. Adler zweifelt

lieber an Wittgensteins Verstand als an seinem eigenen Fassungsvermögen.
Der Scharfsinn und die Mühe, welche die zahlreichen Interpreten etwa des

Traktats zur Entschlüsselung dieses schwierigen Werks aufgewandt haben, sind

an Adler spurlos vorbeigegangen. Die Literatur, die seine Interpretation nicht
stützt, wird höchstens zu polemischen Zwecken beigezogen. Wie notwendig eine

gewisse Selbstkritik gewesen wäre, zeigt sich, wenn man Adlers Interpretationen
einer näheren Prüfung unterzieht. Kaum eine hält wirklich stand. Dazu einige
Beispiele:

1. Adler wirft Wittgenstein vor, er statte seine «Dinge» mit kontradiktorischen
Qualitäten aus. Zuerst spreche er ihnen alle Eigenschaften ab, um sie dann als das

ihnen innewohnende «Feste» wieder hinzuzufügen; er sehe in ihnen letzte
atomare Einheiten und könne sie doch nur im Verband von Sachverhalten denken
(S. 27). - Wie E. Stenius (Wittgensteins «Traktat», Frankfurt a.M. 1969, S. 39ff.)
gezeigt hat, sind Wittgensteins Aussagen schon von der Analyse der unmittelbaren

Anschauungen her verständlich. Unser Wahrnehmungsfeld setzt sich zwar
aus einzelnen Elementen zusammen, aber diese Elemente können niemals
isoliert auftreten. Denke ich mir die Elemente isoliert, so verlieren sie alle ihre
Eigenschaften, denn ihre Eigenschaften zeigen sich erst, wenn sie in Beziehung
gesetzt werden zu den anderen Elementen.

2. Die Gleichsetzung von Mensch und Welt, auf die Adler so grosses Gewicht
legt (cf. S. 29ff.), lässt sich aus dem Traktat mit keiner einzigen Stelle belegen. Sie

244



ist das Produkt einer Reihe von Missdeutungen und Unterschiebungen: Statt sich

zu fragen, was in Wittgensteins These: Wir machen uns «Bilder der Tatsachen»,
das Wort «Bild» bedeutet (nämlich isomorphe Abbildung im Sinne der Mathematik),

setzt Adler Bild und Vorstellung einander gleich und behauptet dann mit
Hilfe eines späteren und völlig aus dem Zusammenhang gerissenen Satzes («Das
denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht»), Wittgenstein löse den Menschen
in eine unabhängig von ihm existierende Vorstellungswelt aufund setze diese der
Welt der Tatsachen gleich (vgl. S. 32ff.).

3. Aus dem Bild Wittgensteins vom Ich als Grenze der Welt zieht Adler den

Schluss, das Ich existiere gar nicht (vgl. S. 48ff.); denn was sich nicht in der Welt
finde, das könne nach Wittgensteins Auffassung nicht existieren. - Zu einer
derartigen Behauptung kommt nur, wer alle Äusserungen Wittgensteins über den
Unterschied zwischen dem, was gesagt, und dem, was nur gezeigt werden kann,
ausser acht lässt und stillschweigend das Unsagbare mit dem Nichtexistenten
gleichsetzt.

4. In seiner Interpretation der (Philosophischen Untersuchungen) versucht
Adler zu beweisen, dass Wittgenstein auch hier zu einer Negation des Ich komme,
weil er jede Möglichkeit der Selbsterkenntnis verneine (S. 83ff.). Adler stützt sich

dabei vor allem auf Bemerkungen Wittgensteins von der Art, ich könne von mir
nicht sagen, dass ich wisse, dass ich Schmerzen habe. Er übersieht aber, dass

«kann» und «kann nicht» in diesen Sätzen rein grammatisch zu verstehen sind:
«ich kann nicht» heisst nicht, das ich physisch dazu nicht imstande sei, sondern
dass es keinen Sinn hat, hier vonWissen oder Nichtwissen zu reden, und dass die
«Selbsterkenntnis» keine Sache der Erkenntnis geistiger Akte und privater
Empfindungen sein kann. - Noch unverständlicher ist es, warum Adler aus der Witt-
gensteinschen These, private Empfindungen könnten in der Sprache nicht mitgeteilt

werden, den Schluss zieht, das Innere eines Menschen müsse den andern
verborgen bleiben; denn Wittgensteins Erörterungen besagen gerade das Gegenteil:

Äusserungen über Schmerzempfinden usw. teilen zwar nichts mit, aber sie

sind Teil des Schmerzverhaltens und insofern auch allen verständlich. Hinter
Wittgensteins These steht denn auch nicht, wie Adler glaubt (S. 95), der Descart-
sche Dualismus von Geist und Körper, sondern vielmehr der von G. Ryle konsequent

weitergeführte Versuch, diesen Dualismus endgültig zu überwinden.
Die Beispiele für Adlers einseitige und willkürliche Textinterpretationen lies-

sen sich beliebig vermehren. Eine eindeutige Auslegung Wittgensteins mag zwar
in vielen Fällen schwierig, wenn nicht gar unmöglich sein. Aber allein diese

Schwierigkeit schon genügte, um Adlers apodiktische Behauptungen ins Wanken
zu bringen. Adler fühlt sich jedoch seiner Sache so sicher, dass er nicht nur jeden
Zweifel an der Richtigkeit seiner Interpretation von vornherein ausschliesst,
sondern häufig auf Interpretation überhaupt verzichtet. Dem Leser werden sei-

245



tenlang kommentarlos Zitate vorgeführt. Die Absurditäten, die Adler in ihnen zu
sehen glaubt, sollen offenbar jedem sogleich in die Augen springen.

Da für Adler völlig feststeht, dass es für den Fall Wittgenstein nur eine
psychologische Erklärung gibt, lehnt er auch jeden Versuch ab, die sogenannten
Absurditäten der Wittgensteinschen Philosophie als Antwort auf gewisse philosophiehistorische

Problemstellungen zu verstehen. Wittgenstein ist nach Adlers Auffassung

ein Fall für sich und steht nur in loser Beziehung zu den zeitgenössischen
philosophischen Richtungen (S. 48). Mit dieser Voraussetzung verschliesst er sich

vor einer weiteren Möglichkeit rationaler Argumentation. Dass Wittgensteins
Negation des Solipsismus, auf die Adler so grosses Gewicht legt, die Verneinung
einer bestimmten Position der positivistischen Transzendentalphilosophie Rus-
sells darstellt, entgeht Adler ebenso wie die noch offenkundigere Tatsache, dass

Wittgensteins Elimination des (gegenständlichen) Subjekts, die Adler als der

Gipfel an Absurdität erscheint, im Grunde bereits in Kants These vorweggenommen

ist, dass das Ich kein Gegenstand der Erkenntnis sein könne. Durch diese

Abschirmung von der Philosophiegeschichte sieht sich Adler auch nie vor die
Alternative gestellt, die sich sonst unausweichlich ergeben würde: entweder die

philosophische Rationalität Wittgensteins anzuerkennen oder mit der Philosophie

Wittgensteins ganze Philosophien zu Wahngebilden zu erklären, weil ihre
Thesen der «natürlichen Erfahrung» (Adlers?) ebenso sehr widerstreiten wie die
Thesen Wittgensteins.

Fassen wir zusammen: Adlers methodisches Postulat, Wittgensteins Werk
könne nur von dessen Persönlichkeit her verstanden werden, bleibt unbewiesen.
Die Interpretationen, auf die sich Adler stützt, sind fragwürdig, eine historische

Erklärung wird nicht versucht und der zugrunde gelegte Begriff des philosophisch
Sinnvollen nicht einmal in Ansätzen reflektiert.

Wie steht es mit Adlers psychologischer These? Ist sie psychologisch evident
und biographisch überhaupt belegbar?

Das Modell, das Adler seiner Deutung zugrunde legt, ist in seiner Trivialität
durchaus plausibel: Es ist psychologisch verständlich, dass sich ein Mensch der
ihn bedrängenden Wirklichkeit durch Flucht in eine illusionäre Wahnwelt zu
entziehen versucht. Nun fügt Adler jedoch gleich eine weitere Erklärung hinzu:
Ein Destruktionstrieb habe Wittgenstein gezwungen, alles, was er aufbaute, wieder

zu zerstören. Damit beginnt bereits die erste Schwierigkeit (von der Fragwürdigkeit

einer solchen Trieberklärung völlig abgesehen), denn die beiden Motivationen

schliessen sich im Grunde aus. Während die erste zur Illusion führt, ist die
zweite darauf angelegt, jede Illusion wieder zu zerstören. Betrachtet man Adlers
einzelne Erklärungen etwas genauer, so stösst man wiederholt auf derartige
Widersprüche:

Wittgensteins Antwort auf die unerträgliche Wirklichkeit besteht nach Adler

246



einerseits in der Errichtung einer problemlosen Welt, andererseits in der Negation

des Ich. Aber wenn man schon in einer problemlosen Welt lebt, wozu dann
die Negation des Ich? Und inwiefern ist diese Negation überhaupt eine psychologisch

verstehbare Reaktion auf psychische Konflikte? - Die Eliminierung des

Ich erklärt sich nach Adler aus Wittgensteins Angst vor dem Tode, dem er damit
sein Opfer rauben wolle, auf der anderen Seite führt er sie auf Wittgensteins
Angst vor dem Leben zurück, die ungleich grösser gewesen sei als die Angst vor
dem Tode, usw.

Selbst wenn die psychologischen Zusammenhänge, die Adler aufdeckt, an sich

evident wären, so wäre damit noch lange nicht erwiesen, dass sie bei Wittgenstein
tatsächlich bestehen. Ist Adlers psychologische Charakterisierung Wittgensteins
aus den biographischen Zeugnissen belegbar?

Das erste Gebot einer psychologischen Deutung lautet, das zu deutende Material

so vollständig wie möglich zu erfassen. Von der Erfüllung dieses Gebots kann

jedoch bei Adler keine Rede sein. Sein einziger Beitrag zur Biographie Wittgensteins

besteht darin, aus dem bereits vorliegenden Material das herauszustreichen,

was seiner Deutung im Wege steht. Auch dazu einige Beispiele:
Adler schildert Wittgenstein als einen autistischen, kontaktarmen und

rücksichtslosen Menschen. Die zahlreichen Hinweise Malcolms (Ein Erinnerungsbuch,

München/Wien 1958), die das Gegenteil belegen, übergeht Adler
stillschweigend, so etwa Wittgensteins spontane Hilfsbereitschaft gegenüber
Malcolm, als dieser in Cambridge an einer Grippe erkrankte (Malcolm, S. 48), oder

Wittgensteins Sorge, durch seinen Rücktritt vom Lehramt jenen Mann zu enttäuschen,

der seinetwegen nach Cambridge reisen wollte (a. O. S. 82). - Adler schildert

Wittgensteins Ethik als rein hedonistisch, auf Lustgewinn und Unlustvermeidung

ausgerichtet. Von Malcolms Hinweis auf Wittgensteins starkes Pflichtbe-
wusstsein und dessen Bemerkung, es gebe Pflichten, von denen man nicht einmal
durch den Tod befreit werden könne (a.O. S. 91), nimmt Adler keine Notiz.

Zu jenen Fällen, wo man geradezu von einer Unterdrückung missliebigen
Materials sprechen könnte, kommen jene ebenso zahlreichen Fälle, wo aus dem

beigezogenen Material fragwürdige Schlüsse gezogen werden. So versucht Adler
aus Wittgensteins Kriegstagebuch dessen Fühllosigkeit zu beweisen, weil darin
weder von persönlichen Erlebnissen noch von den Ereignissen des Krieges die
Rede ist (S. 6f.). Dass es sich hier nicht um ein Tagebuch im herkömmlichen
Sinne, sondern um ein philosophisches Notizbuch handelt, wird von Adler zwar
erwähnt, aber es liegt ihm fern, daraus den entsprechenden Schluss zu ziehen, -
Adler betrachtet Wittgensteins Kritik am Traktat als Zeichen «einer ungewöhnlichen

intellektuellen Wahrhaftigkeit», aber zugleich auch als Hinweis auf
Wittgensteins «selbstzerstörerische Leidenschaft» (S. 70). Dass das erste Motiv
Wittgensteins philosophische Haltung ebensogut, wenn nicht besser erklärt als das

247



zweite, das Adler schliesslich als einzige Erklärungsgrundlage zulässt, bleibt für
Adler ausser Diskussion.

Vor allem das letzte Beispiel illustriert Adlers doktrinäre Tendenz aufs beste:
Dass Wittgenstein ein komplexes und vieldeutiges Phänomen sein könnte, wird
kategorisch in Abrede gestellt (S. 65), seine Person aufein paar triviale Motivationen

reduziert, die durch ihre Plausibilität ein endgültiges psychologisches Wissen
vortäuschen. Der zweifelhafte Anspruch, das Ganze eines Menschen in ein paar
Begriffen einfangen zu können, ist jedoch von einer «existentiellen Deutung»
ebensoweit entfernt wie von einer methodisch gesicherten psychologischen
Untersuchung.

Eines wird man Adler freilich zugute halten können: Er schreibt in der Tat als

ein durch die Philosophie Wittgensteins existentiell Betroffener. Sein Buch ist

beredsam, leidenschaftlich, provokativ und nicht ohne rhetorische Finesse: oft in
pathetischem Ton, der jeden Widerspruch verbietet, durchsetzt mit rhetorischen

Fragen, die Zustimmung erzwingen, und wohldosierten Appellen an das Gefühl
des Lesers und den common sense. Es ist daher ein durchaus farbiges und lebendiges

Wittgenstein-Bild, das Adler vor uns aufbaut, nur - von Wittgenstein selber
ist in diesem Bild nicht eben viel übrig geblieben.

248


	Über Leo Adlers Versuch einer existentiellen Deutung Wittgensteins

