
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 38/1979

Aristotele: La generazione e la corruzione. Traduzione, introduzione e commente di Mauri-
zio Migliori (Napoli: Luigi Loffredo editore 1976). 289 p. (Filosofi Antichi 6).

Cette traduction italienne du <De generatione et corruptione> suit à quelques corrections
près l'édition de Joachim (Oxford 1922), que le traducteur juge supérieure à celle de Mugler
(Paris 1966). Elle est accompagnée d'un commentaire qui met à profit les contributions des

anciens commentateurs et des savants modernes, et se signale en particulier par l'utilisation
du commentaire d'Averroès (trad. Kurland, Cambridge 1958), dont Joachim ne disposait
pas.

Une introduction définit le caractère du <De generatione et corruptione> et indique sa

place dans l'ensemble des œuvres physiques d'Aristote. Contrairement à certains de ses

prédécesseurs, M. Migliori pense que ce traité n'est pas un mélange de textes fortuitement
liés entre eux, mais «un discours qui s'achemine, d'une manière suffisamment linéaire et

rigoureuse, vers une conclusion précise» (p. 25), et il en fait clairement ressortir la cohérence

logique: «Aristote démontre que, sur la base de l'existence de la matière ainsi que de

l'action et du mélange des éléments, la génération est possible; que cette génération est

réalisée par le mouvement du soleil le long de l'écliptique, qui comporte des variations
suffisant à expliquer le cycle des générations et des corruptions; que la continuité de ce

processus est garantie par l'éternité du mouvement circulaire du premier ciel (le ciel des

étoiles fixes); que ce mouvement lui-même subsiste en tant qu'il y a un Premier Moteur
immobile, lequel apparaît donc comme le principe qui justifie tout le processus» (p. 38).
Selon M. Migliori, la même cohérence règne dans l'ensemble de l'œuvre physique d'Aristote,

et le <De generatione et corruptione> constitue un chaînon intermédiaire entre les

développements fondamentaux de la <Physique> et du <De Caelo> d'une part, et l'étude des

questions particulières abordées dans les <Météorologiques> de l'autre.
Comme on le voit, l'interprétation défendue par le traducteur s'insère «dans le sillon de la

lecture traditionnelle, récupérée au niveau de la critique» (p. 11). Quoi qu'on pense de cette
lecture traditionnelle et de l'idée qu'elle «trouve dans les œuvres physiques la plus sûre et

évidente des vérifications »(ibid.), on sera reconnaissant à M. Migliori de fournir un excellent
instrument de travail pour l'étude d'un traité souvent cité, mais rarement analysé d'une
manière approfondie. A.-J. Voelke, Lausanne

Hermann Cohen: Werke, Band 4: Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Einleitung

von Helmut Holzhey, Register (Hildesheim/New York: Olms 1978) XXIII*, IX, 256 p.
La <Logik der reinen Erkenntnis) était déjà suivie de l'<Ethik des reinen Willens) depuis

trois ans et Cohen travaillait à la suite de son <Système> lorsque parut ce commentaire de la

<Critique de la raison pure> rédigé pour la Philosophische Bibliothek. Cohen avait donc alors

déjà accompli une part essentielle de son œuvre, en particulier tous ses ouvrages sur la

critique de la connaissance. Malgré l'indépendance de sa <Logique de la connaissance pure> à

l'égard de la théorie kantienne, sa contribution à l'interprétation - ou plutôt comme il le

disait à la «reconstruction philosophique» de Kant depuis son ouvrage fondamental en ce

domaine (<Kants Theorie der reinen Erfahrung>, 1871) assurait son autorité de critique et

261



surtout il continuait d'affirmer en commun avec Kant la méthode transcendentale. Son
commentaire ne prétend pas rivaliser avec celui de Vaihinger (1892) qui en était d'ailleurs
resté à l'<Esthétique transcendentale>; il se proposait plutôt, visiblement, d'établir une sorte
de manuel de lecture et une orientation proprement philosophique pour le lecteur, bien
distincte de l'érudition historique et philologique. Au surplus, le commentaire dans toute son
objectivité ne pouvait que porter la trace évidente de la doctrine même de Cohen. Celui-ci
n'avait-il pas, dans la préface de sa Logique, mis son espoir à adopter à l'égard de Kant
l'attitude que celui-ci avait affirmée à l'égard de Platon: «dass man einen Autor durch die
vergleichende Anordnung seiner Sätze besser verstehen könne, als er selbst sich verstanden
hat» (p. XI)? C'est dire qu'à l'intérêt intrinsèque de ce commentaire depuis longtemps
classique se joint l'intérêt de son témoignage ultime sur la position de Cohen à l'égard de la
pensée propre de Kant. Sur tous ces points et sur les problèmes essentiels posée par le

commentaire, l'introduction de l'éditeur apporte de très utiles précisions (p. X*- XIV*
notamment). D. Christoff, Lausanne

Hermann Cohen: Werke, Band 6: System der Philosophie. Erster Teil: Logik der reinen
Erkenntnis. Einleitung von Helmut Holzhey, textkritischer Apparat, Register (Hildesheim/
New York: Olms 1978) XXV*, XXVIII, 722 p.

Les Archives Hermann Cohen fondées à Zürich en 1969 ont entrepris sous la direction de
H. Holzhey l'édition critique des œuvres de Hermann Cohen en 16 volumes comportant
introduction, variantes des éditions successives et index. La publication commence opportunément

par la <Logique>, première partie du <Système> de Cohen et expression la plus
complète de sa pensée critique, qu'il publia à soixante ans en 1902. La conception critique de
la logique comme pensée de l'origine-«La logique doit être logique de l'origine» (Ursprung)
- en fait la science de la connaissance pure (Logik der reinen Erkenntnis); cette origine est la
pensée même et «seule la pensée elle-même peut produire ce qui peut valoir comme être»

(was als Sein gelten darf, p. 81). Il en découle une conception systématique des sciences

mathématiques de la nature, soutenue par une conception du calcul infinitésimal fondant les

idées de continuité, de mouvement, de production.
Cette conception de la connaissance pure exigeait une «purification» et une systématisation

de la théorie kantienne de la connaissance: la théorie de la connaissance s'identifie à la
logique transcendentale; l'esthétique transcendentale, ainsi que la notion kantienne de
«donné» disparaissent; temps et espace deviennent des catégories. Mais la comparaison qui
paraît s'imposer avec les doctrines néocriticistes de Renouvier ou encore de Hamelin ferait
aussi ressortir - utilement - leur diversité, notamment quant aux idées de système et d'identité.

Chez Cohen, toute la connaissance devient un pur système de jugements: l'aperception
transcendentale elle-même disparaît et la fonction unificatrice du jugement se trouve désormais

fondée sur l'unité fonctionnelle et la corrélation de la distinction et de l'unification dans
le jugement même. L'introduction de l'éditeur résume les points essentiels de l'ouvrage avec
une concision remarquable et retrace l'évolution de Cohen à l'égard de la doctrine kantienne,
en particulier la manière dont le fondateur de l'école de Marbourg prend ses distances à

l'égard de la théorie kantienne des deux sources de connaissance, intuition et jugement, dans
ses écrits successifs, et comment il pense se situer dans la tradition de Platon, de Descartes et
de Leibniz: «On sait écrivait-il, que je ne puis penser la force de la raison comme coupée de sa
continuité historique» (p. XI).

Il est permis d'espérer que cette édition contribuera à une meilleure connaissance de
l'école de Marbourg et des philosophes si divers qui y ont été formés.

D. Christoff, Lausanne

262



Max Horkheimer: Théorie critique (Paris: Payot 1978) 369 p. (Coll. Critique de la Politique).
On sait avec quel retard le public francophone a pris connaissance des textes de l'Ecole de

Francfort. A ce jour, des ouvrages fondamentaux ne sont pas encore traduits: la (Dialectique
négative) et les (Minima Moralia> d'Adorno, par exemple. Le choix d'articles publiés sous le
titre de (Théorie critique) comble une lacune importante. Ce recueil nous permet en effet de
lire en français quelques-uns textes essentiels de Horkheimer et de voir toute l'évolution de ce
philosophe. Ainsi apparaissent mieux certaines difficultés de la théorie critique, mais aussi

toute sa réelle actualité.
La position de Horkheimer se veut matérialiste et critique, et c'est la méthode dialectique

qui lui permettra de défendre cette position et d'élaborer sa théorie. La dialectique cerne le
réel dans sa complexité. Comme cette dialectique est matérialiste, elle se reconnaît elle-
même conditionnée par le processus social et historique, et ne peut donc affirmer un concept
de pensée isolée qui poserait sa détermination à partir d'elle-même. Bien au contraire, la
tension entre le concept et la réalité objective reste insurmontable. Elément temporel intégré
à l'histoire de l'homme, cette dialectique ouverte n'en perd pas pour autant «le sceau de la
vérité» (186). Si elle évite l'illusion d'une vérité métaphysique, anhistorique, ayant une valeur
universelle, elle ne devient pas cependant acceptation d'opinions contradictoires, ou scepticisme;

en un mot, elle évite le relativisme, car elle sait - du moins Horkheimer le prétend-il -
déterminer la théorie vraie pour tel moment historique donné. Mais la théorie considérée
comme juste pourra aussi disparaître un jour, si les intérêts pratiques qui ont joué un rôle
dans son élaboration disparaissent. Nous trouvons ainsi, croyons-nous, chez Horkheimer
lui-même, une explication de son évolution. Si, dans un de ses derniers textes, (La Théorie
critique hier et aujourd'hui), il abandonne, semble-t-il, certaines exigences présentées
comme impératives dans des textes des années 1930-38, ce n'est pas par simple résignation, ni
par régression à une attitude réactionnaire, comme certains critiques superficiels ou dogmatiques

ont voulu l'affirmer, trop rapidement peut-être; mais c'est bien parce que les circonstances

historiques exigent, d'une théorie critique, une certaine adaptation. Horkheimer, à

travers l'expérience historique du nazisme, du stalinisme notamment, mais aussi de la société
américaine, en arrive à la conclusion que d'une part «Marx avait tort sur de nombreux
points» (358) et que d'autre part la société plus juste pour laquelle il travaillait est en train de
devenir une société «totalement administrée» (359); il s'agit dès lors de sauver ce que l'on
peut encore de l'individu et de la liberté.

Pour Horkheimer, la théorie doit toujours avoir une relation à la pratique: non seulement
elle est conditionnée par les circonstances historiques du moment, mais elle doit aussi aider à

transformer ces circonstances, pour viser à une société plus juste, plus vraie. Chacun des

textes ici traduits est une application de ce programme. Et quand Horkheimer critique à la
fois le rationalisme métaphysique et l'empirisme logique - toute la «querelle du positivisme»,
qui prendra une place importante dans les travaux de l'Ecole de Francfort après la guerre, est

déjà présente dans (La dernière attaque contre la métaphysique) (1937) - c'est chaque fois

pour dégager les dangers politiques de telle ou telle position, ainsi que ses relations à la
société. C'est pourquoi, si le problème de la vérité reste fondamental et traverse chacun de

ces textes philosophiques, ceux de la morale et de l'action politique sont aussi constamment
présents.

Ce choix d'articles nous permet de mieux cerner quelques difficultés de la théorie critique.
Nous aimerions simplement en mentionner quelques-unes. L'évolution de la pensée de

Horkheimer depuis les positions des années 1930 à celles des années 1970, est-elle une
trahison ou au contraire une évolution logique et cohérente? Par cette question est aussi posé
le problème de la relation de la pensée de Horkheimer à celle de Marx. Horkheimer réussit-il
vraiment à défendre la notion de vérité en dehors du relativisme et de l'idéalisme? Comme le

263



montrent L. Ferry et M. Renaut dans leur excellente présentation du livre, cette difficulté
n'est pas propre à la seule théorie critique, mais à toute position matérialiste. Mais il y a un
problème propre à la théorie critique qui ne touche pas forcément une autre position
matérialiste: une théorie critique, cohérente avec elle-même et donc critique d'elle-même, peut-
elle défendre un concept positif de la vérité? Ne doit-elle pas aboutir, comme chez Adorno, à

une dialectique négative? Que devient alors la philosophie? N'est-ce pas le seul rôle qu'elle
puisse encore jouer dans les circonstances actuelles? Michel Cornu, Morges

Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. Erweiterte Neuausgabe (München: Piper
1977) 136 p. (série Piper No. 150).

Cette nouvelle édition contient pour la première fois un chapitre concernant Martin
Heidegger: l'exposé des relations effectives des deux philosophes jusqu'en 1933, des réserves
de Jaspers sur la doctrine de <Sein und Zeit>, de son attitude immuable après 1933 conduit à

une réflexion et à un examen de conscience sur les motifs qui ont empêché toute reprise des

relations. Les réflexions sur les critères de validité d'une philosophie, sur le lien rationnel
entre philosophes opposés, sur la manière dont disciples et adversaires se font prisonniers de
la doctrine qu'ils suivent ou critiquent dépassent l'occasion qui les suscite. Pour l'auteur de la

<Geistige Situation der Zeit>, la philosophie demeure la parole des puissances que sert
l'individu dans sa vie intérieure, et cela exclut à ses yeux Auseinandersetzung et prise de

position sommaires. D. Christoff, Lausanne

Karl Jaspers: Notizen zu Martin Heidegger. Herausgegeben von Hans Saner (München:
Piper 1978) 342 p.

La lecture de ces notes confirme dans l'ensemble le chapitre de l'autobiographie indiqué
ci-dessus. On remarquera cependant en particulier que Jaspers juge nécessaire de prendre
vraiment position à l'égard de la pensée de Heidegger; mais une véritable critique ne peut,
écrit-il, se faire «en passant»; aussi se défend-il des malentendus et des interprétations
tendancieuses des tiers à l'égard de sa propre position (voir notamment note 133); et de citer
Nietzsche: «Ich ehre, wen ich angreife» Celui qui, malgré toutes les circonstances politiques
ultérieures, voudra s'en tenir à la philosophie lira attentivement les fragments antérieurs à

1933. Le nombre et l'étendue en sont malheureusement fort limités - une quinzaine en une
quinzaine de pages - mais ils attestent deux esprits et deux formations entièrement différents.
Une importante notice de l'éditeur sur la lecture de Heidegger par Jaspers complète fort
utilement ces indications et retiendra tout particulièrement l'attention (pp. 327-331). Outre
soixante pages de notes et deux index, on appréciera la préface pleine de nuances de l'éditeur;

on y trouvera le résumé des relations des deux philosophes, leurs espoirs, les motifs
possibles de premières déceptions et par la suite les motifs qui les tinrent à distance l'un de

l'autre malgré certains désirs, différents de part et d'autre, de reprendre leurs relations. Peut-
être verra-t-on mieux, à l'origine, certains éléments d'un accord possible, surtout dans la

critique de la philosophie de l'époque, mais il restera à se demander comment ces deux
esprits ont pu exercer en apparence certains effets communs sur le public le plus lointain, non
le plus proche. D. Christoff, Lausanne

Max Scheler: Späte Schriften. Mit einem Anhang herausgegeben von Manfred S. Frings.
Gesammelte Werke Bd. 9 (Bern/München: Francke 1976) 384 S. [1], - Max Scheler im
Gegenwartsgeschehen der Philosophie. Herausgegeben von Paul Good im Auftrag der Deut-

264



sehen Gesellschaft für Phänomenologische Forschung (Bern/München: Francke 1975) 288
S. [2],

Der von Paul Good (St. Gallen) besorgte Gedenkband zum 100. Geburtstag Max Schelers
[2] vergegenwärtigt Leben und Werk des Frühverstorbenen mit der Absicht, eine «produktive

Auseinandersetzung» anzuregen. «Schelers Gedankengut erfährt» in dieser Sammlung,
so sieht es der Herausgeber, «eine Aktualisierung, welche ein längst fälliges grösseres
Auseinandersetzungsgeschehen anstossen will» (S. 8). Nun, tatsächlich liegt hier m. E. wohl ein
facettenreicher Rückblick vor, nicht aber schon der Niederschlag einer neuerlichen produktiven

Lektüre von Schelers Schriften, die wohl vielfach programmatisch gefordert, jedoch
nur in den Beiträgen von H. Rombach und W. Welsch ansatzweise geübt wird. Dieser
Mangel ist vermutlich nicht zufällig. Scheler selbst hat Philosophie vom Philosophieren her
definiert und dieses fundiert im «liebesbestimmten Aktus der Teilnahme des Kernes einer
endlichen Menschenperson am Wesenhaften aller möglichen Dinge» (GW 5,68). Diese
Bindung der philosophischen Einsicht an die Person des Philosophen müsste nebst der
metaphysischen Selbstauslegung der philosophischen Person, die Scheler vollzieht, herme-
neutisch bewältigt werden. «Max Scheierais Faust» (H. Kuhn); «nicht auf der konsequenten
Durchführung eines prinzipiellen Gedankens, sondern auf der Weite und Spannkraft seiner
Persönlichkeit» beruhte seine Kraft und Wirkung (H. J. Schoeps, S. 189). Der Stil von
Schelers Philsosphieren befremdet den heutigen Leser seiner Schriften, auch den
aufgeschlossenen. Es könnte sich lohnen, gerade dieses Befremden zu exponieren. Andeutungsweise

geschieht das im Eingeständnis der Ratlosigkeit ob der «kompakten metaphysischen
Behauptungen» Schelers (A. Gehlen, S. 180) bzw. der Verlegenheit ob des Zusammenhangs
von kosmologischer Anthropologie und Geschichtsphilosophie, wo «er unsere Ratlosigkeit
teilt» (M. Theunissen, S. 106). Es ist jedoch bezeichnend, dass die persönlich gehaltenen
Erinnerungen des Gedenkbandes die Befremdung, gepaart mit der berechtigten Skepsis an
der Aktualität des Schelerschen Denkens, deutlicher zum Vorschein bringen als die
Verhandlungen einzelner Themen. In den gelungensten Fällen ist hier der historische Scheler
gegenwärtig, der leidenschaftlich philosophierende Mann «von enormer geistiger Gehässigkeit»

(H.-G. Gadamer, S. 16), seine an diese Leidenschaft geknüpften Gedanken, Beispiel
für einen Typus Philosophie, der sich bilanzierender Erinnerung sperrt. Statt Lektüreerfahrungen

mitzuteilen und zu reflektieren, produziert die herrschende Form der Vergegenwärtigung

von Ansätzen, Thesen, Ansprüchen usw. eine rein technische Aktualität zwischen
Buchdeckeln und nivelliert gerade ihr Objekt zu einem - möglicherweise interessanten -
'Beitrag' unter anderen 'Beiträgen' in einem nach wie vor historistisch abgesteckten
Interessenfeld. Der moderne Produzent von Sekundärliteratur macht es im Resultat seiner Verste-
hensbemühung offenkundig, dass er es nie darauf ankommen lassen konnte, mit einem Text
auch nicht 'fertig' zu werden. Da hat also Scheler just keine Chance im philosophischen
« Gegenwartsgeschehen ».

Viele Erwartungen sind seinerzeit an das postume Erscheinen einer Philosophischen
Anthropologie geknüpft worden, die Scheler selbst für den Anfang des Jahres 1929 in
Aussicht gestellt hatte. Sie liegt auch heute, ein halbes Jahrhundert später, nicht vor. Gadamer

hat die Enttäuschung vieler in die skeptische Vermutung überführt, dass ein
entsprechender Nachlass gar nicht existiere ([2] S. 17f.). Man muss jedenfalls weiter warten - die
Erschaffung der Nachlassbände <Metaphysik> und <Philosophische Anthropologie» kann
sich, wie der Betreuer der Schelerschen Papiere in der Bayerischen Staatsbibliothek, E. Avé-
Lallemant, versichert, auf umfangreiches Material stützen ([2] S. 280). Die Spannung hat

allerdings beträchtlich abgenommen. Bezeichnend für die Situation scheint es mir, dass das

«Material» «auch unter dem Gesichtspunkt einer Zuordnung zur Metaphysik oder Anthropologie,

deren Thematik sich vielfach überschneidet», erst noch geordnet werden muss
(ebda.).

265



Mit Band 9 der Gesammelten Werke [1] liegt der vorletzte Band in der Neuausgabe der
von Scheler selbst veröffentlichten Schriften vor; es stehen noch <Politisch-pädagogische
Schriften> (Bd. 4) aus. Die Edition ist unter der Leitung von Manfred S. Frings recht zügig
vorangekommen. Was enthält Band 9? Neben der berühmten Arbeit <Die Stellung des

Menschen im Kosmos>, Schelers philosophischer Anthropologie im Umriss, die
Aufsatzsammlung <Philosophische Weltanschauung), die als Sammlung schon postum 1929

erschien, den Aufsatz (Idealismus - Realismus) aus dem (Philosophischen Anzeiger) Bd. II
(1927/28) - und einige Manuskript-Zusätze, die zur Hauptsache Schelers Auseinandersetzung

mit (Sein und Zeit) offenlegen. Die Prinzipien der Edition sind ebenso verwirrend wie -
in einigen Teilen - der Editionsbericht des Herausgebers. Dazu einige Bemerkungen: Man
muss vermuten, denn klar wird es nirgends gesagt, dass Frings den von Maria Scheler
eingerichteten Text von <Die Stellung des Menschen im Kosmosi zugrunde legt. Ihr, so wird
mitgeteilt, lag das Manuskript des seinerzeit unter dem Titel (Die Sonderstellung des
Menschen) gehaltenen TagungsVortrags vor, aufgrund dessen sie den in den ersten Auflagen
komprimierten Text für die 4. Auflage von 1948 erweiterte; dieses Manuskript sei aber jetzt
im Nachlass nicht vorgefunden worden. Wäre es nun nicht angezeigt gewesen, diese
Textänderungen durch Auflagenvergleich zu ermitteln und mitzuteilen? Die in der Sammlung
(Philosophische Weltanschauung> vereinigten Aufsätze sind unabhängig voneinander
entstanden und erschienen. Im jetzigen Druck ist eine dritte Abänderung ihrer Abfolge in der
Sammlung, nach einem Plan Maria Schelers aus dem Jahre 1953, vorgenommen worden.
Frings muss selbst feststellen, dass die Manuskriptlage keine klare Entscheidung darüber
zulässt, ob Scheler selbst noch die Sammlung, und schon gar, dass er sie unter dem heutigen
Titel und im heutigen Umfang geplant hat (S. 349). Wäre es dann nicht angezeigt gewesen,
die Aufsätze einzeln nach dem Erstdruck, mit den ausdrücklich gemachten Manuskript-
Ergänzungen, wiederzugeben? Von der Abhandlung tldealismus - Realismus> wurden nur
die Teile II und III im (Philosophischen Anzeiger) veröffentlicht. Frings publiziert nun die
Fragment gebliebenen Teile IV und V, nicht aber den «sehr fragmentarisch» überlieferten
Teil I, der einen geschichtlichen Überblick über die Formen von Idealismus und Realismus
bringen sollte. Zur geschichtlichen Darstellung des Realismus ist Scheler nicht mehr gekommen,

so dass kein unmittelbarer Anschluss an Teil II besteht. Kann das Grund genug dafür
sein, das Fragment nicht mitzuteilen, sondern es auf den Seiten 351 bis 355 des Nachwortes
bloss zu resümieren? Und noch ein letztes Aergernis. In GW 7 (S. 341) schon hatte der
Herausgeber mitgeteilt, dass das Manuskript des Buches (Wesen und Formen des Sympathie)

eine 1921/22 geschriebene 81seitige Fortsetzung der Teile C I und II hat, die von
Scheler nicht in die zweite Auflage seines Buches und, wie esjetzt GW9,356 heisst, «gemäss
Schelers Absicht» auch nicht in den (Sympathieband) der Gesammelten Werke aufgenommen

wurde. Man muss das bedauern, nicht zuletzt deshalb, weil man jetzt erfährt, wie
mindestens inhaltlich sich die Teile II bis IV von (Idealismus - Realismus) mit Abschnitten
jenes Manuskripts decken. Wäre es nicht angezeigt gewesen, dem Leser statt eines Berichts
einen konkreten Einblick in Schelers Arbeitsweise zu geben, damit aber auch ein eigenes
Urteil über das inhaltliche Verhältnis der Texte zu ermöglichen?

Man ist immerhin dankbar, dass nun die häufig erwähnte Auseinandersetzung Schelers
mit Heidegger im Druck vorliegt: mit Teil V von (Idealismus - Realismus) unter dem Titel
(Das emotionale Realitätsproblem) (S. 254-293), mit kleineren Manuskripten zu (Sein und
Zeit) (S. 294-304), mit Rand- und Textbemerkungen in Schelers Handexemplar von (Sein
und Zeit) (S. 305-340). (Dabei sind zahlreiche, z.T. sinnstörende Druckfehler zu beklagen.)
Die Texte verdienen eine genaue Analyse. Ich weise nur aufwichtige Themen hin. Es ist vor
allem die Realitätserfahrung, über die Scheler mit Heidegger im Blick aûf § 43 von (Sein und
Zeit) rechtet. Er stimmt zu, dass die Seinsweise dessen, woraufhin etwas real ist, nicht selbst

266



wieder diejenige der Realität sein und dass sie deshalb auch nicht physikalisch bestimmt
werden kann (S. 259f.); ebenso pflichtet er Heideggers Kritik an der Fundierung der Realität
im Erkennen bei (S. 262). In eine Position «hart an der Grenze des Solipsismus» (S. 265)
dagegen scheint Heidegger zu geraten, wenn er die Realität im «Dasein» gründet und dabei
«das Sein der Realitätsgegebenheit und das Sein des Real-seins selbst» nicht geschieden hält
(S. 264); «alte, schwermütige Theologumena calvinistischer Herkunft» scheint er aufzugreifen,

wenn er Dasein als «In-der-Welt-sein» beschreibt (S. 260); ein Sekundäres setzt er
fälschlich an die Stelle der primären Erfahrung des Widerstands, den das Reale dem
triebhaften Lebensdrang entgegensetzt, wenn er Realitätserfassung nur «auf dem Grunde der
Erschlossenheit von Welt» für möglich erklärt (S. 263f.). Auch Angst kann nach Scheler nicht
als «letztes Datum» in Anspruch genommen werden, erwächst sie doch erst «aus dem
Widerstande der Welt»: sie ist «Angst vor dem möglichen Widerstande» (S. 270f.). An
Heideggers Auszeichnung einer einheitlichen Struktur des Menschseins setzt Scheler nicht
nur aus, dass diese Struktur «Sorge»-Charakter haben soll, sondern generell, dass Heidegger
zu unbekümmert um die Problematik eines Wesensbegriffs (neben dem empirischen Begriff
des Menschen) das Menschsein nach der Weise eines geschlossenen Systems vorstellig macht
(S. 274ff.), ja heimlich dem Empirismus verfällt (S. 286). Heideggers Phänomenologie» habe

aufgehört, Wesenserkenntnis zu sein (S. 285): methodisch, indem die Untersuchung von
Seinsarten an die Stelle von Wesenserkenntnis tritt und so das Sachapriori beseitigt wird (S.

285f.); inhaltlich, indem jegliche Zeit- und Geschichtsüberlegenheit des Daseins geleugnet
wird, so dass sich Daseinfaktisch der Seinsart des Lebens unterordnet (S. 282).

Schelers explizite Heidegger-Kritik bestätigt und korrigiert, was M. Theunissen ohne
Kenntnis dieses Textes in seiner Konfrontation der Weltdeutung bei beiden Philosophen
ausgemacht hat ([2] S. 91ff.). Theunissen zeigt zunächst, dass sich die menschliche Welt nach
Scheler in der Theorie (Anschauung) konstituiert, die Welthabe aus Weltdistanz entspringt;
nach Heidegger die Welt in poietischer Praxis, im besorgenden Umgang mit Zuhandenem
festzumachen ist. Zweifellos bindet Scheler den menschlichen Weltentwurf an die «Geist»-
bestimmtheit der menschlichen «Person», während Heidegger das «In-der-Welt-sein» des
Menschen ohne Berufung des «Geistes » entwickelt. Aber trifft es den Kern des Streites, wenn
Theunissen auf der einen Seite Scheler «die unvermittelte Entgegensetzung der Umwelt des

Tieres und der Welt des besinnlich-betrachtenden Menschen» vorhält, auf der anderen
Seite Heidegger das «Manöver» ankreidet, Theorie in sinnliche Anschauung aufzuheben
und dergestalt mit seiner Theorie der Theorie zu scheitern? M. E. werden hier in hegelianisie-
render Interpretation Extreme abstrakter Einseitigkeit konstruiert, und zwar mit allen

Konsequenzen, indem einerseits Daseinsanalytik in «Andenken» umschlagen muss, anderseits
«sein unvoreingenommener Phänomenologenblick» Scheler zum Selbstwiderspruch befreit
([2] S. 105). Die Texte zeigen dagegen ein Scheler und Heidegger gemeinsames Bemühen, die
'Konstitution' von Welt im Spannungsfeld von Geist und Leben bzw. Theorie und Praxis
aufzuweisen, wobei Prioritäten und mit diesen die Möglichkeit der Selbstverständigung des

Philosophen in seinem Logos (als philosophische Anthropologie bzw. Geistlehre oder als

Fundamentalontologie) strittig sind.
Abschliessend noch ein, wie nicht anders möglich, summarischer Überblick zum Scheler-

Gedenkband [2], Es wäre wohl die fruchtbarste Perspektive, die verschiedenen Beiträge
unter dem Gesichtspunkt zu lesen, dass sie - bewusst oder nicht - dem zeitgenössischen
Denken Anstössiges aus Schelers Gedankenwelt thematisieren: seinen «Anspruch auf
asymbolische Erkenntnis» in der Anschauung (P. Good), den Wesensbegriff und die «geistige

Technik» phänomenologischer Reduktion (E. Avé-Lallemant), die Möglichkeit von
Freiheitserfahrung (H. Rombach), die prekäre Vermittlung von kosmologischem und
geschichtlichem Menschenverständnis (L. Landgrebe, W. Welsch), Schelers Beitrag zu einer

267



Soziologie des Wissens (H.-J. Lieber), die für ihn selbst «eine eschatologische Landschaft
beleuchtete» (H. Kuhn, S. 36), sein Verhältnis zu Militarismus und Pazifismus (I. Festscher),
die Übersetzbarkeit der Schelerschen Sprache in eine analytische (J. M. Bochenski). - Die
Aufsätze zur Anthropologie, überwiegend in positiv-würdigendem Stil gehalten (H. J.

Schoeps, E. Ströker, D. Wyss/G. Huppmann), werden durch einen souveränen «Rückblick»
A. Gehlens eingeleitet. Er schliesst zwar mit dem weder überraschenden noch richtigen
Urteil, dass «alle gleichzeitigen und späteren Schriften zur philosophischen Anthropologie,
die irgendeinen Rang haben», von der Schrift <Die Stellung des Menschen im Kosmos> in
Hauptpunkten abhingen (S. 188), macht aber zugleich dieses Fehlurteil damit verständlich,
dass er Schelers Beiträge zu einer philosophischen Anthropologie seines, Gehlens, Stil
hervorhebt (Einführung des rückgekoppelten Systems, instinkt- und psychophysisch indifferenter

Verhaltensbegrifif, Gedanke der Instinktrückbildung beim Menschen usw.) und alle
'metaphysischen' Ansprüche «als nicht recht diskutabel» beiseitelässt. Der gerade in der
philosophischen Grundlegung konkurrierende Ansatz H. Plessners (vgl. S. 26) kann damit-
wieder einmal - unerwähnt bleiben. Ja, und im übrigen hatte Scheler, so Gehlen, auch bloss

so «etwas wie eine Winkelried-Funktion: er zog zahlreiche stachelige Probleme in sein Herz
und bahnte so der Zukunft eine Gasse - als Begründer der philosophischen Anthropologie,
deren weitere, immer mehr von der Metaphysik zur Empirie hin drängende Entwicklung ihn
allerdings kaum befriedigt hätte» (S. 184). H. Holzhey, Zürich

Michel Gueret, André Robinet, Paul Tombeur: Spinoza: Ethica. Concordances, Index, Listes
de fréquence, Tables comparatives (Louvain-la-Neuve: Publications du CETEDOC,
Université Catholique de Louvain 1977) XXI, 538 S.

Nach der grossen Spinoza-Bibliographie von Adolphe Oko (1964) und dem <Lexicon

Spinozanum> von Emilia Boscherini (1970) ist zum Spinoza-Jahr (1977) ein drittes grosses
Nachschlagewerk erschienen: ein auf elektronischem Weg hergestelltes Lexikon zu Spinozas
<Ethik>. Dieses Lexikon ist nicht ein Index rerum, sondern ein Index verborum. Es sagt also

etwas darüber aus, welche Wörter Spinoza in der <Ethik> wo, wie häufig und in welchem
Kontext verwendet hat. Es umfasst denn auch Wörterverzeichnisse, Konkordanzen und
Häufigkeitslisten. Als Basis dient der Text der kritischen Ausgabe von Gebhardt, der,
aufgrund der neuesten Forschungen, an 3 Stellen überholt worden ist.

Der Band, in dessen Gebrauch ein Vorwort einführt, und über dessen Möglichkeiten und
Ziele ein umsichtiges und kluges Nachwort von André Robinet orientiert, umfasst folgende
Verzeichnisse:

1. Ein allgemeines Wörter-Verzeichnis (S. 1-13) ordnet das ganze Vokabular der <Ethik>in
alphabetischer Reihenfolge. Es handelt sich dabei um die lemmatisierten Wörter, also um
die Wörter in den Grundformen, wie sie jeweils in einem Dictionnaire aufscheinen. Bei

jedem Wort ist die Häufigkeit für das ganze Werk angegeben, die dann aufgeschlüsselt wird
auf die 5 Bücher. Dieses Verzeichnis orientiert also über den gesamten Wortschatz von
Spinozas <Ethik>, über den Wortschatz der einzelnen Bücher und über die Häufigkeit der
Wörter im Gesamtwerk und in den einzelnen Büchern. Innerhalb dieses Wortschatzes, er
beläuft sich übrigens auf 2'309 Grundformen, werden die Eigennamen und die mittelalterlichen

und modernen Ausdrücke noch eigens gekennzeichnet.
2. Eine ausführliche Konkordanz (S. 14-362) macht den Hauptteil des Werkes aus. Sie

umfasst in alphabetischer Reihenfolge alle «bedeutungstragenden» Wörter (mots significatifs):

die Substantive, Adjektive, Verben und einen Teil der Adverben. Eine Konkordanz
auch aller übrigen Wörter ist im CETEDOC verfügbar, wurde aber aus Kostengründen nicht
gedruckt. - In der Konkordanz erscheinen die sinntragenden Wörter nicht mehr allein in der
lemmatisierten Form, sondern, unter dem Titel der lemmatisierten Form, in den im Text

268



jeweils vorhandenen Beugungen. Jede aufgeführte Form wird in allen Erwähnungen mit
dem Kontext (jeweils eine Zeile) wiedergeben. Wenn also z. B. der Akkusativ <definitionem>
in der <Ethik> 6mal aufscheint, so nennt die Konkordanz nicht bloss die 6 Stellen, sondern
gibt für jede auch eine Zeile Kontext, und zwar nach den folgenden Regeln: steht das Wort
am Anfang eines Satzes, dann wird der folgende Text zitiert; steht es in der Mitte eines
Satzes, dann wird der umgebende Text zitiert; steht es am Ende eines Satzes, dann wird der
vorausgehende Text zitiert.

3. Ein Wörterverzeichnis (S. 363-455) führt alle Pronomina, Numerale, Präpositionen,
Konjunktionen und Interjektionen, einen Teil der Verben und der Hilfsverben in alphabetischer

Reihenfolge an. Hier wird der Kontext weggelassen, aber jedes Vorkommen des
betreffenden Wortes verzeichnet (so z.B. die 1'852 Stellen, an denen <et> erscheint). - Man
versichert im Vorwort, dass ausschliesslich aus finanziellen Gründen hier auf eine Konkordanz

verzichtet worden ist.
4. Ein kurzes Verzeichnis (S. 456f.) führt in alphabetischer Reihenfolge und mit Angabe

der Häufigkeit die nach-patristischen Wörter der <Ethik> an.
5. Ein Wörterverzeichnis der ganzen <Ethik> in alphabetischer Ordnung gliedert die Häufigkeit

nach 15 Teilen (S. 458^182). Hier erhält man z.B. Auskunft darüber, wie oft wir ein
bestimmtes Wort in den Beweisen, in den Definitionen, in den Erklärungen, den Axionen
usw. finden.

6. In einem Wörterverzeichnis nach abnehmender Häufigkeit (S. 483^188) der lemmatisier-
ten Formen erfährt man z. B., dass 2'325mal <sum> aufscheint, was natürlich nur heisst, dass

esse in allen Formen gesamthaft so oft vorkommt.
7. Es folgt eine Satz-Konkordanz (S. 489-504). In ihr besteht der Kontext zu einem Wort

jeweils aus dem ganzen Satz, in dem er steht. - Diese Konkordanz, die, für alle Wörter
durchgeführt, den Text der <Ethik> mehrfach zum Wiederabdruck brächte, ist beschränkt
worden auf einige wenige Wörter, nämlich auf <attributum>, <conatus>, <conor>, <exprimo>,
<substantia> und <tribuo>. Es ging den Autoren hier offensichtlich mehr um eine Demonstration,

wie eine Konkordanz auch noch aussehen könnte.
8. Eine Konkordanz des Adverbs <non> (S. 505-513) zeigt die verschiedenen Verbindungen

der Negation <non> auf. Sie sind alphabetisch nach dem folgenden Wort oder der folgenden
Formulierung geordnet.

9. Schliesslich führt eine Konkordanz alle vom Editor eingeschobenen niederländischen
und lateinischen Erklärungen an. Ihr Wortmaterial wurde nicht in das allgemeine Wörterverzeichnis

aufgenommen.
Man kann derartige, auf elektronischem Weg hergestellte lexikalische Werke gewissen

Testen unterziehen, um ihre Brauchbarkeit zu überprüfen. Ich weise auf drei hin:
a) Da ein Komputer Homographien nicht unterscheidet, muss jedes elektronisch erarbeitete

Lexikon durch sinnverstehende Menschen überarbeitet werden. Ist also zwischen den
verschiedenen Bedeutungen ein und desselben Wortes unterschieden, z.B. bei <affectus>?-
Es wird in den lemmatisierten Formen klar unterschieden zwischen der passiven Form
<affectus est) von <afficio>, dem Adjektiv <affectus, -a, -um> und dem Substantiv offectus, -us>.

Die Autoren haben sich also die Speicherkapazität der Machine zunutze gemacht, aber sie

haben ihre Leistung auf Sinn hin überprüft und rektifiziert.
b) Die Häufigkeit z. B. bestimmter Verben kann trügerisch sein, wenn man nicht weiss, ob

die Bedeutung des Verbs nun bejaht oder verneint wird. So macht es z. B. etwas aus, ob bloss

<possum> oder <non possum> steht. - Auch hier geht das Lexikon mit Sorgfalt vor. Es
verzeichnet zwar, dass <possum> (in den verschiedenen Formen) 752mal vorkommt; aber es

verzeichnet zugleich, in der Konkordanz des Adverbs <non>, dass davon 112 Zitationen
Verneinungen sind, dass mithin an 112 Stellen Möglichkeit negiert wird.

269



c) Im Hinblick auf eine Ethik kann es interessant sein, welches Ausmass an Subjektivität
und an nicht mehr affirmativem Denken in ihr steckt. Wenn man also liest, dass <sum>
lemmatisiertes <esse>) 2'325mal aufscheint, so möchte man noch wissen, welchen Anteil
daran <est> und <sum> und andere Formen haben. Man wird darüber in der Konkordanz
genau aufgeklärt: <est> scheint l'166mal auf, <sum> aber nie, womit denn ein wichtiger
Hinweis auf den Versuch der totalen Aufhebung der Subjektivität in diesem Werk gegeben
ist. Die übrigen 1'059 Erwähnungen von <esse> treten in anderen Formen auf.

Man könnte weitere Teste anstellen. - Ich habe keinerlei Fehler und keinerlei Ungenügen
in dem Buch gefunden. Es wird fortan durch seine Exaktheit, Sauberkeit und Differenziertheit

ein unentbehrliches Hilfsmittel beim Studium der <Ethik> sein. Zugleich ist dieser Band
ein Vorbild für den klugen und kritischen Umgang der Lexikographie mit den neuesten
technischen Hilfsmitteln. H. Saner, Basel

Pierre Boutang: Ontologie du Secret (Paris: P.U.F. 1973) 523 p. (Coli. Philosophie d'aujourd'hui).

Dans ce gros livre, quête de presque toute une vie, selon l'aveu de l'auteur (p. 18), frappe
d'abord le ton très personnel: langue classique, dépouillée au maximum des expressions
techniques et des néologismes, effort soutenu de méditation spirituelle, philosophique et
religieuse, mais force polémique aussi contre les manifestations diverses du monde moderne.

Si l'auteur interroge le secret à travers une véritable quête, c'est qu'il croit trouver en lui
une manifestation essentielle de l'homme: la tension entre la finitude insurmontable et l'acte
d'être, la Création. Pour dévoiler l'essence du secret, il abordera différentes attitudes de

l'homme. Il s'arrête sur la question du destin d'abord; la tragédie grecque, plus que le destin
moderne et la psychologie, manifeste le secret: l'homme s'y découvre dans une apparence
qui se défait, comme échappé à soi-même depuis sa naissance. Le paraître ensuite, sous ses

diverses formes - paraît ce qui n'est pas, ce qui est ne paraît pas, ne paraît pas ce qui est, n'est

pas ce qui paraît - révèle une séparation, une mise à l'écart; or tel est le secret. P. Boutang va
décrire finement les différentes formes du paraître. La troisième étape de cette interrogation
est le langage, domaine premier qui sous-tendait les deux précédents moments. Si le secret est

ce que personne ne peut me ravir, je peux pourtant librement le communiquer, sous «le sceau
du secret» justement. Or, telles paroles sont plus aptes que d'autres à dévoiler le secret
comme une dimension ontologique de l'homme: la prière, la parole prophétique, signe
d'une substance incomplète; le prophète, dans sa parole, parle au nom de quelque Un, alors

que le nom du prophète lui-même est celui qui par lui-même n'est pas (p. 146). Il est également

des formes rhétoriques appropriées à signifier le secret: l'image, l'analogie que l'auteur
analyse également. Enfin, dernière étape de ce cheminement: l'interpellation de la transcendance

qui nous conduit au secret de l'être.
Nous ne pouvons ici qu'indiquer ces quelques orientations générales d'une patiente et

minutieuse méditation couvrant plus de 500 pages. Celle-ci n'exclut pas, nous l'avons dit, la

polémique contre tout ce qui, de près ou de loin, peut être destructeur du secret. Or, à lire
P. Boutang, il semble que ce soit une grande part de la modernité qui tend à avilir le secret.
L'auteur critique exprime plutôt ses humeurs, son horreur (p. 19) de la psychologie «typographie

du faux qui... tyrannise le présent» (p. 18), de la psychanalyse freudienne, des divers
structuralismes qui nient l'intériorité et la transcendance du secret (p. 7); il ne garde pas
secret, mais laisse bien paraître ce qui est quant à son refus de la dialectique hégélienne et

marxienne, «application d'un schéma unique et préfabriqué au devenir» (p. 324); il conteste
aussi l'interprétation hégéliano-marxiste de la société sur le modèle «maître-esclave». Enfin,
c'est la technique qui est objet de ses critiques, souvent pertinentes d'ailleurs: on voit bien en

270



effet en quoi l'usage de certaines techniques nie la réalité du secret, «l'appartenance de

l'homme à la terre et la transcendance du divin» (p. 341).
Autant certaines critiques nous paraissent justifiées, autant la distance à l'égard des

phénomènes de mode est signe de santé intellectuelle, autant nous nous demandons, devant
certaines critiques de P. Boutang, s'il n'y a pas chez lui une nostalgie d'un monde révolu. Si tel
était le cas, il serait légitime de se demander s'il s'agit encore de critique réelle; et l'on pourrait
s'interroger sur la pratique, politique notamment, qui peut découler d'une telle philosophie.
(Signalons que P. Boutang a publié récemment un ouvrage sur le problème du pouvoir
politique.) Michel Cornu, Morges

Jean Patocka: Le monde naturel comme problème philosophique, traduit du tchèque par
Jaromir Danek et Henri Declève, avec une postface de l'auteur (La Haye: Martinus Nijhoff
1976) VI, 184 p. (Phaenomenologica N° 68).

La première édition de l'original - réédité en 1971 - remonte à 1936, c'est-à-dire à l'époque
des conférences que Husserl prononça à Prague sur la Crise des sciences européennes. Cette
traduction permet donc au lecteur de la langue française de se familiariser avec la pensée
d'un phénoménologue notable et l'un des principaux témoins actifs de cette phase de la

pensée de Husserl.
En fait, le «monde naturel » analysé ici, c'est le «monde de la vie», la Lebenswelt de Husserl.

L'ouvrage est un essai d'exposé méthodique de l'apriori concret que Husserl tenta souvent de
décrire à la fin de sa vie. Plus précisément, il s'agit, ici comme dans la <Krisis>, de la relation
entre l'analyse de la formalisation et la problématique de la Lebenswelt. L'exposé, simple,
clair, ouvert à l'histoire antérieure du problème - Descartes, Kant, Russell - fait aussi bien
figure, selon l'intention de l'auteur, d'introduction à la philosophie.

Pour remédier à la division de l'homme moderne entre le monde naturel, naïf, où il
éprouve le sentiment de la liberté, et le monde scientisé, condition de la connaissance

objective, on examine l'activité subjective qui est à l'origine de ces deux mondes: «il existe

une méthode subjective de type positif et analytique dont la signification est philosophique et

pas seulement psychologique: il s'agit de la méthode phénoménologique» (p. 2). On veut
donc décrire le schème humain du monde naturel, ses divisions, sa dimension temporelle, la

coloration des états d'âme, tout ce qui conditionne l'activité fondamentale de la perception.
Après avoir caractérisé les formes successives prises, de Berkeley à Wittgenstein, par le

problème de la conception naturelle du monde, on recherche la notion clé de la subjectivité
dans la compréhension d'être, en distinguant subjectivité créatrice et subjectivité créée - cette
dernière étant identifiée par l'auteur au «je pense» cartésien. Le transcendental, la subjectivité

antérieure à l'existant, c'est le monde naturel. De l'homme dans le monde, on passe donc
à l'analyse des structures de la subjectivité transcendentale, qui informent ce donné. On ne
peut, sans méconnaître le problème ontologique, tirer du cogito fini l'affirmation d'une vie
infinie. Pour atteindre la pensée théorique en son domaine propre, il faut s'orienter dans la

préhistoire de cette pensée théorique et interroger la philosophie de l'histoire.
On relèvera particulièrement l'importance de la notion d'horizon et celle de la phénoménologie

du temps comme fondement de toute phénoménologie (p. 99) dans le chapitre III <Le

monde naturel, méthode transcendentale et constructivisme). Mais c'est sur une philosophie
du langage et du parler (chap. IV), sur la signification plus personnelle, que s'achève cette
réflexion.

On relèvera enfin que l'ouvrage tient largement compte des développements dus à Heidegger.

Mais la description de l'être-à et de l'être-avec conduit ici à surmonter l'«être-jeté» par
une acceptation d'un monde où la co-présence ne serait plus celle de l'impersonnel, de l'«on »

271



indifférent, mais celle de l'individualité. Ici encore, c'est vers la vérité et vers l'étonnement
philosophique que I'être-humain veut se dépasser. D. Christoff, Lausanne

Clément Rosset: Logique du pire. Eléments pour une philosophie tragique (Paris: P.U.F.,
Bibliothèque contemporaine 1971) 181 p. - L'anti-nature. Eléments pour une philosophie
tragique (Paris: P.U.F., Philosophie d'aujourd'hui 1973) 330 p.

Les <Eléments pour une philosophie tragique) de C. Rosset se développent en deux
moments distincts, parus successivement. Dans La logique du pire, l'auteur propose une
description du cheminement d'une «vision tragique» et de son terme, cette «anti-extase
philosophique» à laquelle aboutit, hors ou en marge du pensable (du champ des concepts et
des raisons), l'esprit qui parcourt le divers et rencontre le hasard. L'ouvrage, restituant les

catégories centrales organisant le mode de penser ou l'attitude tragique, part d'une sorte de

paradoxe. Au pari rationnel de la philosophie occidentale («débrouiller le désordre
apparent»), aux fantasmes qui lui sont liés et à sa tâche optimiste (l'ordre, s'il est intellectuel, est
aussi ontologique, et le bonheur, «de nature»), s'oppose le «terrorisme», la «volonté
tragique» d'une vision de l'être et de l'action où la pensée finit par se nier elle-même dans une
déconstruction progressive des ordres apparents. Or, historiquement, il existe des formes de

pensée tragiques, mais qui ne sont pas philosophiques, alors que les philosophies sont
éloignées de l'attitude tragique par leur tâche même. Le problème que pose C. Rosset - et

qu'il illustre par un grand nombre d'exemples tirés de l'histoire de la philosophie et de la
littérature, classique et moderne- est celui des conditions de possibilité d'un discours philosophique

tragique, et l'analyse des catégories qui l'organisent. Ce discours aurait pour tâche
d'élucider la «pensée du pire» dans la logique de sa nécessité absurde. Car «l'exercice de la
pensée peut-il être habilité à se disqualifier lui-même?» (p. 13sq.).

Commençant par une description de l'intention terroriste tragique, C. Rosset l'oppose au
pessimisme d'une philosophie du donné, au masochisme» ou à la «paranoïa» de l'affirmation
du malheur: le discours tragique n'affirme rien, sinon ce que livre la rencontre du hasard, de
ce qui ne s'oppose à rien. Mais cette non-affirmation opère néanmoins un traitement de

l'insignifiance. Car transformer en parole le «silence» de l'acte inapte à modifier quoi que ce
soit au hasard de «ce qui existe», ou celui du refus de toute synthèse ou de tout bavardage,
c'est se rendre disponible (et par là cesser d'être dupe des idéologies ou des anti-idéologies)
en «approuvant» (un «pari») ce qui, en soi, ne signifie pas, dans la terreur ou l'exultation.
«Flasard» est alors le mot qui désigne le non-dit, le non-pensable, l'«état d'exception »auquel
aboutit la pensée lorsque se dissout l'idée de nature. Et la pratique du pire débouche sur une
morale de la tolérance; elle ouvre aussi sur une esthétique dans laquelle la création est

impossible et où le beau n'existe pas en soi. Car, «rencontre heureuse» (ni artifice ni nature),
il nait d'un «redoublement du hasard», dans une indifférence au sens comme au non-sens.

Dans le troisième chapitre de la <Logique du pire> ((Tragique et hasard)), l'auteur proposait

une distinction entre deux conceptions du hasard. L'une le liait intrinsèquement à l'idée
de nature, comme son «double» négatif. L'autre, radicalement tragique, ne prend son sens

qu'à travers une critique de toute forme de naturalisme. C'est ce thème qui se trouve plus
complètement développé par C. Rosset dans son deuxième ouvrage, l'Anti-nature. A la

question nietzschéenne de l'échéance d'une «dé-divinisation» de la nature comprise enfin
dans son étrangeté radicale, et de celle de son corrélat, la «nature» délivrée de l'homme,
l'auteur fournit la réponse suivante: «l'homme sera <naturisé> le jour où il assumera pleinement

l'artifice en renonçant à l'idée de nature elle-même» (p. 5). Mais cette réponse est

indéfiniment rapportée dans son effectivité. L'«illusion naturaliste», toujours reproduite, est
nécessaire par sa fonction même: servir de cadre, d'écran par rapport au réel, «en substituant

272



à la simplicité chaotique de l'existence la complexité ordonnée d'un monde». Malgré les

apparences, cette illusion est constitutive de la pensée moderne. L'analyse que propose C.
Rosset de ce problème prendra la forme que le problème a lui-même revêtue à travers son
histoire, celle d'un débat entre une conception du «monde comme artifice» caractérisée par
une expérience extatique de la facticité, et une conception du «monde comme nature»
inséparable d'une exigence de légalité.

Le livre contient cinq parties. Dans les deux premières sont analysées les deux conceptions
du monde en débat, le «mirage naturaliste» et la «dénaturation», ainsi que les pratiques qui
dépendent de ces conceptions. Les deux parties suivantes analysent de façon fine des

exemples historiques de philosophies artificialistes (d'Empédocle à Hobbes) et naturalistes
(de Platon à Rousseau). La dernière partie démontre l'actualité philosophique de la pensée
naturaliste, et les avatars modernes de l'idée de nature (Sartre, Marcuse, Reich), les mythes
de l'in-authenticité, les mythes de la répression, et ceux de la transgression. De façon générale,

le refus du présent caractérise le naturalisme, avec une vision négative du «fait», de la
facticité, du factice, de l'artifice, du «fabriqué». Car assumer le présent, c'est approuver le

tragique, ce qui n'a pas de «référentiel ontologique». Or, conclut l'auteur, l'artifice est

«vérité»de l'existence (p. 311); non pas un «lieu»étranger à toute nature, mais une «nature»
faite de l'absence de tout environnement définissable, où tout «oui» n'adhère jamais qu'en
creux. Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

Karl Albert: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des Opus
tripartitum (Ratingen: Kastellaun 1976).

1. Die Arbeit überzeugt durch die reflektierte Engführung der Untersuchung. - Karl
Albert stellt sich die Aufgabe, den Aussagesinn der Formel «esse est deus» möglichst getreu
zu ermitteln. Indem er den Variationen und Entfaltungen dieser Formel in den lateinischen
Schriften des Meisters nachgeht, hofft er - über das Willkürliche und Anthologische hinaus -
das zentrale metaphysische Anliegen Eckharts hörbar zu machen. Bewusst schränkt er seine

Optik ein: Der magister in theologia wird «nur unter streng philosophischen Gesichtspunkten,

d.h. unter Ausschluss des Offenbarungstheologischen » (S. 14) befragt. Methodisch
unterzieht sich Albert dieser Beschränkung so, dass er sich «ganz besonders an die Texte»
(ibid.) zu halten gedenkt. Der Ertrag solcher methodisch abgesicherter Enge ist zweifellos
beachtenswert. Durch die im Kontext der lateinischen Schriften geprüften Aussagen
Eckharts erarbeitet sich Albert ein brauchbares Instrument, um allgemeinere Eckhartdeutungen
wenigstens punktuell zu verifizieren. Insbesondere verspricht er sich, mit seiner Arbeit zur
Beantwortung von noch offenen philosophiegeschichtlichen Fragen beizutragen. Albert
nennt folgende Problemkreise: a) In welchem Sinn kann Eckharts Seinsspekulation als

Exodusmetaphysik gelten (als philosophische Explikation der biblischen Gottesoffenbarung)?

b) Welche geistesgeschichtlichen Traditionen haben Eckhart beeinflusst? c) Ist Eckhart

vom Pantheismusverdacht freizusprechen? d) Ist die befragte Spekulation als Seinsmetaphysik

(«von unten») oder als Einheitsmetaphysik («von oben») zu charakterisieren? Ist
diese Unterscheidung auf Eckharts Philosophieren überhaupt anwendbar?

2. Die Arbeit enttäuscht aber auch, weil sie gelegentlich die selbstgesteckte Grenze
missachtet. - Albert setzt sich u. a. mit einem Vertreter der marxistischen Eckhartinterpretation
auseinander (Hermann Ley: Studie zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter,
Ostberlin 1957; Geschichte der Aufklärung und des Atheismus II, 2, Ostberlin 1971). Es gelingt
ihm, Ley wahrhaft grobfahrlässig Missachtung der Quellen nachzuweisen. Mit dieser
gekonnten, manchmal schulmeisterlichen Rüge aber scheint Albert auch geneigt zu sein, den
Ansatz selber und die Ergebnisse einer materialistisch-historischen Betrachtungsweise als

18 Studia philos. 38 273



erledigt zu betrachten. Er kümmert sich dabei nicht um Grundsatzfragen, um die
Auseinandersetzung mit dem historischen Materialismus als Interpretationsmaxime. Wenn z.B.
Albert mit Leys Unterscheidung von progressiver und reaktionärer Mystik nicht einverstanden
ist (eine «mehr als fragwürdige Zweiteilung» [S. 90]), dann genügt - sachlich gesehen - der
Hinweis auf die unzulängliche Klärung des deiformitas-Begriffs nicht. Die ernsthafte Begegnung

müsste hier Leys Unterscheidungskriterien diskutieren: Ob die Rücksicht auf die
gesellschaftlichen Antagonismen und die entsprechende Zuordnung verschiedener mystischer

Äusserungen nicht einen sinnvollen idealtypischen Zugang zum Phänomen bedeuten
könnte? Albert weist Leys materialistische Umdeutung der Eckhartschen Ontologie fundiert
zurück; er stellt sich aber nicht der mindestens theoretischen Frage, ob nicht gerade extremer
Idealismus (Idealismus als Realismus) objektiv in Materialismus umschlagen könnte? Auch
die atheistischen Deutungen von Eckhartschen Sätzen werden vom Text und von der Biographie

her als unsinnig abgewiesen; auch hier wäre, mindestens als Glosse, die objektive Nähe
einer negativen Theologie zum Atheismus zu notieren.

Mit diesen Bemerkungen will ich nicht Ley in Anwaltschaft nehmen. Seine Version einer
Eckhartdeutung ist in der Tat allzu penetrant von ideologischen Prämissen bestimmt. Es soll
nur darauf aufmerksam gemacht werden, dass Alberts Ansatz zur Widerlegung eines fremden

philosophischen Verständnisses nicht zureicht. Textkritische und philologische
Argumente können allenfalls Konsens auf der Ebene der Textlektüre herstellen, aber noch nicht
auf der Ebene der Sinndeutung.

3. Eckhart: Lesemeister und Lebemeister. - Die Untersuchung von Albert ist als exegetische

Arbeit hochzuschätzen. Sie leistet wertvolle Vorarbeit zur geistesgeschichtlichen Ortung
des Meisters und zur philosophischen Rezeption. Albert aber intendiert mehr. Er möchte ein
gültiges «Verständnis» der Eckhartschen Metaphysik anbahnen, indem er durch genaue
Lektüre den philosophischen Grundgedanken gleichsam dingfest macht. Um Verbindlichkeit

zu gewinnen, kümmert er sich zunächst um die Voraussetzungen dieses «Verständnisses»:

Es gelte, zuerst einmal den Standort zu erreichen, «zu dem der betreffende Denker bei
seinem Versuch, sich selber zu verstehen, schon vorgedrungen» (S. 27) sei; von hier aus
könne erst tiefer «in das Verständnis seiner Gedanken» (ibid.) vorgedrungen werden. Diese
Aufgabestellung suggeriert die Vorstellung eines präzis angebbaren Informationsstandes.
Den «Schlüssel» zur Eckhartschen «Selbstinterpretation» (S. 27) findet Albert denn auch im
Begriffskatalog, den Eckhart in der Disposition des geplanten Thesenwerks vorlegt. Das
besagt: Das metaphysische Selbstverständnis ist für Albert in Thematik und Systematik zu
suchen; diese aber - Thematik und Systematik - lassen sich mit genügender Sachkenntnis
und textkritischer Sorgfalt sicherstellen. Demgegenüber muss festgehalten werden: Die
Arbeit an den «Voraussetzungen» eines philosophischen Selbstverständnisses verlangt -
wenn diese «Voraussetzungen» als die «Selbstinterpretation» des Autors definiert werden -
mehr und anderes als textkritische Akribie und philosophiegeschichtliche Gelehrsamkeit.
Die Herstellung des Klartextes ist eine verdienstvolle und wohltuend nüchterne Sache; in
bezug auf die philosophische Selbstdeutung des Meister Eckhart ist sie freilich nur die
Präambel. Sie kann nicht beanspruchen, eine philosophische, auch nicht die nur partielle, weil
perspektivische Erhellung eines philosophischen Selbstverständnisses zu sein.

Die metaphysische Position Eckharts lässt sich nicht als Lehrbuchstoff erfassen. Der
Aussagesinn seiner Spekulationen wird allererst in der Begegnung mit dem «ganzen» Eckhart

hörbar. Gerade bei Eckhart scheint mir die Berücksichtigung der gesellschaftlichen
Bedingungen zum Verständnis seines Denkens unabdingbar: Er lebte in einer Zeit des

latenten Bürgerkriegs, der politischen und wirtschaftlichen Krisen; er erlebte unmittelbar
die Verfolgung der Begharden und der Brüder vom Freien Geist. Zweifellos hat Eckhart, der
nicht nur in der Abgeschiedenheit der Klosterzelle nachdachte, auf die «Welt» reagiert.

274



Deshalb: Die lehrmässige Metaphysik ist als der Reflex einer Haltung, als die Theorie einer
Praxis angemessen zu «verstehen». Konkreter: Die lateinischen Schriften sind als Komplement

der deutschen Predigten zu lesen; beide Weisen der Artikulation sind in das
Spannungsfeld seines Lebens zu stellen: in das persönliche Spannungsfeld (des gelehrten Mönchs
und des Seelsorgers), in das politische (der Umbruchszeit zwischen Interregnum und
Schisma) und in das soziale (von Institution und «innerem Reich»), Eckharts bekanntes
Wort: «Ein Lebemeister ist mehr als tausend Lesemeister» darf wohl auch als Hinweis auf
den adäquaten Zugang zu seinem Selbstverständnis beherzigt werden: Eckhart ist sinnvollerweise

nicht zu reduzieren auf den «Lesemeister»; dessen Aussagen sind relevant nur, wenn
sie in ihrer existentiellen Bezogenheit auf die Aussagen des «Lebemeisters» ernstgenommen
werden. Raphael Bielander, Basel

Philippe Muller: Prévision et Amour (Collection Raison dialectique, L'Age d'Homme,
Lausanne 1977) 461 p. (bibliographie et index).

Ce premier volume de (Prévision et Amour>, intitulé <Le Discours Un>, étape initiale d'une
plus vaste entreprise puisque deux autres volumes sont annoncés par l'auteur, conduit le
lecteur du bouleversement intellectuel suscité par l'apparition de la science physique à la
dernière grande totalisation du savoir réalisée par Hegel.

Cette approche historico-critique de la constitution de la conscience philosophique
moderne est structurée par le concept de <révé!ation> qui ressaisit en un tout organique le
faisceau des catégories grâce auxquelles l'homme prend progressivement conscience de lui-
même, de son rapport au monde, à une transcendance et, plus tard, au devenir historique des
sociétés. Trois révélations jalonnent l'évolution de la conscience occidentale: la première,
issue du monde agraire dominant jusqu'à la Renaissance mais demeurant bien au-delà la
réalité vécue par une majorité d'individus, tire l'essentiel de ses catégories des valeurs
religieuses tissées à toutes les manifestations de là quotidienneté qu'elles organisent en un
ordre stable et hiérarchisé. La deuxième est fonction de la mutation qu'engendre la saisie

scientifique (avec la constitution de l'objectivité, la découverte de l'universalité de la loi et le

triomphe ultérieur du mécanisme) et elle se distingue de la première par une autonomie
quasi absolue par rapport à son lieu d'élaboration. La troisième, aussi déterminante que la
deuxième pour la genèse de la conscience mooderne, quoique moins souvent prise en

compte, forge ses catégories par une réflexion sur l'histoire qui s'impose, à partir du XVIIIe
siècle, comme une dimension créatrice de la temporalité.

La succession des révélations toutefois ne signifie pas leur évacuation du champ historique
et culturel. De leur coexistence naîtra, au XVIIIe siècle, une série de conflits que la conscience

philosophique vit comme autant de déchirements ou d'incitations au scepticisme. Kant va
donner forme à ce foisonnement de questions, les formulant en problèmes philosophiques
avant d'y porter réponse dans les trois (Critiques). L'auteur, après avoir retracé la genèse de la
pensée kantienne, présente une éclairante reconstitution du système centrée sur l'antithétique

de la raison pure. Cette perspective favorise une structuration ferme de l'ensemble dans

laquelle les études de détails s'inscrivent sans brouillerjamais la ligne directrice de l'analyse.
Mais l'étape kantienne ne constitue pas un moment d'équilibre définitif. Et cet équilibre

paraît vite factice à la nouvelle génération de philosophes, dont fait partie Hegel, qui a

ressenti le grand ébranlement de la révolution de 1789 comme une sollicitation à approfondir
un nouveau plan de l'expérience humaine, celui de l'action historique, de ses modalités, de

sons sens. L'auteur consacre une minutieuse analyse à la période post-kantienne avant de

s'engager dans l'étude du système hégélien dont il montre l'irrécusable puissance conceptuelle

mais aussi les coups de force qu'opère la volonté systématique qui l'inspire et qui sont

275



autant de raisons que nous avons de ne plus être hégéliens aujourd'hui. Ainsi se termine ce

premier volume de Prévision et Amour qui, en guise de conclusion, trace à grands traits la

figure des suivants où seront reconsidérés l'apport kantien que consolident les développements

de la science attestant la constructivité de la raison humaine (le <Prévision> du titre) et

l'apport hégélien qui, par la méthode dialectique, nous donne le moyen de saisir ce que
l'attitude technicienne ne peut que déformer par ses procédures d'investigation, à savoir
l'action humaine comme conduite orientée vers autrui et tout le domaine de l'intersubjecti-
vité (le terme <Amour> du titre).

Le résumé donné ici de l'ouvrage de Philippe Muller le réduit en quelque sorte à son
schéma narratif. Une restitution plus fidèle du contenu devrait insister sur la richesse des

références, des informations, sur la variété des domaines pris en compte mais, surtout,
marquer nettement que le propos de l'auteur n'est pas de simplement récrire une histoire de
la philosophie. Ce qui sous-tend et guide l'analyse des données historiques, c'est la question
de la légitimité de l'entreprise philosophique: comme réponse existentielle et totalisante, la

philosophie est-elle productrice d'un savoir authentique? Dès lors, le parcours historique ici
retracé vise à dégager, par un héritage actif du passé culturel, les instruments conceptuels
nécessaires pour répondre sans naïveté ni précipitation à cette question.

Françoise Bonhôte, Neuchâtel

Francesco Sarri: Socrate e la genesi storica dell'idea occidentale di anima (Roma: Edizioni
ABETE 1975) vol. 1: 211 p., vol. 2: 216 p.

Dans leurs célèbres travaux sur Socrate et Platon, J. Burnet et A. Taylor prétendaient que
la plupart des dialogues de Platon nous transmettent fidèlement la pensée de Socrate et
faisaient en particulier remonter à Socrate la doctrine de l'âme développée dans le <Phédon>.

Ces deux savants attribuaient d'autre part à Socrate l'assimilation de l'âme à la personnalité
morale et intellectuelle de l'homme. F. Sarri disjoint les thèses que les platonisants de St.
Andrews avaient associées. Avec l'ensemble des savants actuels il rejette la première, mais il
soutient que la seconde en est indépendante et se propose d'en montrer la validité. Pour y
parvenir, il oppose à la conception de la psyché antérieure à Socrate celle qui lui est
immédiatement postérieure et soutient que cette dernière ne peut avoir d'autre origine que Socrate
lui-même. L'ouvrage entier est fondé sur cette opposition.

Une première partie analyse les diverses acceptions du terme <psychè> au cours d'une
longue période allant d'Homère jusqu'à la fin du Ve siècle. L'étude de l'<Iliade> et de l'<Odys-
sée>, de la littérature orphique, des fragments philosophiques des présocratiques conduit à

l'affirmation qu'avant le Ve siècle la psyché ne coïncide jamais avec le moi individuel et
conscient, et que cette coïncidence ne commence à se dessiner qu'avec les poètes tragiques,
les sophistes et Démocrite. Au terme de cette première partie, l'auteur s'arrête à la caricature
de Socrate mise en scène par Aristophane et relève que le poète qualifie Socrate et ses

disciples d'«âmes sages» (Nuées 94). Cet emploi - singulier à cette époque - du terme
<psychè> reprendrait un trait du langage socratique qu'Aristophane aurait noté sans le

comprendre.
La seconde partie de l'ouvrage cherche à montrer que dans ce trait de langage s'exprime

une nouvelle conception de l'âme, dont l'initiateur principal ne peut être que Socrate. Cette

conception correspondrait à la «phase pré-métaphysique» de la doctrine platonicienne de

l'âme, qui se développe dans l'<Apologie>, le <Criton>, le <Protagoras>, le <Gorgias> et le
(Premier Alcibiade>. Elle devrait être soigneusement distinguée de la conception métaphysique

instaurée par la «seconde traversée» du <Phédon> (99 d), qui donnera un fondement
théorique aux vues de Socrate en liant la doctrine de l'âme à celle des Idées.

276



L'analyse de F. Sarri distingue quatre thèses fondamentales, apparaissant dès l'<Apologie>
(I, p. 126sq.): 1. identité de notre moi le plus profond avec l'âme: «l'âme est en somme la
conscience intellectuelle et morale de l'homme»; 2. supériorité de l'âme sur le corps; 3.

nécessité de prendre soin de l'âme pour qu'elle devienne la meilleure possible; 4. espérance
eschatologique.

Ces quatre thèses déterminent une conception de l'âme qui repose sur l'intuition et

l'analogie beaucoup plus que sur la démonstration rationnelle. C'est en elle que résiderait le

noyau de la pensée socratique. Pour cette pensée, l'opposition entre l'âme et les réalités
d'ordre matériel ne se présente pas comme une opposition entre le monde intelligible et le
monde sensible, mais comme une opposition entre l'homme considéré dans son être
véritable (aùxoç) et ce qui appartient à l'homme (xà èauxoû). Quant à la nature de cet être
véritable, elle n'est pas encore définie en termes de substance et de facultés: l'âme est saisie
dans ses opérations, elle est «ce en quoi se produisent les effets de la justice et de l'injustice, de
la sagesse et de l'ignorance, et par conséquent ce en quoi siègent les tendances à opérer d'une
manière juste ou injuste, sage ou insensée» (I, p. 152).

F. Sarri confirme sa thèse générale par l'étude des Socratiques (Xénophon, Antisthène,
Aristippe, Eschine de Sphettos) et montre que la conception de l'âme ressortant des premiers
dialogues de Platon se retrouve dans le fonds des idées communes à tous ces auteurs. Mais ce
n'est pas tout: par l'analyse de certains emplois du terme <psychè> chez l'orateur Antiphon et
chez Isocrate, il montre également que dès la fin du Ve siècle les orateurs attiques utilisent ce
terme dans le sens qu'il revêt chez Socrate, et c'est à ses yeux une nouvelle confirmation de sa
thèse.

Bien qu'il reconnaisse d'emblée sa dette à l'égard de J. Burnet et A. Taylor, F. Sarri prétend
faire œuvre originale. Selon lui personne n'avait encore songé à fonder la thèse qu'il leur
emprunte sur une analyse approfondie des sources (I, p. 23) et les savants qui ont étudié
Platon n'ont accordé aucune importance à la première phase de sa doctrine de l'âme (I,
p. 124). Ces affirmations sont sujettes à caution, et l'ouvrage vaut plus par l'abondance de
l'information, la précision des analyses et la clarté de l'exposition que par l'originalité du

propos. Ces qualités permettent de le recommander à tous ceux qui s'intéressent aux
significations du terme <psychè> d'FIomère au début du IVe siècle. Plusieurs chapitres du 1er

volume leur fourniront d'excellentes mises au point et le 2e volume, entièrement occupé par
les notes et la bibliographie, leur apportera de très nombreuses références.

A.-J. Voelke, Lausanne

J. L. Gardies: La logique du temps (Paris: P.U.F., Collection SUP 1975) 160 p., bibliographie.
L'auteur propose, exposé sous une forme claire et didactique, un panorama des recherches

en cours et des résultats acquis en logique du temps. Un des intérêts majeurs de ce livre réside
dans les informations qu'il fournit sur l'histoire de la discipline et de ses problèmes, compte
tenu de la rareté des exposés d'histoire de la logique, en français tout au moins. En principe
accessible au profane, le livre présuppose néanmoins des connaissances de base en logique
moderne (calculs classiques et logiques modales), ce qui lui permet d'être aussi précis que
complet.

L'analyse du traitement rationnel des notions temporelles est une conquête récente dans le

développement de la logique. Ce délai est dû en particulier à deux causes. La logique
moderne doit d'abord sa constitution rigoureuse à la distance qu'elle s'est vu prendre par
rapport à la grammaire, aux structures des langues d'usage; cette distance est rendue nécessaire

par l'analyse du raisonnement mathématique lequel, en plus, opère à l'aide de notions
a-temporelles. La seconde raison est que si la réflexion analytique sur le raisonnement

277



physique a semblé infléchir la logique vers l'intégration de notions temporelles, celles-ci ont
pu, en réalité, être assimilées à des notions spatiales. C'est donc par un retour au raisonnement

intuitif, ou naturel, mais grâce au développement même des instruments formels
élaborés pour le raisonnement mathématique et à la possibilité de leur extension, que
d'autres domaines des démarches rationnelles ont pu être analysés. Dans le raisonnement
naturel, sous ses espèces les plus «naïves», desformes logico-temporelles sont invariablement
enjeu, objets possibles de recherches formalisantes.

L'ouvrage comporte six chapitres. Le premier porte sur les précurseurs en logique du
temps et leurs principales notions: horloge absolue, futurs contingents aristotéliciens, définitions

mégaro-stoïciennes de l'implication et de la modalité en termes de notions temporelles,
temps et modalités dans la logique arabe et médiévale, définition progressivement a-tempo-
relle de la copule prédicative dans la logique moderne, le temps comme variable quantifiable
en termes classiques, chez Russell et ses prolongements chez Findley. Dans le deuxième
chapitre on étudie une tendance historique à la réduction de la logique du temps à celle des

modalités, à partir des définitions mégarique et diodorienne mais aussi des développements
apportés aux systèmes de Lewis par Prior, Kripke et Lemmon. Les trois chapitres suivants
sont un exposé d'essais rendant compte des structures temporelles de la grammaire: 3. temps
grammatical, mesurable et non-mesurable, marqué par les temps des verbes; 4. logiques de
la datation (système de Rescher et Garson), structures de «ici» et «maintenant», rapports
entre les formes de localisation temporelle et celles des temps verbaux, et 5. structures
logiques temporelles marquées par des adverbes et des prépositions (D. Scott, von Wright,
G. Anscombe, H. Kamp). Enfin, un dernier chapitre traite de diverses analyses de conceptions

philosophiques du changement, de l'action et de l'histoire (Meredith, Prior, Rescher,

Urquart; Larouche, von Wright, Rogowski). Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

278


	Buchbesprechungen = Comptes rendus

