Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 38 (1979)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 38/1979

Aristotele: La generazione e la corruzione. Traduzione, introduzione e commento di Mauri-
zio Migliori (Napoli: Luigi Loffredo editore 1976). 289 p. (Filosofi Antichi 6).

Cette traduction italienne du «<De generatione et corruptione» suit & quelques corrections
pres I'édition de Joachim (Oxford 1922), que le traducteur juge supérieure a celle de Mugler
(Paris 1966). Elle est accompagnée d’un commentaire qui met a profit les contributions des
anciens commentateurs et des savants modernes, et se signale en particulier par I'utilisation
du commentaire d’Averroés (trad. Kurland, Cambridge 1958), dont Joachim ne disposait
pas.

Une introduction définit le caractére du (De generatione et corruptione» et indique sa
place dans I'’ensemble des ceuvres physiques d’Aristote. Contrairement a certains de ses
prédécesseurs, M. Migliori pense que ce traité n’est pas un mélange de textes fortuitement
liés entre eux, mais «un discours qui s’achemine, d’une maniére suffisamment linéaire et
rigoureuse, vers une conclusion précise» (p. 25), et il en fait clairement ressortir la cohérence
logique: «Aristote démontre ... que, sur la base de I'existence de la matiére ainsi que de
I'action et du mélange des éléments, la génération est possible; que cette génération est
réalisée par le mouvement du soleil le long de I’écliptique, qui comporte des variations
suffisant & expliquer le cycle des générations et des corruptions; que la continuité de ce
processus est garantie par 1’éternité du mouvement circulaire du premier ciel (le ciel des
étoiles fixes); que ce mouvement lui-méme subsiste en tant qu’il y a un Premier Moteur
immobile, lequel apparait donc comme le principe qui justifie tout le processus» (p. 38).
Selon M. Migliori, la méme cohérence régne dans 'ensemble de I'ceuvre physique d’Aris-
tote, et le (De generatione et corruptione) constitue un chainon intermédiaire entre les
développements fondamentaux de la <Physique> et du <De Caelo» d’une part, et I’étude des
questions particuliéres abordées dans les <Météorologiques» de I’autre.

Comme on le voit, 'interprétation défendue par le traducteur s’insére «dans le sillon de la
lecture traditionnelle, récupérée au niveau de la critique» (p. 11). Quoi qu’on pense de cette
lecture traditionnelle et de I'idée qu’elle «trouve dans les ceuvres physiques la plus siire et
évidente des vérifications» (ibid.), on sera reconnaissant a M. Migliori de fournir un excellent
instrument de travail pour I’étude d’un traité souvent cité, mais rarement analysé¢ d’une
maniére approfondie. A.-J. Voelke, Lausanne

Hermann Cohen: Werke, Band 4: Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Einlei-
tung von Helmut Holzhey, Register (Hildesheim/New York: Olms 1978) XXIIT*, IX, 256 p.

La Logik der reinen Erkenntnis» était déja suivie de I’<Ethik des reinen Willens> depuis
trois ans et Cohen travaillait a la suite de son «Systéme» lorsque parut ce commentaire de la
«Critique de la raison pure» rédigé pour la Philosophische Bibliothek. Cohen avait donc alors
déja accompli une part essentielle de son ceuvre, en particulier tous ses ouvrages sur la
critique de la connaissance. Malgré I'indépendance de sa <Logique de la connaissance pure»> &
I'égard de la théorie kantienne, sa contribution a I'interprétation — ou plutdt comme il le
disait a la «reconstruction philosophique» de Kant depuis son ouvrage fondamental en ce
domaine (<Kants Theorie der reinen Erfahrung», 1871) assurait son autorité de critique et

261



surtout il continuait d’affirmer en commun avec Kant la méthode transcendentale. Son
commentaire ne prétend pas rivaliser avec celui de Vaihinger (1892) qui en était d’ailleurs
resté a I'<Esthétique transcendentale»; il se proposait plutdt, visiblement, d’établir une sorte
de manuel de lecture et une orientation proprement philosophique pour le lecteur, bien
distincte de I’érudition historique et philologique. Au surplus, le commentaire dans toute son
objectivité ne pouvait que porter la trace évidente de la doctrine méme de Cohen. Celui-ci
n’avait-il pas, dans la préface de sa Logique, mis son espoir a adopter a I"égard de Kant
I'attitude que celui-ci avait affirmée & I’égard de Platon: «dass man einen Autor durch die
vergleichende Anordnung seiner Sitze besser verstehen konne, als er selbst sich verstanden
hat» (p. XI)? C’est dire qu’a l'intérét intrinséque de ce commentaire depuis longtemps
classique se joint I'intérét de son témoignage ultime sur la position de Cohen a I'égard de la
pensée propre de Kant. Sur tous ces points et sur les problémes essentiels posée par le
commentaire, 'introduction de I’éditeur apporte de trés utiles précisions (p. X*- XIV*
notamment). D. Christoff, Lausanne

Hermann Cohen: Werke, Band 6: System der Philosophie. Erster Teil: Logik der reinen
Erkenntnis. Einleitung von Helmut Holzhey, textkritischer Apparat, Register (Hildesheim/
New York: Olms 1978) XXV*, XXVIII, 722 p.

Les Archives Hermann Cohen fondées a Ziirich en 1969 ont entrepris sous la direction de
H. Holzhey I’édition critique des ceuvres de Hermann Cohen en 16 volumes comportant
introduction, variantes des éditions successives et index. La publication commence opportu-
nément par la <Logique», premiére partie du «Systéeme> de Cohen et expression la plus
compléte de sa pensée critique, qu’il publia a soixante ans en 1902. La conception critique de
lalogique comme pensée de 'origine — «La logique doit étre logique de 'origine» (Ursprung)
—en fait la science de la connaissance pure (Logik der reinen Erkenntnis); cette origine est la
pensée méme et «seule la pensée elle-méme peut produire ce qui peut valoir comme étre»
(was als Sein gelten darf, p. 81). Il en découle une conception systématique des sciences
mathématiques de la nature, soutenue par une conception du calcul infinitésimal fondant les
idées de continuité, de mouvement, de production.

Cette conception de la connaissance pure exigeait une «purification» et une systématisa-
tion de la théorie kantienne de la connaissance: la théorie de la connaissance s’identifie a la
logique transcendentale; I'esthétique transcendentale, ainsi que la notion kantienne de
«donné» disparaissent; temps et espace deviennent des catégories. Mais la comparaison qui
parait s’imposer avec les doctrines néocriticistes de Renouvier ou encore de Hamelin ferait
aussi ressortir — utilement — leur diversité, notamment quant aux idées de systéme et d’iden-
tité. Chez Cohen, toute la connaissance devient un pur systéme de jugements: I’aperception
transcendentale elle-méme disparait et la fonction unificatrice du jugement se trouve désor-
mais fondée sur I'unité fonctionnelle et la corrélation de la distinction et de I'unification dans
le jugement méme. L’introduction de I'éditeur résume les points essentiels de I'ouvrage avec
une concision remarquable et retrace I'évolution de Cohen 4 I'égard de la doctrine kantienne,
en particulier la maniére dont le fondateur de I’école de Marbourg prend ses distances a
I’égard de la théorie kantienne des deux sources de connaissance, intuition et jugement, dans
ses écrits successifs, et comment il pense se situer dans la tradition de Platon, de Descartes et
de Leibniz: «On sait écrivait-il, que je ne puis penser la force de la raison comme coupée de sa
continuité historique» (p. XI).

Il est permis d’espérer que cette édition contribuera 4 une meilleure connaissance de
I'école de Marbourg et des philosophes si divers qui y ont été formés.

D. Christoff, Lausanne

262



Max Horkheimer: Théorie critique (Paris: Payot 1978) 369 p. (Coll. Critique de la Politique).

On sait avec quel retard le public francophone a pris connaissance des textes de I’Ecole de
Francfort. A ce jour, des ouvrages fondamentaux ne sont pas encore traduits: la (Dialectique
négative» et les (Minima Moralia> d’Adorno, par exemple. Le choix d’articles publiés sous le
titre de (Théorie critique> comble une lacune importante. Ce recueil nous permet en effet de
lire en frangais quelques-uns textes essentiels de Horkheimer et de voir toute I’évolution de ce
philosophe. Ainsi apparaissent mieux certaines difficultés de la théorie critique, mais aussi
toute sa réelle actualité.

La position de Horkheimer se veut matérialiste et critique, et c’est la méthode dialectique
qui lui permettra de défendre cette position et d’¢laborer sa théorie. La dialectique cerne le
réel dans sa complexité. Comme cette dialectique est matérialiste, elle se reconnait elle-
méme conditionnée par le processus social et historique, et ne peut donc affirmer un concept
de pensée isolée qui poserait sa détermination & partir d’elle-méme. Bien au contraire, la
tension entre le concept et la réalité objective reste insurmontable. Elément temporel intégré
a I’histoire de I'homme, cette dialectique ouverte n’en perd pas pour autant «le sceau de la
vérité» (186). Sielle évite I'illusion d’une vérité métaphysique, anhistorique, ayant une valeur
universelle, elle ne devient pas cependant acceptation d’opinions contradictoires, ou scepti-
cisme; en un mot, elle évite le relativisme, car elle sait —du moins Horkheimer le prétend-il —
déterminer la théorie vraie pour tel moment historique donné. Mais la théorie considérée
comme juste pourra aussi disparaitre un jour, si les intéréts pratiques qui ont joué un role
dans son élaboration disparaissent. Nous trouvons ainsi, croyons-nous, chez Horkheimer
lui-méme, une explication de son évolution. Si, dans un de ses derniers textes, <La Théorie
critique hier et aujourd’hub, il abandonne, semble-t-il, certaines exigences présentées
comme impératives dans des textes des années 1930-38, ce n’est pas par simple résignation, ni
par régression & une attitude réactionnaire, comme certains critiques superficiels ou dogma-
tiques ont voulu I’affirmer, trop rapidement peut-&tre; mais c’est bien parce que les circons-
tances historiques exigent, d’une théorie critique, une certaine adaptation. Horkheimer, a
travers 'expérience historique du nazisme, du stalinisme notamment, mais aussi de la société
amé¢ricaine, en arrive a la conclusion que d’une part «Marx avait tort sur de nombreux
points» (358) et que d’autre part la société plus juste pour laquelle il travaillait est en train de
devenir une société «totalement administrée» (359); il s’agit dés lors de sauver ce que I'on
peut encore de I'individu et de la liberté.

Pour Horkheimer, la théorie doit toujours avoir une relation a la pratique: non seulement
elle est conditionnée par les circonstances historiques du moment, mais elle doit aussi aider a
transformer ces circonstances, pour viser 4 une société plus juste, plus vraie. Chacun des
textes ici traduits est une application de ce programme. Et quand Horkheimer critique a la
fois le rationalisme métaphysique et 'empirisme logique — toute la «querelle du positivisme»,
qui prendra une place importante dans les travaux de ’Ecole de Francfort aprés la guerre, est
déja présente dans <La derniére attaque contre la métaphysique> (1937) — c’est chaque fois
pour dégager les dangers politiques de telle ou telle position, ainsi que ses relations a la
société. C’est pourquoi, si le probléme de la vérité reste fondamental et traverse chacun de
ces textes philosophiques, ceux de la morale et de I’action politique sont aussi constamment
présents.

Ce choix d’articles nous permet de mieux cerner quelques difficultés de la théorie critique.
Nous aimerions simplement en mentionner quelques-unes. L’évolution de la pensée de
Horkheimer depuis les positions des années 1930 a celles des années 1970, est-elle une
trahison ou au contraire une évolution logique et cohérente? Par cette question est aussi posé
le probléme de la relation de la pensée de Horkheimer a celle de Marx. Horkheimer réussit-il
vraiment 4 défendre la notion de vérité en dehors du relativisme et de I'idéalisme? Comme le

263



montrent L. Ferry et M. Renaut dans leur excellente présentation du livre, cette difficulté
n’est pas propre a la seule théorie critique, mais a toute position matérialiste. Mais il y a un
probléme propre a la théorie critique qui ne touche pas forcément une autre position maté-
rialiste: une théorie critique, cohérente avec elle-méme et donc critique d’elle-méme, peut-
elle défendre un concept positif de la vérité? Ne doit-elle pas aboutir, comme chez Adorno, a
une dialectique négative? Que devient alors la philosophie? N’est-ce pas le seul réle qu’elle
puisse encore jouer dans les circonstances actuelles? Michel Cornu, Morges

Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. Erweiterte Neuausgabe (Miinchen: Piper
1977) 136 p. (série Piper No. 150).

Cette nouvelle édition contient pour la premiére fois un chapitre concernant Martin
Heidegger: I'exposé des relations effectives des deux philosophes jusqu’en 1933, des réserves
de Jaspers sur la doctrine de «Sein und Zeits, de son attitude immuable apres 1933 conduit a
une réflexion et & un examen de conscience sur les motifs qui ont empéché toute reprise des
relations. Les réflexions sur les critéres de validité d’une philosophie, sur le lien rationnel
entre philosophes opposés, sur la maniére dont disciples et adversaires se font prisonniers de
la doctrine qu’ils suivent ou critiquent dépassent 'occasion qui les suscite. Pour I'auteur de la
«Geistige Situation der Zeit), la philosophie demeure la parole des puissances que sert
I'individu dans sa vie intérieure, et cela exclut a ses yeux Auseinandersetzung et prise de
position sommaires. D. Christoff, Lausanne

Karl Jaspers: Notizen zu Martin Heidegger. Herausgegeben von Hans Saner (Miinchen:
Piper 1978) 342 p.

La lecture de ces notes confirme dans I’ensemble le chapitre de I’autobiographie indiqué
ci-dessus. On remarquera cependant en particulier que Jaspers juge nécessaire de prendre
vraiment position a I’égard de la pensée de Heidegger; mais une véritable critique ne peut,
écrit-il, se faire «en passant»; aussi se défend-il des malentendus et des interprétations
tendancieuses des tiers a I'égard de sa propre position (voir notamment note 133); et de citer
Nietzsche: «Ich ehre, wen ich angreife» Celui qui, malgré toutes les circonstances politiques
ultérieures, voudra s’en tenir a la philosophie lira attentivement les fragments antérieurs a
1933, Le nombre et I'étendue en sont malheureusement fort limités — une quinzaine en une
quinzaine de pages—mais ils attestent deux esprits et deux formations enti¢rement différents.
Une importante notice de I'éditeur sur la lecture de Heidegger par Jaspers compléte fort
utilement ces indications et retiendra tout particuliérement I'attention (pp. 327-331). Outre
soixante pages de notes et deux index, on appréciera la préface pleine de nuances de I'édi-
teur; on y trouvera le résumé des relations des deux philosophes, leurs espoirs, les motifs
possibles de premiéres déceptions et par la suite les motifs qui les tinrent & distance I'un de
"autre malgré certains désirs, différents de part et d’autre, de reprendre leurs relations. Peut-
étre verra-t-on mieux, a 'origine, certains éléments d’un accord possible, surtout dans la
critique de la philosophie de I’époque, mais il restera & se demander comment ces deux
esprits ont pu exercer en apparence certains effets communs sur le public le plus lointain, non
le plus proche. D. Christoff, Lausanne

Max Scheler: Spiite Schriften. Mit einem Anhang herausgegeben von Manfred S. Frings.
Gesammelte Werke Bd. 9 (Bern/Miinchen: Francke 1976) 384 S. [1]. - Max Scheler im
Gegenwartsgeschehen der Philosophie. Herausgegeben von Paul Good im Auftrag der Deut-

264



schen Gesellschaft fiir Phinomenologische Forschung (Bern/Miinchen: Francke 1975) 288
S. [2].

Der von Paul Good (St. Gallen) besorgte Gedenkband zum 100. Geburtstag Max Schelers
[2] vergegenwiirtigt Leben und Werk des Frithverstorbenen mit der Absicht, eine «produk-
tive Auseinandersetzung» anzuregen. «Schelers Gedankengut erfihrt» in dieser Sammlung,
so sieht es der Herausgeber, «eine Aktualisierung, welche ein lingst félliges grosseres Aus-
einandersetzungsgeschehen anstossen will» (S. 8). Nun, tatsichlich liegt hier m. E. wohl ein
facettenreicher Riickblick vor, nicht aber schon der Niederschlag einer neuerlichen produk-
tiven Lektiire von Schelers Schriften, die wohl vielfach programmatisch gefordert, jedoch
nur in den Beitrigen von H. Rombach und W. Welsch ansatzweise geiibt wird. Dieser
Mangel ist vermutlich nicht zufillig. Scheler selbst hat Philosophie vom Philosophieren her
definiert und dieses fundiert im «liebesbestimmten Aktus der Teilnahme des Kernes einer
endlichen Menschenperson am Wesenhaften aller méglichen Dinge» (GW 5,68). Diese
Bindung der philosophischen Einsicht an die Person des Philosophen miisste nebst der
metaphysischen Selbstauslegung der philosophischen Person, die Scheler vollzieht, herme-
neutisch bewiiltigt werden. «Max Scheler als Faust» (H. Kuhn); «nicht auf der konsequenten
Durchfiithrung eines prinzipiellen Gedankens, sondern auf der Weite und Spannkraft seiner
Personlichkeit» beruhte seine Kraft und Wirkung (H. J. Schoeps, S. 189). Der Stil von
Schelers Philsosphieren befremdet den heutigen Leser seiner Schriften, auch den aufge-
schlossenen. Es konnte sich lohnen, gerade dieses Befremden zu exponieren. Andeutungs-
weise geschieht das im Eingestiindnis der Ratlosigkeit ob der «kompakten metaphysischen
Behauptungen» Schelers (A. Gehlen, S. 180) bzw. der Verlegenheit ob des Zusammenhangs
von kosmologischer Anthropologie und Geschichtsphilosophie, wo «er unsere Ratlosigkeit
teilt» (M. Theunissen, S. 106). Es ist jedoch bezeichnend, dass die personlich gehaltenen
Erinnerungen des Gedenkbandes die Befremdung, gepaart mit der berechtigten Skepsis an
der Aktualitit des Schelerschen Denkens, deutlicher zum Vorschein bringen als die Ver-
handlungen einzelner Themen. In den gelungensten Fillen ist hier der historische Scheler
gegenwiirtig, der leidenschaftlich philosophierende Mann «von enormer geistiger Gefrissig-
keit» (H.-G. Gadamer, S. 16), seine an diese Leidenschaft gekniipften Gedanken, Beispiel
fir einen Typus Philosophie, der sich bilanzierender Erinnerung sperrt. Statt Lektiireerfah-
rungen mitzuteilen und zu reflektieren, produziert die herrschende Form der Vergegenwirti-
gung von Ansitzen, Thesen, Anspriichen usw. eine rein technische Aktualitit zwischen
Buchdeckeln und nivelliert gerade ihr Objekt zu einem — moglicherweise interessanten —
‘Beitrag’ unter anderen ‘Beitrigen’ in einem nach wie vor historistisch abgesteckten Interes-
senfeld. Der moderne Produzent von Sekundirliteratur macht es im Resultat seiner Verste-
hensbemithung offenkundig, dass er es nie darauf ankommen lassen konnte, mit einem Text
auch nicht ‘fertig’ zu werden. Da hat also Scheler just keine Chance im philosophischen
«Gegenwartsgeschehen».

Viele Erwartungen sind seinerzeit an das postume Erscheinen einer Philosophischen
Anthropologie gekniipft worden, die Scheler selbst fiir den Anfang des Jahres 1929 in
Aussicht gestellt hatte. Sie liegt auch heute, ein halbes Jahrhundert spiter, nicht vor. Gada-
mer hat die Enttduschung vieler in die skeptische Vermutung {iberfiihrt, dass ein entspre-
chender Nachlass gar nicht existiere ([2] S. 17f.). Man muss jedenfalls weiter warten — die
Erschaffung der Nachlassbinde «(Metaphysiks und <Philosophische Anthropologie> kann
sich, wie der Betreuer der Schelerschen Papiere in der Bayerischen Staatsbibliothek, E. Avé-
Lallemant, versichert, auf umfangreiches Material stiitzen ([2] S. 280). Die Spannung hat
allerdings betrichtlich abgenommen. Bezeichnend fiir die Situation scheint es mir, dass das
«Material» «auch unter dem Gesichtspunkt einer Zuordnung zur Metaphysik oder Anthro-
pologie, deren Thematik sich vielfach iiberschneidet», erst noch geordnet werden muss
(ebda.).

265



Mit Band 9 der Gesammelten Werke [1] liegt der vorletzte Band in der Neuausgabe der
von Scheler selbst veroffentlichten Schriften vor; es stehen noch «Politisch-piddagogische
Schriften> (Bd. 4) aus. Die Edition ist unter der Leitung von Manfred S. Frings recht ziigig
vorangekommen. Was enthiilt Band 9?7 Neben der berithmten Arbeit «Die Stellung des
Menschen im Kosmos», Schelers philosophischer Anthropologie im Umriss, die Aufsatz-
sammlung <Philosophische Weltanschauung, die als Sammlung schon postum 1929 er-
schien, den Aufsatz «Idealismus — Realismus» aus dem <Philosophischen Anzeiger> Bd. 11
(1927/28) — und einige Manuskript-Zusitze, die zur Hauptsache Schelers Auseinanderset-
zung mit «Sein und Zeit> offenlegen. Die Prinzipien der Edition sind ebenso verwirrend wie —
in einigen Teilen — der Editionsbericht des Herausgebers. Dazu einige Bemerkungen: Man
muss vermuten, denn klar wird es nirgends gesagt, dass Frings den von Maria Scheler
eingerichteten Text von «Die Stellung des Menschen im Kosmos> zugrunde legt. Thr, so wird
mitgeteilt, lag das Manuskript des seinerzeit unter dem Titel <Die Sonderstellung des Men-
schen»> gehaltenen Tagungsvortrags vor, aufgrund dessen sie den in den ersten Auflagen
komprimierten Text fiir die 4. Auflage von 1948 erweiterte; dieses Manuskript sei aber jetzt
im Nachlass nicht vorgefunden worden. Wiire es nun nicht angezeigt gewesen, diese Textin-
derungen durch Auflagenvergleich zu ermitteln und mitzuteilen? Die in der Sammlung
«Philosophische Weltanschauung, vereinigten Aufsitze sind unabhingig voneinander ent-
standen und erschienen. Im jetzigen Druck ist eine dritte Abéinderung ihrer Abfolge in der
Sammlung, nach einem Plan Maria Schelers aus dem Jahre 1953, vorgenommen worden.
Frings muss selbst feststellen, dass die Manuskriptlage keine klare Entscheidung dariiber
zulisst, ob Scheler selbst noch die Sammlung, und schon gar, dass er sie unter dem heutigen
Titel und im heutigen Umfang geplant hat (S. 349). Wiire es dann nicht angezeigt gewesen,
die Aufsitze einzeln nach dem Erstdruck, mit den ausdriicklich gemachten Manuskript-
Ergénzungen, wiederzugeben? Von der Abhandlung «/dealismus — Realismus)» wurden nur
die Teile II und III im <Philosophischen Anzeiger» veréffentlicht. Frings publiziert nun die
Fragment gebliebenen Teile IV und V, nicht aber den «sehr fragmentarisch» iiberlieferten
Teil I, der einen geschichtlichen Uberblick iiber die Formen von Idealismus und Realismus
bringen sollte. Zur geschichtlichen Darstellung des Realismus ist Scheler nicht mehr gekom-
men, so dass kein unmittelbarer Anschluss an Teil II besteht. Kann das Grund genug dafiir
sein, das Fragment nicht mitzuteilen, sondern es auf den Seiten 351 bis 355 des Nachwortes
bloss zu resiimieren? Und noch ein letztes Aergernis. In GW 7 (S. 341) schon hatte der
Herausgeber mitgeteilt, dass das Manuskript des Buches «<Wesen und Formen des Sympa-
thie> eine 1921/22 geschriebene 8lseitige Fortsetzung der Teile C I und II hat, die von
Scheler nicht in die zweite Auflage seines Buches und, wie es jetzt G W9, 356 heisst, «gemiss
Schelers Absicht» auch nicht in den «Sympathieband» der Gesammelten Werke aufgenom-
men wurde. Man muss das bedauern, nicht zuletzt deshalb, weil man jetzt erfihrt, wie
mindestens inhaltlich sich die Teile II bis IV von Idealismus — Realismus» mit Abschnitten
jenes Manuskripts decken. Wiire es nicht angezeigt gewesen, dem Leser statt eines Berichts
einen konkreten Einblick in Schelers Arbeitsweise zu geben, damit aber auch ein eigenes
Urteil iiber das inhaltliche Verhéltnis der Texte zu ermdoglichen?

Man ist immerhin dankbar, dass nun die hiufig erwihnte Auseinandersetzung Schelers
mit Heidegger im Druck vorliegt: mit Teil V von ddealismus — Realismus> unter dem Titel
«Das emotionale Realitdtsproblem> (S. 254-293), mit kleineren Manuskripten zu «Sein und
Zeib (S. 294-304), mit Rand- und Textbemerkungen in Schelers Handexemplar von <Sein
und Zeit> (S. 305-340). (Dabei sind zahlreiche, z. T. sinnstérende Druckfehler zu beklagen.)
Die Texte verdienen eine genaue Analyse. Ich weise nur auf wichtige Themen hin. Es ist vor
allem die Realititserfahrung, iiber die Scheler mit Heidegger im Blick auf § 43 von «Sein und
Zeity rechtet. Er stimmt zu, dass die Seinsweise dessen, woraufhin etwas real ist, nicht selbst

266



wieder diejenige der Realitdt sein und dass sie deshalb auch nicht physikalisch bestimmt
werden kann (8. 259f.); ebenso pflichtet er Heideggers Kritik an der Fundierung der Realitit
im Erkennen bei (S. 262). In eine Position «hart an der Grenze des Solipsismus» (S. 265)
dagegen scheint Heidegger zu geraten, wenn er die Realitiit im «Dasein» griindet und dabei
«das Sein der Realititsgegebenheit und das Sein des Real-seins selbst» nicht geschieden hélt
(S. 264); «alte, schwermiitige Theologumena calvinistischer Herkunft» scheint er aufzugrei-
fen, wenn er Dasein als «In-der-Welt-sein» beschreibt (S. 260); ein Sekundires setzt er
falschlich an die Stelle der primédren Erfahrung des Widerstands, den das Reale dem trieb-
haften Lebensdrang entgegensetzt, wenn er Realititserfassung nur «auf dem Grunde der
Erschlossenheit von Welt» fiir méglich erklért (S. 263f.). Auch Angst kann nach Scheler nicht
als «letztes Datum» in Anspruch genommen werden, erwichst sie doch erst «aus dem
Widerstande der Welt»: sie ist «Angst vor dem moglichen Widerstande» (S. 270f.). An
Heideggers Auszeichnung einer einheitlichen Struktur des Menschseins setzt Scheler nicht
nur aus, dass diese Struktur «Sorge»-Charakter haben soll, sondern generell, dass Heidegger
zu unbekiimmert um die Problematik eines Wesensbegriffs (neben dem empirischen Begriff
des Menschen) das Menschsein nach der Weise eines geschlossenen Systems vorstellig macht
(S.274ft.), ja heimlich dem Empirismus verfillt (S. 286). Heideggers <Phinomenologie» habe
aufgehort, Wesenserkenntnis zu sein (S. 285): methodisch, indem die Untersuchung von
Seinsarten an die Stelle von Wesenserkenntnis tritt und so das Sachapriori beseitigt wird (S.
285f.); inhaltlich, indem jegliche Zeit- und Geschichtsiiberlegenheit des Daseins geleugnet
wird, so dass sich Dasein fakrisch der Seinsart des Lebens unterordnet (S. 282).

Schelers explizite Heidegger-Kritik bestitigt und korrigiert, was M. Theunissen ohne
Kenntnis dieses Textes in seiner Konfrontation der Weltdeutung bei beiden Philosophen
ausgemacht hat ([2] S. 91ff.). Theunissen zeigt zunéchst, dass sich die menschliche Welt nach
Scheler in der Theorie (Anschauung) konstituiert, die Welthabe aus Weltdistanz entspringt;
nach Heidegger die Welt in poietischer Praxis, im besorgenden Umgang mit Zuhandenem
festzumachen ist. Zweifellos bindet Scheler den menschlichen Weltentwurf an die «Geist»-
bestimmtheit der menschlichen «Person», wihrend Heidegger das «In-der-Welt-sein» des
Menschen ohne Berufung des «Geistes» entwickelt. Aber trifft es den Kern des Streites, wenn
Theunissen auf der einen Seite Scheler «die unvermittelte Entgegensetzung der Umwelt des
Tieres und der Welt des besinnlich-betrachtenden ... Menschen» vorhilt, auf der anderen
Seite Heidegger das «Manover» ankreidet, Theorie in sinnliche Anschauung aufzuheben
und dergestalt mit seiner Theorie der Theorie zu scheitern? M. E. werden hier in hegelianisie-
render Interpretation Extreme abstrakter Einseitigkeit konstruiert, und zwar mit allen Kon-
sequenzen, indem einerseits Daseinsanalytik in «Andenken» umschlagen muss, anderseits
«sein unvoreingenommener Phinomenologenblick» Scheler zum Selbstwiderspruch befreit
([2] S. 105). Die Texte zeigen dagegen ein Scheler und Heidegger gemeinsames Bemiihen, die
‘Konstitution” von Welt im Spannungsfeld von Geist und Leben bzw. Theorie und Praxis
aufzuweisen, wobei Prioritdten und mit diesen die Moglichkeit der Selbstverstindigung des
Philosophen in seinem Logos (als philosophische Anthropologie bzw. Geistlehre oder als
Fundamentalontologie) strittig sind.

Abschliessend noch ein, wie nicht anders moglich, summarischer Uberblick zum Scheler-
Gedenkband [2]. Es wire wohl die fruchtbarste Perspektive, die verschiedenen Beitrige
unter dem Gesichtspunkt zu lesen, dass sie — bewusst oder nicht — dem zeitgendssischen
Denken Anstossiges aus Schelers Gedankenwelt thematisieren: seinen «Anspruch ... auf
asymbolische Erkenntnis» in der Anschauung (P. Good), den Wesensbegrifl und die «gei-
stige Technik» phinomenologischer Reduktion (E. Avé-Lallemant), die Moglichkeit von
Freiheitserfahrung (H. Rombach), die prekire Vermittlung von kosmologischem und ge-
schichtlichem Menschenverstindnis (L. Landgrebe, W. Welsch), Schelers Beitrag zu einer

267



Soziologie des Wissens (H.-J. Lieber), die fiir ihn selbst «eine eschatologische Landschaft
beleuchtete» (H. Kuhn, S. 36), sein Verhiltnis zu Militarismus und Pazifismus (I. Festscher),
die Ubersetzbarkeit der Schelerschen Sprache in eine analytische (J. M. Bochenski). — Die
Aufsitze zur Anthropologie, {iberwiegend in positiv-wiirdigendem Stil gehalten (H. J.
Schoeps, E. Stroker, D. Wyss/G. Huppmann), werden durch einen souveriinen «Riickblick»
A. Gehlens eingeleitet. Er schliesst zwar mit dem weder iiberraschenden noch richtigen
Urteil, dass «alle gleichzeitigen und spiteren Schriften zur philosophischen Anthropologie,
die irgendeinen Rang habeny, von der Schrift <Die Stellung des Menschen im Kosmos» in
Hauptpunkten abhingen (S. 188), macht aber zugleich dieses Fehlurteil damit verstindlich,
dass er Schelers Beitridge zu einer philosophischen Anthropologie seines, Gehlens, Stil
hervorhebt (Einfithrung des riickgekoppelten Systems, instinkt- und psychophysisch indiffe-
renter Verhaltensbegriff, Gedanke der Instinktriickbildung beim Menschen usw.) und alle
‘metaphysischen’ Anspriiche «als nicht recht diskutabel» beiseitelidsst. Der gerade in der
philosophischen Grundlegung konkurrierende Ansatz H. Plessners (vgl. S. 26) kann damit —
wieder einmal — unerwiihnt bleiben. Ja, und im {ibrigen hatte Scheler, so Gehlen, auch bloss
so «etwas wie eine Winkelried-Funktion: er zog zahlreiche stachelige Probleme in sein Herz
und bahnte so der Zukunft eine Gasse — als Begriinder der philosophischen Anthropologie,
deren weitere, immer mehr von der Metaphysik zur Empirie hin dringende Entwicklung ihn
allerdings kaum befriedigt hiitte» (S. 184). H. Holzhey, Ziirich

Michel Gueret, André Robinet, Paul Tombeur: Spinoza: Ethica. Concordances, Index, Listes
de fréquence, Tables comparatives (Louvain-la-Neuve: Publications du CETEDOC, Uni-
versité Catholique de Louvain 1977) XXI, 538 S.

Nach der grossen Spinoza-Bibliographie von Adolphe Oko (1964) und dem <Lexicon
Spinozanum> von Emilia Boscherini (1970) ist zum Spinoza-Jahr (1977) ein drittes grosses
Nachschlagewerk erschienen: ein auf elektronischem Weg hergestelltes Lexikon zu Spinozas
«Ethik>. Dieses Lexikon ist nicht ein Index rerum, sondern ein Index verborum. Es sagt also
etwas dariiber aus, welche Worter Spinoza in der <Ethik> wo, wie hiufig und in welchem
Kontext verwendet hat. Es umfasst denn auch Worterverzeichnisse, Konkordanzen und
Hiufigkeitslisten. Als Basis dient der Text der kritischen Ausgabe von Gebhardt, der, auf-
grund der neuesten Forschungen, an 3 Stellen tiberholt worden ist.

Der Band, in dessen Gebrauch ein Vorwort einfithrt, und iiber dessen Moglichkeiten und
Ziele ein umsichtiges und kluges Nachwort von André Robinet orientiert, umfasst folgende
Verzeichnisse:

1. Ein allgemeines Warter-Verzeichnis (S. 1-13) ordnet das ganze Vokabular der «Ethik» in
alphabetischer Reihenfolge. Es handelt sich dabei um die lemmatisierten Worter, also um
die Worter in den Grundformen, wie sie jeweils in einem Dictionnaire aufscheinen. Bei
jedem Wort ist die Héiufigkeit fiir das ganze Werk angegeben, die dann aufgeschliisselt wird
auf die 5 Biicher. Dieses Verzeichnis orientiert also iiber den gesamten Wortschatz von
Spinozas <Ethik>, iiber den Wortschatz der einzelnen Biicher und iiber die Hiufigkeit der
Waorter im Gesamtwerk und in den einzelnen Biichern. Innerhalb dieses Wortschatzes, er
belduft sich iibrigens auf 2’309 Grundformen, werden die Eigennamen und die mittelalterli-
chen und modernen Ausdriicke noch eigens gekennzeichnet.

2. Eine ausfiithrliche Konkordanz (S. 14-362) macht den Hauptteil des Werkes aus. Sie
umfasst in alphabetischer Reihenfolge alle «bedeutungstragenden» Worter (mots significa-
tifs): die Substantive, Adjektive, Verben und einen Teil der Adverben. Eine Konkordanz
auch aller iibrigen Worter istim CETEDOC verfiigbar, wurde aber aus Kostengriinden nicht
gedruckt. —In der Konkordanz erscheinen die sinntragenden Worter nicht mehr allein in der
lemmatisierten Form, sondern, unter dem Titel der lemmatisierten Form, in den im Text

268



jeweils vorhandenen Beugungen. Jede aufgefithrte Form wird in allen Erwihnungen mit
dem Kontext (jeweils eine Zeile) wiedergeben. Wenn also z. B. der Akkusativ «definitionem>
in der «Ethik)> 6mal aufscheint, so nennt die Konkordanz nicht bloss die 6 Stellen, sondern
gibt fiir jede auch eine Zeile Kontext, und zwar nach den folgenden Regeln: steht das Wort
am Anfang eines Satzes, dann wird der folgende Text zitiert; steht es in der Mitte eines
Satzes, dann wird der umgebende Text zitiert; steht es am Ende eines Satzes, dann wird der
vorausgehende Text zitiert.

3. Ein Warterverzeichnis (S. 363-455) fihrt alle Pronomina, Numerale, Pripositionen,
Konjunktionen und Interjektionen, einen Teil der Verben und der Hilfsverben in alphabeti-
scher Reihenfolge an. Hier wird der Kontext weggelassen, aber jedes Vorkommen des
betreffenden Wortes verzeichnet (so z. B. die 1’852 Stellen, an denen <et> erscheint). — Man
versichert im Vorwort, dass ausschliesslich aus finanziellen Griinden hier auf eine Konkor-
danz verzichtet worden ist.

4. Ein kurzes Verzeichnis (S. 456f.) fiihrt in alphabetischer Reihenfolge und mit Angabe
der Hiufigkeit die nach-patristischen Worter der «Ethik» an.

5. Ein Worterverzeichnis der ganzen «Ethik» in alphabetischer Ordnung gliedert die Hdufig-
keit nach 15 Teilen (S. 458-482). Hier erhilt man z.B. Auskunft dariiber, wie oft wir ein
bestimmtes Wort in den Beweisen, in den Definitionen, in den Erklirungen, den Axionen
usw. finden.

6. In einem Warterverzeichnis nach abnehmender Hdaufigkeit (S. 483-488) der lemmatisier-
ten Formen erfihrt man z. B., dass 2’325mal «sum> aufscheint, was natiirlich nur heisst, dass
esse in allen Formen gesamthaft so oft vorkommt.

7. Es folgt eine Satz-Konkordanz (S. 489-504). In ihr besteht der Kontext zu einem Wort
jeweils aus dem ganzen Satz, in dem er steht. — Diese Konkordanz, die, fiir alle Worter
durchgefiihrt, den Text der «<Ethik» mehrfach zum Wiederabdruck brichte, ist beschrinkt
worden auf einige wenige Worter, namlich auf <attributunm, «conatus), «conon, «exprimo»,
«<substantia> und «tribuo». Es ging den Autoren hier offensichtlich mehr um eine Demonstra-
tion, wie eine Konkordanz auch noch aussehen konnte.

8. Eine Konkordanz des Adverbs «non» (S. 505-513) zeigt die verschiedenen Verbindungen
der Negation mon» auf, Sie sind alphabetisch nach dem folgenden Wort oder der folgenden
Formulierung geordnet.

9. Schliesslich fithrt eine Konkordanz alle vom Editor eingeschobenen niederlindischen
und lateinischen Erkldrungen an. Thr Wortmaterial wurde nicht in das allgemeine Worterver-
zeichnis aufgenommen.

Man kann derartige, auf elektronischem Weg hergestellte lexikalische Werke gewissen
Testen unterzichen, um ihre Brauchbarkeit zu iiberpriifen. Ich weise auf drei hin:

a) Da ein Komputer Homographien nicht unterscheidet, muss jedes elektronisch erarbei-
tete Lexikon durch sinnverstehende Menschen iberarbeitet werden. Ist also zwischen den
verschiedenen Bedeutungen ein und desselben Wortes unterschieden, z. B. bei «affectus»? —
Es wird in den lemmatisierten Formen klar unterschieden zwischen der passiven Form
«affectus est» von «afficio», dem Adjektiv «affectus, -a, -um» und dem Substantiv «affectus, -us».
Die Autoren haben sich also die Speicherkapazitit der Machine zunutze gemacht, aber sie
haben ihre Leistung auf Sinn hin tiberpriift und rektifiziert.

b) Die Hiufigkeit z. B. bestimmter Verben kann triigerisch sein, wenn man nicht weiss, ob
die Bedeutung des Verbs nun bejaht oder verneint wird. So macht es z. B. etwas aus, ob bloss
<possum> oder mon possum> steht. — Auch hier geht das Lexikon mit Sorgfalt vor. Es ver-
zeichnet zwar, dass «possum> (in den verschiedenen Formen) 752mal vorkommt; aber es
verzeichnet zugleich, in der Konkordanz des Adverbs amom, dass davon 112 Zitationen
Verneinungen sind, dass mithin an 112 Stellen Moglichkeit negiert wird.

269



c¢) Im Hinblick auf eine Ethik kann es interessant sein, welches Ausmass an Subjektivitit
und an nicht mehr affirmativem Denken in ihr steckt. Wenn man also liest, dass <sum» (=
lemmatisiertes <esse>) 2’325mal aufscheint, so méchte man noch wissen, welchen Anteil
daran <est> und «sum> und andere Formen haben. Man wird dariiber in der Konkordanz
genau aufgeklirt: <est> scheint 1’166mal auf, sum> aber nie, womit denn ein wichtiger
Hinweis auf den Versuch der totalen Aufhebung der Subjektivitit in diesem Werk gegeben
ist. Die iibrigen 1’059 Erwéihnungen von «esse> treten in anderen Formen auf.

Man konnte weitere Teste anstellen. — Ich habe keinerlei Fehler und keinerlei Ungeniigen
in dem Buch gefunden. Es wird fortan durch seine Exaktheit, Sauberkeit und Differenziert-
heit ein unentbehrliches Hilfsmittel beim Studium der «Ethik sein. Zugleich ist dieser Band
ein Vorbild fiir den klugen und kritischen Umgang der Lexikographie mit den neuesten
technischen Hilfsmitteln. H. Saner, Basel

Pierre Boutang: Ontologie du Secret (Paris: P.U.F. 1973) 523 p. (Coll. Philosophie d’aujour-
d’hui).

Dans ce gros livre, quéte de presque toute une vie, selon 'aveu de I"auteur (p. 18), frappe
d’abord le ton trés personnel: langue classique, dépouillée au maximum des expressions
techniques et des néologismes, effort soutenu de méditation spirituelle, philosophique et
religieuse, mais force polémique aussi contre les manifestations diverses du monde moderne.

Si 'auteur interroge le secret a travers une véritable quéte, c’est qu’il croit trouver en lui
une manifestation essentielle de 'homme: la tension entre la finitude insurmontable et 'acte
d’étre, la Création. Pour dévoiler I’essence du secret, il abordera différentes attitudes de
’homme. Il s’arréte sur la question du destin d’abord; la tragédie grecque, plus que le destin
moderne et la psychologie, manifeste le secret: 'homme s’y découvre dans une apparence
qui se défait, comme échappé a soi-méme depuis sa naissance. Le paraitre ensuite, sous ses
diverses formes — parait ce qui n’est pas, ce qui est ne parait pas, ne parait pas ce qui est, n’est
pas ce qui parait — révéle une séparation, une mise a I’écart; or tel est le secret. P. Boutang va
décrire finement les différentes formes du paraitre. La troisi¢éme étape de cette interrogation
estle langage, domaine premier qui sous-tendait les deux précédents moments. Sile secret est
ce que personne ne peut me ravir, je peux pourtant librement le communiquer, sous «le sceau
du secret» justement. Or, telles paroles sont plus aptes que d’autres a dévoiler le secret
comme une dimension ontologique de 'homme: la pri¢re, la parole prophétique, signe
d’une substance incompléte; le prophéte, dans sa parole, parle au nom de quelque Un, alors
que le nom du prophéte lui-méme est celui qui par lui-méme n’est pas (p. 146). Il est égale-
ment des formes rhétoriques appropriées a signifier le secret: 'image, ’analogie que 'auteur
analyse également. Enfin, derniére étape de ce cheminement: I'interpellation de la transcen-
dance qui nous conduit au secret de I’étre.

Nous ne pouvons ici qu’indiquer ces quelques orientations générales d’une patiente et
minutieuse méditation couvrant plus de 500 pages. Celle-ci n’exclut pas, nous 'avons dit, la
polémique contre tout ce qui, de prés ou de loin, peut étre destructeur du secret. Or, a lire
P. Boutang, il semble que ce soit une grande part de la modernité qui tend & avilir le secret.
L’auteur critique exprime plutdt ses humeurs, son horreur (p. 19) de la psychologie «typogra-
phie du faux qui ... tyrannise le présent» (p. 18), de la psychanalyse freudienne, des divers
structuralismes qui nient I'intériorité et la transcendance du secret (p. 7); il ne garde pas
secret, mais laisse bien paraitre ce qui est quant a son refus de la dialectique hégélienne et
marxienne, «application d’un schéma unique et préfabriqué au devenir» (p. 324); il conteste
aussi 'interprétation hégéliano-marxiste de la société sur le modele «maitre-esclave». Enfin,
c’est la technique qui est objet de ses critiques, souvent pertinentes d’ailleurs: on voit bien en

270



effet en quoi 'usage de certaines techniques nie la réalité du secret, «l’appartenance de
’lhomme a la terre et la transcendance du divin» (p. 341).

Autant certaines critiques nous paraissent justifiées, autant la distance a I'égard des phé-
noménes de mode est signe de santé intellectuelle, autant nous nous demandons, devant
certaines critiques de P. Boutang, s’il n’y a pas chez lui une nostalgie d’un monde révolu. Si tel
était le cas, il serait légitime de se demander s’il s’agit encore de critique réelle; et ’'on pourrait
s'interroger sur la pratique, politique notamment, qui peut découler d’une telle philosophie.
(Signalons que P. Boutang a publié récemment un ouvrage sur le probléme du pouvoir
politique.) Michel Cornu, Morges

Jean Patocka: Le monde naturel comme probléme philosophique, traduit du tchéque par
Jaromir Danek et Henri Decléve, avec une postface de I'auteur (La Haye: Martinus Nijhoff
1976) VI, 184 p. (Phaenomenologica N° 68).

La premiére édition de I’original — réédité en 1971 — remonte & 1936, ¢’est-a-dire a I’époque
des conférences que Husserl prononga a Prague sur la Crise des sciences européennes. Cette
traduction permet donc au lecteur de la langue francaise de se familiariser avec la pensée
d’un phénoménologue notable et 'un des principaux témoins actifs de cette phase de la
pensée de Husserl.

En fait, le «<monde naturel» analysé ici, c’est le «monde de la vie», la Lebenswelt de Husserl.
L’ouvrage est un essai d’exposé méthodique de ’apriori concret que Husserl tenta souvent de
décrire a la fin de sa vie. Plus précisément, il s’agit, ici comme dans la «Krisis), de la relation
entre I'analyse de la formalisation et la problématique de la Lebenswelt. L’exposé, simple,
clair, ouvert a I'histoire antérieure du probléme — Descartes, Kant, Russell — fait aussi bien
figure, selon I'intention de I’auteur, d’introduction a la philosophie.

Pour remédier a la division de 'homme moderne entre le monde naturel, naif, ou il
éprouve le sentiment de la liberté, et le monde scientisé, condition de la connaissance
objective, on examine I'activité subjective qui est a 'origine de ces deux mondes: «il existe
une méthode subjective de type positif et analytique dont la signification est philosophique et
pas seulement psychologique: il s’agit de la méthode phénoménologique» (p. 2). On veut
donc décrire le schéme humain du monde naturel, ses divisions, sa dimension temporelle, la
coloration des états d’ame, tout ce qui conditionne 'activité fondamentale de la perception.

Aprés avoir caractérisé les formes successives prises, de Berkeley a Wittgenstein, par le
probléeme de la conception naturelle du monde, on recherche la notion clé de la subjectivité
dans la compréhension d’étre, en distinguant subjectivité créatrice et subjectivité créée — cette
derniére étant identifiée par 'auteur au «je pense» cartésien. Le transcendental, la subjecti-
vité antérieure & ’existant, ¢’est le monde naturel. De '’homme dans le monde, on passe donc
a I'analyse des structures de la subjectivité transcendentale, qui informent ce donné. On ne
peut, sans méconnaitre le probléme ontologique, tirer du cogito fini I'affirmation d’une vie
infinie. Pour atteindre la pensée théorique en son domaine propre, il faut s’orienter dans la
prehistoire de cette pensée théorique et interroger la philosophie de I'histoire.

On relévera particuliérement I'importance de la notion d’horizon et celle de la phénomé-
nologie du temps comme fondement de toute phénoménologie (p. 99) dans le chapitre I <Le
monde naturel, méthode transcendentale et constructivisme». Mais c’est sur une philosophie
du langage et du parler (chap. IV), sur la signification plus personnelle, que s’achéve cette
réflexion.

On relévera enfin que 'ouvrage tient largement compte des développements dus a Heideg-
ger. Mais la description de I'étre-a et de ’étre-avec conduit ici & surmonter I'«étre-jeté» par
une acceptation d’'un monde ot la co-présence ne serait plus celle de 'impersonnel, de I'«on»

271



indifférent, mais celle de I'individualité. Ici encore, c’est vers la vérité et vers I’étonnement
philosophique que I’étre-humain veut se dépasser. D. Christoff, Lausanne

Clément Rosset: Logique du pire. Eléments pour une philosophie tragique (Paris: P.U.F.,
Bibliothéque contemporaine 1971) 181 p. — L’anti-nature. Eléments pour une philosophie
tragique (Paris: P.U.F., Philosophie d’aujourd’hui 1973) 330 p.

Les «Eléments pour une philosophie tragique» de C. Rosset se développent en deux
moments distincts, parus successivement. Dans La logique du pire, I'auteur propose une
description du cheminement d’une «vision tragique» et de son terme, cette «anti-extase
philosophique» & laquelle aboutit, hors ou en marge du pensable (du champ des concepts et
des raisons), I’esprit qui parcourt le divers et rencontre le hasard. L’ouvrage, restituant les
catégories centrales organisant le mode de penser ou Iattitude tragique, part d’une sorte de
paradoxe. Au pari rationnel de la philosophie occidentale («débrouiller le désordre ap-
parenty»), aux fantasmes qui lui sont liés et & sa tiche optimiste (I’ordre, s’il est intellectuel, est
aussi ontologique, et le bonheur, «de nature»), s’oppose le «terrorisme», la «volonté tra-
gique» d’une vision de I’étre et de ’action ot la pensée finit par se nier elle-méme dans une
déconstruction progressive des ordres apparents. Or, historiquement, il existe des formes de
pensée tragiques, mais qui ne sont pas philosophiques, alors que les philosophies sont
¢loignées de I'attitude tragique par leur tiche méme. Le probléme que pose C. Rosset — et
qu’il illustre par un grand nombre d’exemples tirés de I'histoire de la philosophie et de la
littérature, classique et moderne — est celui des conditions de possibilité d’un discours philoso-
phique tragique, et 'analyse des catégories qui 'organisent. Ce discours aurait pour tiche
d’¢lucider la «pensée du pire» dans la logique de sa nécessité absurde. Car «’exercice de la
pensée peut-il étre habilité a se disqualifier lui-méme?» (p. 13sq.).

Commengant par une description de 'intention terroriste tragique, C. Rosset I'oppose au
pessimisme d’une philosophie du donné, au masochisme» ou a la «paranoia» de ’affirmation
du malheur: le discours tragique n’affirme rien, sinon ce que livre la rencontre du hasard, de
ce qui ne s'oppose a rien. Mais cette non-affirmation opére néanmoins un traitement de
I'insignifiance. Car transformer en parole le «silence» de I'acte inapte & modifier quoi que ce
soit au hasard de «ce qui existe», ou celui du refus de toute synthése ou de tout bavardage,
c’est se rendre disponible (et par la cesser d’étre dupe des idéologies ou des anti-idéologies)
en «approuvant» (un «pari») ce qui, en soi, ne signifie pas, dans la terreur ou 'exultation.
«Hasard» est alors le mot qui désigne le non-dit, le non-pensable, I'«état d’exception» auquel
aboutit la pensée lorsque se dissout I'idée de nature. Et la pratique du pire débouche sur une
morale de la tolérance; elle ouvre aussi sur une esthétique dans laquelle la création est
impossible et ol le beau n’existe pas en soi. Car, «rencontre heureuse» (ni artifice ni nature),
il nait d’un «redoublement du hasard», dans une indifférence au sens comme au non-sens.

Dans le troisieme chapitre de la <Logique du pire> (<Tragique et hasard»), I'auteur propo-
sait une distinction entre deux conceptions du hasard. L’une le liait intrinséquement a I'idée
de nature, comme son «double» négatif. L’autre, radicalement tragique, ne prend son sens
qu’a travers une critique de toute forme de naturalisme. C’est ce théme qui se trouve plus
complétement développé par C. Rosset dans son deuxiéme ouvrage, I'Anti-nature. A la
question nietzschéenne de I'échéance d’une «dé-divinisation» de la nature comprise enfin
dans son étrangeté radicale, et de celle de son corrélat, la «nature» délivrée de I'homme,
'auteur fournit la réponse suivante: «I’homme sera naturisé» le jour ot il assumera pleine-
ment l'artifice en renongant & I'idée de nature elle-méme» (p. 5). Mais cette réponse est
indéfiniment rapportée dans son effectivité. L’«illusion naturaliste», toujours reproduite, est
nécessaire par sa fonction méme: servir de cadre, d’écran par rapport au réel, «en substituant

272



a la simplicité chaotique de 'existence la complexité ordonnée d’un monde». Malgré les
apparences, cette illusion est constitutive de la pensée moderne. L’analyse que propose C.
Rosset de ce probleme prendra la forme que le probléme a lui-méme revétue a travers son
histoire, celle d’un débat entre une conception du «monde comme artifice» caractérisée par
une expérience extatique de la facticité, et une conception du «monde comme nature»
inséparable d’une exigence de légalité.

Le livre contient cinq parties. Dans les deux premiéres sont analysées les deux conceptions
du monde en débat, le «mirage naturaliste» et la «dénaturation», ainsi que les pratiques qui
dépendent de ces conceptions. Les deux parties suivantes analysent de facon fine des
exemples historiques de philosophies artificialistes (A’Empédocle & Hobbes) et naturalistes
(de Platon a Rousseau). La derniére partie démontre ’actualité philosophique de la pensée
naturaliste, et les avatars modernes de I'idée de nature (Sartre, Marcuse, Reich), les mythes
de I'in-authenticité, les mythes de la répression, et ceux de la transgression. De fagon géné-
rale, le refus du présent caractérise le naturalisme, avec une vision négative du «fait», de la
facticité, du factice, de I'artifice, du «fabriqué». Car assumer le présent, c’est approuver le
tragique, ce qui n’a pas de «référentiel ontologique». Or, conclut I'auteur, Iartifice est
«vérité» de I'existence (p. 311); non pas un «lieu» étranger a toute nature, mais une «nature»
faite de I’absence de tout environnement définissable, ol tout «oui» n’adhére jamais qu’en
Creux. Marie-Jeanne Borel, Neuchéatel

Karl Albert: Meister Eckharts These vom Sein. Untersuchungen zur Metaphysik des Opus
tripartitum (Ratingen: Kastellaun 1976).

1. Die Arbeit tiberzeugt durch die reflektierte Engfithrung der Untersuchung. — Karl
Albert stellt sich die Aufgabe, den Aussagesinn der Formel «esse est deus» moglichst getreu
zu ermitteln. Indem er den Variationen und Entfaltungen dieser Formel in den lateinischen
Schriften des Meisters nachgeht, hofft er —tiber das Willkiirliche und Anthologische hinaus —
das zentrale metaphysische Anliegen Eckharts hérbar zu machen. Bewusst schrinkt er seine
Optik ein: Der magister in theologia wird «nur unter streng philosophischen Gesichts-
punkten, d. h. unter Ausschluss des Offenbarungstheologischen» (S. 14) befragt. Methodisch
unterzieht sich Albert dieser Beschrinkung so, dass er sich «ganz besonders an die Texte»
(ibid.) zu halten gedenkt. Der Ertrag solcher methodisch abgesicherter Enge ist zweifellos
beachtenswert. Durch die im Kontext der lateinischen Schriften gepriiften Aussagen Eck-
harts erarbeitet sich Albert ein brauchbares Instrument, um allgemeinere Eckhartdeutungen
wenigstens punktuell zu verifizieren. Insbesondere verspricht er sich, mit seiner Arbeit zur
Beantwortung von noch offenen philosophiegeschichtlichen Fragen beizutragen. Albert
nennt folgende Problemkreise: a) In welchem Sinn kann Eckharts Seinsspekulation als
Exodusmetaphysik gelten (als philosophische Explikation der biblischen Gottesoffenba-
rung)? b) Welche geistesgeschichtlichen Traditionen haben Eckhart beeinflusst? ¢) Ist Eck-
hart vom Pantheismusverdacht freizusprechen? d) Ist die befragte Spekulation als Seinsme-
taphysik («von unten») oder als Einheitsmetaphysik («von oben») zu charakterisieren? Ist
diese Unterscheidung auf Eckharts Philosophieren iiberhaupt anwendbar?

2. Die Arbeit enttduscht aber auch, weil sie gelegentlich die selbstgesteckte Grenze miss-
achtet. — Albert setzt sich u.a. mit einem Vertreter der marxistischen Eckhartinterpretation
auseinander (Hermann Ley: Studie zur Geschichte des Materialismus im Mittelalter, Ost-
berlin 1957; Geschichte der Aufklirung und des Atheismus II, 2, Ostberlin 1971). Es gelingt
ihm, Ley wahrhaft grobfahrlissig Missachtung der Quellen nachzuweisen. Mit dieser ge-
konnten, manchmal schulmeisterlichen Riige aber scheint Albert auch geneigt zu sein, den
Ansatz selber und die Ergebnisse einer materialistisch-historischen Betrachtungsweise als

18 Studia philos. 38 273



erledigt zu betrachten. Er kiimmert sich dabei nicht um Grundsatzfragen, um die Auseinan-
dersetzung mit dem historischen Materialismus als Interpretationsmaxime. Wenn z.B. Al-
bert mit Leys Unterscheidung von progressiver und reaktionirer Mystik nicht einverstanden
ist (eine «mehr als fragwiirdige Zweiteilung» [S. 90]), dann geniigt — sachlich gesehen — der
Hinweis auf die unzulingliche Klirung des deiformitas-Begriffs nicht. Die ernsthafte Begeg-
nung miisste hier Leys Unterscheidungskriterien diskutieren: Ob die Riicksicht auf die
gesellschaftlichen Antagonismen und die entsprechende Zuordnung verschiedener mysti-
scher Ausserungen nicht einen sinnvollen idealtypischen Zugang zum Phinomen bedeuten
konnte? Albert weist Leys materialistische Umdeutung der Eckhartschen Ontologie fundiert
zuriick; er stellt sich aber nicht der mindestens theoretischen Frage, ob nicht gerade extremer
Idealismus (Idealismus als Realismus) objektiv in Materialismus umschlagen kénnte? Auch
die atheistischen Deutungen von Eckhartschen Sitzen werden vom Text und von der Biogra-
phie her als unsinnig abgewiesen; auch hier wire, mindestens als Glosse, die objektive Néhe
einer negativen Theologie zum Atheismus zu notieren.

Mit diesen Bemerkungen will ich nicht Ley in Anwaltschaft nehmen. Seine Version einer
Eckhartdeutung ist in der Tat allzu penetrant von ideologischen Primissen bestimmt. Es soll
nur darauf aufmerksam gemacht werden, dass Alberts Ansatz zur Widerlegung eines frem-
den philosophischen Verstindnisses nicht zureicht. Textkritische und philologische Argu-
mente konnen allenfalls Konsens auf der Ebene der Textlektiire herstellen, aber noch nicht
auf der Ebene der Sinndeutung.

3. Eckhart: Lesemeister und Lebemeister. — Die Untersuchung von Albert ist als exegeti-
sche Arbeit hochzuschitzen. Sie leistet wertvolle Vorarbeit zur geistesgeschichtlichen Ortung
des Meisters und zur philosophischen Rezeption. Albert aber intendiert mehr. Er méchte ein
giiltiges «Verstindnis» der Eckhartschen Metaphysik anbahnen, indem er durch genaue
Lektiire den philosophischen Grundgedanken gleichsam dingfest macht. Um Verbindlich-
keit zu gewinnen, kiitmmert er sich zuniichst um die Voraussetzungen dieses «Verstindnis-
ses»: Es gelte, zuerst einmal den Standort zu erreichen, «zu dem der betreffende Denker bei
seinem Versuch, sich selber zu verstehen, schon vorgedrungen» (S. 27) sei; von hier aus
kdnne erst tiefer «in das Verstindnis seiner Gedanken» (ibid.) vorgedrungen werden. Diese
Aufgabestellung suggeriert die Vorstellung eines prizis angebbaren Informationsstandes.
Den «Schliissel» zur Eckhartschen «Selbstinterpretation» (S. 27) findet Albert denn auch im
Begriffskatalog, den Eckhart in der Disposition des geplanten Thesenwerks vorlegt. Das
besagt: Das metaphysische Selbstverstindnis ist fiir Albert in Thematik und Systematik zu
suchen; diese aber — Thematik und Systematik — lassen sich mit geniigender Sachkenntnis
und textkritischer Sorgfalt sicherstellen. Demgegeniiber muss festgehalten werden: Die
Arbeit an den «Voraussetzungen» eines philosophischen Selbstverstindnisses verlangt —
wenn diese «Voraussetzungen» als die «Selbstinterpretation» des Autors definiert werden —
mehr und anderes als textkritische Akribie und philosophiegeschichtliche Gelehrsamkeit.
Die Herstellung des Klartextes ist eine verdienstvolle und wohltuend niichterne Sache; in
bezug auf die philosophische Selbstdeutung des Meister Eckhart ist sie freilich nur die Pri-
ambel. Sie kann nicht beanspruchen, eine philosophische, auch nicht die nur partielle, weil
perspektivische Erhellung eines philosophischen Selbstverstindnisses zu sein.

Die metaphysische Position Eckharts lisst sich nicht als Lehrbuchstoff erfassen. Der
Aussagesinn seiner Spekulationen wird allererst in der Begegnung mit dem «ganzen» Eck-
hart horbar. Gerade bei Eckhart scheint mir die Beriicksichtigung der gesellschaftlichen
Bedingungen zum Verstindnis seines Denkens unabdingbar: Er lebte in einer Zeit des
latenten Biirgerkriegs, der politischen und wirtschaftlichen Krisen; er erlebte unmittelbar
die Verfolgung der Begharden und der Briider vom Freien Geist. Zweifellos hat Eckhart, der
nicht nur in der Abgeschiedenheit der Klosterzelle nachdachte, auf die «Welt» reagiert.

274



Deshalb: Die lehrmissige Metaphysik ist als der Reflex einer Haltung, als die Theorie einer
Praxis angemessen zu «verstehen». Konkreter: Die lateinischen Schriften sind als Komple-
ment der deutschen Predigten zu lesen; beide Weisen der Artikulation sind in das Span-
nungsfeld seines Lebens zu stellen: in das persdnliche Spannungsfeld (des gelehrten Monchs
und des Seelsorgers), in das politische (der Umbruchszeit zwischen Interregnum und
Schisma) und in das soziale (von Institution und «innerem Reich»). Eckharts bekanntes
Wort: «Ein Lebemeister ist mehr als tausend Lesemeister» darf wohl auch als Hinweis auf
den addquaten Zugang zu seinem Selbstverstiindnis beherzigt werden: Eckhart ist sinnvoll-
erweise nicht zu reduzieren auf den «Lesemeister»; dessen Aussagen sind relevant nur, wenn
sie in ihrer existentiellen Bezogenheit auf die Aussagen des «Lebemeisters» ernstgenommen
werden. Raphael Bielander, Basel

Philippe Muller: Prévision et Amour (Collection Raison dialectique, L’Age d’Homme, Lau-
sanne 1977) 461 p. (bibliographie et index).

Ce premier volume de «Prévision et Amoun, intitulé <Le Discours Un, étape initiale d’une
plus vaste entreprise puisque deux autres volumes sont annoncés par 'auteur, conduit le
lecteur du bouleversement intellectuel suscité par 'apparition de la science physique a la
derniére grande totalisation du savoir réalisée par Hegel.

Cette approche historico-critique de la constitution de la conscience philosophique mo-
derne est structurée par le concept de (révélation) qui ressaisit en un tout organique le
faisceau des catégories grace auxquelles ’homme prend progressivement conscience de lui-
méme, de son rapport au monde, 4 une transcendance et, plus tard, au devenir historique des
sociétés. Trois révélations jalonnent 1’évolution de la conscience occidentale: la premiére,
issue du monde agraire dominant jusqu’a la Renaissance mais demeurant bien au-dela la
réalité vécue par une majorité d’individus, tire 'essentiel de ses catégories des valeurs
religieuses tissées a toutes les manifestations de la quotidienneté qu’elles organisent en un
ordre stable et hiérarchisé. La deuxiéme est fonction de la mutation qu’engendre la saisie
scientifique (avec la constitution de 'objectivité, la découverte de I'universalité de la loi et le
triomphe ultérieur du mécanisme) et elle se distingue de la premiére par une autonomie
quasi absolue par rapport & son lieu d’¢laboration. La troisiéme, aussi déterminante que la
deuxiéme pour la genése de la conscience mooderne, quoique moins souvent prise en
compte, forge ses catégories par une réflexion sur I’histoire qui s’impose, a partir du XVIlle
siécle, comme une dimension créatrice de la temporalité.

La succession des révélations toutefois ne signifie pas leur évacuation du champ historique
etculturel. De leur coexistence naitra, au XVIIle siécle, une série de conflits que la conscience
philosophique vit comme autant de déchirements ou d’incitations au scepticisme. Kant va
donner forme a ce foisonnement de questions, les formulant en problémes philosophiques
avant d’y porter réponse dans les trois «Critiques». L’auteur, aprés avoir retracé la genese de la
pensée kantienne, présente une éclairante reconstitution du systéme centrée sur I'antithé-
tique de la raison pure. Cette perspective favorise une structuration ferme de I’ensemble dans
laquelle les études de détails s’inscrivent sans brouiller jamais la ligne directrice de I’analyse.

Mais I’étape kantienne ne constitue pas un moment d’équilibre définitif. Et cet équilibre
parait vite factice a la nouvelle génération de philosophes, dont fait partie Hegel, qui a
ressenti le grand ébranlement de la révolution de 1789 comme une sollicitation a approfondir
un nouveau plan de I'expérience humaine, celui de I’action historique, de ses modalités, de
sons sens. L’auteur consacre une minutieuse analyse a la période post-kantienne avant de
s’engager dans I’étude du systéme hégélien dont il montre I'irrécusable puissance concep-
tuelle mais aussi les coups de force qu’opére la volonté systématique qui 'inspire et qui sont

275



autant de raisons que nous avons de ne plus étre hégéliens aujourd’hui. Ainsi se termine ce
premier volume de Prévision et Amour qui, en guise de conclusion, trace a grands traits la
figure des suivants ol seront reconsidérés 'apport kantien que consolident les développe-
ments de la science attestant la constructivité de la raison humaine (le <Prévision» du titre) et
I'apport hégélien qui, par la méthode dialectique, nous donne le moyen de saisir ce que
I'attitude technicienne ne peut que déformer par ses procédures d’investigation, a savoir
'action humaine comme conduite orientée vers autrui et tout le domaine de I'intersubjecti-
vité (le terme <Amour> du titre).

Le résumé donné ici de 'ouvrage de Philippe Muller le réduit en quelque sorte a son
schéma narratif. Une restitution plus fidéle du contenu devrait insister sur la richesse des
références, des informations, sur la variété des domaines pris en compte mais, surtout,
marquer nettement que le propos de I'auteur n’est pas de simplement récrire une histoire de
la philosophie. Ce qui sous-tend et guide I'analyse des données historiques, c’est la question
de la légitimité de I'entreprise philosophique: comme réponse existentielle et totalisante, la
philosophie est-elle productrice d’un savoir authentique? Dés lors, le parcours historique ici
retracé vise a dégager, par un héritage actif du passé culturel, les instruments conceptuels
nécessaires pour répondre sans naiveté ni précipitation a cette question.

Francoise Bonhote, Neuchatel

Francesco Sarri: Socrate e la genesi storica dell’idea occidentale di anima (Roma: Edizioni
ABETE 1975) vol. 1: 211 p., vol. 2: 216 p.

Dans leurs céleébres travaux sur Socrate et Platon, J. Burnet et A. Taylor prétendaient que
la plupart des dialogues de Platon nous transmettent fidélement la pensée de Socrate et
faisaient en particulier remonter & Socrate la doctrine de I'ame développée dans le <Phédon>.
Ces deux savants attribuaient d’autre part 4 Socrate I"assimilation de I’ame a la personnalité
morale etintellectuelle de 'homme. F. Sarri disjoint les théses que les platonisants de St. An-
drews avaient associées. Avec ’ensemble des savants actuels il rejette la premiére, mais il
soutient que la seconde en est indépendante et se propose d’en montrer la validité. Pour y
parvenir, il oppose a la conception de la psyché antérieure a Socrate celle qui lui est immé-
diatement postérieure et soutient que cette derniére ne peut avoir d’autre origine que Socrate
lui-méme. L’ouvrage entier est fondé sur cette opposition.

Une premiére partie analyse les diverses acceptions du terme «psyché» au cours d’une
longue période allant d’Homeére jusqu’a la fin du Ve siécle. L’étude de I'Iliade> et de I’«Odys-
sée», de la littérature orphique, des fragments philosophiques des présocratiques conduit a
I'affirmation qu’avant le Ve siécle la psyche ne coincide jamais avec le moi individuel et
conscient, et que cette coincidence ne commence 4 se dessiner qu’avec les poétes tragiques,
les sophistes et Démocrite. Au terme de cette premiére partie, I'auteur s’arréte a la caricature
de Socrate mise en scéne par Aristophane et reléve que le poéte qualifie Socrate et ses
disciples d’«ames sages» (Nuées 94). Cet emploi — singulier a cette époque — du terme
«psyché> reprendrait un trait du langage socratique qu’Aristophane aurait noté sans le
comprendre.

La seconde partie de I'ouvrage cherche & montrer que dans ce trait de langage s’exprime
une nouvelle conception de I'ame, dont I'initiateur principal ne peut étre que Socrate. Cette
conception correspondrait a la «phase pré-métaphysique» de la doctrine platonicienne de
I’ame, qui se développe dans I'<Apologie», le «Criton», le <Protagoras», le «Gorgias» et le
«Premier Alcibiade>. Elle devrait étre soigneusement distinguée de la conception métaphy-
sique instaurée par la «seconde traversée» du <Phédons (99 d), qui donnera un fondement
théorique aux vues de Socrate en liant la doctrine de I'ame a celle des Idées.

276



L’analyse de F. Sarri distingue quatre theéses fondamentales, apparaissant dés I'<Apologie>
(I, p. 126sq.): 1. identité de notre moi le plus profond avec 'ame: «I’dme est en somme la
conscience intellectuelle et morale de I’hommen; 2. supériorité de 'ame sur le corps; 3. né-
cessité de prendre soin de 'ame pour qu’elle devienne la meilleure possible; 4. espérance
eschatologique.

Ces quatre theéses déterminent une conception de I'dme qui repose sur l'intuition et
I’analogie beaucoup plus que sur la démonstration rationnelle. C’est en elle que résiderait le
noyau de la pensée socratique. Pour cette pensée, I'opposition entre ’ame et les réalités
d’ordre matériel ne se présente pas comme une opposition entre le monde intelligible et le
monde sensible, mais comme une opposition entre I’homme considéré dans son étre véri-
table (a0toc) et ce qui appartient & 'homme (ta €avtod). Quant a la nature de cet étre
véritable, elle n’est pas encore définie en termes de substance et de facultés: I'ame est saisie
dans ses opérations, elle est «ce en quoi se produisent les effets de la justice et de I'injustice, de
la sagesse et de I'ignorance, et par conséquent ce en quoisiégent les tendances a opérer d’'une
maniére juste ou injuste, sage ou insensée» (I, p. 152).

F. Sarri confirme sa theése générale par I'étude des Socratiques (Xénophon, Antisthéne,
Aristippe, Eschine de Sphettos) et montre que la conception de I’dme ressortant des premiers
dialogues de Platon se retrouve dans le fonds des idées communes & tous ces auteurs. Mais ce
n’est pas tout: par ’analyse de certains emplois du terme «psyché» chez I'orateur Antiphon et
chez Isocrate, il montre également que dés la fin du Ve siécle les orateurs attiques utilisent ce
terme dans le sens qu’il revét chez Socrate, et c’est a ses yeux une nouvelle confirmation de sa
these.

Bien qu’il reconnaisse d’emblée sa dette a I’égard de J. Burnet et A. Taylor, F. Sarri prétend
faire ceuvre originale. Selon lui personne n’avait encore songé a fonder la these qu’il leur
emprunte sur une analyse approfondie des sources (I, p. 23) et les savants qui ont étudié
Platon n’ont accordé aucune importance a la premiére phase de sa doctrine de I'ame (I,
p. 124). Ces affirmations sont sujettes a caution, et 'ouvrage vaut plus par I’abondance de
I'information, la précision des analyses et la clarté de I’exposition que par I'originalité du
propos. Ces qualités permettent de le recommander a tous ceux qui s’intéressent aux signifi-
cations du terme (psyche> d’Homere au début du Ve siecle. Plusieurs chapitres du ler
volume leur fourniront d’excellentes mises au point et le 2e volume, entiérement occupé par
les notes et la bibliographie, leur apportera de trés nombreuses références.

A.-J. Voelke, Lausanne

J. L. Gardies: Lalogique du temps (Paris: P.U.F., Collection SUP 1975) 160 p., bibliographie.

L’auteur propose, exposé sous une forme claire et didactique, un panorama des recherches
en cours et des résultats acquis en logique du temps. Un des intéréts majeurs de ce livre réside
dans les informations qu’il fournit sur I"histoire de la discipline et de ses problémes, compte
tenu de la rareté des exposés d’histoire de la logique, en frangais tout au moins. En principe
accessible au profane, le livre présuppose néanmoins des connaissances de base en logique
moderne (calculs classiques et logiques modales), ce qui lui permet d’étre aussi précis que
complet.

L’analyse du traitement rationnel des notions temporelles est une conquéte récente dans le
développement de la logique. Ce délai est dii en particulier & deux causes. La logique mo-
derne doit d’abord sa constitution rigoureuse a la distance qu’elle s’est vu prendre par
rapport a la grammaire, aux structures des langues d’usage; cette distance est rendue néces-
saire par I’analyse du raisonnement mathématique lequel, en plus, opére a 'aide de notions
a-temporelles. La seconde raison est que si la réflexion analytique sur le raisonnement

277



physique a semblé infléchir la logique vers I'intégration de notions temporelles, celles-ci ont
pu, en réalité, étre assimilées & des notions spatiales. C’est donc par un retour au raisonne-
ment intuitif, ou naturel, mais grice au développement méme des instruments formels
¢élaborés pour le raisonnement mathématique et a la possibilité de leur extension, que
d’autres domaines des démarches rationnelles ont pu étre analysés. Dans le raisonnement
naturel, sous ses espéces les plus «naives», des formes logico-temporelles sont invariablement
en jeu, objets possibles de recherches formalisantes.

L’ouvrage comporte six chapitres. Le premier porte sur les précurseurs en logique du
temps et leurs principales notions: horloge absolue, futurs contingents aristotéliciens, défini-
tions mégaro-stoiciennes de I'implication et de la modalité en termes de notions temporelles,
temps et modalités dans la logique arabe et médiévale, définition progressivement a-tempo-
relle de la copule prédicative dans la logique moderne, le temps comme variable quantifiable
en termes classiques, chez Russell et ses prolongements chez Findley. Dans le deuxiéme
chapitre on étudie une tendance historique a la réduction de la logique du temps a celle des
modalités, a partir des définitions mégarique et diodorienne mais aussi des développements
apportés aux systémes de Lewis par Prior, Kripke et Lemmon. Les trois chapitres suivants
sont un exposé d’essais rendant compte des structures temporelles de la grammaire: 3. temps
grammatical, mesurable et non-mesurable, marqué par les temps des verbes; 4. logiques de
la datation (systéme de Rescher et Garson), structures de «ici» et «maintenant», rapports
entre les formes de localisation temporelle et celles des temps verbaux, et 5. structures
logiques temporelles marquées par des adverbes et des prépositions (D. Scott, von Wright,
G. Anscombe, H. Kamp). Enfin, un dernier chapitre traite de diverses analyses de concep-
tions philosophiques du changement, de I'action et de I'histoire (Meredith, Prior, Rescher,
Urquart; Larouche, von Wright, Rogowski). Marie-Jeanne Borel, Neuchatel

278



	Buchbesprechungen = Comptes rendus

