
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Die Idee der Gerechtigkeit

Autor: Brülisauer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883173

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883173
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

BRUNO BRÜLISAUER

Die Idee der Gerechtigkeit

Die historisch tradierten Konzeptionen von Gerechtigkeit sind zu divergent, als dass man
den Begriff anders als verworren nennen könnte. Im folgenden wird versucht, eine Klärung
dieses Begriffs nach den wichtigsten Gesichtspunkten vorzunehmen. In einem ersten,
historischen Teil kommen vier Positionen aus der Philosophiegeschichte zu Wort. Die zwei ersten
stellen zwei mögliche Ideen der Gerechtigkeit vor (Piaton und Aristoteles); in den beiden
anderen werden zwei verwandte Antworten gegeben auf die Frage nach den
Rechtfertigungsgründen dieser Tugend (David Hume und John Stuart Mill).

Im zweiten, systematischen Teil wird zur Hauptsache eine Zusammenfassung der Überlegungen

zur Gerechtigkeit von Chaim Perelman (Über die Gerechtigkeit, München 1967)

geboten, dessen Ansicht ich in den wesentlichen Punkten teile. Ausgangspunkt bildet dabei
die Unterscheidung zwischen dem, was man die «Idee» der Gerechtigkeit nennen könnte,
und den verschiedenen Konzeptionen der Gerechtigkeit. Hinsichtlich der allgemeinen Idee
besteht unter denen, die sich mit dem Problem auseinandergesetzt haben, Einigkeit: Bei der

Zuordnung von Rechten und Pflichten und der Verteilung der Erzeugnisse der gesellschaftlichen

Zusammenarbeit dürfen zwischen den Menschen keine willkürlichen Unterschiede
gemacht werden. Die Uneinigkeit entsteht in der Frage nach dem Kriterium, gemäss dem die
konkurrierenden Ansprüche der Individuen ausgeglichen werden sollen. Diese Uneinigkeit
kommt in den unterschiedlichen Konzeptionen der Gerechtigkeiten zum Ausdruck. Es

werden die wichtigsten unter ihnen vorgestellt, und es wird auf die internen Schwierigkeiten
einer jeden hingewiesen. Dabei wird deutlich, dass ihre unterschiedlichen Forderungen
unvereinbar sind. Das Gemeinsame der verschiedenen Konzeptionen liegt in der rein
formalen Forderung: Behandle alle Individuen derselben Kategorie auf die gleiche Weise. Die
Konzeptionen divergieren aber in der Art und Weise, wie sie die Kategorien bilden. Diese
Divergenz beruht auf der Verschiedenheit der Ideale, von denen die Konzeptionen getragen
sind. Als letzte Gegebenheiten, die diese idealen Wertsetzungen darstellen, müssen wir in
ihnen auch den Grund der Antinomien sehen, in die wir bei der Anwendung von mehreren
Gerechtigkeitskonzeptionen zugleich hingeraten können.

1. Vier Beispiele historischer Gerechtigkeitskonzeptionen

a) Piaton. - Von den vier Kardinaltugenden - Klugheit, Tapferkeit,
Massigkeit und Gerechtigkeit -, wie sie durch Piatons Staat kanonisch
geworden sind, gilt die Gerechtigkeit (5ucaioaùvr|) als die soziale Tugend.

Korrespondenz: Bruno Brülisauer, Beethovenstrasse 27, CH-3073 Giimligen

207



Ihre Aufgabe wird nicht darin gesehen, das Individuum wohlzugestalten,
sondern darin, zwischen den Individuen und ihren konkurrierenden
Ansprüchen einen Ausgleich zu schaffen. Bemerkenswert ist nun allerdings,
dass Piaton im Staat, dem ersten grossen Werk über die Gerechtigkeit,
diese Tugend gerade nicht so versteht. Er verlegt sie aus der Gesellschaft in
die Innerlichkeit und begreift sie als eine Tugend der einzelnen Seele. Und
zwar wird sie bestimmt als die richtige Ordnung der drei Seelenvermögen

- der Vernunft (koytaxtKÖv), dem Mut (Supôç) und dem Begehren (ëtu-
9upr|TtKc>v) -, denen parallel die Tugenden der Klugheit bzw. der
Einsicht, der Tapferkeit und der Massigkeit zugeordnet sind. Diese Ordnung
besteht darin, dass jedes dieser Vermögen «das Seine tut», wobei es dem

obersten, der Vernunft, zukommt, über die anderen zu herrschen ; wenn sie

verwirklicht ist, dann eignet ihr als ganzer die Tugend der Gerechtigkeit.
Gerechtigkeit ist für Piaton zwar auch eine Eigenschaft des idealen

Staates, aber gewissermassen bloss sekundär. Der ideale Staat ist - analog
zur Seele - dann realisiert, wenn jeder der drei Stände (Philosophen-
Regenten; Krieger; Bauern und Handwerker) das Seine tut, d.h. zum
Nutzen des Ganzen beiträgt durch die Erfüllung seiner besonderen
Aufgabe. Der Staat wird also in Analogie zum einzelnen Menschen begriffen.
Der Vorschlag des Sokrates, die Gerechtigkeit zuerst im Staat zu untersuchen

(Resp. 368 d-369 a), erfolgt aus der Überzeugung, dass sich das Wesen

der Gerechtigkeit, wie es für die Seele wichtig ist, an diesem grösseren
Modell besser erkennen lasse. Charakteristisch für Piatons Anschauung ist
ausserdem nicht die Idee eines Ausgleichs zwischen in liberaler Weise als

gleichberechtigt verstandenen Teilen bzw. Individuen, sondern die einer

Hierarchie, in welcher derjenige über den anderen bestimmen soll, der
dem Guten am nächsten steht.

Nach Piaton handelt der Gerechte natürlich auch 'gerecht' in der
gewöhnlichen, sozialen Bedeutung des Begriffs; doch die Rechtfertigung
dieses sozial gerechten Handelns soll im Blick auf die innere Ordnung des

eigenen Selbst erfolgen. Piaton wehrt sich gegen die Meinung, die in der

Gerechtigkeit nur ein Mittel sehen will zur Erlangung und Sicherung von
äusseren Gütern, wie Eigentum, Ämter und Ehren. Denn wenn man sie

nur deswegen achtet, besteht die Gefahr, dass sie gänzlich missachtet wird,
sobald diese Güter durch ein anderes Mittel leichter zu erlangen sind. Zu
Beginn des Zweiten Buches erzählt Glaukon die Legende vom lydischen
Hirten Gyges, der durch ungewöhnliche Umstände in den Besitz eines

208



Ringes gekommen ist, der ihm die Macht verleiht, sich nach Wunsch
unsichtbar zu machen. Gyges nützt diese Macht für sein Eigeninteresse
denn auch ungehemmt aus. Glaukon gibt mit dieser Legende dem Standpunkt

des Trasymachos und der öffentlichen Meinung eine scheinbare

Stütze, wonach nur der einen Grund habe, die Gerechtigkeit zu achten,
der zum Unrechttun nicht die Macht besitze; niemand handle freiwillig
gerecht, weil die Gerechtigkeit für den Einzelnen kein Gut sei. Piaton
verwirft diese Meinung aus der Überzeugung, dass sie ein Gut für die
Seele sei, auch wenn sie vor Menschen und Göttern verborgen bliebe

(Resp. 366 e-367 a). Der Ausspruch des Sokrates im Gorgias, dass

Unrechtleiden immer noch besser sei als Unrechttun, gründet in der

Überzeugung Piatons, dass Ungerechtigkeit die Seele verderbe. Der Mächtige,
der ungestraft Unrecht tun darf, wird unglücklich, denn er lässt die
Übermacht des niederen Seelenteils in sich zu. Zwar scheint die Einschränkung,
welche die Gerechtigkeit uns äusserlich auferlegt, uns etwas wegzunehmen;

in Wirklichkeit verhilft sie zu unserem einzig möglichen Glück. So ist

für Pia ton die Gerechtigkeit nicht ein Gut, das man nur um seiner Folgen
willen achten muss, sondern auch um seiner selbst willen.

b) Aristoteles übernimmt die Konzeption Piatons nur noch teilweise. Im
5. Buch der Nikomachischen Ethikhat er diejenige Idee der Gerechtigkeit
erstmals ausführlich expliziert, die den Gerechtigkeitsvorstellungen der

späteren Jahrhunderte bis heute zugrunde liegt. Das trifft allerdings nur
auf einen der zwei Gerechtigkeitsbegriffe zu, die er dort analysiert. Denn
er hält zu Beginn des 5. Buches fest, dass man sich mit dem Ausdruck
<ungerecht> auf zwei verschiedene Klassen von Menschen beziehen
könne: einmal auf den Gesetzwidrigen, zum anderen auf den Unersättlichen

(o TtÀ,eovéKi:r|Ç) und den Ungleichen (ô avuroç). Entsprechend
unterscheidet er zwei Grundformen gerechten Verhaltens: das dem Gesetz
gemässe (to vöpipov) und dasjenige, das auf die Pleonexia verzichtet, d. h.

auf das An-sich-Reissen eines Vorteils, wodurch einem anderen etwas

entzogen wird, das ihm gebührt, also das auf Gleichheit bedachte (to
toov). Lateinisch wären die beiden Begriffe mit dustitia universalis) und
<iustitia particularis> wiederzugeben. Es ist der zweite, speziellere Begriff,
mit dem Aristoteles unsere heutige Gerechtigkeitsidee begründet hat.

Die iustitia universalis schliesst alle besonderen Tugenden als Teile in
sich, auch die partikulare Gerechtigkeit. Wenn Aristoteles sie als die

14 Studia philos. 38 209



«vollkommene Tugend» (àpexp xeleia) bezeichnet (1129 b), dann orientiert

er sich dabei offenbar nicht an einer geschichtlich realisierbaren
Gesetzesordnung, sondern an einem sowohl hinsichtlich seiner «Richtigkeit»

als seiner Vollständigkeit idealen Gesetz. Die Befolgung eines
solchen Gesetzes wäre die vollkommene Tugend, denn dieses Gesetz
schriebe nicht nur die partikulare Gerechtigkeit vor, sondern ebenso die
Werke des Tapfern, des Besonnenen, des Sanftmütigen und aller anderen

Tugenden (1129 b). Mit diesem Begriffder Gerechtigkeit lehnt sich Aristoteles

noch an Piaton an, denn auch dieser sieht die Gerechtigkeit in einem

ausgewogenen Gesamtverhältnis einer Vielzahl besonderer Tugenden.
Einflussreicher und für die Nachwelt grundlegender war jedoch, wie

bereits angedeutet, der Begriff <iustitia particularism Er betrifft diejenige
besondere Tugend, die wir heute als die Gerechtigkeit im Unterschied zu
anderen Tugenden auffassen. Aristoteles unterteilt sie in die Gerechtigkeit
auf dem Gebiet der Verteilung und in die auf dem der Verträge (1130 b—

1131 a). Diese Unterteilung geht nicht von der Gesinnung, sondern von
den objektiven Rechtsgebieten aus. Die erste, die verteilende Gerechtigkeit

- iustitia distributiva -, betrifft die Zuteilung von «Ehre, Geld und
anderen Dingen». Die zweite, die der Verträge, unterteilt er wiederum in
die Gerechtigkeit der freiwilligen Verträge - iustitia commutativa - (für
obligationes e contractu) und die der unfreiwilligen Verträge - iustitia
correctiva - (für obligationes ex delicto).

Aristoteles weist nachdrücklich daraufhin, Gerechtbehandeln sei nicht
Gleichbehandeln, denn das Gerechte setze vier Elemente voraus: «die

Menschen, für die es gerecht ist, sind zwei, und die Sachen, auf die es sich

bezieht, sind auch zwei» (1131 a). Das Gerechte ist etwas Proportionales,
eine Gleichheit der Verhältnisse. Eigentümlich und nicht ganz durchsichtig

ist in diesem Zusammenhang die folgende Unterscheidung: die
Gerechtigkeit der Verträge sei die Herstellung der «arithmetischen
Proportionalität»: Es mache keinen Unterschied, ob ein anständiger Mensch
einen schlechten beraube oder umgekehrt; das Gesetz behandle die Personen

hier als gleiche und bemesse nur den angerichteten Schaden (1132 a);
die verteilende Gerechtigkeit dagegen gehe auf eine «geometrische
Proportionalität»: Die Verteilung z.B. der Ehren erfolge nicht mehr ohne
Ansehen der Person, vielmehr gerade mit Rücksicht auf die Tugenden
derselben. Diese Zweiteilung hat schon Piaton der Sache nach in den
<Gesetzen> vorweggenommen (757 a-d, 744 b-c)1.

210



Zwischen Platon und Aristoteles bestehen hinsichtlich des

Gerechtigkeitsbegriffs mehrere Übereinstimmungen in den Einzelheiten; was sich

bei Aristoteles aber verschoben hat, ist der Schwerpunkt2. Während Piaton

die Konkreta des öffentlichen Rechtslebens mehr beiläufig behandelt,
als ob er davon wegstrebe, um zu der «inneren» Gerechtigkeit zu gelangen,

wendet sich Aristoteles gerade den Konkreta des öffentlichen Rechts

zu und macht diese zur Hauptsache. Dadurch decken sich seine Ausführungen

besser mit dem, was wir heute unter Gerechtigkeit gewöhnlich
verstehen.

Mit Piaton und Aristoteles sind die zwei gewichtigsten Stimmen der
Antike zu Worte gekommen, und zwar hauptsächlich im Sinn eines

Beitrags zur Bestimmung der Idee der Gerechtigkeit als solcher. Eine andere

Frage ist allerdings bereits im Zusammenhang mit Piaton berührt worden,
nämlich die nach den möglichen Rechtfertigungsgründen dieser Tugend.
Der nun zu vollziehende Schritt führt von der Antike in das 18. und 19.

Jahrhundert, zu Hume und Mill, deren Standpunkte namentlich wegen
ihrer Antwort aufdiese Frage nachhaltig gewirkt haben. Die Stellungnahmen

Humes und Mills empfehlen sich ausserdem durch die Klarheit und
Entschiedenheit, mit der sie ihre - im wesentlichen gleichgerichtete -
Antwort geben. Sie unternehmen beide eine utilitaristische Rechtfertigung

der Gerechtigkeit. Für sie besteht ihr Wert ausschliesslich in dem

aussermoralischen Nutzen, den sie für die Individuen der Gesellschaft
hat.

c) Hume befasst sich mit der Gerechtigkeit einmal im Treatise (3. Buch,
Teil II), sodann im Enquiry concerning the Principles of Morals (III.
Abschnitt). Im <Enquiry), wo er sich zwar knapper, dafür mit deutlichen
Akzenten ausdrückt, ist die Grundthese diese: Der einzige
Rechtfertigungsgrund der Gerechtigkeit besteht in ihrer Nützlichkeit für die
menschliche Gesellschaft. Zur Gesellschaftsbildung ist der Mensch wegen
seiner von Natur aus zu schwachen Ausstattung für den Überlebenskampf
genötigt. Die Gesellschaft, meint Hume, sorgt für Abhilfe gegen drei
Übelstände: (a) die Schwäche des Einzelnen, sofern er auf eigene Faust
überleben will; (b) die Beschaffung der notwendigen Lebensgüter forderte
von dem Einzelnen, sofern er im Naturzustand verharrt, fast alle Kraft, so
dass es nie dazu reichen würde, ein bedeutsames Werk zu schaffen; (c) was

211



der Einzelne errungen hat, bliebe stets unsicherer Besitz. Die Gesellschaft

vereinigt die Kräfte und vermehrt die Leistungsfähigkeit; durch Arbeitsteilung

wächst unsere Geschicklichkeit; der gegenseitige Beistand macht
uns weniger abhängig von Glück und Zufall. Durch diese Steigerung von
Kraft, Geschicklichkeit und Sicherheit werden die Gesellschaft und ihre
Rechtsordnung für jeden Einzelnen nützlich.

Hume hebt hervor, wie sehr der Nutzen der Gerechtigkeit, die für ihn
zusammenfällt mit der Anerkennung einer positiven Rechtsordnung,
abhängt von der besonderen Lage, in welche die Natur den Menschen
versetzt hat. Hätte die Natur jeden Menschen so reich mit persönlichen und
äusseren Gütern ausgestattet, dass jeder in Fülle erhielte, was immer er

begehrt, dann würden unter derart günstigen Bedingungen zwar alle
anderen Tugenden blühen, jedoch wäre keine Rede mehr von der argwöhnischen

Tugend der Gerechtigkeit. Welchen Zweck hätte eine Güterverteilung,

wenn jeder schon genug besässe? Dasselbe ergäbe sich in einem
anderen Fall. Wären die Güter und die Bedürfnisse so, wie sie tatsächlich
sind, täte sich aber die menschliche Seele so weit auf und erfüllte sich mit
Grossmut, dass jeder für jeden innigste Liebe hegte und aufseinen Vorteil
nicht mehr bedacht wäre als auf den der Mitmenschen - dann höbe ein so

weitgehendes Wohlwollen den Nutzen der Gerechtigkeit auf, und man
hätte nie an eine Trennung des Eigentums gedacht. Tatsächlich ist die

Lage eine andere: Viele begehrte Güter sind von Natur aus knapp oder

nur durch Arbeit zu bekommen; die Menschen neigen zudem stark zum
Eigennutzen. Aus diesem Grund ist die Gerechtigkeit nützlich als ein

Mittel; denn was Geschick und Fleiss eines Menschen geschaffen haben,
muss ihm gesichert bleiben, damit derart nützliche Gewohnheiten und
Fertigkeiten ermutigt werden. Das Gerechtigkeitsgefühl entspringt nach

Hume der Reflexion auf die Tendenz der Gerechtigkeit, den öffentlichen
Nutzen zu fördern.

Hume begründet die Gerechtigkeit teleologisch. Als argwöhnische
Tugend ist sie für sich nicht erstrebenswert. Sie ist es lediglich als ein Mittel
zum Zweck der Erreichung eines anderen Telos, das dann um seiner selbst

willen erstrebt wird, nämlich das (wie auch immer inhaltlich bestimmte)
Wohl der Menschen. Auch für die Erreichung dieses Zwecks ist sie das

beste Mittel nur für uns Menschen. Ein unendlich einsichtsvolles Wesen,
meint Hume, das durch besondere Willensakte regierte und das die Norm
befolgte, die grössten Besitztümer der höchsten Tugend zuzuweisen (als

212



Tugend gälten hier das Wohlwollen, auch die moralisch neutralen
Talente), würde demselben Zweck besser dienen, wenn es nach unserem
Ermessen auch oft ungerecht verteilte. Allein, diese ideale göttliche Norm
kann nicht zu einer praktischen werden, weil es nach Hume unsicher ist,
was Verdienst wirklich ist, teils wegen seiner Schwererkennbarkeit, teils

wegen des Eigendünkels jedes einzelnen Menschen. Gegen eine zu krass

ungleiche Verteilung der Güter, selbst wenn sie dem Verdienst entspräche,
spricht ferner das Prinzip des abnehmenden Grenznutzens: Wo wir
ungleich verteilen, entziehen wir dem Armen mehr als wir dem Reichen neu
gewähren.

Eigentümlich ist Humes Verengung des Blicks auf das Eigentum. Im
<Treatise> (3. Buch, Teil II) widmet er den Regelungen des Eigentums zwei

ganze Abschnitte. Gegenstand der gerechten Verteilung können aber
auch persönliche und politische Rechte sein. Hume verhält sich in diesem

Punkt, im Gegensatz zu vielen anderen, auffallend engstirnig. Merkwürdig

mutet auch seine unkritische Billigung der jeweils tatsächlich
bestehenden Regierung an. Kennzeichnend dafür ist folgende Empfehlung im
<Treatise> (3. Buch, Teil II, 10. Abschnitt): Kein Grundsatz entspreche
sowohl der Klugheit wie der Sittlichkeit besser als der, dass man sich ruhig
der Regierung unterwerfe, die in dem Lande, in welchem man lebt,
besteht, ohne mit allzu grosser Wissbegier nach der Weise zu forschen, wie sie

ursprünglich in den Besitz der Macht gelangt sei. Gerechtigkeit scheint für
ihn letztlich identisch zu sein mit der Gültigkeit irgendeiner positiven
Gesetzesordnung, sofern diese nur die Aufgabe erfüllt, die Besitzverteilung

(welche auch immer) zu sichern. Die Frage, ob die Gesetze selbst

gerecht sind, scheint sich für ihn nicht zu stellen.

Für Piaton stünde Hume eindeutig auf der Seite der öffentlichen
Meinung - und damit näher bei Trasymachos als bei Sokrates -, nach der die

Gerechtigkeit ausschliesslich nach ihrem Nutzen einzustufen ist, den sie

als Mittel zur Sicherung der äusseren Güter für die einzelnen Menschen
hat. Sie ist sonach für Hume bloss eine soziale Zweckeinrichtung zur
Wahrung der Privatinteressen der Bürger und keine Tugend der Innerlichkeit

mehr.

d) Bei Mill erhält die Idee der Gerechtigkeit diejenige Gestalt, in der sie

heute in den demokratisch regierten Gesellschaften im Bewusstsein der
meisten Menschen lebendig ist. Mill hat sie im 5. Kapitel seiner Schrift

213



Utilitarianism (1861) dargelegt. Als Verfechter des demokratischen
Liberalismus versteht Mill unter einer gerechten Gesellschaftsordnung
notwendig etwas wesentlich anderes als noch Piaton und Aristoteles, aber
auch als Hume. Für die Griechen war die Trennung in Freie und Sklaven
eine fraglos angenommene Tatsache; sie empfanden zwischen ihr und
dem Bemühen nach einer gerechten Staatsordnung keinen Widerspruch.
Hume verhielt sich gegenüber der Frage, ob die Gesellschaft, in der er
lebte, gerechte Gesetze habe, relativ gleichgültig. Mill ging einen Schritt
weiter, indem er die Frage nach der Gerechtigkeit namentlich auch in
bezug auf die geltenden Gesetze zu stellen wagte. Das Ideal, von dem er
erfüllt war, lag in der liberalen Gerechtigkeitsidee, nach der bei der Zuweisung

der persönlichen und politischen Rechte alle mündigen Individuen
der Gesellschaft als gleichberechtigt betrachtet werden sollen. Wie für
Hume basiert auch für ihn die Gerechtigkeit auf der Nützlichkeit. Während

aber Hume in erster Linie die Sicherung des Eigentums im Auge
hatte, geht es Mill primär um den Schutz der persönlichen Freiheit. Hume
sah in der Gerechtigkeit nicht mehr als eine nützliche Einrichtung zwecks

Harmonisierung der Einzelegoismen. Mill hat einen veränderten Standpunkt

insofern, als er sich das Individuum als einen Träger von gewissen
Grundrechten vorstellt, deren Gewährleistung die erste Aufgabe einer

Gesetzesordnung ist; die Sicherung des Eigentums stand für ihnjedenfalls
nicht im Vordergrund. Die Forderungen der Gerechtigkeit heben sich für
Mill dadurch von den anderen Nützlichkeitsgeboten (moralischen und

nicht-moralischen) ab, dass sie verbunden sind mit der Vorstellung eines

Anspruchs bzw. eines subjektiven Rechtes seitens des Individuums.
Mills Glaube an moralische Grundrechte, diejeder unabhängig von der

positiven Gesetzesordnung hat, kommt klar zum Ausdruck in seinem zu

Beginn des 5. Kapitels gegebenen Überblick über die landläufigen
Gerechtigkeitsauffassungen, bei dem er von der Frage ausgeht, auf Dinge
welcher Art der Ausdruck (ungerecht > gewöhnlich angewendet werde. Der
Überblick hält erstmals klar die verschiedenen Seiten des Begriffs auseinander,

die in den bisher betrachteten Positionen zum Teil noch ungeschieden

blieben. (1) (Ungerecht) wird einmal genannt, wer die gesetzlich
verbürgten Rechte einer Person (auf Freiheit, auf Eigentum) missachtet;
(2) ungerecht kann dann eben dieses Gesetz selbst sein, wenn es die
moralischen Rechte einer Person verletzt; (3) ungerecht ist ferner, wenn einer
nicht bekommt, was er verdient (als Lohn oder als Strafe); (4) ungerecht ist

214



es weiterhin, einem anderen gegenüber wortbrüchig zu werden, d. h. eine

Verpflichtung nicht einzuhalten, die man willentlich eingegangen ist; (5)
<ungerecht> wird ferner schliesslich der genannt, der parteiisch ist, d.h.
eine Person einer anderen gegenüber begünstigt (z. B. als Richter).

Zwei Dinge werden in diesem Überblick hervorgehoben, wovon das

erste in den früheren Positionen gefehlt hat, und das zweite mit dieser
Deutlichkeit nicht genannt wurde. Das erste sind die jedem Individuum
zugeordneten moralischen Rechte. Piaton und Aristoteles ist dieser
Gedanke überhaupt fremd, denn für sie haben Freie und Sklaven, ebenso

Männer und Frauen, nicht gleiche Grundrechte. Bei Flume hat er keine

tragende Bedeutung. Das zweite ist das Kriterium des Verdienstes. Mit
diesem erfolgt erstmals ein konkreter Vorschlag bezüglich des Gesichtspunktes,

wonach eine Verteilung, die gerecht sein soll, sich richten muss.
Damit nähert sich die Ausführung dem Punkt, wo sich, nach einem Gang
durch vier historische Positionen, die Frage nach einer systematischen
Klärung des Gerechtigkeitsbegriffs stellt.

2. Systematische Analyse des Gerechtigkeitsproblems

Als erstes sei unterschieden zwischen der Idee der Gerechtigkeit und
den verschiedenen Konzeptionen derselben. Die leitende Idee besteht in
der Überzeugung, dass bei der Zuordnung von Rechten und Pflichten und
bei der Verteilung der Erzeugnisse der gesellschaftlichen Zusammenarbeit

keine willkürlichen Unterschiede zwischen den Menschen gemacht
werden sollen, dass es also irgendwelche Regeln gibt, die bestimmen, wie
die konkurrierenden Ansprüche der Menschen auszugleichen sind. In
dieser Idee sind sich alle Konzeptionen einig. Worin sie sich aber
unterscheiden, ist das Kriterium, nach dem der Ausgleich geschaffen werden
soll; und es zeigt sich bald einmal, dass die aus den unterschiedlichen
Konzeptionen sich ergebenden Forderungen unvereinbar sind. Im folgenden

werden einige dieser Konzeptionen - es sind die geläufigsten - kurz
dargestellt und gegeneinandergehalten. Die Betrachtung erfolgt in einem

allgemeinen Rahmen, aber das genügt insofern, als sich bereits in diesem
die Unvereinbarkeit der Konzeptionen deutlich zeigt. Die daraus sich

ergebende Frage wird dann die sein, worin das Gemeinsame von ihnen
liegt3.

215



Nach der vielleicht ältesten Konzeption lautet die Grundnorm der

Gerechtigkeit: Jedem gemäss dem ihm durch das Gesetz Zugeteilten. -
Danach handelt der gerecht, der sich an die positive Gesetzesordnung
hält. Ein Richter handelt gerecht, wenn er in den gleichen Situationen die

gleichen Gesetze anwendet, d.h. wenn er unparteiisch ist. Diese Konzeption

urteilt nicht über die positive Gesetzesordnung, sondern begnügt sich

mit der formalen Forderung, diese zu befolgen. Das Unbefriedigende an
ihr ist offensichtlich. Denn sie lässt im Einzelfall ebenso viele Gestalten der

Gerechtigkeit zu, wie es verschiedene Gesetzesordnungen gibt. Unleugbar

sind aus Vergangenheit und Gegenwart evident ungerechte
Gesetzesordnungen bekannt.

Gemäss einer zweiten Konzeption lautet die Grundnorm: Jedem das

Gleiche. -Aristoteles war es, der die Gleichheit zum zentralen Element des

Gerechtigkeitsbegriffs erhoben hat im Zusammenhang mit der iustitia
particularis. Nun leuchtete eine Gleichbehandlung aller Individuen
durchaus ein, sofern alle in jeder Hinsicht tatsächlich gleich wären, d.h.
gemäss Leibnizens Prinzip vom Ununterscheidbaren: Wenn jede Eigenschaft

eines beliebigen unter ihnen auch eine Eigenschaft jedes anderen
wäre. In diesem engen Sinn gibt es aber keine zwei gleichen Individuen.
Die Forderung «Jedem das Gleiche» kann also nur besagen, wie man
Individuen, die ungleich sind, behandeln soll. Plausibel ist sie nur dann,
wenn man annimmt, dass die bestehenden Unterschiede nicht ins
Gewicht fallen. Doch in welchen Hinsichten sind die Individuen tatsächlich
gleich? Hier könnte man aufführen, dass jeder z.B. gleichermassen
empfindlich sei für körperlichen Schmerz, für Beleidigung und entehrende

Behandlung. Aus dieser Tatsache lassen sich zugegebenermassen gewisse
Grundrechte rechtfertigen, auf die alle menschlichen Individuen
Anspruch haben. Wir jedoch wenden den Terminus (Gerechtigkeit auch auf
die Verteilung von spezielleren Rechten und Gütern an, auf die ein strikt
egalitärer Verteilungsschlüssel nicht mehr anwendbar ist. So sind z. B.

Kinder weder fähig, politische Rechte auszuüben, noch stellt sich im
Hinblick auf sie die Frage nach dem gerechten Lohn u.ä. Ausserdem
leuchtet es nicht ein, weshalb alle mündigen Individuen, ob tüchtig oder
arbeitsscheu, unbescholten oder verbrecherisch, krank oder gesund, reich
oder arm, in gleicher Weise behandelt werden sollen. Lässt man hier aber
Unterschiede gelten, dann ist die Grundnorm nicht mehr «Jedem das

216



Gleiche», sondern: «Jedem nach seiner Kategorie», womit wir die egalitäre

Konzeption verlassen haben und übergegangen sind zu einer anderen,

nach der die Menschen nicht gleich, sondern proportional behandelt
werden sollen, das heisst im Verhältnis zu einem bestimmten Kriterium,
sei es Verdienst oder Bedürftigkeit oder ein Drittes, im Hinblick auf
das die Menschen unterschiedlichen Kategorien zugeordnet werden
können.

Bis dahin ist zumindest soviel ersichtlich: Gerecht handeln kann nicht
heissen, alle Menschen gleich zu behandeln; es kann nur heissen, alle
Menschen einer bestimmten Kategorie gleich zu behandeln. Die Frage, in
der die Ansichten auseinandergehen, ist nun allerdings die, welche Kriterien

für die Bestimmung der Kategorien den Ausschlag geben sollen. Die
drei folgenden Konzeptionen richten sich nach einem je anderen Kriterium

aus.

Eine dritte Konzeption, die sich noch heute behauptet, lässt sich
zusammenfassen in der Norm: Jedem gemäss seinen Verdiensten. - Sie besagt,
dass alle Individuen, die durch ihr Verdienst - dessen Abstufungen als

Kriterien für die Aufstellung von Subkategorien dienen - zu derselben

Kategorie gehören, gleich zu behandeln sind. Die Hauptschwierigkeit
liegt hier bereits in der Frage: Was ist Verdienst? Nach dem religiösen
Glauben, der oft im Hintergrund dieser Konzeption steht, ist Verdienst

dasjenige, wonach jeder nach seinem Tode gerichtet und dann belohnt
oder bestraft wird. So betrachtet, gehören zum Verdienst nicht nur die
tatsächlich vollbrachten Werke, sondern ebenso die Mühen, mit denen

man die Werke (vielleicht vergeblich) erstrebt hat, d.h. die Absicht und
der gute Wille. Die Beurteilung des Verdienstes eines Menschen in diesem

komplexen Sinn ist jedoch äusserst schwierig. Nicht umsonst hat man sie

früher der Gottheit überlassen, denn es übersteigt das Vermögen eines

Sterblichen, sie auch nur bei einem einzigen Menschen adäquat
vorzunehmen. Daher scheint dieses Kriterium nicht brauchbar zu sein für die

Beurteilung einer Gesellschaftsordnung. Es ergibt sich daraus zunächst
die Möglichkeit, die Ansprüche dieser Konzeption zu senken und lediglich
die feststellbaren Werke eines Menschen bzw. die Wirkungen einer
Institution zum Kriterium zu erheben.

217



Die Grundnorm dieser reduzierten Konzeption wäre dann: Jedem
gemäss seinen Leistungen. - Dieses Kriterium ist moralisch weniger befriedigend,

sofern man von einer Gesinnungsethik ausgeht, aber es macht
weniger Schwierigkeiten in der Anwendung. Diese vierte Konzeption -
die ein Spezialfall der dritten ist - liegt der Entlohnung von Arbeitnehmern,

der Bewertung von Examina und Wettbewerben zugrunde.
Es zeigt sich aber sogleich, dass es unmöglich ist, einen universellen

Massstab für alle Leistungen aufzustellen; man muss hier die Ansprüche
wiederum senken und sich begnügen mit Massstäben für Leistungen
derselben Art. Man kann weder die Leistung eines Fliessbandarbeiters
mit der eines leitenden Direktors, noch Gemälde mit Dramen vergleichen,
abgesehen einmal von sportlichen Leistungen und der Benotung von
Examina. Mangels eines universellen Kriteriums zerfällt also diese vierte

Konzeption, sobald wir zur Anwendung schreiten, in eine letztlich
unbeschränkte Vielzahl von Einzelkriterien, j e nach der Art von Leistungen, die

zur Beurteilung stehen. Und damit sind erst die grundsätzlichen
Schwierigkeiten genannt. Spezielle Probleme, wie z. B. dasjenige des «gerechten
Lohnes», sind fast unentwirrbar komplex.

Nun ist aber nicht zu übersehen, dass es bei dieser Konzeption nicht rein

um das geht, was jemand verdient hat, ohne dass zugleich in Rechnung
gezogen würde, was nicht Verdienst, sondern Geschenk der Natur ist,
nämlich das Talent. Ein Talentierter leistet mehr als ein Talentloser; die

ungleiche Entlohnung beider basiert in diesem Fall auf einer unverdienten

Bevorteilung des Begabten. Dieser Gesichtspunkt der Rücksichtnahme

auf Lebensbedingungen, für die der Einzelne nichts kann, die aber
sein Glück massgeblich beeinflussen, wird zum Hauptkriterium der letzten,

fünften Konzeption.

Ihre Grundnorm lautet: Jedem gemäss seinem Bedürfnis. - Statt die

Leistungen zu honorieren, fordert diese Konzeption, die Leiden zu
mindern, die sich aus der Unfähigkeit, die lebenswichtigen Bedürfnisse zu

befriedigen, ergeben. Diese Konzeption steht der Nächstenliebe am nächsten.

Sie ist es auch, die sich weitgehend in der Sozialgesetzgebung
durchgesetzt hat, so in den Gesetzen über Arbeitslosenunterstützung, Krankenkasse

und Altersversicherung. Sie fordert dieselbe Behandlung für die,
welche hinsichtlich ihrer Bedürfnisse zu derselben Kategorie gehören.

Nun kann die Forderung dieser Konzeption nicht die sein, alle beliebi-

218



gen Bedürfnisse eines Menschen zu berücksichtigen; es geht darin nur um
die wesentlichen Bedürfnisse. Man ist hier vielleicht genötigt, sich auf die

physischen Hauptbedürfnisse des Menschen zu beschränken, auf das, was
der Terminus Existenzminimum) zusammenfasst. In der Tatsache, dass

die gehobenen individuellen Bedürfnisse hier ausser acht gelassen werden,

liegt einer der Unterschiede zwischen der Nächstenliebe und dieser

Konzeption der Gerechtigkeit. Die letztere betrachtet die Menschen,
soweit sie zur selben Kategorie gehören, als gleichartige; die Nächstenliebe
sieht sie als Individuen und berücksicht ihre Eigenheiten.

Die Schwierigkeit dieser Konzeption liegt einmal in der Unterscheidung

zwischen wesentlichen und unwesentlichen Bedürfnissen, nicht
weniger dann aber in der Abstufung der wesentlichen Bedürfnisse nach der

Dringlichkeit ihrer Befriedigung. Die Kontroverse über den Vorrang der
Bedürfnisse betrifft nichts Geringeres als die Verschiedenheit ganzer
Gesellschaftsordnungen. Ob man eine liberale oder eine sozialistische

Ordnung bevorzugt, hängt wesentlich davon ab, ob man das Bedürfnis nach
Freiheit oder das nach Sicherheit vorrangig befriedigen will. Ferner gibt es

Bereiche, wo diese Konzeption dem Leistungsprinzip weichen muss, so bei
der Beurteilung von Wettbewerbs- und Examensergebnissen. Wegen der

nur partiellen Gültigkeit des Bedürfnisbefriedigungsprinzips erheben sich

besondere Schwierigkeiten dort, wo es mit dem Leistungsprinzip in Konflikt

gerät. Auf diesen Punkt komme ich noch zurück.

Fragen wir, worin das Gemeinsame dieser fünf Gerechtigkeitskonzeptionen

besteht, so zeigt sich, dass es in einer rein formalen Bestimmung
liegt. Die Grundnorm dieser formalen Gerechtigkeit könnte man so
formulieren: Behandle alle Individuen derselben Kategorie auf die gleiche
Weise. - Formal ist sie deshalb, weil sie ohne vorgängige Bestimmung der

Kategorien nicht angewendet werden kann. Wie wir die Kategorien festlegen,

hängt davon ab, was für Werte wir setzen. Eine Definition derformalen

Gerechtigkeit ist wertfrei möglich; die Ansichten über sie gehen kaum
ernsthaft auseinander. Sie entspricht im wesentlichen der zuletzt
angeführten Grundnorm. Die Definition einer konkreten Gerechtigkeitskonzeption

jedoch ist wertfrei nicht möglich; sie bleibt daher, wie immer sie

gefasst wird, kontrovers.
Ein Ausweg aus dem vielleicht allzu bescheidenen Ergebnis scheint

manchem darin zu liegen, dass man versucht, mehrere Konzeptionen zu
vereinigen. Das ist es in der Tat auch, wozu wir im sozialen Leben prak-

219



tisch gezwungen sind. Denn in Wirklichkeit reagiert unser Gerechtigkeitsgefühl

meist gleichzeitig auf mehrere, voneinander unabhängige
Charakteristika, durch welche die verschiedenen Kategorien bestimmt sind. Ein
sozial gesinnter Arbeitgeber möchte seine Arbeiter sowohl für ihre
Leistung wie in Rücksicht aufihre Bedürfnisse entlöhnen. Tritt dabei etwa der
Fall ein, dass zwei Arbeiter ihrer Leistung nach zur selben Kategorie, aber
ihren Bedürfnissen nach zu verschiedenen gehören oder umgekehrt (der
eine sei ein Junggeselle, der andere der Vater einer vielköpfigen Familie),
dann wird der Arbeitgeber in jedem Fall formal ungerecht handeln.
Behandelt er sie gleich, verstösst er gegen das Prinzip «Jedem gemäss
seinem Bedürfnis», behandelt er sie ungleich, verstösst er gegen das Prinzip

«Jedem nach seiner Leistung». Wir begegnen hier einer der zahlreichen

Antinomien der Gerechtigkeit, die entstehen, sobald wir mehrere

Konzeptionen zugleich anwenden wollen. Vorausgesetzt, dass wir die in
Konflikt geratenen Konzeptionen für gleich gewichtig halten - so dass also

der Ausweg, der einen den Vorrang zu geben, verwehrt ist -, so bleibt in
derartigen Fällen nur noch die Zuflucht zur Billigkeit. Bereits Aristoteles
hat ihr eine wichtige Rolle beigemessen.

Die Billigkeit sucht die Ungleichheit zu verringern, wo die Forderung
der Gleichbehandlung (innerhalb derselben Kategorie) undurchführbar
wird, weil man zugleich mehrere Charakteristika, die in der Anwendung
in Konflikt geraten, zu berücksichtigen hat. Sie hat eine zu der Getrenntheit

der Kategorien gegenläufige Tendenz zum Kompromiss; für diesen
aber gibt es keine Regeln (angewendet auf den Beispielfall der beiden
Arbeitnehmer ergäbe die Billigkeitserwägung einen Kompromiss etwa in
der Form, dass der Familienvater Kinderzulagen und Steuervergünstigung

erhält, die aber so zu bemessen wären, dass der Junggeselle mit
seinem Lohn für seine persönlichen Bedürfnisse immer noch besser fährt
als der Familienvater.) Die Billigkeit bleibt aber als Kompromiss im
Einzelfall wie als zur Regel erhobener Kompromiss (z. B. bei Lohnfragen)

- eben ein Kompromiss, der die formale Gerechtigkeit durchkreuzt. In
gewissen Fällen mag der Consensus bezüglich eines Kompromisses sehr

breit sein, in vielen anderen überwiegt die Uneinigkeit. Die Billigkeit ist
eben nur eine Krücke der Gerechtigkeit.

Kehren wir zurück zum Begriff der formalen Gerechtigkeit. Diese
fordert, dass Individuen derselben Kategorie gleich behandelt werden. Die
Konzeption der konkreten Gerechtigkeit enthält dann das Kriterium, das

220



uns ermöglicht zu bestimmen, wann zwei Individuen zu derselben Kategorie

gehören. Ihre Aufgabe ist ausserdem, eine Regel anzugeben, die

sagt, wie jedes Mitglied einer Kategorie behandelt werden muss. Diese

Regel wird in den meisten Fällen eine oder mehrere Variablen enthalten
(so wird sie bei Vermögensverteilungen bei Erbgang die Form eines Bruches

haben, in dessen Zähler eine Variable für das Vermögen und in dessen

Nenner eine andere für die Zahl der Erbberechtigten steht). Wie dem
auch sei, jedenfalls fordert die formale Gerechtigkeit, dass Mitglieder
derselben Kategorie gleich behandelt werden. Die Frage stellt sich:
Wodurch ist diese Forderung nach Gleichbehandlung begründet? Sie ist
allein in der Tatsache begründet, dass eine Regel angewendet wird (die
Regel der betreffenden konkreten Gerechtigkeit, die bestimmt, wie die

Mitglieder einer Kategorie behandelt werden müssen). Die Grundlage
der Gerechtigkeit ist also unmittelbar nicht der Gleichheitsbegriff,
sondern der Regelbegriff. Die Gleichheit der Behandlung ergibt sich erst

daraus, dass man sich an eine Regel hält. Daraus wird das allen konkreten

Gerechtigkeitskonzeptionen Gemeinsame ersichtlich: Jede von ihnen
fordert zwar eine andere Regel, aber alle sind sich darin einig: Gerecht sein

heisst eine Regel anwenden.

Wenn formal gerecht handeln heisst, eine gewisse Regel zu befolgen,
dann scheint der Willkür die Tür offen zu stehen. Wenn immer wir ein
Individuum einer bestimmten Kategorie nicht der Regel gemäss behandeln

wollen, ist die Möglichkeit gegeben, die Regel durch eine Ergänzung
so zu modifizieren, dass aus der anfänglichen Kategorie deren zwei entstehen.

Die Frage, auf die alles hinausläuft, ist demnach die: Unter welchen

Bedingungen ist eine Regel gerecht?
Es erhebt sich damit die alte Frage nach der Begründbarkeit moralischer

Normen, auf die es auch heute noch keine einhellig gebilligte
Antwort gibt. Man hat lediglich Einigkeit erzielt in einer negativen Feststellung,

nämlich dass sich Regeln weder aus Tatsachen ableiten lassen-denn
aus dem, was ist, kann nicht gefolgert werden, was sein soll -, noch formal
beweisen lassen - denn auch im Fall, dass sie ableitbar sind aus gewissen
anderen, generelleren Regeln und bestimmten Randbedingungen, stösst

man irgendwo auf gewisse letzte Regeln, die sich nicht mehr beweisen
lassen. Strittig ist dagegen die positive Behauptung, nämlich dass es neben
der empirischen Bestätigung und dem formalen Beweis noch eine dritte
Begründungsart gebe, wodurch Regeln ihre Verbindlichkeit erhalten. An

221



jdiesem Punkt scheiden sich die Geister. Die einen leugnen strikte die

Möglichkeit einer dritten Begründungsart. Regeln und Werturteile, sagen
sie, sind letztlich unbegründbar; neben der theoretischen Vernunft gebe es

keine praktische Vernunft. Das ist der Standpunkt z. B. von Hume. Die
anderen halten eine dritte Begründungsart für möglich und anerkennen
eine praktische Vernunft. Vertreten wird dieser Standpunkt in der Tradition

vor allem durch Kant. Jedoch muss man gegen seine Moralphilosophie

grundsätzlich einwenden, dass sie aufmetaphysischen Voraussetzungen

basiert, die ein Empiriker von vornherein nicht teilt. Ein dem empirischen

Denken besser angemessenes Vorgehen, dem man in der Gegenwart
zunehmend Beachtung geschenkt hat, besteht in der Konsensus-Begründung.

Danach läge die Begründung einer Regel in der Rechtfertigung
mittels Argumentation. Von einer gewissen Vagheit wird dieser Begriff der

Argumentation kaum zu befreien sein; der damit verbundene Gedanke ist
der folgende: Als erstes gilt, dass eine Begründung nicht gegeben werden

muss, bevor die Regel ausdrücklich als ungerecht empfunden worden ist.

Solange sie allseitig stillschweigend akzeptiert wird, besitzt sie den Vorteil
der Rechtsvermutung. Das Problem der Begründung entsteht erst dann,
wenn sie angefochten wird. Die Begründung vollzieht sich im Unterschied
zur empirischen Bestätigung und zum formalen Beweis in dem, was spezifisch

«argumentative Rechtfertigung» heissen könnte, d.h. alle Betroffenen

(oder anerkannte Vertreter derselben) werden einmal angehört: jeder
erfährt dadurch etwas über die Lebenslage des anderen, was ihm ermöglicht,

den anderen zumindest einmal zu verstehen bezüglich der Motive
seines Urteils; jeder erfährt neue Information, in deren Licht er vielleicht
sein Urteil ändert; manchen werden in der Vorstellung mögliche Situationen

gezeichnet, in die sie hineingeraten könnten, die sie selbst nicht in
Rechnung gezogen haben. Auf diese Weise ist es denkbar, dass die Beteiligten

zu einem Konsens über die fragliche Regel gelangen. Wo dieser
nicht erreicht wird, bleibt die Möglichkeit der Abstimmung. Zwar lässt
sich aus dem, wofür der Einzelne stimmt, ein gewisses irrationales
Moment nicht ausmerzen, doch erfolgt die Abstimmung erst, nachdem jeder
die Gelegenheit gehabt hat, sich zu erklären und die anderen zu überzeugen.

Wie immer jedoch diese Argumentation im einzelnen verläuft, und
auch wenn sie zwecks Abhebung vom willkürlichen Regelerlass eines

mächtigen Einzelnen ein Weg der «Rechtfertigung» genannt werden mag,

222



so ist nicht zu vermeiden, dass in sie gewisse Werturteile eingehen, die
nicht mehr der Beurteilung nach gerecht und ungerecht unterliegen. Diese

Werturteile hängen zusammen mit bestimmten Gerechtigkeitsidealen,
die ihrerseits nicht aufeinander zurückführbar sind. Als letzte Gegebenheiten,

die sie darstellen, müssen wir in ihnen den Grund der Antinomien
erkennen, in die wir bei der Anwendung der formalen Gerechtigkeit
hineingeraten. In den vorhin behandelten Konzeptionen lassen sich drei
solcher Ideale auseinanderhalten.

Das hinter der Norm «Jedem das Gleiche» stehende Ideal ist das des

egalitären Humanismus. Dieses Ideal, wie wir gesehen haben, lässt sich
nicht in jeder Hinsicht realisieren. Trotzdem verdient die in ihm enthaltene

Anschauung Beachtung. Das Egalitätsideal wirbt dafür, dass wir die
harte Tatsache, dass die Individuen von Natur und sozialer Herkunft sehr

ungleich ausgestattet sind, mildern sollen, indem wir die Menschen nebst
ihrer divergierenden Individualität zugleich als gleiche Wesen, als Personen

begreifen, die man sich als mit bestimmten unveräusserlichen Rechten

versehen denkt.
Ein anderes Ideal steht hinter der Norm «Jedem nach seinem Bedürfnis».

Es ist das der Wohltätigkeit und der Nächstenliebe. Hier wird es

deutlich, dass die Gerechtigkeit in der Rangordnung der Tugenden nur
den zweiten Platz einnimmt. Wenn es gerecht ist, den Bedürftigen mehr
zukommen zu lassen als denen, die keine Not leiden, dann ist das, worauf
es in erster Linie ankommt, die Forderung, den Bedürftigen überhaupt
etwas zukommen zu lassen, d. h. wohltätig zu sein. Wären unsere Seelen,
wie Hume sagt, von Wohlwollen so sehr geweitet, dass das Befinden jedes
anderen uns ebenso ans Herz ginge wie das eigene, dann würde diese

Gerechtigkeitskonzeption entbehrlich; die Wohltätigkeit allein hülfe dem
Übelstand ab.

Ein wiederum anderes Ideal liegt der Norm «Jedem gemäss seinem
Verdienst» zugrunde, nur ist es als solches nicht unmittelbar erkennbar.
Die Anerkennung der Norm setzt die Anerkennung gewisser Werte voraus,

deren Realisierung als Verdienste betrachtet werden. Diese Verdienste

können in irgendwelchen Leistungen und Gesinnungen bestehen, die
der menschlichen Gesellschaft zunutze kommen; sie lassen sich vielleicht
nicht in eine Einheit fassen. Doch wird auch hier ersichtlich, dass die

Gerechtigkeit nur den zweiten Platz einnimmt; den ersten nehmen jene
Werte ein, nach denen das Verdienst bestimmt wird.

223



Aus allen drei Fällen erhellt, dass jede Gerechtigkeitskonzeption von
gewissenWerten abhängt, die ihr vorgeordnet sind und selber nicht der

Beurteilung von gerecht und ungerecht unterliegen.
Zum Schluss noch eine Bemerkung zu Humes Äusserung, die Gerechtigkeit

sei eine «argwöhnische» Tugend, und zu dem von ihm entworfenen
Bild eines paradiesischen Zustandes, in dem die Menschen von gegenseitiger

Liebe so sehr erfüllt sind, dass die Gerechtigkeit überflüssig wird. Im
Unterschied zur Liebe, die den Menschen zum Altruisten zu verändern

vermag, beinhaltet die Forderung nach Gerechtigkeit keine derartige
grundlegende Gesinnungsänderung. Die Ausgangsbasis der Gerechtigkeit

sind die Individuen mit ihren Eigeninteressen; das Ziel ist ein
Gesellschaftsz.ustand, in dem einem jeden in einem bestimmten Ausmass die

Verfolgung dieses Eigeninteresses gesichert ist. Wenn man häufig die
Liebe der Gerechtigkeit überordnet, so deshalb, weil man an die Kraft der
Liebe glaubt, eben diesen Zustand der sich gegenseitig voneinander
abstemmenden Einzelegoismen selbst zu verändern und dadurch die

Voraussetzung für eine Gerechtigkeitsforderung aufzuheben. Denn wer die

andern liebt, empfände die Tatsache, dass er gelegentlich sich selbst

zurückstellen muss, nicht als ungerecht; er gönnte dem andern gern mehr, als

er selbst besitzt. Daraus ergibt sich die Überlegung, ob es nicht besser

wäre, statt das komplexe Problem einer gerechten Gesellschaftsordnung
zu lösen zu versuchen, das Bemühen auf das Erstarken der Liebe zu richten,

weil dadurch die Forderung nach Gerechtigkeit von selbst
verschwände.

Die Liebe ist zweifellos umfassender als die Gerechtigkeit. Sie verteilt
nicht bloss, wie die Gerechtigkeit, das Vorhandene; sie vermag Neues

zutage zu fördern; sie allein ermöglicht selbstlose Handlungen. Dennoch

überzeugt die Ansicht, dass wo Liebe walte, die Gerechtigkeit sich erübrige,

trotz erster Plausibilität nicht ganz. Einmal muss man gegen sie

nüchtern feststellen, dass sie auf einen völlig utopischen Zustand zielt- die
meisten Menschen lassen sich durch die Liebe allenfalls nur für Augenblicke

lenken, im übrigen handeln sie meist eigennützig -, und dass
deshalb unser reales Problem, eine gerechte Gesellschaftsordnung zu errichten,

dadurch nicht gelöst wird. Zum anderen aber bedarf sie auch dann,
wenn man sie wenigstens als eine theoretische Möglichkeit erwägt, der

Klärung. Was geschähe, wenn alle Menschen sich vollkommen altruistisch

verhielten? Sofern man unter Liebe die Bereitschaft versteht, das

224



wohlverstandene Selbstinteresse des andern zu fördern, geschähe gar
nichts, denn es gäbe in keinem Individuum ein Selbstinteresse, das gefördert

werden könnte. Liebe ist ein Handlungsmotiv «zweiter Ordnung»,
ihre Betätigung ist auf Motive «erster Ordnung» angewiesen, d. h. darauf,
dass jemand auch selbstzentrierte Bedürfnisse und Interessen hat. Gehen
wir von diesem zweiten Fall aus - der realistischer sein dürfte -, dass die
Menschen nebst ihrer Liebesbereitschaft natürliche Selbstinteressen
haben, die sie zumindest auch verfolgen wollen, dann kommt die Liebe nicht
ohne Gerechtigkeit aus. Sie gerät immer dann in Schwierigkeiten, sobald
die Selbstinteressen der andern, die sie fördern möchte, zueinander in
Gegensatz geraten. Sie muss sich dann bemühen, nicht nur selbstlos,
sondern auch gerecht zu handeln.

Anmerkungen
1 Diesen Hinweis verdanke ich Franz Dirlmeier: Kommentar zur Nikomachischen Ethik
(Berlin: Akademie-Verlag 41967).

2 Vgl. Dirlmeier, a. O.
3 Die nachfolgenden Überlegungen basieren im wesentlichen auf den zwei Studien von

Chaim Perelman: De lajustice (Brüssel 1945); um fünfVorlesungen zum Thema vermehrt
dtsch. Über die Gerechtigkeit (München: C. H. Beck 1967).

15 Studia philos. 38 225




	Die Idee der Gerechtigkeit

