
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Gerechtigkeit ohne Menschen? : Zu Leistungsfähigkeit und Grenzen
der systemtheoretischen Neuformulierung des Gerechtigkeitbegriffes
bei Luhmann

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883171

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883171
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

WALTHER CH. ZIMMERLI

Gerechtigkeit ohne Menschen?

Zu Leistungsfähigkeit und Grenzen der systemtheoretischen Neuformu¬

lierung des Gerechtigkeitsbegriffes bei Luhmann

Im Zusammenhang der Entwicklung dreier Grundprobleme jeder Gesellschaftstheorie
wird die Leistung systemtheoretischer Ansätze allgemein bestimmt als die weitgehende
systematische Elimination des subjektiv-individuellen zugunsten des objektiven und des

reflexiven Faktors von Gesellschaft. Hierdurch wird deutlich, dass von system theoretischer
Seite niemals mehr erwartet werden sollte als Reduktion, Deskription und ex-post-Erklä-
rung. - Die Ausblendung des subjektiven Faktors führt nun aber bei der systemtheoretischen
Reduktion des Gerechtigkeitsbegriffs auf «adäquate Komplexität des Rechtssystems »

(Luhmann) dazu, dass der systemtheoretisch reduzierte Gerechtigkeitsbegriff, der die dysfunktio-
nal gewordene Gerechtigkeitsidee der Perfektion bzw. der Gleichheit ersetzen sollte, seinerseits

dysfunktional wird, indem er der <Gerechtigkeit> individuellen Rechtsempfindens nicht
mehr entspricht. Einziger Ausweg aus dieser Dysfunktionalisierungs-Aporie wäre eine Re-

Funktionalisierung der Gerechtigkeit als normativer Idee zur Korrektur der faktischen
Inadäquatheit von Rechtsinnovationen und zunehmender individueller Rechtsunsicherheitserfahrung.

Zwei auf Beobachtungen beruhende Behauptungen möchte ich an den

Anfang meiner metakritischen Bemerkungen zur traditionskritischen
Funktionalisierung des Gerechtigkeitsbegriffs durch Luhmann stellen:
1. Systemtheoretische Versuche im Rahmen der Gesellschaftstheorie

üben eine faszinierende Wirkung auf fast alle aus, die sich mit solchen

Versuchen auseinandersetzen.
2. Im gleichen indessen wirken systemtheoretische Versuche im Rahmen

der Gesellschaftstheorie verärgernd auf fast alle, die sich mit solchen

Versuchen auseinandersetzen1.

Aufgrund einer in Diskussionszusammenhängen gut bewährten
Verkürzungsstrategie geht Kritik an systemtheoretisch konzipierter
Gesellschaftstheorie in der Regel allein vom Faktum des Verärgertseins aus,
ohne sich nach dessen Gründen zu fragen. Würde man letzteres aber tun,

Korrespondenz: Prof. Dr. W. Ch. Zimmerli, Lehrstuhlfür Philosophie, Fachbereich V, Universität

Braunschweig, Konstantin-Uhde-Str. 16, D-3300 Braunschweig

191



so würde sich - meines Erachtens - schnell die Einsicht breitmachen, dass

es dieselben Gründe wie die der Faszination sind, die auch zur Verärgerung

führen. Will man also ein spezifisches Problem im Umkreis
systemtheoretischer Verfahrensweisen adäquat formulieren und diskutieren, tut
man in Konsequenz der geäusserten Vermutung über den Gründezusammenhang

von Faszination und Verärgerung offenbar gut daran, eine

grundsätzliche Erwägung der Verärgerungs- (und Faszinations-)gründe
vorauszuschicken, was ich daher in einem ersten Schritt auch tun werde

(1). Damit hoffe ich, im gleichen auch die Erwartungshaltung gegenüber
der Leistungsfähigkeit funktionalistischer Betrachtungsweisen in der
Gesellschaftstheorie so zu reduzieren, dass in einem zweiten Schritt der
Aufweis der Grenzen der Systemtheorie an ihrer Rekonstruktion des

Gerechtigkeitsbegriffs in konstruktiver Kritik möglich wird (2).

1. Die 'Schönheit'der Systemtheorie: Zweckmässigkeit ohne Zweck

Woraus lässt sich die konstatierbare Aversion gegenüber einer
sozialwissenschaftlichen Applikation systemtheoretisch-funktionalistischen
Denkens begründen?

Das Grundproblem einer jeden Theorie menschlicher Gesellschaft ist
ein dreifaches: Zum einen nämlich ist das unteilbare Letztelement der
Gesellschaft, hinter das auch totalisierende Theorien nicht zurückführen
können, das einzelne menschliche Individuum. Zum anderen aber muss
Gesellschaftstheorie, will sie mehr sein als ein blosses reflexionsloses
Beschreiben individuellen menschlichen Agierens, überindividuelle
Zusammenhänge menschlicher Interaktionen thematisieren, denen sie ein
Aktionssubstrat, ein nach dem Muster eines seinerseits individuellen Be-

wusstseins gedachtes 'Subjekt', die Gesellschaft, zugrunde legt. Dieses

Quasi-Subjekt ist vom Gesichtspunkt eines einzelnen menschlichen
Reflexionssubjektes aus eindeutig und offenkundig ein theoretisches Konstrukt,
erfahrbar allenfalls in Geschehnissen, die nicht allein der Realisierung
von Handlungsintentionen einzelner Handlungssubjekte zuzurechnen
sind. Zum dritten aber findet sich Gesellschaftstheorie in einer in
ausgezeichnetem Masse nur reflexiv einzuholenden Situation der Selbstreferen-
tialität: Das Geschäft des Gesellschaftstheoretikers gehört unmittelbar -
einleuchtenderweise - über seine reine Erkenntnisleistung hinaus dem

192



Bereich des von ihm Thematisierten selbst an; gesellschaftstheoretische
Analyse ist, ob einem das nun zusagt oder nicht, wie menschliches Handeln

überhaupt nicht anders denn als überindividuell gesellschaftlichgeschichtlich

bedingt und gesellschaftlich-geschichtlich wirkend zu
begreifen.

Nun liegt natürlich der Einwand nahe, dass alle diese Kennzeichen
nicht für die Gesellschaftstheorie allein charakteristisch seien. Die nur in
ihrem gemeinsamen Auftreten problematisch werdenden ersten beiden

Kennzeichnungen seien vielmehr nichts anderes als die besondere
Gestalt, in der sich das wissenschaftstheoretisch unter den Titeln 'Induktion',
'Prognose', 'Erklärung' usw. schon oft und mit wechselndem Erfolg diskutierte

Problem der Zuordnung von beobachtbarem Besonderem und nur
theoretisch zu konstruierendem Allgemeinem, von Daten und Gesetzen,

von Fakten und Konstrukten im Bereich der Sozialwissenschaften
manifestiere. Und auch das dritte Problem sei in anderen Bereichen bekannt;
Der die RNS- und DNS-Moleküle und die von diesen getragenen
Erbinformationen thematisierende Molekularbiologe oder Genetiker etwa
thematisiere damit ebensosehr auch sich selbst, und ähnliches gelte - mutatis
mutandis - auch für alle anderen Wissenschaftler.

Indessen: hier ist es geboten, den zweifellos vorhandenen wesentlichen
Unterschied klar zu sehen. Würde gesetzesartigen Formulierungen etwa
in der Molekularbiologie ein bewusstseinsanalog konzipiertes Quasi-Sub-
jekt substituiert, würde man - zu recht, wie ich meine - von einer
'Metaphysik', von 'Hypostasierung' und ähnlichem sprechen. Dagegen macht es

keinerlei Schwierigkeiten, die 'Gesellschaft' für dies oder jenes
verantwortlich zu machen. Im weiteren gilt, dass die Zugehörigkeit des Analysierenden

zum zu analysierenden Gebiet im Falle der Gesellschaftstheorie
sich ganz offenkundig signifikant dadurch von derjenigen im Falle anderer

Wissenschaften unterscheidet, dass reflektierende Gesellschaftstheorie
gleichsam in anderer 'Supposition' im thematisierten Gebiet der Gesellschaft

vorkommt, als es bei den thematisierenden Naturwissenschaftlerindividuen

und ihrer Theorie in bezug auf die von ihnen erforschten
Gebiete der Fall ist. Gesellschaftstheoretisches Denken ist immerzugleich
Zwingendermassen Reflexion der gesellschaftlichen Bedingungen, als unter

welchen stehend der reflektierende Wissenschaftler sich zu begreifen
hat, während die objektbezogenen sogenannten Naturwissenschaften unter

anderem gerade dadurch gekennzeichnet sind, dass die in ihnen arbei-

13 Studia philos. 38 193



tenden Wissenschaftler von dieser wissens-soziologischen Aufgabe
entbunden sind.

Jede Theorie der Gesellschaft hat sich also einer spezifischen Lösung
der drei genannten, voneinander nicht unabhängigen Probleme zu
verschreiben, und spätestens seit der Gesellschafts- und Staatsphilosophie
Hegels hat sich die Einsicht breite Gefolgschaft verschaffen können, dass

diese Problemlösung entweder auf dialektischem Wege oder gar nicht
möglich sei2. Allerdings zeichnen sich dialektische Lösungsversuche im
Regelfalle durch einen hohen Eigenkomplexitätsgrad aus, so dass mit
operationalisierbaren Konzepten, die aus ihnen abzuleiten wären, nicht
zu rechnen ist. Mithin verbleibt für den Bereich der eigentlichen
Theoriediskussion in den Sozialwissenschaften mit einiger Aussicht auf Erfolg
allein der Ausweg, die drei Problemfaktoren gegeneinander zu gewichten
und gegebenenfalls einen von ihnen auf Kosten der anderen stärker zu
machen. Die Applikation systemtheoretischer Denkweisen in den
Sozialwissenschaften, wie sie vor allen Dingen - in differenter Form - von Tal-
cott Parsons sowie von Niklas Luhmann vorgenommen wurde3, stellt
einen profilierten Versuch zur Gewichtigkeitsabwägung und Skalierung
der drei Problemfaktoren dar. Die Systemtheorie in den Sozialwissenschaften

ist mithin zu begreifen als das Unternehmen, den subjektiven
Faktor des menschlichen individuellen Handlungsbewusstseins aus der

Analyse weitgehend auszuschliessen, um dafür den objektiven Faktor
eines gesellschaftlichen Geschehenssubjektes und den Reflexionsfaktor
der Selbstanwendbarkeit sozialwissenschaftlicher Theoriebildung
möglichst stark zu machen.

Nichts wäre nun natürlich falscher (und zugleich naheliegender), als

diesem Unternehmen die Absicht zu unterstellen, eine neue Ontologie
oder Realitätsstrukturierung vorlegen zu wollen. Ganz im Gegenteil: Es

gibt wohl kaum ein theoretisches Unterfangen, das in stärkerem Masse als

die Systemtheorie sich der Tatsache bewusst und eingedenk wäre, dass

konzeptuelle Rahmen und Theoriebildungen nichts anderes denn
Hilfsmittel sind, um unsere schwierig gebaute, wie die Systemtheoretiker sagen
würden: 'komplexe' gesellschaftliche Welt besser zu begreifen. Das
systemtheoretische Instrumentarium versucht - zugegebenermassen auf
Kosten des subjektiven und individuellen Faktors - aus dem Chaos
menschlicher Interaktionen, aus den Milliarden und Abermilliarden
Quervernetzungen zwischen einzelnen Individuen, aus dem Gesamt von

194



unüberblickbar vielen und qualitativ nicht abzuwägenden Beziehungen
von Gruppierungen und Teilgesellschaften einen Kosmos, eine jedenfalls
begrifflich strukturierte Ordnung herzustellen.

Damit sind aber im gleichen bereits die Leistungsfähigkeitsgrenzen
systemtheoretischer Gesellschaftsrekonstruktion angegeben: Systemtheorie

als Gesellschaftstheorie kann niemals mehr sein als Deskription
und ex-post-Erklärung; eine jede Prognose oder gar zur Ableitung von
Handlungsmaximen geeignete theoretische Aussage überschreitet den

Kompetenzbereich der Systemtheorie als Gesellschaftstheorie bei
weitem. Da das menschliche Individuum sich in der systemtheoretischen
Fassung von Sozialwissenschaft als durch überindividuell agierende Qua-
si-Subjekte, die Systeme und Teilsysteme nämlich, ersetzt betrachtet, da

das individuelle Subjekt sich selbst in dieser Rekonstruktionsform als

funktionslos geworden begreifen muss, da zudem in den meisten Fällen
Systemtheorie als Ontologie missverstanden wird, ist die Abneigung
gegen systemtheoretische Versuche zur Erfassung gesellschaftlichen Jnter-

agierens der Menschen nichts weniger als verwunderlich.
Versuchen wir, das Gesagte in einer anderen Weise nochmals zu formulieren,

so ergibt sich das Hauptproblem für die Systemtheorie, menschliche

Handlungsintentionen, Absichten und Zwecksetzungen nicht nur
nicht länger als eigentliches Antriebs- und Bewegungselement der
menschlichen Gesellschaft begreifen zu dürfen, sondern zudem - wenn
auch nur in der Rekonstruktion und Deskription von bereits bestehenden

gesellschaftlichen Verhältnissen - eine Quasi-Entelechie, eine nicht an
menschliche Intentionen gebundene Zweckmässigkeit, kantisch gesprochen:

eine Zweckmässigkeit ohne Zweck, setzen zu müssen. Die Systemtheorie

erhält dadurch eine ästhetische Qualität, die sich insbesondere in
den merkwürdigerweise elegant aufgehenden und gelingenden
Systemrekonstruktionen manifestiert, die aber zugleich die kühle Distanz schöner,
eleganter Theoriebildung von dem hat, was lebensweltlich als
gesellschaftlicher Problembestand, vermittelt durch Subjektivität, gedacht und
empfunden wird. Systemtheorie ist mithin Ärgernis im Rahmen gesell-
schaftheoretischer Reflexion, weil die Ansprüche systemtheoretischen
Analysierens und Rekonstruierens bald einmal weiter gehen als das, was
Systemtheorie überhaupt zu leisten imstande ist. Wird Systemtheorie im
Rahmen ihrer instrumentalen Rekonstruktionsfähigkeit benutzt und
gesehen, so kann es zu derartigen Fehlurteilen und Missinterpretationen
kaum kommen.

195



Ein Faktor indessen ist durch diese Erklärung der konstatierbaren
Aversionen gegenüber der Systemtheorie in den Sozialwissenschaften
noch nicht erklärt: Wenn denn gilt, dass die Systemtheorie aufden objektiven

und den reflexiven Faktor am meisten Gewicht legt, dies allerdings
auf Kosten des subjektiven Faktors, dann ist nicht einzusehen, in welcher
Weise die Selbstreflexion der Systemtheorie überhaupt soll geschehen
können. Fraglos nämlich sind es nicht Theorien und theoretische Systeme,
die Reflexionsleistungen zu vollbringen imstande sind, sondern es sind
auch hier menschliche Individuen. Indessen: Der systemtheoretische
Reflexionsfaktor sieht etwas anders aus. Systemtheorie begreift sich selbst als

Systemtheorie funktional, soll heissen: Auch systemtheoretische Reflexion

ist ein Element der Reduktion von Komplexität in unserer
gesellschaftlich-geschichtlich verfassten Welt. Systemtheorie kommt gleichsam
in der Systemtheorie selbst vor. Nicht aber ist es so, dass das Reflexionsbe-
wusstsein des einzelnen Theoretikersubjektes durch die Reflexion der

Folgewirkungen des eigenen Tuns in der Systemtheorie selbst erfasst

wären. Systemtheoretische Erfassung von gesellschaftlich-geschichtlich
konstituierter Realität ist nichts anderes als grobe Verkürzung, allerdings
nicht eine Verkürzung an allen Fronten, sondern eine Verkürzung, die den
ohnehin schon immer eklatanten Bruch zwischen Theorie und Lebenswelt
noch viel drastischer erfahren lässt, weil nicht einmal im reflexiven Faktor
die individuelle Subjektivität in irgendeiner Weise aufgehoben wäre.

2. Die systemtheoretische Reduktion des komplexen Gerechtigkeitsproblems
und ihre Grenzen

Aufder Basis dieser allgemeinen Überlegungen zu den Leistungsfähigkeitsgrenzen

des systemtheoretischen Ansatzes in den Sozialwissenschaften

ergibt sich nun natürlich auch ein weit bescheideneres 'Erwartungsprofil'

gegenüber einer systemtheoretischen Erfassung der Gerechtigkeitsidee

bzw. des Gerechtigkeitsbegriffes. Es lässt sich nämlich nun nicht mehr

von der Systemtheorie fordern, sie müsse ein vollständiges Instrumentarium

zur Beurteilung menschlicher Handlungen hinsichtlich Moralität
und Legalität liefern. Vielmehr kann von dieser theoretischen Position nur
noch erwartet werden, dass sie deskriptive und rekonstruktive Vorschläge
zur Bestimmung der Funktion unterbreitet, die die Gerechtigkeitsidee

196



bzw. der Gerechtigkeitsbegriff bis dato ausgeübt hat und eventuell noch
ausübt. - Dass die speziell von Luhmann in der Tat vorgenommene
Funktionsbestimmung4 dann trotzdem mehr will und de facto mehr enthält,
definiert unter anderem geradezu die Crux des systemtheoretisch-funktionalen

Beitrages zur Frage nach der Gerechtigkeit in der komplexen
Gesellschaft.

Bekanntlich reduziert Luhmann den Fragehorizont bereits im Ansatz
rigoros: Von 'Gerechtigkeit' kann - gemäss der analysierten generellen
Strategie der Systemtheorie - nur im Rahmen des objektiven Faktors,
hier: von Rechtssystemen, sinnvoll gesprochen werden. Dazu kommt
noch die Evolution dieser Rechtssysteme, die die Einlösung des historischen

Faktors darstellt. 'Gerechtigkeit' ist also nicht mehr ein Begriff zur
Kennzeichnung einer Eigenschaft menschlicher Handlungen oder gar
einer Eigenschaft der in dieser Weise handelnden Individuen, sondern
ausschliesslich ein Begriff zur Kennzeichnung von (zu erstrebenden)
Eigenschaften eines Rechtssystems, während doch in lebensweltlichen
Kontexten 'Gerechtigkeit' eindeutig in erster Linie als Dispositions- und

Eigenschafts-Begriff von Handlungssubjekten und Handlungsweisen und
erst sekundär zur Kennzeichnung bestimmter Eigenschaften von Institutionen

dient: Wir sprechen von 'gerechten Menschen', 'gerechten
Handlungen', 'gerechten Entscheidungen' etc., aber nur in eher esoterischen

Zusammenhängen von 'gerechten Rechtssystemen'.
Unter Voraussetzung dieser Einschränkung der Bedeutung von

'Gerechtigkeit' ist die zweite einschränkende These Luhmanns zwingend: Die
Gerechtigkeitsidee als Kriterium des Rechts hat im Zeichen der Krise des

positiven Rechtes «im juristischen Denken ihre operative Bedeutung und
damit ihre Normativität verloren»5.

Damit ist gemeint, dass die Perfektionsvorstellung von Gerechtigkeit,
wie sie Luhmann vor der Aufklärung und vor der Positivierung des Rechts
als gegeben annimmt, in der modernen bürgerlichen Welt gerade dort
dysfunktional wird, wo sie eigentlich gebraucht würde, nämlich dort, «wo
der Jurist den Boden des positiven Rechts unter den Füssen verliert, weil es

um dessen Änderung geht»6. Folgt man dieser von Luhmann auf verschiedenen

Ebenen illustrierten These, dann tut sich hinsichtlich der
Gerechtigkeitsidee folgende Alternative auf : Entweder man gibt sie - mit Kelsen7

-völlig preis, oder man rekonstruiert sie unter den veränderten Bedingungen

neu, indem man sich nach der Funktion des Rechts in der komplexen
Gesellschaft fragt.

197



Dann aber lässt sich - nach Luhmann - 'Gerechtigkeit' nur bestimmen
als «adäquate Komplexität des Rechtssystems»8. - Um zu verstehen, was
das heissen soll, müssen wir die Bestandteile dieses Definiens erläutern:

a) «Unter 'Rechtssystem' verstehen wir nicht nur den Zusammenhang
der Rechtsnormen (geschweige denn: nur der Erkenntnisse über
Rechtsnormen), sondern das soziale System des Erlebens und Handelns, das sich
bewusst am Recht orientiert und sich dadurch aus dem laufend-alltäglichen

gesellschaftlichen Leben ausdifferenziert.»9 Das Rechtssystem wird
damit zum Referenzsystem, auf das bezogen der Begriff 'Gerechtigkeit'
funktional sein soll. Hierdurch wird die reduktive Leistung des Luhmann-
schen Ansatzes unmittelbar manifest: Die Beziehung des Gerechtigkeitsbegriffes

auf andere Referenzsysteme, wie etwa auf das des vernünftigen
menschlichen Handelns oder auf das göttlicher Weisungen ist hierdurch
ebenso inhibiert wie die Anmessung an eine von einem Ziel der
Geschichte ausgehende Konzeption einer - wie auch immer gearteten -
Universalgeschichte. Allerdings erhält trotzdem (gleichsam durch die

Hintertür) das Faktische der Geschichte normative Kraft, nämlich im
Begriff des Dysfunktional-Gewordenseins der nun inhibierten anderen

Systemreferenzen.
b) Wann aber darfein Rechtssystem 'gerecht' genannt werden? - Offenbar

dann, wenn es über eine 'adäquate Komplexität' verfügt, und das

heisst nach Luhmann: dann, wenn seine Komplexität «mit konsistentem
Entscheiden im System noch vereinbar ist». Dies ist indessen nicht
unproblematisch, da «die gesellschaftlich geforderte Komplexität des Rechtssystems»

höher hegt «als die im System tragbare, adäquate, entscheidungsmögliche

Komplexität»10. Damit soll gesagt sein, dass die Gesellschaft als

'Umwelt' des Rechtssystems eine Vielzahl von potentiell komplexitätser-
höhenden Postulaten gegenüber dem Rechtssystem erhebt, die zwar
«rechtsrelevant», aber mit der Entscheidungskapazität des Rechtssystems
nicht kompatibel sind. - Deswegen nimmt «die Kluft zwischen
gesellschaftlich erforderücher und entscheidungstechnisch adäquater Komplexität

des Rechtssystems»11 zu.
Und an dieser Stelle zeigt sich meines Erachtens, dass die von Luhmann

vorgenommene Reduktion der Komplexität des Gerechtigkeitsbegriffes
ihrerseits im strengen Sinne dysfunktional wird. Wenn denn die Analyse
zutrifft, die zum Ergebnis hat, dass auf diese Weise eine zunehmende

Diskrepanz zwischen in der gesellschaftlichen Umwelt des Rechtssystems

198



sich ergebenden rechtsrelevanten Komplexitätssteigerungspostulaten
und der mit der Konsistenz von Entscheidungen im Rechtssystem vereinbaren

'adäquaten Komplexität' des Rechtssystems zu konstatieren ist,
dann rächt sich die Vernachlässigung oder gar Elimination des subjektiven

Faktors individuellen Handlungsbewusstseins auf eklatante Weise:
Die systemtheoretisch als 'adäquate Komplexität des Rechtssystems' begriffene

Gerechtigkeit entspricht der 'Gerechtigkeit' des individuellen
Rechtsempfindens nicht mehr. Ebenso, wie eine übermässige Betonung des

subjektiven Faktors im Gerechtigkeitsbegriff das Rechtssystem zu einem

Unrechtssystem des hypostasierten 'gesunden Volksempfindens' o. ä. hat
degenerieren und pervertieren lassen, könnte in der systemtheoretischen
Fassung des Gerechtigkeitsbegriffes sich ein unmenschliches, abstrakt an
Entscheidungskonsistenz gemessenes Unrechtssystem ankündigen, das

allein noch für Rechtstheoretiker die ästhetische Qualität der 'Zweckmässigkeit

ohne Zweck' aufwiese.
So wird sich denn wohl, will man an dem in seinen Grenzen durchaus

erklärungsleistungsfähigen systemtheoretischen Ansatz festhalten, nur
der Ausweg anbieten, 'Gerechtigkeit' wieder in ihr Recht als normative
Idee einzusetzen, deren Kriterium die Adäquatheit von rechtsrelevanten

gesellschaftlichen Postulaten, sprich: des subjektiven Rechtsempfindens,
und der entscheidungsadäquaten Komplexität des Rechtssystems sein

müsste. Zwar steht gegenwärtig die Realisierbarkeit dieser Gerechtigkeitsidee

aufgrund der von Luhmann angeführten Situationscharakteri-
stika in der Tat in Frage, das enthebt aber niemanden der Aufgabe,
optimale Realisierungsbedingungen vorzubereiten: genau dies nämlich ist
der präzise Sinn von 'Idee'. Nicht die von Luhmann wohl wissentlich nicht
explizit beim Namen genannte Reaktivierung des Perfektionsgedankens
durch die Erzeugung eines immer höheren Konsistenzgrades in der Posi-

tivierung oder Änderung des Rechts, wohl aber eine Intensivierung der

Rückkoppelung von Rechtsinnovationen an die wachsende Rechtsunsicherheitserfahrung

der einzelnen Rechtssubjekte selbst wäre der hier einzuschlagende

Weg. Und ich meine auch erkennen zu können, dass Luhmann
selbst die Dysfunktionalisierungsaporie sieht, in die er sich gebracht hat.

Anderenfalls müsste er wohl kaum als letzten Ausweg den Deus ex
machina 'Interdisziplinarität' anrufen, der im Regelfalle ja auch nur eine

Lückenbüsser- und Prügelknabenrolle zu spielen hat12. Und auch dass

Luhmanns Konzeption - gleichsam nebenbei - eine Arbeitsbeschaffungs-

199



funktion hinsichtlich der Rechtssoziologie ausübt, kann nicht darüber
hinwegtäuschen, dass hier - zumindest für die Rekonstruktion des

Gerechtigkeitsbegriffes bzw. der Gerechtigkeitsidee ein massives theoretisches

Defizit liegt. Und ich fürchte, das steigert die Komplexität eher, als

dass sie sie reduziert.

Anmerkungen

1 Wer nach einem Beleg für dieses Thesenpaar fragt, sei auf die Entwicklung der Habermas-
Luhmann-Diskussion verwiesen, und zwar von der ersten Auseinandersetzung in J.
Habermas und N. Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - Was leistet die

Systemforschung? (Frankfurt a.M. 1971) bis zu den von F. Maciejewski herausgegebenen
Theorie-Diskussion-Supplemenlbänden zu dieser Thematik (Frankfurt a. M. 1973, 1974.

1978).
2 Ich will es hier einstweilen bei dieser schlanken These sein Bewenden haben lassen und

dabei unter 'Dialektik' vorläufig nichts weiter verstanden wissen als eine Denkform, die es

erlaubt, sowohl die Wechselseitigkeit der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem
als auch Thematisierung bzw. Einlösung der Reflexionsposition methodisch zu integrieren.

Zur Ausführung dieser These müsste man insbesondere auch noch die vielfach
wechselnde Rezeptions- und Verwerfungsgeschichte der Gesellschaftstheorie dialektischen

Zuschnitts im 19. und 20. Jahrhundert nachkonstruieren. Im übrigen muss betont
werden, dass es sich bei dieser These um eine Behauptung über die Möglichkeit, sprich:
Denkbarkeit, nicht aber um eine solche der Wirklichkeit der Lösung besagter drei
gesellschaftstheoretischer Grundprobleme handelt.

3 Vgl. hierzu und im folgenden T. Parsons: The Social System (Glencoe 1951); Zur Theorie
sozialer Systeme, hg. von S. Jensen (Opladen 1976), enthaltend Aufsätze Parsons aus den
Jahren 1958 bis 1968, die als Erweiterungen des Ansatzes von 1951 zu interpretieren sind;
Gesellschaften. Evolutionäre und komparative Perspektiven (1966, dtsch. Frankfurt a.M.
1975); N. Luhmann: Vertrauen - ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexität
(Stuttgart 1968); Zweckhegriffund Systemrationalität (Tübingen 1968); Soziologische
Aufklärung. Aufsätze zur Theorie sozialer Systeme, Bd. 1 und 2 (Köln 1970, 1975); Funktion
der Religion (Frankfurt a. M. 1977). - Weitere einschlägige Titel s.o. Anm. 1, s.u. Anm. 4.

4 In N. Luhmann: Rechtssystem und Rechtsdogmatik (Stuttgart u.a. 1974) S. 20f., 28f. et

passim, aber auch schon in: Rechtssoziologie, Bd. 1 (Reinbek bei Hamburg 1972) S. 166f.

et passim, detailliert ausgearbeitet aber in: Gerechtigkeit in den Rechtssystemen der
modernen Gesellschaft. In: Rechtstheorie Bd. 4 (1973) S. 131-167.

5 N. Luhmann: Gerechtigkeit..., a. O. (Anm. 4) 133.
6 ebda.
1 Vgl. H. Kelsen: Das Problem der Gerechtigkeit. In: Reine Rechtslehre (Wien 21960),

S. 35511".

8 Vgl. N. Luhmann, (Anm. 5) S. 142. - Diese Bestimmung ist als Antwort auf die Frage zu
verstehen, wie Gerechtigkeit in bezug auf ein Rechtssystem zu bestimmen ist, in welchem
das Recht seine spezifische Funktion erfüllt, «ursprüngliche Kontingenz des Verhaltens
durch kongruent generalisierte Verhaltenserwartungen auf die Differenz von Recht und
Unrecht» zu bringen (a.O. 139).

9 a.O. 142. "166.
10 145. '2 167.

200


	Gerechtigkeit ohne Menschen? : Zu Leistungsfähigkeit und Grenzen der systemtheoretischen Neuformulierung des Gerechtigkeitbegriffes bei Luhmann

