Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Les systémes formels et la justice formelle : objection a A. Wildermuth
Autor: Stucki, P.-A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 38/1979

P.-A. STUCKI

Les systémes formels et la justice formelle
Objection a A. Wildermuth

La théorie des systémes formels, telle qu’elle fut présentée & Macolin, donne a penser que
I'idée de justice est, dorénavant, <irrelevante». Il est sans doute intéressant de considérer les
conditions de bon fonctionnement des systémes sociaux ou juridiques, mais il n’en résulte
pas, a notre avis, qu’il soit inutile d’examiner comment fonctionne le systéme linguistique qui
parle de la justice: ce que les hommes disent et pensent de la justice est peut-étre aussi
important que I'organisation pratique de leurs relations. Dans cette perspective, nous exami-
nons ici, sommairement, la «Déclaration des Droits de I’homme et du citoyen), espérant
montrer que la justice «déclarée> est fort différente de la justice fonctionnante», mais qu’elle
n’est pas pour autant moins <relevante».

Dans son exposé préparatoire au Symposion de Macolin, A. Wilder-
muth posait, au point de départ de sa démarche, «die Irrelevanz der Ge-
rechtigkeitsidee»; il écrivait: «Von einer leitenden Funktion bei prakti-
schen Handlungen und Urteilsfindungen kann bei ihr keine Rede mehr
sein» (p. 1). Nous ne partageons pas, pour notre part, une telle estimation,
et nous envisageons, dans les pages qui suivent, de donner la contradiction
a Wildermuth sur ce point liminaire et fondamental.

Pour demeurer dans le théme du Symposion, et ne pas engager ici de
conviction trop particuliére, nous proposons, ci-apreés, un commentaire de
la «Déclaration des droits de ’homme et du citoyen» de 1789 (que nous
désignerons dusigle DDH et qu’on trouve citée a la fin de cette objection p.
188s.). Nous pensons que ce document célébre exprime une idée de la
justice que nous nommons la justice formelle et que nous croyons parfaite-
ment «relevante> dans la société complexe ot nous vivons, parfaitement
apte a orienter nos actions et nos jugements de justice, tant au niveau de
notre existence personnelle qu’a celui de nos responsabilités politiques.

Nous avons évité de surcharger notre commentaire de références cons-
tantes au texte de Wildermuth; ceux qui le connaissent ou qui ont suivi le

Correspondance: PD Dr Pierre-André Stucki, Croisettes 7, CH-1066 Epalinges

173



Symposion reconnaitront aisément les allusions. Nous avouerons toute-
fois en commengant quelles sont les questions qui se sont imposées & nous a
I'écoute de Wildermuth et qui ont orienté notre démarche:

A. L’idée de justice est-elle vraiment «rrelevante>? Ne pourrait-on pas
soupconner plutdt qu’elle est «génante»?

B. L’idée de justice peut-elle ou doit-elle étre référée seulement a I'idée
d’un systéme, social ou juridique, qui fonctionne bien?

C. Les normes de justice sont-elles toutes historiquement relatives,
comme le texte de Wildermuth le donne a penser, ou bien certaines d’entre
elles doivent-elles étre reconnues comme éternelles et absolues?

D. Existe-t-il vraiment en ’homme un fondamental besoin d’ordre,
comme le dit le texte de Wildermuth; ne s’agirait-il pas plutdt d’un fonda-
mental besoin de sens, ou d’un fondamental besoin de respect?

1. La relation destinateur/destinataire de la DD H

Dans son préambule (2¢me alinéa), la DDH pose que «/’assemblée
nationale reconnait et déclare, en présence et sous les auspices de I’Etre
supréme, les droits suivants de ’homme et du citoyen).

La série des droits qui va étre déclarée, leurs relations et leurs consé-
quences, nous la nommons une conception de la justice, et plus précisément,
nous en tenant a I'usage, la conception libérale de la justice.

Cette conception se présente & nous comme le contenu d’un message
¢émis par un destinateur et adressé a un destinataire. C’est «I’Assemblée
nationale» quis’adresse a «tous les membres du corps social» (ler alinéa du
préambule). 11 existe une instance sociale, qui se présente ici comme une
instance déclarative et qui représente le corps social, le <nous» de la com-
munauté; il existe d’autre part des personnes, les «membres du corps
social».

La premiére question qu’il convient d’examiner est la suivante: le
contenu du message de la DDH est-il fonction de la relation de communi-
cation (destinateur/destinataire) ou il se présente a nous, ou bien en est-il
de lui-méme indépendant? Le destinateur se trouve-t-il lui-méme impliqué
dans ce qu’il dit, ou bien ce qu’il dit aurait-il méme sens et méme valeur s’il
était dit par quelque autre? Enfin, ce qu’il dit est-il déterminé par le fait
d’étre adressé a des personnes, ou bien dirait-on les choses de la méme
maniére si I'auditoire auquel on s’adresse était congu différemment?

174



Sile contenu du message de la DDH est fonction de la relation de com-
munication ol il se présente a nous, nous dirons que la conception libérale
de la justice est une conception engagée; si, au contraire, ce contenu est
indépendant de cette relation, nous dirons que cette conception est une
conception objectivante. L’alternative ainsi présentée ne peut étre tranchée
d’emblée, mais il nous parait important de 'enregistrer comme une ques-
tion liminaire.

2. La question anthropologique

Le premier article de la DDH affirme que </les hommes naissent et de-
meurent libres et égaux en droits). La question qui s'impose ainsi a notre
attention porte sur la nature de I’homme.

On pourrait se représenter, dans un climat réaliste, qu’il est en puis-
sance, au berceau, ce qu’il sera en acte, une fois adulte, de sorte que la
connaissance que nous avons de la réalité du monde des adultes détermine
la représentation que nous pouvons nous faire des possibilités de ’homme
a sa naissance; les possibilités se réduisent alors a 'ordre du constatable.
On pourrait aussi penser, a 'opposé, dans la perspective idéaliste, que la
destination de ’homme est transcendante; bien que situé ici-bas, ’homme
serait appelé a se rapporter a I'au-dela du constatable.

On pourrait concevoir ’homme de plusieurs autres maniéres encore. On
peut surtout estimer qu’il ne nous appartient pas de décider en général
comment ’homme doit étre congu, notamment qu’il ne nous appartient
pas de déciders’il a une destination transcendante ou s’il se réduit a ce que
nous en constatons. Ce serait donc I'affaire de la personne que de se com-
prendre elle-méme comme elle pense devoir et pouvoir le faire. En ce sens,
des hommes naissent et demeurent libres», et responsables de décider
comment ils se congoivent eux-mémes et comment ils congoivent
’homme.

«L’Assemblée nationale», présente a titre d’instance déclarative, peut-
elle poser une anthropologie, ou doit-elle se limiter & une position de
scepticisme anthropologique? En d’autres termes, existe-t-il une métaphy-
sique objectivement valide, dont I'instance déclarative puisse se réclamer
pour décider ce qu’est ’homme et ce qu’est la justice, ou bien les questions
métaphysiques sont-elles objectivement indécidables, en sorte que I'ins-

175



tance déclarative se trouve liée par un principe d’ignorance qui la contraint
d’abandonner ces questions a la liberté de chacun?

Le respect des personnes peut étre reconnu comme contraignant dans
les différentes conceptions que nous venons d’évoquer: on peut respecter
les personnes en vertu de leurs capacités et aptitudes réelles; on peut aussi
le faire en vertu de leur destination transcendante; on peut enfin les res-
pecter en vertu du principe d’ignorance en ce sens que nous qui jugeons, et
qui, par la, nous rendons participants de I'instance déclarative, nous de-
vons nous abstenir de trancher sur ce qu’est ’homme et ce qu’est une per-
sonne, puisqu’a rigoureusement parler, nous ne le savons pas. Dans ce
dernier sens, il convient de parler du respect formel des personnes, pour
I'opposer au respect métaphysique, qui peut étre développé dans les
conceptions réaliste, idéaliste ou autres.

Silinstance déclarative reconnait la validité de la question anthropolo-
gique et le principe d’ignorance, elle doit, sauf incohérence, poser la vali-
dité du respect formel des personnes. Si, en effet, découragée par sa propre
ignorance, elle en venait a pactiser avec le réegne du mépris et a réduire les
hommes a leur dimension biologique et économique, elle se prononcerait,
par la-méme, sur la nature de ’homme, et transgresserait ainsi le principe
d’ignorance.

De plus, si I'instance déclarative pose la validité du respect formel, alors,
la conception qu’elle instaure de cette maniére est une conception enga-
gée, et non pas objectivante. En effet, la thése de respect formel exprime
une réflexion de I'instance déclarative sur la limitation nécessaire de son
pouvoir d’affirmer en tant que représentante de I'instance sociale. Si le
destinateur du message de justice n’était pas 'instance sociale, mais par
exemple une personne exprimant ses propres convictions, le contenu du
message de justice pourrait étre fort différent.

Si, en revanche, il existait une métaphysique objectivement valide,
réaliste, ou bien idéaliste, ou bien autre, alors la nature de ’homme et la
nature de la justice s’y trouveraient décidées; le contenu du message de
justice serait donc de lui-méme indépendant de la relation de communica-
tion, et I’on se trouverait en présence d’une conception objectivante de la
justice.

176



3. Le droit naturel

Les droits de ’homme sont caractérisés, dans le préambule de la DDH,
comme <naturels, inaliénables et sacrés). Dans D'article II, ils sont posés
comme <naturels et imprescriptibles>.

Ils sont menacés; dans le préambule (ler alinéa), on indique qu’ils
peuvent étre «ignorés, oubliés ou méprisés»; dans I’article I1, leur «conser-
vation» apparait comme une tiche; dans les articles XII et XVI, il est ques-
tion de la «garantie» dont il faut se soucier de les affecter.

3.1. Le droit naturel en tant que naturel. — La DDH semble donc considé-
rer que les droits de ’homme sont, dans de nombreux cas, violés et aliénés
en fait. Mais ces situations sont condamnables; aucune société n’a le droit
de les abolir, de les ignorer ou de les mépriser, sauf a se rendre coupable,
sauf a se mettre dans son tort. C’est en ce sens qu’ils sont déclarés (natu-
rels»: ils n’ont pas leur origine dans un décret de la société, ils ne sont pas
posés par la volonté commune, variable selon les temps et les lieux; ils
¢chappent aux fluctuations historiques.

«L’Assemblée nationale>, donc, ne les a pas inventés; elle les «reconnait,
(2éme alinéa du préambule); ils préexistaient & cette reconnaissance;
{’Assemblée nationale»> se borne a les cexposer; (ler alinéa du préambule)
et a les cdéclarer) (2éme alinéa); elle le fait cen présence et sous les auspices
de Etre supréme); en ce sens, ils sont «sacrés> (préambule et art. XVII), et
’on peut comprendre qu’ils correspondent & la volonté du Dieu Créateur.
Par voie de conséquence, ils sont <inaliénables> (préambule), cimprescrip-
tibles) (art. II), <inviolables) (art. XVII).

La troisieme question qui nous est ainsi posée par la DDH porte donc
sur I'origine et sur le fondement des droits de ’homme. Selon la conception
que 'on a coutume de nommer historiciste, ils auraient pour origine une
décision de I'instance sociale & quelque moment de son histoire; il serait
donc compréhensible et légitime qu’a un autre moment de son histoire
elle change complétement d’optique, abolisse des droits précédement
reconnus, voire méme en vienne a supprimer I'idée des droits de la per-
sonne. Le postulat de la conception historiciste, qui demeure souvent
implicite, est donc que les hommes sont maitres de leur destinée.

La conception, opposée, qui s’exprime dans la DDH, nous la nomme-
rons formaliste; elle consiste A fixer catégoriquement les limites de la

12 Studia philos. 38 177



compétence de I'instance sociale pour tous les temps et pour tous les lieux.
Exposer les droits naturels et imprescriptibles des personnes, c’est d’abord
assigner des interdictions formelles a I'instance sociale, ou, en d’autres
termes, aux différents détenteurs du pouvoir.

On peut se représenter une troisiéme conception, déiste, qui se targue-
rait de connaitre la volonté du Dieu Créateur, et qui lui subordonnerait les
pouvoirs consentis a I'instance sociale.

3.2. Ledroit naturel en tant que droit. — Dire que la personne a le droit de
... c’est déterminer une certaine relation entre cette personne et I'instance
sociale. Sij’ai le droit de (x), et si je fais (x), alors I'instance sociale ne
prendra contre moi aucune sanction. Elle ne le fera pas, je suis assuré de
son comportement futur, je puis faire (x) en toute sireté. Mon droit de (x)
équivaut a I'interdiction, pour I'instance sociale, de sanctionner (x). Si
I'instance sociale n’obéit pas scrupuleusement a cette interdiction, si, par
exemple, son comportement devait se révéler imprévisible, alors je ne
jouirais plus du droit de (x), — mais je continuerais de I’avoir, s’il s’agit d’un
droit naturel; mon droit de (x) ne serait plus reconnu, il ne serait plus en
vigueur.

Si, en revanche, je n’ai pas le droit de (y), et si je fais (y), alors I'instance
sociale doit sanctionner mon acte (I'instance sociale pouvant ici étre repré-
sentée par le seul jugement de n’importe quelle personne, et la sanction
pouvant se limiter & la désapprobation ou déconsidération). Si I'instance
sociale s’abstient de sanction, quand je fais (), alors, I'interdiction de (y)
n’est plus en vigueur.

Si la considération du droit part, comme fait la DDH, du droit naturel
des personnes, I'instance sociale apparait comme contrainte (par interdic-
tion ou obligation) de réagir adéquatement (par sanction ou non-sanction)
au comportement de la personne. On nommera systéme libéral un systeme
qui, de cette maniére, accorde la priorité au comportement de la personne,
et place 'instance sociale sous la contrainte de réagir adéquatement a ce
dernier.

On nommera systéme autoritaire le systéme qui procéderait dans ’ordre
inverse: ou I'instance sociale fixerait des obligations et interdictions, et ou
la personne se trouverait assignée a réagir adéquatement aux décrets de
I'instance sociale. Le systéme autoritaire pourrait étre basé sur la considé-
ration des intéréts de la société, ou, en d’autres termes, sur le critére de
lutilité sociale. Ainsi I’instance sociale imposerait aux personnes ce qui est

178



socialement utile, leur interdirait ce qui est socialement nuisible, et leur
laisserait, par nécessité (compte tenu de 'impossibilité d’évaluer la totalité
du réel selon I'optique de I'utilité) une certaine zone de liberté, définissant
la zone de leurs droits.

I1 est paradoxalement assez difficile de faire en théorie une distinction
nette entre un systeme libéral et un systeme autoritaire. La DDH, en tous
cas, reconnait la validité de l'utilité¢ sociale; elle admet la possibilité
d’interdire les actions socialement nuisibles: «/a loi n’a le droit de défendre
que les actions nuisibles a la société» (art. V); elle reconnait également
I'obligation de 'impdt (art. XII sq), et, en dépit de I’égalité des personnes,
elle admet «/es distinctions sociales fondées sur l'utilité commune, (art. 1).

La priorité des droits de la personne est toutefois clairement affirmée:
« Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et
imprescriptibles de ’homme> (art. II); la société est au service des per-
sonnes, elle ne peut faire prévaloir ses intéréts et son utilité; la liberté des
individus ne peut étre limitée par I'utilité sociale, elle ne peut I'étre que par
la liberté d’autrui: «/a liberté consiste a pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas d
autrui. Ainsi, l'exercice des droits naturels de chaque homme n’a de bornes
que celles qui assurent aux autres membres de la société la jouissance de ces
mémes droits, ces bornes ne peuvent étre déterminées que par la loi (art. IV).

Le systéeme des lois apparait donc comme un systéme d’interprétation
des droits naturels, et non pas comme un syst¢me dominé par I'utilité
sociale. Assez curieusement, d’ailleurs, il semble que la personne elle-
méme ne puisse pas déterminer ou finit son droit et ou commence celui
d’autrui; le sens éthique de la personne ne parait pas une donnée suffisam-
ment fiable, bien que la personne soit appelée a faire valoir son avis quand
il s’agit de la formation des lois: <La loi est I'expression de la volonté géné-
rale; tous les citoyens ont droit de concourir personnellement, ou par leurs
représentants, a sa formation» (art. VI).

Le systeme des lois se présente comme une interprétation des droits
naturels, mais il est seul en vigueur; le droit naturel n’est contraignant que
par le truchement de la loi: « Tout ce qui n’est pas défendu par la loi ne peut
étre empéché, et nul ne peut étre contraint a faire ce qu’elle n’ordonne pas
(art. V). Il semble donc que le systéme des lois fixe, le plus adéquatement
possible, la liste des actions autorisées, obligatoires et interdites; il est
I'expression de la volonté générale, mais rien ne nous assure que celle-ci
soit rigoureusement lucide, ou rigoureusement honnéte, a ’égard du droit

179



naturel. Le systéme des lois étant en vigueur, il n’est guére possible de
savoir avec certitude si ’on se trouve dans un systéme autoritaire ou dans
un systeme libéral. Bien sfir, il est possible de constater que telle société
accorde plus de libertés que telle autre, mais il n’en résulte nullement que
cette société reconnaisse la priorité des droits imprescriptibles de la per-
sonne.

Ce ne sont donc pas les faits qui sont décisifs, en derniére analyse.
Quand on en considére la projection dans le systéme des faits, 'interpréta-
tion légaliste (par le syst¢eme des lois), on ne voit gueére ce que les droits
naturels» peuvent avoir d’imprescriptible, d’inaliénable et de sacré. En
d’autres termes, le droit naturel n’existe pas pour I’esprit positif, parce qu’il
ne s’épuise jamais dans le droit positif.

On s’en convaincra, a la lecture de la DDH, en examinant les relations
délicates entre I’article II et ’article IV. Ce dernier définit la liberté comme
le <pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a autrui, et il poursuit: <4insi, exer-
cice des droits naturels de chaque homme n’a de bornes ...» Nous sommes
donc habilités & comprendre, semble-t-il, que «a liberté> se définit par
’exercice des droits naturels»; on rejoint ainsi I'usage linguistique cou-
rant, pour lequel 'expression ¢j’ai le droit de ...»> est souvent synonyme de
I’expression ¢j’ai la liberté de ...»>, ou (je suis libre de ...»>. L’article II, de son
cOté, situe la liberté au nombre des droits naturels: (ces droits sont la
liberté, la propriété, la stireté et la résistance a l'oppression. Si donc on
envisage de connecter les données de I’article II et celles de I’article IV, on
obtient une signification circulaire, qui sans doute rebutera 1’esprit positif,
mais qui pourrait, par jeu, se formuler ainsi: (’aile droit naturel d’avoir le
droit naturel de ...». ou bien ¢’ai la liberté d’avoir la liberté de ...»

Des remarques semblables vaudraient de la sireté et de la résistance a
l’oppression; nous I’avons noté au passage, sij’ai le droit de (x), je puis étre
assuré que je puis faire (x) sans risquer de sanction; et si, quand je fais (x),
quelque autorité me fait obstacle, alors je ne me trouve pas coupable, mais
victime d’une oppression. Par conséquent, si j’ai le droit de (x), j’ai aussi le
droit de résister a 'oppression qui fait obstacle a (x). Que donc la sfireté et
la résistance a 'oppression, qui sont des implications de mon droit, soient a
leur tour présentées comme des droits, c’est ce qui accrédite notre inter-
prétation selon laquelle I’article II poserait, sauf en ce qui concerne la pro-
priété, le droit d’avoir le droit de ... Les droits naturels seraient en quelque
sorte des méta-droits par rapport au droit de (x). En ce sens, le pouvoir

180



faire (art. IV), qui définit la liberté, ne doit pas étre réduit a la considération
du faire, autorisé par le systéme des lois, mais congu comme un pouvoir
inépuisable qui définit la dignité de la personne et qui fonde le respect qui
lui est dii. La personne n’est jamais réductible a ce que nous en saisissons
objectivement; elle est toujours transcendante au monde des faits qui est
I'objet du systéme des lois. ‘

4. La liberte de pensée

«Les hommes naissent et demeurent libres ...»; ils sont d’abord libres de
penser et de se penser eux-mémes; ils sont libres dans leur jugement sur le
monde et sur la vie, ils sont libres de leurs réactions intérieures, de leur
approbation et de leur désappobation, de leurs espérances et de leurs
craintes. L’article X de la DDH dit que «Nul ne doit étre inquiété pour ses
opinions, méme religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas
lordre public établi par la loi>. Ainsi se trouve posée, implicitement, la
distinction entre la pensée et les actes, ou en d’autres termes, entre I'inté-
riorité de la personne et son comportement extérieur qui est justicable de
I'autorité de la loi.

Comme les autres droits fondamentaux, la liberté de pensée est recon-
nue et déclarée, «afin que cette Déclaration, constamment présente d tous les
membres du corps social, leur rappelle sans cesse leurs droits et leurs devoirs;
afin que les actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif, pouvant
étre a chaque instant comparés avec le but de chaque institution politique, en
soient plus respectés; afin que les réclamations des citoyens, fondées désor-
mais sur des principes simples et incontestables, tournent toujours au main-
tien de la Constitution et au bonheur de tous) (préambule).

Les personnes doivent étre respectées, c’est-a-dire, non seulement lais-
sées a leurs pensées, mais informées du systéme en vigueur et de son fonde-
ment; elles sont invitées & connaitre et a juger; elles sont partenaires,
appelées a répondre, interlocuteurs responsables. Elles ont le droit de
concourir a la formation de la loi (art. VI). Elles en ont le droit, mais non
pas le devoir, car on ne peut les contraindre a appouver le systéme en
vigueur. La tolérance libérale doit tolérer les opposants et les indifférents,
sous peine de se contredire gravement. Tous les hommes sont soumis aux
lois en vigueur, mais nul ne peut étre tenu de les approuver. Les hommes

181



peuvent se trouver limités dans leurs actes, mais non point forcés dans leur
intériorite.

Le fait méme de déclarer les principes en vigueur présente donc une
importance considérable. D’abord parce qu’il s’agit d’'une condition du
fonctionnement de la démocratie (/e principe de toute souveraineté réside
essentiellement dans la nation», art. 111.), puisque I'instance sociale, a la-
quelle nous nous référons constamment, n’est rien d’autre que I’expression
de la <volonté générale> (art. VI) ou du jugement commun; mais la DDH
ne se réduit pas a instaurer le systéme démocratique et & informer des
principes de son fonctionnement.

Sans doute, cela a-t-il une trés grande importance, mais, nous I’'avons
vu, dans un systéme démocratique, seules les lois sont en vigueur,
conjointement avec les institutions appropriées; on n’est donc jamais
assur¢, compte tenu de la ruse ou de I’égarement, malheureusement pos-
sibles, de la volonté générale, que le systétme démocratique ne soit pas
devenu autoritaire plutdt que libéral. Certains ont estimé que, puisque la
loi est 'expression commune des personnes, il n’est pas possible que la
démocratie s’égare, puisque les individus n’auront jamais intérét a décré-
ter un joug désagréable pour chacun d’eux, et préjudiciable a leur liberté.
De toute évidence, cette idée est beaucoup trop optimiste, car il se trouve
malheureusement des individus pour ne savoir que faire de leur liberté et
pour aspirer a s’en décharger dans I'impersonnalité de I'esprit de masse.

Sidoncle syst¢eme démocratique est de lui-méme ambigu, par nécessité,
il faut déclarer dans quel esprit on I'instaure; c’est pourquoi, a notre avis, la
DDH accorde tant de place et tant de soin a I’énoncé des droits naturels et
de leur caractere d’absolu. Il faut que les hommes puissent penser adé-
quatement leur situation dans la démocratie, au-deld de I'information
relative a ce qu’ils peuvent et doivent faire en un tel systeme. Il faut qu’ils
puissent se penser eux-mémes comme des personnes, et non pas seulement
comme soumis aux lois et participants de la souveraineté.

Bien siir, la reconnaissance et déclaration des droits naturels ne peut étre
un sens sans conséquence. Les principes du droit naturel doivent per-
mettre de procéder a ’examen critique du systéme en vigueur et de s’assu-
rer qu’il n’y a pas, ou peu, de contradictions entre les principes et le sys-
téme, qui se doit, nous I’avons dit, d’en étre I'interprétation.

Mais a linverse, si la liberté de pensée est rigoureusement prise au
sérieux, le systéme en vigueur doit étre doublé d’une interprétation idéolo-

182



gique (dans notre cas, les théses du droit naturel), qui fonctionne comme
une déclaration des intentions de I'instance responsable.

Si, comme nous le pensons, la DDH détermine une certaine conception
de la justice, alors cette justice, assurément, ne se doit point concevoir
seulement comme un systéme qui fonctionne, mais comme un systéme qui
fonctionne ef qui est sensé, et dont le sens est reconnu et déclaré; la justice,
si ’'on veut bien suivre notre compréhension de la DDH, est un monde de
significations, un univers sémantique solidaire du systéme démocratique.

5. Lajustice formelle

Nous tentons maintenant de rassembler les différents éléments qui sont
apparus au cours de notre lecture de la DDH, et nous nous effor¢ons de
fixer les lignes générales d’une conception formaliste de la justice, ou, en
d’autres termes, d’une conception de la justice formelle.

Le point de départ de cette derniére, nous le situons dans la dualité de
points de vue entre la personne et la communauté. «Je» me situe en face de
«Toi); je désire certaines choses et tu en désires d’autres, « Nous» allons nous
mettre d’accord a ce propos. Ainsi, dorénavant, quand je parlerai de amob,
il pourra s’agir, selon les cas, de moi en tant qu’individu, ou de moi en tant
que représentant et participant de «nous». Ce dédoublement du <moi>
permet de comprendre que, parlant de justice, on doive considérer cons-
tamment la relation entre la personne et I'instance sociale (bien que I'ins-
tance sociale soit faite de personnes, et qué la personne participe de I'ins-
tance sociale comme il se doit en syst¢éme démocratique). Il illustre /e
principe de dualité.

Toi et moi, nous pouvons avoir des convictions différentes en ce qui
concerne la nature de ’homme, le sens de la vie, I’existence de Dieu et la
Croix du Christ. Ainsi, il ne nous appartient pas d’en décider, car nous ne
disposons pas d’un savoir contraignant. Nous sommes donc tenus, a ce
sujet, par le principe d’ignorance, cependant que toi et moi nous serons
libres d’adhérer a telle doctrine plutot qu’a telle autre, libres de penser.
Voici ce que tu penses du prolétariat et voila ce que je pense du Christ; par
voie de conséquence tu juges bon ce que j’estime nuisible; nous ne pou-
vons nous mettre d’accord, mais nous pouvons et nous voulons vivre en
paix; nous avons des conflits, nous éviterons qu’ils ne dégéneérent. Nous

suivons le principe de paix.
183



Nous nous considérerons donc comme libres, toi et moi; nous nous
sommes mis d’accord, nous en avons parlé, et nous sommes parvenus a
nous entendre. Nous sommes au clair 4 ce sujet, et nous pourrons en repar-
ler si le besoin s’en fait sentir. Nous nous reconnaissons mutuellement la
liberté, selon le principe de réciprocité; nous nous reconnaissons d chacunla
liberté, posant ainsi le principe d’égalité; nous nous reconnaissons a chacun
la liberté, formelle et inaliénable, conformément au principe du respect
formel des personnes; nous nous reconnaissons cette liberté, nous en avons
parlé et nous sommes préts a en reparler, conformément au principe de
dialogue, et nous sommes décidés & nous en tenir a ce qui a été entendu,
conformément au principe de fidélité. 11 est bien clair également que si'un
d’entre nous viole ce qui a été conclu, il mérite d’étre puni et tenu de répa-
rer les torts causés (dans la mesure du possible), de méme qu’a 'opposé,
celui qui aurait rendu quelque service mérite d’en étre récompensé,
conformément au principe de mérite, que ’on pourrait nommer aussi le
principe de rétribution.

5.1. La validité des principes de justice. — La conception formaliste de la
justice nous semble donc pouvoir s’exprimer en une série de principes,
simples et aisés & comprendre, pertinents dans I’examen de la société, si
complexe soit-elle, et dont la violation détermine assurément, a chaque
fois, une injustice caractérisée. Nous essayons de faire admettre ce point de
vue en considérant sommairement ces principes 'un aprés I'autre, sans
nous soucier pour l'instant de ’ordre dans lequel ils apparaissent.

5.11. Le principe de dualité.— La personne ne peut pas étre soumise a une
autorité qui lui serait étrangere (cf art. Il de la DDH e principe de toute
souveraineté réside essentiellement dans la nation; nul corps, nul individu ne
peut exercer d’autorité qui n’en émane expressément.»). Au nom de quelle
supériorité injustifiable quelqu’un me fixerait-il des ordres dont je ne
puisse reconnaitre et approuver la 1égitimité? Aunom de quelle prétention
injustifiable donnerais-je moi-méme des ordres a autrui sans étre en me-
sure de me légitimer a ses yeux? Il est injuste de réduire autrui a I’état
d’esclave, il est injuste de s’ériger en maitre d’esclavage. Les hommes se
donnent a eux-mémes la loi a laquelle ils se soumettent, la question de
savoir pour quelle raison ils se donnent cette loi demeurant par ailleurs
ouverte. Le principe de dualité pourrait é&tre nommé aussi principe d’auto-
nomie; il est, comme chacun sait, au fondement du systéme démocratique.

184



On pourrait hésiter & reconnaitre ce principe a partir de considérations
théologiques; on pourrait penser, par exemple, que ’homme est soumis a
la Loi que Dieu lui a imposée; ce serait d’abord la témoigner d’une igno-
rance regrettable de la tradition biblique, pour autant que ce soit d’elle
qu'on se réclame; par ailleurs I'idée d’autonomie ne signifie pas que
I’lhomme doive se concevoir comme étant lui-méme 'auteur de la loi a
laquelle il obéit; il peut fort bien étre autonome en se soumettant a une loi
qu’il pense avoir été donnée par Dieu, car il appartient a sa liberté de
penser ainsi. Ce que le principe d’autonomie interdit, c’est la soumission
servile & une autorité mondaine injustifiée; réciproquement, il interdit a
qui que ce soit d’imposer sa propre religion a autrui. Car Dieu lui-méme ne
s’est jamais imposé aux hommes.

5.12. Le principe d’ignorance. — Ce principe est appuyé, dans’ordre de la
connaissance, sur 'impossibilité de la métaphysique rationnelle, sur ’héri-
tage de Kant. Mais tel était déja I’essentiel message de Socrate. Il n’est pas
nécessaire, toutefois, de connaitre cette base philosophique pour se
convaincre de la validité du principe d’ignorance, qui signifie I'interdiction
de juger les personnes, au sens d’un jugement ultime, soit pour en faire des
saints ou des héros, soit pour les livrer sans appel au mépris. Nous ne pou-
vons juger finalement qui que ce soit, car nous ne savons jamais, finale-
ment, quiil est. L’humanité n’a pas a usurper les fonctions du Juge éternel,
sl existe, et chaque fois qu’elle transgresse cette interdiction, elle se met
sur la voie de I'injustice. Sans doute appartient-il aux homme de juger les
actes, en fonction des lois, mais I'intériorité de chaque personne doit leur
demeurer secréte, énigmatique ou problématique.

5.13. Le principe de paix. — 11 n’est jamais juste de s’adonner a la violence
sans d’abord rechercher les voies et moyens d’un accord pacifique avec
'adversaire. De tous les principes de justice, celui-ci est sans doute le plus
communément connu et reconnu, d’olt il ne suit d’ailleurs nullement qu’il
ne soit pas fréquemment violé.

5.14. Les principes de réciprocité, d’égalité et de mérite. — <Ne fais pas a
autrui ce que tu ne voudrais pas que ’on te fasse», «ceil pour ceil, dent pour
dent», le principe de réciprocité nous vient de la nuit des temps, soit dans sa
forme négative, comme principe de légitimation de la vengeance, soit
comme principe du systéme des dons et des échanges.

185



I se trouve assurément a 'origine commune du principe d’égalité et de
celui de mérite. En effet, dans la mesure ou je dois comprendre autrui
comme un autre moi-méme, pour agir adéquatement, c’est que, lui et moi,
nous sommes formellement égaux; ’analogie des personnes, selon la
réciprocité, est le fondement de I’égalité, et ce systéme analogique est,
théoriquement, la condition de possibilité du systeme des échanges et de
celui des vengeances: nous ne pouvons nous entendre, grosso modo, sur la
valeur des biens et des maux que parce que nous sommes semblables.

Dans les situations concrétes, on le sait assez, ces trois principes peuvent
conduire a des conséquences opposées; il convient donc d’examiner com-
ment ils se hiérarchisent selon la justice formelle.

Dans les cas ol les hommes sont parvenus a un accord, ot donc I'ins-
tance sociale, le <nous) communautaire, s’est exprimé dans une loi, le
principe de réciprocité est suspendu, mais il peut garder sa validité dans les
interstices de la loi, et notamment dans les questions qui relévent de
’éthique. Le régne de la loi prévaut sur le régne de la réciprocité.

Danslerégne dela loi, la DDH l'affirme clairement, I’égalité prévaut sur
le mérite: les hommes sont égaux par nature, formellement égaux de
naissance; ils doivent étre tenus pour tels au départ de toute procédure
sociale. C’est sur cette base seulement que les mérites peuvent étre considé-
rés. La prédominance de I’égalité, en tant que base, se manifeste claire-
ment dans la forme logique de la loi, qui est la méme pour tous au départ
de la procédure.

5.15. Le principe du respect formel des personnes. — Tout étre humain doit
étre respecté comme une personne, et non pas traité comme une chose ou
comme un animal. Tout étre humain doit étre considéré comme capable
de penser et juger par lui-méme et pour lui-méme, et de se conduire de
maniére libre et responsable. L’instance sociale, le <nous> communautaire
doit absolument s’abstenir de porter atteinte a la liberté de chacun.

5.16. Le principe de dialogue. — Autrui doit pouvoir comprendre mes
actes dans la mesure ot il s’en trouve concerné. Je dois lui faire part de mes
intentions, lui expliquer mes raisons, et lui laisser la possibilit¢ de me
répondre. L’instance sociale, a plus forte raison, doit déclarer ses principes
et ses résolutions; il serait injuste d’appliquer une loi avant qu’elle ne
puisse étre connue, injuste d’arréter quelqu’un sans qu’il puisse en savoir

186



les motifs, injuste de condamner quelqu’un sans ’avoir entendu. Le réegne
de la justice, si I'on peut ainsi parler, est d’abord un monde de paroles
signifiantes.

5.17. Le principe de fidélité. — 11 n’y a pas de justice sans parole, maisiln’y
a pas de justice non plus si I’on ne tient pas parole. Ce qui est dit engage
celui qui le dit, et 'interlocuteur doit pouvoir se fier a la parole qui lui est
adressée. Celui qui défend une thése le matin ne peut défendre la thése
contraire 'aprés-midi, et il ne doit non plus, le lendemain, agir en contra-
diction avec la thése qu’il a proclamée.

5.2. Le probléme de la cohérence. — Il ne nous est guére possible d’exami-
ner maintenant si et dans quelle mesure ces différents principes peuvent
étre déduits les uns des autres. Nous serions contents s’ils apparaissaient
évidents isolément et si leur cohérence entre eux se manifestait schéma-
tiquement.

On peut considérer que le principe fondamental de la justice formelle
est le respect des personnes, et tel est le chemin que nous avons nous-
mémes suggéré dans notre lecture de la DDH. En effet, si les personnes
doivent absolument étre respectées, alors elles ne doivent jamais étre
soumises a une autorité étrangere (5.11),il ne nous appartient jamais de les
juger en dernier ressort (5.12), il faut éviter de les contraindre par violence
(5.13), elles sont et demeurent fondamentalement égales en tant que
dignes de respect (5.14), il faut leur donner a connaitre et a comprendre ce
qui les concerne (5.16), et il faut leur permettre de se fier & ce qui est dit
(5.17).

Ainsi, la justice formelle peut étre pensée complétement a partir du
respect formel des personnes. Mais celui-ci est principalement négatif et il
pourrait conduire a estimer qu’il est légitime de ne se soucier en aucune
facon de la personne d’autrui. Dans la conception que nous venons d’évo-
quer schématiquement, il n’aura peut-étre pas paru trés évident que le
principe de respect implique les principes de fidélité et de dialogue.

Ces deux derniers, en revanche, impliquent manifestement le respect
des personnes, de sorte qu’il nous paraitrait pertinent de les considérer
comme les deux principes fondamentaux de la justice formelle. Nous
aimons & penser que ce ne sont ni les connaisseurs de I’Ancien Testament,
ni les tenants de Socrate, qui nous le reprocheront.

187



La Déclaration des droits de I’homme et du citoyen

Les représentants du Peuple frangais, constitués en Assemblée nationale, considérant que
I'ignorance, I'oubli ou le mépris des droits de I'homme sont les seules causes des malheurs
publics et de la corruption des gouvernements, ont résolu d’exposer dans une Déclaration
solennelle les droits naturels, inaliénables et sacrés de ’homme, afin que cette Déclaration,
constamment présente & tous les membres du corps social, leur rappelle sans cesse leurs
droits et leurs devoirs; afin que les actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif,
pouvant étre a chaque instant comparés avec le but de chaque institution politique, en soient
plus respectés; afin que les réclamations des citoyens, fondées désormais sur des principes
simples et incontestables, tournent toujours au maintien de la Constitution et au bonheur de
tous.

En conséquence, I’Assemblée nationale reconnait et déclare, en présence et sous les
auspices de I’Etre supréme, les droits suivants de I'homme et du citoyen:

I. Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en droits; les distinctions sociales ne
peuvent étre fondées que sur I'utilité commune.

II. Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et impres-
criptibles de ’homme; ces droits sont la liberté, la propriété, la siireté et la résistance a
I'oppression.

IIL. Le principe de toute souveraineté réside essentiellement dans la nation; nul corps, nul
individu ne peut exercer d’autorité qui n’en émane expressément.

IV. La liberté consiste a pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a autrui. Ainsi, I'exercice des
droits naturels de chaque homme n’a de bornes que celles qui assurent aux autres membres
de la société la jouissance de ces mémes droits; ces bornes ne peuvent étre déterminées que
par la loi.

V. Laloin’a le droit de défendre que les actions nuisibles a la société. Tout ce qui n’est pas
défendu par la loi ne peut étre empéché, et nul ne peut étre contraint a faire ce qu’elle
n’ordonne pas.

VI. La loi est I'expression de la volonté générale; tous les citoyens ont droit de concourir
personnellement, ou par leurs représentants, a sa formation; elle doit étre la méme pour tous,
soit qu’elle protége, soit qu’elle punisse. Tous les citoyens étant égaux 4 ses yeux sont égale-
ment admissibles a toutes dignités, places et emplois publics, selon leur capacité et sans autre
distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents.

VII. Nul homme ne peut étre accusé, arrété, ni détenu que dans les cas déterminés par la
loi, et selon les formes qu’elle a prescrites. Ceux qui sollicitent, expédient, exécutent ou font
exécuter des ordres arbitraires, doivent étre punis; mais tout citoyen appelé ou saisi en vertu
de la loi doit obéir & I'instant; il se rend coupable par la résistance.

VIIL. La loi ne doit établir que des peines strictement et évidemment nécessaires, et nul ne
peut étre puni qu’en vertu d’une loi établie et promulguée antérieurement au délit, et Iégale-
ment appliquée.

IX. Tout homme étant présumé innocent jusqu’a ce qu’il ait été déclaré coupable, s’il est
jugé indispensable de I'arréter, toute rigueur qui ne serait pas nécessaire pour s’assurer de sa
personne doit étre sévérement réprimée par la loi.

X. Nul ne doit étre inquiété pour ses opinions, méme religieuses, pourvu que leur manifes-
tation ne trouble pas I'ordre public établi par la loi.

XI. La libre communication des pensées et des opinions est un des droits les plus précieux
de ’homme; tout citoyen peut donc parler, écrire, imprimer librement, sauf & répondre de
I’abus de cette liberté dans les cas déterminés par la loi.

188



XII. La garantie des droits de I’homme et du citoyen nécessite une force publique; cette
force est donc instituée pour I'avantage de tous, et non pour I'utilité particuliére de ceux a qui
elle est confiée.

XIIL. Pour I’entretien de la force publique et pour les dépenses d’administration, une
contribution commune est indispensable; elle doit étre également répartie entre tous les
citoyens, en raison de leurs facultés.

XIV. Les citoyens ont le droit de constater par eux-mémes ou par leurs représentants la
nécessité de la contribution publique, de la consentir librement, d’en suivre I’emploi, et d’en
déterminer la quotité, ’assiette, le recouvrement et la durée.

XV. La société a le droit de demander compte a tout agent public de son administration.

XVL Toute société dans laquelle la garantie des droits n’est pas assurée, ni la séparation des
pouvoirs déterminée, n’a point de constitution.

XVIIL La propriété étant un droit inviolable et sacré, nul ne peut en étre privé, si ce n’est
lorsque la nécessité publique, légalement constatée, I'exige évidemment, et sous la condition
d’une juste et préalable indemnité.

189






	Les systèmes formels et la justice formelle : objection à A. Wildermuth

