
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Les systèmes formels et la justice formelle : objection à A. Wildermuth

Autor: Stucki, P.-A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

P.-A. STUCKI

Les systèmes formels et la justice formelle

Objection à A. Wildermuth

La théorie des systèmes formels, telle qu'elle fut présentée à Macolin, donne à penser que
l'idée de justice est, dorénavant, <irrelevante>. Il est sans doute intéressant de considérer les
conditions de bon fonctionnement des systèmes sociaux ou juridiques, mais il n'en résulte

pas, à notre avis, qu'il soit inutile d'examiner comment fonctionne le système linguistique qui
parle de la justice: ce que les hommes disent et pensent de la justice est peut-être aussi

important que l'organisation pratique de leurs relations. Dans cette perspective, nous examinons

ici, sommairement, la <Déclaration des Droits de l'homme et du citoyen>, espérant
montrer que la justice <déclarée> est fort différente de la justice fonctionnante), mais qu'elle
n'est pas pour autant moins <relevante>.

Dans son exposé préparatoire au Symposion de Macolin, A. Wildermuth

posait, au point de départ de sa démarche, «die Irrelevanz der
Gerechtigkeitsidee»; il écrivait: «Von einer leitenden Funktion bei praktischen

Handlungen und Urteilsfindungen kann bei ihr keine Rede mehr
sein» (p. 1). Nous ne partageons pas, pour notre part, une telle estimation,
et nous envisageons, dans les pages qui suivent, de donner la contradiction
à Wildermuth sur ce point liminaire et fondamental.

Pour demeurer dans le thème du Symposion, et ne pas engager ici de

conviction trop particulière, nous proposons, ci-après, un commentaire de

la <Déclaration des droits de l'homme et du citoyem de 1789 (que nous
désignerons du sigle DDH et qu'on trouve citée à la fin de cette objection p.
188s.). Nous pensons que ce document célèbre exprime une idée de la

justice que nous nommons la justice formelle et que nous croyons parfaitement

<relevante> dans la société complexe où nous vivons, parfaitement
apte à orienter nos actions et nos jugements de justice, tant au niveau de

notre existence personnelle qu'à celui de nos responsabilités politiques.
Nous avons évité de surcharger notre commentaire de références

constantes au texte de Wildermuth; ceux qui le connaissent ou qui ont suivi le

Correspondance: PD Dr Pierre-André Stucki, Croisettes 7, CH-1066 Epalinges

173



Symposion reconnaîtront aisément les allusions. Nous avouerons toutefois

en commençant quelles sont les questions qui se sont imposées à nous à

l'écoute de Wildermuth et qui ont orienté notre démarche:
A. L'idée de justice est-elle vraiment <irrelevante>? Ne pourrait-on pas

soupçonner plutôt qu'elle est <gênante>?

B. L'idée de justice peut-elle ou doit-elle être référée seulement à l'idée
d'un système, social ou juridique, qui fonctionne bien?

C. Les normes de justice sont-elles toutes historiquement relatives,
comme le texte de Wildermuth le donne à penser, ou bien certaines d'entre
elles doivent-elles être reconnues comme éternelles et absolues?

D. Existe-t-il vraiment en l'homme un fondamental besoin d'ordre,

comme le dit le texte de Wildermuth; ne s'agirait-il pas plutôt d'un
fondamental besoin de sens, ou d'un fondamental besoin de respect?

1. La relation destinateur/destinataire de la DDH

Dans son préambule (2ème alinéa), la DDH pose que d'assemblée

nationale reconnaît et déclare, en présence et sous les auspices de l'Etre
suprême, les droits suivants de l'homme et du citoyen).

La série des droits qui va être déclarée, leurs relations et leurs

conséquences, nous la nommons une conception de lajustice, et plus précisément,
nous en tenant à l'usage, la conception libérale de la justice.

Cette conception se présente à nous comme le contenu d'un message
émis par un destinateur et adressé à un destinataire. C'est «l'Assemblée
nationale» qui s'adresse à «tous les membres du corps social» (1er alinéa du

préambule). Il existe une instance sociale, qui se présente ici comme une
instance déclarative et qui représente le corps social, le <nous> de la
communauté; il existe d'autre part des personnes, les «membres du corps
social».

La première question qu'il convient d'examiner est la suivante: le

contenu du message de la DDH est-ilfonction de la relation de communication

(destinateur/destinataire) où il se présente à nous, ou bien en est-il
de lui-même indépendant? Le destinateur se trouve-t-il lui-même impliqué
dans ce qu'il dit, ou bien ce qu'il dit aurait-il même sens et même valeur s'il
était dit par quelque autre? Enfin, ce qu'il dit est-il déterminé par le fait
d'être adressé à des personnes, ou bien dirait-on les choses de la même
manière si l'auditoire auquel on s'adresse était conçu différemment?

174



Si le contenu du message de la DDH est fonction de la relation de
communication où il se présente à nous, nous dirons que la conception libérale
de la justice est une conception engagée; si, au contraire, ce contenu est

indépendant de cette relation, nous dirons que cette conception est une

conception objectivante. L'alternative ainsi présentée ne peut être tranchée

d'emblée, mais il nous paraît important de l'enregistrer comme une question

liminaire.

2. La question anthropologique

Le premier article de la DDH affirme que des hommes naissent et
demeurent libres et égaux en droits). La question qui s'impose ainsi à notre
attention porte sur la nature de l'homme.

On pourrait se représenter, dans un climat réaliste, qu'il est en

puissance, au berceau, ce qu'il sera en acte, une fois adulte, de sorte que la
connaissance que nous avons de la réalité du monde des adultes détermine
la représentation que nous pouvons nous faire des possibilités de l'homme
à sa naissance; les possibilités se réduisent alors à l'ordre du constatable.
On pourrait aussi penser, à l'opposé, dans la perspective idéaliste, que la
destination de l'homme est transcendante; bien que situé ici-bas, l'homme
serait appelé à se rapporter à l'au-delà du constatable.

On pourrait concevoir l'homme de plusieurs autres manières encore. On

peut surtout estimer qu'il ne nous appartient pas de décider en général
comment l'homme doit être conçu, notamment qu'il ne nous appartient
pas de décider s'il a une destination transcendante ou s'il se réduit à ce que
nous en constatons. Ce serait donc l'affaire de la personne que de se

comprendre elle-même comme elle pense devoir et pouvoir le faire. En ce sens,
<les hommes naissent et demeurent libres >, et responsables de décider
comment ils se conçoivent eux-mêmes et comment ils conçoivent
l'homme.

<L'Assemblée nationale), présente à titre d'instance déclarative, peut-
elle poser une anthropologie, ou doit-elle se limiter à une position de

scepticisme anthropologique? En d'autres termes, existe-t-il une métaphysique

objectivement valide, dont l'instance déclarative puisse se réclamer

pour décider ce qu'est l'homme et ce qu'est la justice, ou bien les questions
métaphysiques sont-elles objectivement indécidables, en sorte que l'ins-

175



tance déclarative se trouve liée par un principe d'ignorance qui la contraint
d'abandonner ces questions à la liberté de chacun?

Le respect des personnes peut être reconnu comme contraignant dans
les différentes conceptions que nous venons d'évoquer: on peut respecter
les personnes en vertu de leurs capacités et aptitudes réelles; on peut aussi
le faire en vertu de leur destination transcendante; on peut enfin les

respecter en vertu du principe d'ignorance en ce sens que nous qui jugeons, et

qui, par là, nous rendons participants de l'instance déclarative, nous
devons nous abstenir de trancher sur ce qu'est l'homme et ce qu'est une
personne, puisqu'à rigoureusement parler, nous ne le savons pas. Dans ce

dernier sens, il convient de parler du respect formel des personnes, pour
l'opposer au respect métaphysique, qui peut être développé dans les

conceptions réaliste, idéaliste ou autres.
Si l'instance déclarative reconnaît la validité de la question anthropologique

et le principe d'ignorance, elle doit, sauf incohérence, poser la validité

du respect formel des personnes. Si, en effet, découragée par sa propre
ignorance, elle en venait à pactiser avec le règne du mépris et à réduire les

hommes à leur dimension biologique et économique, elle se prononcerait,
par là-même, sur la nature de l'homme, et transgresserait ainsi le principe
d'ignorance.

De plus, si l'instance déclarative pose la validité du respect formel, alors,
la conception qu'elle instaure de cette manière est une conception engagée,

et non pas objectivante. En effet, la thèse de respect formel exprime
une réflexion de l'instance déclarative sur la limitation nécessaire de son

pouvoir d'affirmer en tant que représentante de l'instance sociale. Si le

destinateur du message de justice n'était pas l'instance sociale, mais par
exemple une personne exprimant ses propres convictions, le contenu du

message de justice pourrait être fort différent.
Si, en revanche, il existait une métaphysique objectivement valide,

réaliste, ou bien idéaliste, ou bien autre, alors la nature de l'homme et la
nature de la justice s'y trouveraient décidées; le contenu du message de

justice serait donc de lui-même indépendant de la relation de communication,

et l'on se trouverait en présence d'une conception objectivante de la

justice.

176



3. Le droit naturel

Les droits de l'homme sont caractérisés, dans le préambule de la DDH,
comme <naturels, inaliénables et sacrés>. Dans l'article II, ils sont posés

comme <naturels et imprescriptibles>.
Ils sont menacés; dans le préambule (1er alinéa), on indique qu'ils

peuvent être «ignorés, oubliés ou méprisés»; dans l'article II, leur <conservation>

apparaît comme une tâche; dans les articles XII et XVI, il est question

de la «garantie» dont il faut se soucier de les affecter.

3.1. Le droit naturel en tant que naturel. - La DDH semble donc considérer

que les droits de l'homme sont, dans de nombreux cas, violés et aliénés

enfait. Mais ces situations sont condamnables; aucune société <n'a le droit)
de les abolir, de les ignorer ou de les mépriser, sauf à se rendre coupable,
sauf à se mettre dans son tort. C'est en ce sens qu'ils sont déclarés <naturels>:

ils n'ont pas leur origine dans un décret de la société, ils ne sont pas
posés par la volonté commune, variable selon les temps et les lieux; ils

échappent aux fluctuations historiques.
<L'Assemblée nationale>, donc, ne les a pas inventés; elle les <reconnaît>

(2ème alinéa du préambule); ils préexistaient à cette reconnaissance;
d'Assemblée nationale) se borne à les <exposer) (1er alinéa du préambule)
et à les <déclarer> (2éme alinéa); elle le fait <enprésence et sous les auspices
de l'Etre suprême); en ce sens, ils sont <sacrés) (préambule et art. XVII), et

l'on peut comprendre qu'ils correspondent à la volonté du Dieu Créateur.
Par voie de conséquence, ils sont inaliénables> (préambule), <imprescriptibles>

(art. II), <inviolables> (art. XVII).
La troisième question qui nous est ainsi posée par la DDH porte donc

sur l'origine et sur le fondement des droits de l'homme. Selon la conception
que l'on a coutume de nommer historiciste, ils auraient pour origine une
décision de l'instance sociale à quelque moment de son histoire; il serait
donc compréhensible et légitime qu'à un autre moment de son histoire
elle change complètement d'optique, abolisse des droits précédement
reconnus, voire même en vienne à supprimer l'idée des droits de la

personne. Le postulat de la conception historiciste, qui demeure souvent
implicite, est donc que les hommes sont maîtres de leur destinée.

La conception, opposée, qui s'exprime dans la DDH, nous la nommerons

formaliste; elle consiste à fixer catégoriquement les limites de la

12 Studia philos. 38 177



compétence de l'instance sociale pour tous les temps et pour tous les lieux.

Exposer les droits naturels et imprescriptibles des personnes, c'est d'abord
assigner des interdictions formelles à l'instance sociale, ou, en d'autres

termes, aux différents détenteurs du pouvoir.
On peut se représenter une troisième conception, déiste, qui se targuerait

de connaître la volonté du Dieu Créateur, et qui lui subordonnerait les

pouvoirs consentis à l'instance sociale.

3.2. Le droit naturel en tant que droit. - Dire que la personne a le droit de

c'est déterminer une certaine relation entre cette personne et l'instance
sociale. Si j'ai le droit de (x), et si je fais (x), alors l'instance sociale ne

prendra contre moi aucune sanction. Elle ne le fera pas, je suis assuré de

son comportement futur, je puis faire (x) en toute sûreté. Mon droit de (x)
équivaut à l'interdiction, pour l'instance sociale, de sanctionner (x). Si

l'instance sociale n'obéit pas scrupuleusement à cette interdiction, si, par
exemple, son comportement devait se révéler imprévisible, alors je ne

jouirais plus du droit de (x), - mais je continuerais de l'avoir, s'il s'agit d'un
droit naturel; mon droit de (x) ne serait plus reconnu, il ne serait plus en

vigueur.
Si, en revanche, je n'ai pas le droit de (y), et sije fais (y), alors l'instance

sociale doit sanctionner mon acte (l'instance sociale pouvant ici être
représentée par le seul jugement de n'importe quelle personne, et la sanction

pouvant se limiter à la désapprobation ou déconsidération). Si l'instance
sociale s'abstient de sanction, quand je fais (y), alors, l'interdiction de (y)
n'est plus en vigueur.

Si la considération du droit part, comme fait la DDH, du droit naturel
des personnes, l'instance sociale apparaît comme contrainte (par interdiction

ou obligation) de réagir adéquatement (par sanction ou non-sanction)
au comportement de la personne. On nommera système libéral un système

qui, de cette manière, accorde la priorité au comportement de la personne,
et place l'instance sociale sous la contrainte de réagir adéquatement à ce

dernier.
On nommera système autoritaire le système qui procéderait dans l'ordre

inverse: où l'instance sociale fixerait des obligations et interdictions, et où
la personne se trouverait assignée à réagir adéquatement aux décrets de

l'instance sociale. Le système autoritaire pourrait être basé sur la considération

des intérêts de la société, ou, en d'autres termes, sur le critère de

l'utilité sociale. Ainsi l'instance sociale imposerait aux personnes ce qui est

178



socialement utile, leur interdirait ce qui est socialement nuisible, et leur
laisserait, par nécessité (compte tenu de l'impossibilité d'évaluer la totalité
du réel selon l'optique de l'utilité) une certaine zone de liberté, définissant
la zone de leurs droits.

Il est paradoxalement assez difficile de faire en théorie une distinction
nette entre un système libéral et un système autoritaire. La DDH, en tous

cas, reconnaît la validité de l'utilité sociale; elle admet la possibilité
d'interdire les actions socialement nuisibles: da loi n'a le droit de défendre

que les actions nuisibles à la société> (art. V); elle reconnaît également
l'obligation de l'impôt (art. XII sq), et, en dépit de l'égalité des personnes,
elle admet < les distinctions sociales fondées sur l'utilité commune> (art. I).

La priorité des droits de la personne est toutefois clairement affirmée:
< Le but de toute associationpolitique est la conservation des droits naturels et

imprescriptibles de l'homme> (art. II); la société est au service des

personnes, elle ne peut faire prévaloir ses intérêts et son utilité; la liberté des

individus ne peut être limitée par l'utilité sociale, elle ne peut l'être que par
la liberté d'autrui: da liberté consiste àpouvoirfaire tout ce qui ne nuit pas à

autrui. Ainsi, l'exercice des droits naturels de chaque homme n'a de bornes

que celles qui assurent aux autres membres de la société la jouissance de ces

mêmes droits; ces bornes nepeuvent être déterminées quepar la loi> (art. IV).
Le système des lois apparaît donc comme un système d'interprétation

des droits naturels, et non pas comme un système dominé par l'utilité
sociale. Assez curieusement, d'ailleurs, il semble que la personne elle-
même ne puisse pas déterminer où finit son droit et où commence celui
d'autrui; le sens éthique de la personne ne paraît pas une donnée suffisamment

fiable, bien que la personne soit appelée à faire valoir son avis quand
il s'agit de la formation des lois: <La loi est l'expression de la volonté générale;

tous les citoyens ont droit de concourir personnellement, ou par leurs

représentants, à sa formation> (art. VI).
Le système des lois se présente comme une interprétation des droits

naturels, mais il est seul en vigueur; le droit naturel n'est contraignant que
par le truchement de la loi: < Tout ce qui n'est pas défendu par la loi nepeut
être empêché, et nul ne peut être contraint à faire ce qu'elle n'ordonne pas>

(art. V). Il semble donc que le système des lois fixe, le plus adéquatement
possible, la liste des actions autorisées, obligatoires et interdites; il est

l'expression de la volonté générale, mais rien ne nous assure que celle-ci
soit rigoureusement lucide, ou rigoureusement honnête, à l'égard du droit

179



naturel. Le système des lois étant en vigueur, il n'est guère possible de

savoir avec certitude si l'on se trouve dans un système autoritaire ou dans

un système libéral. Bien sûr, il est possible de constater que telle société

accorde plus de libertés que telle autre, mais il n'en résulte nullement que
cette société reconnaisse la priorité des droits imprescriptibles de la
personne.

Ce ne sont donc pas les faits qui sont décisifs, en dernière analyse.
Quand on en considère la projection dans le système des faits, l'interprétation

légaliste (par le système des lois), on ne voit guère ce que les droits
<naturels> peuvent avoir d'imprescriptible, d'inaliénable et de sacré. En
d'autres termes, le droit naturel n'existe pas pour l'esprit positif, parce qu'il
ne s'épuise jamais dans le droit positif.

On s'en convaincra, à la lecture de la DDH, en examinant les relations
délicates entre l'article II et l'article IV. Ce dernier définit la liberté comme
le <pouvoirfaire tout ce qui ne nuitpas à autrui), et il poursuit: <Ainsi, l'exercice

des droits naturels de chaque homme n'a de bornes ...> Nous sommes
donc habilités à comprendre, semble-t-il, que da liberté) se définit par
d'exercice des droits naturels); on rejoint ainsi l'usage linguistique
courant, pour lequel l'expression <j'ai le droit de ...> est souvent synonyme de

l'expression <j'ai la liberté de ...>, ou <je suis libre de ...>. L'article II, de son
côté, situe la liberté au nombre des droits naturels: <ces droits sont la

liberté, la propriété, la sûreté et la résistance à l'oppression). Si donc on
envisage de connecter les données de l'article II et celles de l'article IV, on
obtient une signification circulaire, qui sans doute rebutera l'esprit positif,
mais qui pourrait, par jeu, se formuler ainsi: <j'ai le droit naturel d'avoir le
droit naturel de ...>. ou bien <j'ai la liberté d'avoir la liberté de ...>

Des remarques semblables vaudraient de la sûreté et de la résistance à

l'oppression; nous l'avons noté au passage, si j'ai le droit de (x), je puis être
assuré que je puis faire (x) sans risquer de sanction; et si, quand je fais (x),
quelque autorité me fait obstacle, alors je ne me trouve pas coupable, mais
victime d'une oppression. Par conséquent, si j'ai le droit de (x), j'ai aussi le
droit de résister à l'oppression qui fait obstacle à (x). Que donc la sûreté et
la résistance à l'oppression, qui sont des implications de mon droit, soient à

leur tour présentées comme des droits, c'est ce qui accrédite notre
interprétation selon laquelle l'article II poserait, sauf en ce qui concerne la
propriété, le droit d'avoir le droit de Les droits naturels seraient en quelque
sorte des méta-droits par rapport au droit de (x). En ce sens, le pouvoir

180



faire (art. IV), qui définit la liberté, ne doit pas être réduit à la considération
du faire, autorisé par le système des lois, mais conçu comme un pouvoir
inépuisable qui définit la dignité de la personne et qui fonde le respect qui
lui est dû. La personne n'est jamais réductible à ce que nous en saisissons

objectivement; elle est toujours transcendante au monde des faits qui est

l'objet du système des lois.

4. La liberté de pensée

<Les hommes naissent et demeurent libres ...>; ils sont d'abord libres de

penser et de se penser eux-mêmes; ils sont libres dans leur jugement sur le

monde et sur la vie, ils sont libres de leurs réactions intérieures, de leur

approbation et de leur désappobation, de leurs espérances et de leurs
craintes. L'article X de la DDH dit que <Nul ne doit être inquiété pour ses

opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas
l'ordre public établi par la loi>. Ainsi se trouve posée, implicitement, la
distinction entre la pensée et les actes, ou en d'autres termes, entre
l'intériorité de la personne et son comportement extérieur qui est justicable de

l'autorité de la loi.
Comme les autres droits fondamentaux, la liberté de pensée est reconnue

et déclarée, <afin que cette Déclaration, constamment présente à tous les

membres du corps social, leur rappelle sans cesse leurs droits et leurs devoirs;
afin que les actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif, pouvant
être à chaque instant comparés avec le but de chaque institution politique, en

soient plus respectés; afin que les réclamations des citoyens, fondées désormais

sur des principes simples et incontestables, tournent toujours au maintien

de la Constitution et au bonheur de tous> (préambule).
Les personnes doivent être respectées, c'est-à-dire, non seulement laissées

à leurs pensées, mais informées du système en vigueur et de son fondement;

elles sont invitées à connaître et à juger; elles sont partenaires,
appelées à répondre, interlocuteurs responsables. Elles ont le droit de

concourir à la formation de la loi (art. VI). Elles en ont le droit, mais non
pas le devoir, car on ne peut les contraindre à appouver le système en

vigueur. La tolérance libérale doit tolérer les opposants et les indifférents,
sous peine de se contredire gravement. Tous les hommes sont soumis aux
lois en vigueur, mais nul ne peut être tenu de les approuver. Les hommes

181



peuvent se trouver limités dans leurs actes, mais non point forcés dans leur
intériorité.

Le fait même de déclarer les principes en vigueur présente donc une
importance considérable. D'abord parce qu'il s'agit d'une condition du
fonctionnement de la démocratie (</eprincipe de toute souveraineté réside

essentiellement dans la natiom, art. III.), puisque l'instance sociale, à

laquelle nous nous référons constamment, n'est rien d'autre que l'expression
de la <volonté générale) (art. VI) ou du jugement commun; mais la DDH
ne se réduit pas à instaurer le système démocratique et à informer des

principes de son fonctionnement.
Sans doute, cela a-t-il une très grande importance, mais, nous l'avons

vu, dans un système démocratique, seules les lois sont en vigueur,
conjointement avec les institutions appropriées; on n'est donc jamais
assuré, compte tenu de la ruse ou de l'égarement, malheureusement
possibles, de la volonté générale, que le système démocratique ne soit pas
devenu autoritaire plutôt que libéral. Certains ont estimé que, puisque la
loi est l'expression commune des personnes, il n'est pas possible que la
démocratie s'égare, puisque les individus n'auront jamais intérêt à décréter

un joug désagréable pour chacun d'eux, et préjudiciable à leur liberté.
De toute évidence, cette idée est beaucoup trop optimiste, car il se trouve
malheureusement des individus pour ne savoir que faire de leur liberté et

pour aspirer à s'en décharger dans l'impersonnalité de l'esprit de masse.
Si donc le système démocratique est de lui-même ambigu, par nécessité,

il faut déclarer dans quel esprit on l'instaure; c'est pourquoi, à notre avis, la
DDH accorde tant de place et tant de soin à l'énoncé des droits naturels et
de leur caractère d'absolu. Il faut que les hommes puissent penser
adéquatement leur situation dans la démocratie, au-delà de l'information
relative à ce qu'ils peuvent et doivent faire en un tel système. Il faut qu'ils
puissent se penser eux-mêmes comme des personnes, et non pas seulement

comme soumis aux lois et participants de la souveraineté.
Bien sûr, la reconnaissance et déclaration des droits naturels ne peut être

un sens sans conséquence. Les principes du droit naturel doivent
permettre de procéder à l'examen critique du système en vigueur et de s'assurer

qu'il n'y a pas, ou peu, de contradictions entre les principes et le

système, qui se doit, nous l'avons dit, d'en être l'interprétation.
Mais à l'inverse, si la liberté de pensée est rigoureusement prise au

sérieux, le système en vigueur doit être doublé d'une interprétation idéolo-

182



gique (dans notre cas, les thèses du droit naturel), qui fonctionne comme
une déclaration des intentions de l'instance responsable.

Si, comme nous le pensons, la DDH détermine une certaine conception
de la justice, alors cette justice, assurément, ne se doit point concevoir
seulement comme un système qui fonctionne, mais comme un système qui
fonctionne et qui est sensé, et dont le sens est reconnu et déclaré; la justice,
si l'on veut bien suivre notre compréhension de la DDH, est un monde de

significations, un univers sémantique solidaire du système démocratique.

5. La justiceformelle

Nous tentons maintenant de rassembler les différents éléments qui sont

apparus au cours de notre lecture de la DDH, et nous nous efforçons de

fixer les lignes générales d'une conception formaliste de la justice, ou, en
d'autres termes, d'une conception de la justice formelle.

Le point de départ de cette dernière, nous le situons dans la dualité de

points de vue entre la personne et la communauté. <Je> me situe en face de

< Toi>; j e désire certaines choses et tu en désires d'autres, <Nous> allons nous
mettre d'accord à ce propos. Ainsi, dorénavant, quand je parlerai de <moi>,

il pourra s'agir, selon les cas, de moi en tant qu'individu, ou de moi en tant

que représentant et participant de <nous>. Ce dédoublement du <moi>

permet de comprendre que, parlant de justice, on doive considérer
constamment la relation entre la personne et l'instance sociale (bien que
l'instance sociale soit faite de personnes, et que la personne participe de

l'instance sociale comme il se doit en système démocratique). Il illustre le

principe de dualité.
Toi et moi, nous pouvons avoir des convictions différentes en ce qui

concerne la nature de l'homme, le sens de la vie, l'existence de Dieu et la
Croix du Christ. Ainsi, il ne nous appartient pas d'en décider, car nous ne

disposons pas d'un savoir contraignant. Nous sommes donc tenus, à ce

sujet, par le principe d'ignorance, cependant que toi et moi nous serons
libres d'adhérer à telle doctrine plutôt qu'à telle autre, libres de penser.
Voici ce que tu penses du prolétariat et voilà ce que je pense du Christ; par
voie de conséquence tu juges bon ce que j'estime nuisible; nous ne
pouvons nous mettre d'accord, mais nous pouvons et nous voulons vivre en

paix; nous avons des conflits, nous éviterons qu'ils ne dégénèrent. Nous
suivons le principe de paix.

183



Nous nous considérerons donc comme libres, toi et moi; nous nous
sommes mis d'accord, nous en avons parlé, et nous sommes parvenus à

nous entendre. Nous sommes au clair à ce sujet, et nous pourrons en reparler

si le besoin s'en fait sentir. Nous nous reconnaissons mutuellement la

liberté, selon leprincipe de réciprocité; nous nous reconnaissons à chacun la

liberté, posant ainsi leprincipe d'égalité; nous nous reconnaissons à chacun
la liberté, formelle et inaliénable, conformément au principe du respect

formel des personnes; nous nous reconnaissons cette liberté, nous en avons

parlé et nous sommes prêts à en reparler, conformément au principe de

dialogue, et nous sommes décidés à nous en tenir à ce qui a été entendu,
conformément au principe de fidélité. Il est bien clair également que si l'un
d'entre nous viole ce qui a été conclu, il mérite d'être puni et tenu de réparer

les torts causés (dans la mesure du possible), de même qu'à l'opposé,
celui qui aurait rendu quelque service mérite d'en être récompensé,
conformément au principe de mérite, que l'on pourrait nommer aussi le

principe de rétribution.

5.1. La validité des principes dejustice. - La conception formaliste de la

justice nous semble donc pouvoir s'exprimer en une série de principes,
simples et aisés à comprendre, pertinents dans l'examen de la société, si

complexe soit-elle, et dont la violation détermine assurément, à chaque
fois, une injustice caractérisée. Nous essayons de faire admettre ce point de

vue en considérant sommairement ces principes l'un après l'autre, sans

nous soucier pour l'instant de l'ordre dans lequel ils apparaissent.

5.11. Leprincipe de dualité. - La personne ne peut pas être soumise à une
autorité qui lui serait étrangère (cf art. II de la DDH <le principe de toute
souveraineté réside essentiellement dans la nation; nul corps, nul individu ne

peut exercer d'autorité qui n'en émane expressément.)). Au nom de quelle
supériorité injustifiable quelqu'un me fixerait-il des ordres dont je ne

puisse reconnaître et approuver la légitimité? Au nom de quelle prétention
injustifiable donnerais-je moi-même des ordres à autrui sans être en
mesure de me légitimer à ses yeux? Il est injuste de réduire autrui à l'état
d'esclave, il est injuste de s'ériger en maître d'esclavage. Les hommes se

donnent à eux-mêmes la loi à laquelle ils se soumettent, la question de

savoir pour quelle raison ils se donnent cette loi demeurant par ailleurs
ouverte. Le principe de dualité pourrait être nommé aussiprincipe d'autonomie;

il est, comme chacun sait, au fondement du système démocratique.

184



On pourrait hésiter à reconnaître ce principe à partir de considérations

théologiques; on pourrait penser, par exemple, que l'homme est soumis à

la Loi que Dieu lui a imposée; ce serait d'abord là témoigner d'une
ignorance regrettable de la tradition biblique, pour autant que ce soit d'elle

qu'on se réclame; par ailleurs l'idée d'autonomie ne signifie pas que
l'homme doive se concevoir comme étant lui-même l'auteur de la loi à

laquelle il obéit; il peut fort bien être autonome en se soumettant à une loi
qu'il pense avoir été donnée par Dieu, car il appartient à sa liberté de

penser ainsi. Ce que le principe d'autonomie interdit, c'est la soumission
servile à une autorité mondaine injustifiée; réciproquement, il interdit à

qui que ce soit d'imposer sa propre religion à autrui. Car Dieu lui-même ne
s'est jamais imposé aux hommes.

5.12. Leprincipe d'ignorance. - Ce principe est appuyé, dans l'ordre de la

connaissance, sur l'impossibilité de la métaphysique rationnelle, sur l'héritage

de Kant. Mais tel était déjà l'essentiel message de Socrate. Il n'est pas
nécessaire, toutefois, de connaître cette base philosophique pour se

convaincre de la validité du principe d'ignorance, qui signifie l'interdiction
déjuger les personnes, au sens d'un jugement ultime, soit pour en faire des

saints ou des héros, soit pour les livrer sans appel au mépris. Nous ne pouvons

juger finalement qui que ce soit, car nous ne savons jamais, finalement,

qui il est. L'humanité n'a pas à usurper les fonctions du Juge éternel,
s'il existe, et chaque fois qu'elle transgresse cette interdiction, elle se met

sur la voie de l'injustice. Sans doute appartient-il aux homme déjuger les

actes, en fonction des lois, mais l'intériorité de chaque personne doit leur
demeurer secrète, énigmatique ou problématique.

5.13. Leprincipe depaix. - Il n'est jamais juste de s'adonner à la violence

sans d'abord rechercher les voies et moyens d'un accord pacifique avec
l'adversaire. De tous les principes de justice, celui-ci est sans doute le plus
communément connu et reconnu, d'où il ne suit d'ailleurs nullement qu'il
ne soit pas fréquemment violé.

5.14. Les principes de réciprocité, d'égalité et de mérite. - <Ne fais pas à

autrui ce que tu ne voudrais pas que l'on te fasse>, <œil pour œil, dent pour
dent>, le principe de réciprocité nous vient de la nuit des temps, soit dans sa

forme négative, comme principe de légitimation de la vengeance, soit

comme principe du système des dons et des échanges.

185



Il se trouve assurément à l'origine commune du principe d'égalité et de

celui de mérite. En effet, dans la mesure où je dois comprendre autrui
comme un autre moi-même, pour agir adéquatement, c'est que, lui et moi,
nous sommes formellement égaux; l'analogie des personnes, selon la

réciprocité, est le fondement de l'égalité, et ce système analogique est,

théoriquement, la condition de possibilité du système des échanges et de

celui des vengeances: nous ne pouvons nous entendre, grosso modo, sur la
valeur des biens et des maux que parce que nous sommes semblables.

Dans les situations concrètes, on le sait assez, ces trois principes peuvent
conduire à des conséquences opposées; il convient donc d'examiner
comment ils se hiérarchisent selon la justice formelle.

Dans les cas où les hommes sont parvenus à un accord, où donc
l'instance sociale, le <nous> communautaire, s'est exprimé dans une loi, le

principe de réciprocité est suspendu, mais il peut garder sa validité dans les

interstices de la loi, et notamment dans les questions qui relèvent de

l'éthique. Le règne de la loi prévaut sur le règne de la réciprocité.
Dans le règne de la loi, la DDH l'affirme clairement, l'égalité prévaut sur

le mérite: les hommes sont égaux par nature, formellement égaux de

naissance; ils doivent être tenus pour tels au départ de toute procédure
sociale. C'est sur cette base seulement que les mérites peuvent être considérés.

La prédominance de l'égalité, en tant que base, se manifeste clairement

dans la forme logique de la loi, qui est la même pour tous au départ
de la procédure.

5.15. Leprincipe du respectformel despersonnes. -Tout être humain doit
être respecté comme une personne, et non pas traité comme une chose ou
comme un animal. Tout être humain doit être considéré comme capable
de penser et juger par lui-même et pour lui-même, et de se conduire de

manière libre et responsable. L'instance sociale, le <nous> communautaire
doit absolument s'abstenir de porter atteinte à la liberté de chacun.

5.16. Le principe de dialogue. - Autrui doit pouvoir comprendre mes
actes dans la mesure où il s'en trouve concerné. Je dois lui faire part de mes
intentions, lui expliquer mes raisons, et lui laisser la possibilité de me

répondre. L'instance sociale, à plus forte raison, doit déclarer ses principes
et ses résolutions; il serait injuste d'appliquer une loi avant qu'elle ne

puisse être connue, injuste d'arrêter quelqu'un sans qu'il puisse en savoir

186



les motifs, injuste de condamner quelqu'un sans l'avoir entendu. Le règne
de la justice, si l'on peut ainsi parler, est d'abord un monde de paroles
signifiantes.

5.17. Leprincipe defidélité. - Il n'y a pas de justice sans parole, mais il n'y
a pas de justice non plus si l'on ne tient pas parole. Ce qui est dit engage
celui qui le dit, et l'interlocuteur doit pouvoir se fier à la parole qui lui est

adressée. Celui qui défend une thèse le matin ne peut défendre la thèse

contraire l'après-midi, et il ne doit non plus, le lendemain, agir en contradiction

avec la thèse qu'il a proclamée.

5.2. Leproblème de la cohérence. - Il ne nous est guère possible d'examiner

maintenant si et dans quelle mesure ces différents principes peuvent
être déduits les uns des autres. Nous serions contents s'ils apparaissaient
évidents isolément et si leur cohérence entre eux se manifestait schéma-

tiquement.
On peut considérer que le principe fondamental de la justice formelle

est le respect des personnes, et tel est le chemin que nous avons nous-
mêmes suggéré dans notre lecture de la DDH. En effet, si les personnes
doivent absolument être respectées, alors elles ne doivent jamais être

soumises à une autorité étrangère (5.11 il ne nous appartient jamais de les

juger en dernier ressort (5.12), il faut éviter de les contraindre par violence

(5.13), elles sont et demeurent fondamentalement égales en tant que
dignes de respect (5.14), il faut leur donner à connaître et à comprendre ce

qui les concerne (5.16), et il faut leur permettre de se fier à ce qui est dit
(5.17).

Ainsi, la justice formelle peut être pensée complètement à partir du

respect formel des personnes. Mais celui-ci est principalement négatif et il
pourrait conduire à estimer qu'il est légitime de ne se soucier en aucune
façon de la personne d'autrui. Dans la conception que nous venons d'évoquer

schématiquement, il n'aura peut-être pas paru très évident que le

principe de respect implique les principes de fidélité et de dialogue.
Ces deux derniers, en revanche, impliquent manifestement le respect

des personnes, de sorte qu'il nous paraîtrait pertinent de les considérer

comme les deux principes fondamentaux de la justice formelle. Nous
aimons à penser que ce ne sont ni les connaisseurs de l'Ancien Testament,
ni les tenants de Socrate, qui nous le reprocheront.

187



La Déclaration des droits de l'homme et du citoyen

Les représentants du Peuple français, constitués en Assemblée nationale, considérant que
l'ignorance, l'oubli ou le mépris des droits de l'homme sont les seules causes des malheurs
publics et de la corruption des gouvernements, ont résolu d'exposer dans une Déclaration
solennelle les droits naturels, inaliénables et sacrés de l'homme, afin que cette Déclaration,
constamment présente à tous les membres du corps social, leur rappelle sans cesse leurs
droits et leurs devoirs; afin que les actes du pouvoir législatif et ceux du pouvoir exécutif,
pouvant être à chaque instant comparés avec le but de chaque institution politique, en soient
plus respectés; afin que les réclamations des citoyens, fondées désormais sur des principes
simples et incontestables, tournent toujours au maintien de la Constitution et au bonheur de

tous.
En conséquence, l'Assemblée nationale reconnaît et déclare, en présence et sous les

auspices de l'Etre suprême, les droits suivants de l'homme et du citoyen:
I. Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en droits; les distinctions sociales ne

peuvent être fondées que sur l'utilité commune.
IL Le but de toute association politique est la conservation des droits naturels et

imprescriptibles de l'homme; ces droits sont la liberté, la propriété, la sûreté et la résistance à

l'oppression.
III. Le principe de toute souveraineté réside essentiellement dans la nation; nul corps, nul

individu ne peut exercer d'autorité qui n'en émane expressément.
IV. La liberté consiste à pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui. Ainsi, l'exercice des

droits naturels de chaque homme n'a de bornes que celles qui assurent aux autres membres
de la société la jouissance de ces mêmes droits; ces bornes ne peuvent être déterminées que
par la loi.

V. La loi n'a le droit de défendre que les actions nuisibles à la société. Tout ce qui n'est pas
défendu par la loi ne peut être empêché, et nul ne peut être contraint à faire ce qu'elle
n'ordonne pas.

VI. La loi est l'expression de la volonté générale; tous les citoyens ont droit de concourir
personnellement, ou par leurs représentants, à sa formation; elle doit être la même pour tous,
soit qu'elle protège, soit qu'elle punisse. Tous les citoyens étant égaux à ses yeux sont également

admissibles à toutes dignités, places et emplois publics, selon leur capacité et sans autre
distinction que celle de leurs vertus et de leurs talents.

VII. Nul homme ne peut être accusé, arrêté, ni détenu que dans les cas déterminés par la
loi, et selon les formes qu'elle a prescrites. Ceux qui sollicitent, expédient, exécutent ou font
exécuter des ordres arbitraires, doivent être punis; mais tout citoyen appelé ou saisi en vertu
de la loi doit obéir à l'instant; il se rend coupable par la résistance.

VIII. La loi ne doit établir que des peines strictement et évidemment nécessaires, et nul ne

peut être puni qu'en vertu d'une loi établie et promulguée antérieurement au délit, et légalement

appliquée.
IX. Tout homme étant présumé innocent jusqu'à ce qu'il ait été déclaré coupable, s'il est

jugé indispensable de l'arrêter, toute rigueur qui ne serait pas nécessaire pour s'assurer de sa

personne doit être sévèrement réprimée par la loi.
X. Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation

ne trouble pas l'ordre public établi par la loi.
XI. La libre communication des pensées et des opinions est un des droits les plus précieux

de l'homme; tout citoyen peut donc parler, écrire, imprimer librement, sauf à répondre de
l'abus de cette liberté dans les cas déterminés par la loi.

188



XII. La garantie des droits de l'homme et du citoyen nécessite une force publique; cette
force est donc instituée pour l'avantage de tous, et non pour l'utilité particulière de ceux à qui
elle est confiée.

XIII. Pour l'entretien de la force publique et pour les dépenses d'administration, une
contribution commune est indispensable; elle doit être également répartie entre tous les

citoyens, en raison de leurs facultés.
XIV. Les citoyens ont le droit de constater par eux-mêmes ou par leurs représentants la

nécessité de la contribution publique, de la consentir librement, d'en suivre l'emploi, et d'en
déterminer la quotité, l'assiette, le recouvrement et la durée.

XV. La société a le droit de demander compte à tout agent public de son administration.
XVI. Toute société dans laquelle la garantie des droits n'est pas assurée, ni la séparation des

pouvoirs déterminée, n'a point de constitution.
XVII. La propriété étant un droit inviolable et sacré, nul ne peut en être privé, si ce n'est

lorsque la nécessité publique, légalement constatée, l'exige évidemment, et sous la condition
d'une juste et préalable indemnité.

189




	Les systèmes formels et la justice formelle : objection à A. Wildermuth

