Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit
Autor: Kohler, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 38/1979

GEORG KOHLER

Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit

Die naturrechtliche Auskunft zum Problem der Gerechtigkeit ist immer schon und not-
wendigerweise geprigt von der Figur der Gleichheit, denn es ist das eigene Prinzip des
Naturrechts — das Vernunftinteresse selbst —, welches die Suche nach Gerechtigkeit mit Hilfe
der Relation der Gleichheit orientiert. Gleichheit bestimmt Gerechtigkeit in zweifacher
Hinsicht: sowohl unter formalen wie unter materialen Aspekten; nimlich ebenso als Bedin-
gung der Moglichkeit von Rechtfertigung von Teilungsregeln und -handlungen wie als die
grundlegende Feststellung des Wertverhiltnisses zwischen denen, die Giiter und Lasten
gemiss dem Vernunftanspruch aufteilen konnen. Der Gleichheitsgesichtspunkt liefert aber
bloss die notwendigen, nicht jedoch hinreichende Bestimmungen dessen, was jeweils gerecht
ist. Die hinreichenden Kriterien der objektiven Gerechtigkeit sind allein in der jeweiligen
Explikation der Idee der Zumutbarkeit von Giiter- und Lastenverteilungsregelungen zu
finden, wie sie ein Gerechter formuliert. Die so bestimmte konkrete Gerechtigkeitsformel ist
prinzipiell vorldufig. Deshalb muss die staatliche Ordnung die Unkontrollierbarkeit der
Machtfiille derjenigen verhindern, die als Gerechte das Gerechte fixieren sollen.

Das Thema: die Gerechtigkeit; der Gesichtspunkt, unter dem sie zu
betrachten ist: (weder Systemtheorie noch Marxismus, sondern) das Na-
turrecht. Das Gesagte mag zweierlei implizieren; erstens, dass (Natur)-
Recht und Gerechtigkeit nicht einfach zusammenfallen; zweitens, dass
Marxismus und Systemtheorie, sofern sie sich mit der Gerechtigkeit befas-
sen, etwas anderes sind als (je mogliche Spielarten von) Naturrecht. Der
ersten Annahme stimme ich zu, der zweiten nicht. Ohne Begriindung
wiegt die Stellungnahme freilich wenig; das fehlende Gewicht soll ihr
auch verschafft werden. Die beiden Urteile sind allerdings nicht der
Hauptzweck der folgenden Uberlegungen. Der eigentlich interessierende
Punkt ist der elementare Zusammenhang zwischen der Forderung der Ge-
rechtigkeit und dem Anspruch auf Gleichheit und — daran notwendig sich
ankniipfend — die Frage nach der gerechten Ungleichheit.

Korrespondenz: Dr. Georg Kohler, Hegibachstrasse 68, CH-8032 Ziirich

135



Gerechtigkeit: das Richtige im Teilen

Dass Gerechtigkeit und Rechtlichkeit, das heisst Recht im iiberpositiven
Sinn (Sittlichkeit oder morality), nicht dasselbe meinen, betont der engli-
sche Rechtstheoretiker H. L. A. Hart: «Wenn die Juristen das Recht und
dessen Anwendung loben oder verurteilen, dann sind die am héufigsten
benutzten Ausdriicke die Worte «gerecht> und «ungerecht), und sehr hau-
fig tun sie so, als ob die Ideen der Gerechtigkeit und der Sittlichkeit den
gleichen begrifflichen Umfang hitten. Es gibt in der Tat gute Griinde,
warum die Gerechtigkeit den hervorragendsten Platz bei der Kritik recht-
licher Verhéltnisse haben soll; und dennoch ist es wichtig zu sehen, dass sie
ein gesonderter Teil der Sittlichkeit ist»*. Die Differenz — und die Rangfolge
—zwischen dem Begriff des Rechten und dem der Gerechtigkeit markiert
mit gleicher Entschiedenheit René Marcic: «Syntaktisch bezieht sich ‘Ge-
rechtigkeit’ auf ‘Recht’; ein Recht, das sich aufletzter Stufe nach Gerech-
tigkeit richtete, wire ein ‘syntaktischer Unsinn’ (Bochénski)»2. Nicht alles,
was unrecht ist, ist eo ipso ungerecht —, das sagt Hart. Was indessen unge-
recht, ist jedenfalls auch unrecht, denn: «Recht ist dasjenige, womit ein
anderes Bedingtes, Geringeres, die Gerechtigkeit, tibereinstimmt» — so
Marcic. Hart weist also darauf hin, dass sich das Reden vom Gerechten
nur auf eine bestimmte Sorte innerhalb der Probleme beziehen kann, die
durch die Idee des Rechten iiberhaupt gestellt werden, wihrend Marcic,
indem er an den grosseren Komplex des Suchens nach dem «ersten» oder
— und traditionellerweise so genannten — «von Natur» Rechten erinnert,
alle Beschiftigung mit dem Gerechten und der Gerechtigkeit jenem Prin-
zip unterstellt, das diese Suche im Ganzen und von Beginn an orientiert.
Ergo: Was ist das Merkmal der speziellen Problemsorte; worin besteht das
Prinzip?

Der Rekurs auf unsere alltigliche Wortverwendungspraxis zeigt rasch,
welche Art von Handlungen und Handlungsregeln das Referenzsubjekt
des Pridikats «gerecht/ungerecht> bilden. — Wer fahrlissig einen Unfall
verursacht, tut unrecht, handelt aber nicht ungerecht. Dasselbe gilt vom
Dieb. Ein buchstiblich «schlagendes» Beispiel pridsentiert Hart: «Ein
Mann, welcher der schweren Grausamkeit gegeniiber seinem Kinde
schuldig ist, wird oft als einer beurteilt, der etwas sittlich Falsches,
Schlechtes oder sogar Verwerfliches getan hat oder der seine sittliche
Verpflichung, seine Pflicht gegeniiber dem Kind vernachlissigte. Aber es

136



wire schon merkwiirdig, wenn man sein Verhalten als ungerecht kriti-
sierte. Dies ist nicht deshalb so, weil das Wort ‘ungerecht’ in seiner Verur-
teilungskraft zu schwach ist, sondern weil sich die sittliche Kritik in den
Begriffen von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit fiir gewohnlich von
anderen Typen allgemeiner sittlicher Kritik unterscheidet (und auch spe-
zifischer ist als diese), die fiir diesen besonderen Fall angemessen ist und
sich durch Worte wie «falsch», «schlecht> oder «verwerflich» ausdriickt.
«Ungerecht»> wire dagegen angemessen, wenn der Mann willkiirlich eines
seiner Kinder ausgewihlt hitte, um es hirter zu bestrafen als diejenigen,
die sich des gleichen Fehlers schuldig gemacht haben, oder wenn er ein
Kind fiir ein Vergehen bestraft, ohne sich zuvor zu vergewissern, dass es
wirklich der Ubeltiter war»®. Das Allgemeine, das dies Exempel vertritt,
ist, wenigstens ungefihr, in einem einfachen Satz zu fassen. «Gerechtig-
keit» ist demnach der normative Begriff, der vorziiglich von Verteilungs-
und/oder Kompensationssachverhalten ausgesagt wird. Nach Gerechtig-
keit wird immer dann verlangt, wenn es Teilungsfragen zu l6sen gilt, wenn
Chancen und Lasten, knappe Giiter und unvermeidliche Beeintrichti-
gungen, Entschidigungen und Strafen, Ehren und Kérrnerdienste ver-
schiedenen, unter sich aber irgendwie verbundenen Personen zuzuweisen
sind. Gerechtigkeitsfragen sind Teilungs- und Zuteilungsfragen?; an die-
ser bestimmenden Eingrenzung soll im weiteren stets festgehalten werden.
‘Subjektiv’ verstanden ist Gerechtigkeit deshalb die soziale Tugend par
excellence, und ‘objektiv’s gewendet, d. h. gedacht als Qualitit von Institu-
tionen und Entscheidstrukturen, ist sie — mehr als unabweisbares Postulat
denn als gegebene Wirklichkeit — ein Wesenselement des Politischen.

Natur-Recht: das Vernunftinteresse an Rechtfertigung

Alles Teilen und Zuteilen von Lasten wie von Entschidigungen bendo-
tigt einen Massstab. Doch wie ist er beschaffen und wie geeicht, wer besitzt
oder bezeichnet ihn? Das ist, so wenigstens diinkt es auf den ersten Blick,
das Fragliche, das die Idee der Gerechtigkeit und des Gerechten erschei-
nen ldsst. Das naturrechtliche Basisproblem wire somit die Frage nach
den Kategorien, die zum rechten Teilen die Regel bieten und das schlechte
Teilen beurteilbar bzw. verurteilbar machen. Im Grunde aber ist das bloss
die zweite Sorge; zunédchst merk-wiirdig und bedenkenswert ist die Tatsa-

137



che, dass Teilung iiberhaupt des Massstabs, d. h. der Rechtferigung, bedarf.
Erst in der Reflexion auf diesen Gedanken eroffnet sich die naturrechtli-
che Ursprungsdimension und damit die volle Sicht auf das Prinzip, das
dem gesuchten Massstab das primare Mass verschaffen kann.

Freilich: was heisst (Naturrecht> oder gar: naturrechtliche Ursprungs-
dimension>? Man wird an dieser Stelle gewiss nicht die Geschichte des
Begriffs erwarten diirfen; daher formulieren die folgenden, sehr summari-
schen Bestimmungen, die Antwort von vornherein eher systematisch und
nicht historisch.

Erstens: (Naturrecht> — der Begriff so genommen, wie es sich heute
eingebiirgert hat, ihn zu gebrauchen, ndamlich als Generaltitel fiir vielerlei
Versuche (von der sophistischen Nomoskritik bis zur antimetaphysischen
Rechtslehre Kelsens und den neuesten Bemiithungen, Legitimitdtsansprii-
che an diskurslogischen Fundamentalsitzen zu messen®) — «Naturrecht,
oder genauer: «<Naturrechtslehre>, meint das Insgesamt der Aufgaben und
Theorien, die sich aus einem speziellen Fragen-Koénnen und -Miissen
ergeben, d.h.: der Begriff bezeichnet jene, die Menschennatur charakteri-
sierende Moglichkeit, alles, was als ‘recht’ gilt, ohne als solches schon
eigens ausgewiesen zu sein, sowohl unter Begriindungszwang zu stellen,
als auch diesem Zwang (wie vorldufig auch immer) zu entsprechen. Hans
Welzel, der bedeutende Kenner der Naturrechtsgeschichte, erklirt die
Sache so: «Was bleibt von den zweieinhalbjahrtausende wihrenden,
mehrfach verloschenden und immer wieder neu einsetzenden Anstren-
gungen der Naturrechtslehre um einen Einblick in die materiale Gerech-
tigkeit? Geht es nur um ein geschichtliches Phinomen, das die sozialethi-
schen Ideale einer Epoche bald revolutionir heraufgefiihrt, bald verteidi-
gend bewahrt hat? oder enthilt es einen zeitlosen Bestandteil, der mitge-
dacht wird, wann immer von Recht die Rede ist? Uberblickt man mit
dieser Frage die wechselvolle Geschichte des Naturrechts, so wird man das
Bleibende nicht im ersten, sondern im zweiten Bestandteil seines Namens
suchen miissen. Der erste Namensteil, die ‘Natur’, hat sich als der gemein-
same Titel hichst verschiedenartiger Inhalte erwiesen. Unter der triigeri-
schen Gleichheit der Bezeichnung verbirgt sich das Unterschiedliche,
Gegensitzliche und Wechselnde. Das allen Gemeinsame und Bleibende ist
allein der Rechtsgedanke, der im zweiten Teil des Wortes zum Ausdruck
kommt. ‘Naturrecht’: Das ist die Rechtsfrage an das Recht, d. h. an eine
faktisch bestehende Sozialordnung. Mag man unter Naturrecht verstanden

138



haben, was man wolle, — stets schwingt in ihm der Gedanke mit, dass das
Recht nicht einfach identisch ist mit dem Befehl einer bestehenden
Macht»’.

Zweitens: Dass «Naturrecht», versteht man den Begriff in der eben
erliuterten Weite, nun auch (wie oben angedeutet) den marxistischen und
systemtheoretischen Ansatz rechtsphilosophischer Uberlegungen um-
fasst, ist trivial. Gleichwohl ist es nicht iiberfliissig, es zu sagen, denn ge-
rade die genannten beiden Theorien begreifen sich zuweilen ausdriicklich
als «reflektierte Uberwindungen naturrechtlicher Voraussetzungen»; —
freilich ohneje zu begriinden, warum immer nur das «(Naturrecht> genannt
werden soll, was man der rechtsphilosophischen Naivitit iiberfithren
kann.

Drittens: Noch einmal — Welzels Einsicht wiederholend —zum Antago-
nismus von Recht und Macht. Die Spannung, die mit diesem Verhéltnis je
schon entstanden ist, sei die Ursprungsdimension des Naturrechts. Natur-
recht ist daher nichts als der Ausdruck dafiir, dass sich jedes menschliche
Machen und Handeln immer schon dem Verlangen nach Rechtfertigung
ausgesetzt sieht. Da menschliches Handeln der Rechtfertigung bedarf,
braucht es Normen. Doch an ihnen erneuert sich die urspriingliche Span-
nung zumal und wird erst wirklich dringend: Rechtsnormen kdnnen nie
einfach blosser Imperativ sein wollen, schlichter Befehl und darin krudes
Faktum der Gewalt; statt dessen milssen sie wesensmissig, sozusagen
unentrinnbar und von innen her, also, wenn man will: ‘von Natur aus’,
nach der Qualitit universaler, keinem dusseren Zwang sich verdankender
Anerkennbarkeit begehren. Denn Rechtfertigung (sei’s einer Handlung
oder einer Norm) bedeutet: Aufweis allgemeiner Anerkennbarkeit durch
die Vernunftfihigen mit Blick auf die allein durchs Medium rationaler
Griinde vermittelte Ubereinstimmung der Verniinftigen. Kurz: das Prin-
zip, dem das Naturrecht als Problem entspringt, und dessen besonderer, mit
ihm untrennbar gesetzter Logik derjenige zu geniigen hat, der dem «von
Natur Rechten» auf der Spur bleiben will, ist das Vernunftinteresse an
Rechtfertigung und Verantwortbarkeit, der Anspruch mithin auf ein Aoyov
o1dova, das keinem Zwang gehorcht ausser dem der besseren Einsicht, die
jeden, der zu Einsicht iiberhaupt fahig ist, ergreifen kann.

139



Gleichheit und Rechtfertigung

Wenn also Gerechtigkeit das Thema und Naturrecht der Gesichtspunkt
sein soll, dann heisst das, dass die Frage nach dem, was das Teilen richtig,
eben: gerecht sein ldsst, vor aller sonstigen Prizisierung zunéchst als Frage
nach den Bedingungen der Moglichkeit der Rechtfertigung (von Teilung
und Zuteilung) zu stellen ist. Und in solchem Horizont wird leicht ersicht-
lich, weshalb seit alters gilt®, dass Gerechtigkeit und Gleichheit zusammen-
héingen.

Gleichheit sei das ‘natiirliche’ Verhiltnis, nach dem zu teilen ist. Das ist
keineswegs selbstverstandlich, nimmt man das Wort (Natur> beim Wort,
will sagen als Gegensatz zu «Kultur»?, als Gegenbegriff also zu dem, was
Konstrukt und Fabrikat des Menschen ist. Im Tierischen, wo sich geméss
der Richtung des Selektionsdruckes ein Gleichgewicht der Arten einge-
spielt und innerhalb der Verbiande festgefiigte hierarchische Strukturen
sich ausdifferenziert haben, ist offenbar Ungleichheit das Normale!?—und
wohl auch das Gesunde, Lebensdienliche, mithin im biologistischen Sinn
das ‘von Natur Rechte’. Allerdings: als Rechtes wiire das nur insoweit zu
denken, als es vor dem Forum der Vernunft der Rechtfertigung fihig ist.
Das Forum der Vernunft bilden aber die Verniinftigen. Diese sind darin,
dass das Forum der Vernunft sie alle umfasst, voreinander gleich und
besitzen alle den gleichen Anspruch auf Rechtferigung und Anerkennbar-
keit des ihnen als gerechtfertigt Zugemuteten. Allein also unter den Men-
schen ist Gleichheit das ‘natiirlicherweise’ Primdre in bezug auf Teilung und
Zuteilung, weil — und wenn — erstens die Natur des Menschen in der Ver-
nunftfihigkeit oder «kkommunikativen Kompetenz» (Habermas) besteht,
und es zweitens diese spezifische Natur gerade kennzeichnet, das, was
vorgegeben, mithin natiirlich ist, nicht einfach hinzunehmen, sondern
derart zu gestalten, dass es als richtig (rechtfertigungsfihig) erscheint.

Dass das Rechte beim Teilen dem Leitfaden der Gleichheit entlang zu
suchen ist, hat ebenso mit der Bedingung der Moglichkeit von Rechtferti-
gung zu tun, wie mit der Vernunftnatur des Menschen. Das ist nach dem
Bisherigen die zu begriindende These tiber Gleichheit und Gerechtigkeit —
wobei die unterschiedenen Aspekte durchaus zu trennen sind; das soll
jetzt deutlich gemacht werden.

Wer teilen will oder soll und dies im Licht des Naturrechtes tun muss,
sieht sich namlich mit zwei ineinander zwar verschachtelten, untereinan-

140



der jedoch zu scheidenden Anforderungen konfrontiert: Er muss zum
einen sein Teilen einer moglichen ‘materialen’ Rechtfertigung (oder Kri-
tik) iberhaupt zugédnglich machen - sonst handelt er schon formal’ unge-
recht, und er muss zum anderen sein Teilen in dessen besonderer Be-
stimmtheit, also material, zu rechtfertigen imstande sein — sonst handelt er
zwar vielleicht formal gerecht, material hingegen ungerecht. Das eine
kann man den Grundsatz der Gleichbehandlung, das andere den Grundsatz
der Als-gleich-Behandlung nennen!!.

Zum formalen Gerechtigkeitsanspruch: Ihm gehorchen heisst nichts
weiter, als dass man nach Regeln, also nicht einfach nach Lust und Laune,
bald so, bald anders teilen soll. Wer nicht entweder in seinem regel-méssi-
gen Tun eine Regel darstellt und ihr daher implizit folgt, oder aber eine
Regel zwar explizit aufstellt, aber ihr bloss willkiirlich und daher im
Grunde gar nicht folgt, handelt von vornherein ungerecht; denn sein Tun
entzieht sich dem Begriff und damit sowohl moglicher Rechtfertigung als
auch jeder bestimmten Kritik. ‘Handeln nach Regeln’ ist also ‘eine Regel
besitzen’ und sie in seinem entsprechenden Tun aktualisieren. Fiir die
spezielle Handlungssorte, in deren Rahmen das Gerechtigkeitsproblem
akut wird, besagt ‘Haben-einer-Regel’: nach einer begrifflich fassbaren
Kategorie teilen und zuteilen, so dass man das einmal Bestimmte durch-
hilt und als Bestimmtes beweist; oder anders gesagt: sich so verhalten,
dass man Wesen derselben Wesenskategorie auf dieselbe Weise behandelt.
Geschieht das, ist immerhin die erste Bedingung der Moglichkeit von
Rechtfertigung, das Postulat der formalen Gerechtigkeit, erfiillt. In be-
rithmter Kiirze lautet dies Postulat, das Willkiirverbot, der Grundsatz der
Gleichbehandlung: «Gleiches soll gleich.behandelt werden!» Klar ist,
dass sich die Verbindlichkeit der Norm letztlich der Annahme der Wirk-
lichkeit des Vernunftinteresses verdankt; ist das letztere der Fall, versteht
sich die Giiltigkeit der Vorschrift von selbst. In ihr ist mithin die eine Seite
des naturrechtlich begriindeten Zusammenhangs von Gerechtigkeit und
Gleichheit gefunden.

Im Imperativ «Gleiches soll gleich behandelt werden» steckt — schwer
zu fixieren, aber uniiberhdrbar —indessen auch ein inhaltliches Regulativ.
Wer an den Satz erinnert, appelliert notwendigerweise an das Vernunftbe-
diirfnis seines Adressaten; denn er muss beim anderen voraussetzen, was
ihn selbst bewegt. Allein ndmlich, wenn er den anderen als Vernunftwesen
erkennt und anerkennt, hat es iiberhaupt Sinn, diese Parole an ihn zu

141



richten. Den Gleichbehandlungsappell zu dussern und ihn verpflichtend
zu finden, verlangt zugleich, all jene, die ihn zu vernehmen in der Lage
sind, als einander prinzipiell Gleichgestellte zu begreifen. Der Grundsatz
der Gleichbehandlung, der nun aufein Fundierungselement seines Sinnes
hin durchsichtig geworden ist, ist freilich bloss das Beispiel, ein Beispiel fiir
das Erscheinen der materialen Gleichheitsannahme, die sich durch die
Idee der Vernunft a priori unentbehrlich macht; — die Idee der Vernunft,
die jedenfalls als das zu explizieren ist, was diejenigen zu zwanglos trans-
subjektiver Einheit und wechselseitiger Anerkennung vermittelt, die sich
sonst als je einzelne —und dabei jeder jedem gleichermassen lebensgefahr-
lich (Hobbes) — in ihrer je subjektiv beschrinkten Sicht bestreiten miis-
sen'?, |

Die Gleichbehandlungsregel, konkretisiert durch die Gleichheitsan-
nahme der Rationalitit, fithrt zum Grundsatz der Als-gleich-Behandlung,
und zwar zunichst in der Form «Gleiches soll gleich, d. h. alle Vernunftfa-
higen sollen als Gleichgestellte behandelt werden». Mit anderen Worten:
angesichts von Vernunftfihigen ist im Mass der Gleichwertigkeit der
Betroffenen zu teilen. Die schlichte Aufforderung regelgeleitet zu handeln
hat sich so in eine bestimmte Teilungsvorschrift, in ein materiales Gerech-
tigkeitsprinzip, verwandelt. Ersetzt man schliesslich «vernunftfihig» noch
durch «Mensch», gemiss der Definition des Menschen als Vernunftwesen,
ist es der Grundsatz der Menschengleichheit, der zu der naturrechtlich
intendierten, d.h. vom Anspruch auf Rechtfertigung gesuchten (und aus
diesem Anspruch zugleich gerechtfertigten) grundlegenden Feststellung
der Masseinheit fiir jedes material rechte/gerechte Teilen wird. —

Stimmt das wirklich, und wenn ja, uneingeschrinkt und stets oder
allenfalls nur prima facie?

«Allen Menschen gebiithrt das Gleiche, niemand darf irgendwie mehr
bekommen und bevorzugt werden!» Nimmt man das Obige ernst, kann
man zu solchen Formulierungen durchaus genotigt werden. Gleichwohl
ist es offenkundig, dass der Satz in zwei Punkten tiberpriift werden muss:

Erstens: Logisch zwingend ist lediglich die Annahme der Gleichheit der
Verniinftigen; dass alle Menschen gleichermassen vernunftfihig sind, ist
hingegen weder logisch notwendig noch empirisch verifizierbar. Der
Grundsatz der Menschengleichheit ist ein argumentativ gewiss gut zu
verfechtendes Prinzip und heute in weiten Teilen der Welt als allgemeine
Idee unbestritten; dennoch ist er so wenig selbstverstindlich, wie iiberall

142



und jederzeit in Geltung. Aristoteles musste ihn ja suspendieren, um in die
Lage zu kommen, den Sklavenstatus zu begriinden!?; Siidafrika tut das-
selbe, um die Politik der Apartheid immerhin dem eigenen Gewissen
ertraglich zu machen. Auf eine ausfithrliche Apologie der Menschen-
gleichheitsthese mag trotzdem verzichtet werden diirfen.

Zweitens: Die Sitze «Kein Mensch darf gegeniiber einem anderen
bevorzugt werden» und «Kein Mensch darf gegeniiber einem anderen
ungerechtfertigt bevorzugt werden» unterscheiden sich dusserlich zwar
wenig, in ihrem Bedeutungsgehalt aber um so tiefgreifender — wenigstens
auf den ersten Blick. Denn wihrend der erste befiehlt: «Jedem das Glei-
che!», also Egalitit ohne Ausnahme, postuliert der zweite: «Jedem das
Seine!», also Ungleichheit beim Zuteilen nach Massgabe rationaler Zu-
mutbarkeit. Die Frage, wofiir man sich entscheiden solle, ist indessen nach
kurzer Uberlegung leicht zu beantworten. Man braucht lediglich Konse-
quenz und Ausgangssatz zu trennen. Zwar stellen die zwei Konsequenzen
(«Jedem das Gleiche» vs. «Jedem das Seine») in der Tat einen zuweilen
unversdhnlichen Gegensatz dar; die Normen, aus denen sie abgeleitet
werden, sind dagegen gut in eine Rangfolge und auch ineinander zu
integrieren. Der erste Satz («Kein Mensch darf gegeniiber einem andern
bevorzugt werden») ist naturrechtlich, d.h. im Horizont des Vernunftin-
teresses, nimlich nur sinnvoll und haltbar unter jener Bedingung, die im
zweiten Satz eigens namhaft gemacht wird: «Kein Mensch darf gegeniiber
einem anderen bevorzugt werden — ausser es ist gerechtfertigt», oder:
«Kein Mensch darf ungerechtfertigt bevorzugt werden». Der erste Satz ist
also allein dann verteidigungsfiahig, wenn er als im zweiten enthalten
gedacht wird. Will man ihn unbedingt vertreten, d. h. auch dort, wo eine
ungleiche Behandlung rational zu begriinden ist, verstosst man gegen die
naturrechtliche Ursprungsidee selbst.

Die Auskunft des Naturrechts iiber den Konnex zwischen Gleichheit
und (im speziellen: materialer) Gerechtigkeit ist mithin einfach. Sie sagt,
dass Ungleichheit in Lasten- und Entschddigungsregelungen zuldssig ist, als
solche allerdings gerechtfertigt sein muss. Diese Quintessenz ist nicht ganz
so harmlos, wie es scheint. Denn Moglichkeit von Rechtfertigung (abgese-
hen vom rein formalen Charakter der Regelhaftigkeit des zu Rechtferti-
genden [vgl. obenl]) ist itherhaupt nur unter der Herrschaft gewisser prinzi-
pieller, nicht mehr zur Disposition gestellter Gleichberechtigungen und ent-
sprechender Giiterzuteilungen prdsent: Gleichberechtigungen ndmlich in

143



bezug aufall die Rechte, die den Zugang zu den logischen, politischen und
sozialen Notwendigkeiten echter Teilnahme an Rechtfertigungsprozessen
reglementieren; und Zuteilungen nach dem Massstab der Gleichwertig-
keit der Person hinsichtlich Giitern jener Art, deren die Person notwendi-
gerweise bedarf, um imstande zu sein, am Geschehen der Rechtfertigung
zu partizipieren. Das gegen nackte Macht und im besonderen gegen
beliebige Ungleichheit widerstindige Moment, das fiir das Naturrecht
konstitutiv ist, tritt auch bei der Erérterung der Gerechtigkeit unzweideu-
tig zutage: dadurch eben, dass die Zuteilung von Ungleichem allein unter
Voraussetzung der Wahrung und Wirklichkeit fundamentaler Gleichheit
gerecht sein kann. Der Grundsatz der Als-gleich-Behandlung stiftet also
gleichsam den Boden primérer Gleichheit, auf dem sekundire Ungleich-
heiten gerechterweise Bestand haben.

Was jedoch, wenn diese primire Gleichheit (noch) gar nicht besteht?
Als Norm, d.h. als Vorschrift, ist der Grundsatz der Als-gleich-Behand-
lung ohne Zweifel die Aufforderung dazu, den unerldsslichen Boden
gerechter Bevorzugung bzw. Benachteiligung, sofern er nicht schon berei-
tet ist, allererst zu gewinnen und tatséchlich zu errichten. Doch wer im
Namen der Gerechtigkeit und des von Natur Rechten zum Gleich-Ma-
chen in jenem priméren Bezirk antritt, darf niemals vergessen, wie Ge-
rechtigkeit und Gleichheit zusammengehoren: Die Idee der Gleichheit
orientiert das Bediirfnis nach materialer Gerechtigkeit, indem sie ihm
Grenzen setzt und damit iiberhaupt den Bereich moglicher Aktualisierung
verschafft, aber sie verfiigt niemals vollstindig iiber seine Ziele.

Das und der Gerechte

Die Achtung der Gleichheit ist die Basis gerechter Ermittlung von
Bevorzugung und Belastung. Gleichheit ist unverzichtbar; wer aber den
Satz «Jedem das Gleiche» absolut nimmt und in dieser Weise als politische
Zielsetzung begreift, zerstort die Substanz der Gleichheitsmaxime. Diese
gilt der Gleichheit von Menschen qua Individuen. Individuen identifizie-
ren sich dadurch, dass sie sich gegeneinander als verschiedene und unglei-
che behaupten wollen und als solche konstatieren kdnnen. Fiirs Indivi-
duum ist Ungleichheit unabdingbar.

Aus dem humanen Anspruch auf Gleichheit sowohl als auch auf Un-

144



gleichheit erwachsen zwei Aufgaben, an denen eine Theorie der Gerech-
tigkeit sich zu bewidhren hat: erstens an der Aufgabe, eine genaue Umgren-
zung der grundlegenden Gleichheit zu liefern, die Begrenzung jener Norm
also zu finden, die diese politisch zu verwirklichen verlangt; zweitens an
der Aufgabe, die Bezeichnung der Prinzipien von Privilegierung und Be-
nachteiligung zu leisten, d.h. jene Gesichtspunkte vorzustellen, die zu
gerechter Ungleichverteilung fithren. Beide Aufgaben finden die (not-
wendigerweise immer nur provisorische) Losung in letzter Instanz in
einem doppelten Rekurs: im Rekurs auf die Tugend, die den Gerechten
auszeichnet, im Hinweis auf eine Wirklichkeit, deren Wahrheit eine mit
Begriffen nicht vollstindig einholbare Praxis ist, und im gleichzeitigen
Riickbezug auf eine politische Ordnung, die die regulative Idee der Vorldu-
figkeit einer jeden Definition materialer Gerechtigkeit respektiert.

Mogliche Prinzipien gerechter Ungleichverteilung sind leicht aufzu-
zidhlen. Gerecht ungleich teilen lidsst sich z.B. nach Massgabe der Un-
gleichheit in den Bediirfnissen oder geméss dem Nutzen fiir die Gesell-
schaft oder aufgrund der moralischen Anstrengung der Handelnden usw.
Schwierig und a priori gar nie schliissig zu demonstrieren ist allerdings die
Begriindung einer Hierarchie unter den Prinzipien. Zu welcher Situation
gehoren welche Kategorien? Wie ist zu wihlen, wenn verschiedene Ge-
rechtigkeitskonzepte konkurrieren? Das Naturrecht auf Gleichheit der
Vernunftwesen gibt in solcher Lage eine verbindliche, aber sehr generelle
Anweisung: Jede Benachteiligung soll fiir den Benachteiligten zumutbar,
daher so bemessen sein, dass er sich ihr freiwillig fiigen konnte, wire er von
praktischer Vernunft geleitet. Praktische Vernunft ist das Vermogen, das
personliche nicht ohne das allgemeine Wohl zu denken, die Differenz zu
erkennen, die sich zwischen beiden zuweilen auftut, und sie im eigenen
Handeln wieder einander vermitteln zu wollen. Verniinftig ist also der, der
bereit ist — orientiert im Hinblick aufs allen gemeinsame Interesse —, unter
Umstdnden einen Verteilungsschliissel vorzuschlagen und/oder gegen
sich gelten zu lassen, der ihm mehr aufbiirdet als anderen — in den Gren-
zen des iiberhaupt Zumutbaren.

Was ist nicht zumutbar? Selbstverstandlich dies, was das Subjekt von
vornherein um die Moglichkeit verniinftig-freiwilliger Zustimmung
bringt. Geniigend klar und deutlich und damit den Parteienstreit schlich-
tend ist das lediglich umrisshaft anzugeben: mit dem Hinweis auf den
Grundrechtskatalog etwa, der den demokratischen Rechtsstaat seiner

10 Studia philos. 38 145



Form nach charakterisiert. Die darin gegebenen Gebote und Verbote sind
freilich — und das ist das Wahre am ideologiekritischen Argumentieren
gegen die blosse « Formalitit» neuzeitlicher Demokratien und Rechtsstaa-
ten —nur notwendiges Element der notwendigen (und nicht schon hinreichen-
den) Bedingungen fiir das Vorliegen der gerechten Gleichheit bzw. Ungleich-
heit. Was ist das Zumutbare bzw. Unzumutbare iiber die negativen Kriterien
der sogenannten Menschenrechte hinaus? Eben dies zu sagen, ist die Kom-
petenz der Verniinftigen. Zu den Verniinftigen zu gehdren miissen aber
alle wollen diirfen, und niemand vermag sicher zu sein, dass sein Wissen
des Verniinftigen gegeniiber allen Zweifeln anderer Verniinftiger als das
bessere sich bestitigen wird. Uber die negativen Kriterien oder Minimal-
bedingungen der Gerechtigkeit hinausgehen bedeutet also: etwas be-
haupten, was andere vermutlich bestreiten —sei es, weil sie das Vernunftin-
teresse am bonum commune bloss zum Scheine vertreten und nur deswe-
gen, um gleichsam verkleidet ihrem Streben nach egoistischer Maximie-
rung individueller Bedirfnisbefriedigungen optimaler dienen zu konnen
(... doch wer entscheidet, ob es die wahrhaftige oder die scheinhafte Ver-
niinftigkeit ist, die einen bewegt? — jede Ideologiekritik kann ja selbst
wiederum ideologiekritisch iiberboten werden); sei es, weil sich (auch
dann, wenn das, was im ersten Fall fehlt, prasumiert wird, also die allsei-
tige Wahrhaftigkeit und Aufrichtigkeit) der gemeinsame Wahrheitswille
in einvernehmlicher Wahrheitshabe nicht notwendigerweise vollendet (da
man sich ja z. B. zur Kontingenz der Zukunft je guten Gewissens verschie-
den einstellen kann, eher risikofreudig die einen, von der Sorge ums Er-
reichte beschwert die anderen).

Gerade aus der Anerkennung der Norm der Gleichheit und Gleichwer-
tigkeit der Verniinftigen heraus resultiert der stindige Dissens iiber das
gerechte Ausmass dessen, wovon die Menschen gleichviel besitzen sollen
und miissen, und dessen, wovon sie ungleichviel haben diirfen und sollen.
Kann nun nach der nie abbrechenden Uneinigkeitserfahrung beziiglich
der positiven und hinreichenden Bedingungen gerechter Gleichheit und
Ungleichheit die Entscheidung tiber die volle Bestimmung des Richtigen
und Gerechten vom finalen Konsens der Verniinftigen nicht linger erhofft
werden und dennoch der Idee des Richtigen und Gerechten als derjenigen
Regel, die jedermann erkennen und freiwillig anzuerkennen vermochte,
nicht jegliche Verbindlichkeit abgesprochen werden, bleibt als Konse-
quenz: einerseits auf den universalen und finalen Konsens als das unmittel-

146



bare Kriterium in Gerechtigkeitsfragen zu verzichten und ihn zur regulativen
Idee zu erheben, in deren Namen die politisch-staatliche Grundordnung
das Gesprich prinzipiell offenhélt und stets bloss voriibergehend abbre-
chen lisst, und andererseits, dort, wo man unter dem Druck von Hand-
lungszwiangen das, was gerecht sein soll, einmal zu fixieren hat, mif jener
Figur des Richtigen und Gerechten sich zu bescheiden, die ein Verniinftiger
und Gerechter vorschlagen kann.

Was bringt diese Folgerung, d. h.: was ist ein Gerechter? Intuitiv erfasst,
lautet die Antwort: Derjenige, von dem man wiinschte, dass er die Fille
entschiede, in denen unsere Interessen auf dem Spiel stehen; derjenige
also, dem man die Richterrolle anvertrauen mochte. Die Vorstellung von
einem solchen Menschen prézisiert nach vier Hinsichten John Rawls!4:
Vom Gerechten verlangt man, dass er iiber eine geniigende (wenn auch
nicht tiberdurchschnittliche) Intelligenz verfigt, eine gewisse Lebenser-
Sfahrung und Informiertheit iber die Tatsachen der Welt besitzt, vor allem
aber, dass ihm die sogenannten «intellektuellen Tugenden» und schliess-
lich die « Tugenden der moralischen Einsicht» eignen. Mit den «intellek-
tuellen Tugenden» zielt Rawls auf die Haltung dessen, der sein Meinen
begriinden konnen will und demgemass (u.a.) bereit ist, «eine Meinung,
die ersich zu einem Problem gebildet hat, im Lichte weiterer Befunde und
Argumente, die ihm in der Diskussion vielleicht prisentiert werden, neu
zu iiberdenken.» Die differentia specifica des Gerechten im emphatischen
Sinn zeigt sich allerdings erst in der vierten Perspektive. Die « Tugend der
moralischen Einsicht» ist ndmlich nichts anderes als die Fahigkeit zur Fair-
ness, d.i. das Vermogen und der Wille, «die eigenen faktischen Préferen-
zen nicht als unbedingt giiltigen Massstab des tatsiichlichen Wertes der zu
beurteilenden Interessen zu betrachten, sondern sich vorzustellen, was
jene Interessen den Personen bedeuten, die sie teilen, und sie demgemiss
zu beurteilen». Die «Tugend der moralischen Einsicht» besteht also im
wesentlichen darin, dass sich einer darauf eingestellt hat, jedes einzelne
Interesse mit derselben Sorgfalt zu wiirdigen, wie wenn es sein eigenes
wiire, und also nur so zu bestimmen, was gerecht und ungerecht ist, indem
er fragt, «was er fir gerecht oder ungerecht hielte, wenn jedes der Interes-
sen so vollstindig sein eigenes wire, wie es tatsachlich das eines Mitmen-
schen ist».

Was gewinnt man, wenn der Gerechte iiber das Gerechte entscheiden
soll? — Sicherlich nicht die Gewissheit, dass dadurch jene Bestimmung der

147



Gerechtigkeit entdeckt wird, die dem entspricht, was der finale Konsens,
kdme er endlich zustande, beschliessen wiirde; gewonnen wird wenigstens
aber die gegriindete Hoffnung, dass die Entscheidung der Giiter- und
Lastenverteilungsregel fiir niemanden etwas gidnzlich Unzumutbares be-
inhaltet. Kurz: die Dezision des Gerechten ist eine Garantie der Unver-
sehrtheit mindestens der notwendigen Bedingungen materialer Gerech-
tigkeit. Denn das, worin das eigentlich qualifizierende Merkmal der not-
wendigen Bedingungen materialer, im Unterschied zur formalen's, Ge-
rechtigkeit liegt, die Zumutbarkeit, ist nirgends wirklich und bestimmit,
nirgendwo sonst greif- und formulierbar als im und angesichts des Verhal-
tens, das den Gerechten charakterisiert. Die moglichen Inhalte der ‘objekti-
ven’ Gerechtigkeit sind also am Ende einzig mit Bezug auf die Gerechtig-
keit als Tugend, die ‘subjektive’'® Gerechtigkeit, und die spezielle Praxis,
in der diese sichtbar ist, zu umgrenzen.

An einem dusserlichen Zeichen ist der Gerechte freilich nicht eindeutig
ein fir allemal zu identifizieren; existent ist seine Wirklichkeit in threm
Vollzug. Gerecht-Sein ist eine Haltung, die sich fortwihrend im Handeln
erneuern und bewidhren muss. Deshalb kann man sich iiber die Rechtlich-
keit eines Menschen irren und vom erwarteten Gerechtigkeitssinn ent-
tauscht werden. Das ist der eine Grund, weshalb sich die Suche nach
Gerechtigkeit beim Rekurs auf das Gerechte des Gerechten nicht beru-
higt, sondern immer auch eine fiir den provisorischen Status aller Gerechtig-
keitsdefinitionen offene politische Grundordnung vindiziert, also eine derart
verfasste Verfahrensregelung unter den allesamt verniinftig sein Wollen-
den verlangt, dass die grundsitzlich jedermann gleichermassen zugidngli-
che Moglichkeit von Kritik der als gerecht pritendierten Dezisionen insti-
tutionalisiert und fiir der letzteren faktische Widerruflichkeit dauernd
gesorgt ist. Die gleichsam staatlich gesicherte Uberpriifung und Kontrolle
jedes Gerechtigkeitssatzes ist indessen nicht allein wegen der a priori nicht
eliminierbaren Unwahrhaftigkeit, Unaufrichtigkeit oder ideologischen
Verzerrtheit des nur dem Scheine nach Gerechten notig; der zweite Grund
fur ihre —aus der ‘Natur der Sache’ stammende — Unentbehrlichkeit ist die
immanente Dissenstrdchtigkeit des unter dem Begriff der Gerechtigkeit
Gesuchten, die selbst dann nicht verschwindet, wenn Rawls’ Fairness-
pflichten erfuillt sind. Denn das, was man —im Gegenzug zur notwendigen
Bedingung (Zumutbarkeit) — die hinreichenden Bedingungen materialer
Gerechtigkeit nennen darf, d.h. jene Bestimmungen, auf die der Diskurs

148



aller Verniinftigen und Gerechten im finalen Konsens sich geeinigt haben
wiirde, ist meist von so viel undurchschaubarer Komplexitit der jeweili-
gen geschichtlich-gesellschaftlichen Situation verdeckt und daher ver-
schleiert durch je personliche Priferenzen, dass ein Spielraum des Ermes-
sens normalerweise nicht zu tilgen ist. — Gerechtigkeit, auch die vom
wahrhaft Gerechten beschriebene, ist fast immer geprigt von jener Indivi-
dualitit, die sie auf den Begriff zu bringen versuchte. Deswegen, noch
einmal, muss und darf in den Grenzen des Zumutbaren der Entscheid
falliger Zuteilungsprobleme gleichwohl gefillt werden; deswegen muss
aber ebenso die kritische Revision der Regel, nach welcher entschieden
worden ist, politisch garantiert sein.

Die Verbindung von Gerechtigkeit und Gleichheit ist aristotelisch.
Doch die Aktualitiat und Einheit des Naturrechts beweist sich nicht zuletzt
darin, dass sein alteuropéischer Anfang von seiner jiingsten amerikani-
schen Gegenwart wieder-holt wird. Aristoteles heisst den Gerechten den
« Freund der Gleichheit». Warum? — Mit Rawls ldsst sich jetzt antworten:
Weil der Gerechte der Richtschnur der Fairness folgt und deswegen selbst da,
wo er ungleich teilt, auf der prinzipiellen Gleichheit der Betroffenen beharrt.
— Das Gerechte findet man in dem, was der Gerechte tut (Eth. Nic. 1134a
1-2): ... 1 dikatocvvn €07l Kad' v O diKal0g AEYETOL TPAKTIKOC KOTO
TPOULPESLY TOD d1KAiOU ...

Anmerkungen

VH. L. A. Hart: Der Begriff des Rechts (dtsch. Frankfurt a.M. 1973) S. 217.

2 René Marcic: Rechtsphilosophie (Freiburg i.Br. 1969) S. 175.

3a.0.8.2171.

4 Das ist schon Aristoteles’ Meinung, der allerdings auch auf den allgemeinen Begriff des
Gerechten im Sinne dessen, der Achtung vor dem Gesetz hegt, aufmerksam macht: «dass
gerecht der sein wird, wer die Gesetze beobachtet und Freund der Gleichheit ist» (Eth. Nic.
1129 a 33). Die zweite Bedeutung — Freund der Gleichheit —ist die wichtigere; das V. Buch
der Nikomachischen Ethik, bekanntlich die Fundstelle fiir die aristotelische Gerechtig-
keitslehre, beschiftigt sich fast ausschliesslich mit ihr, und sie allein liefert die Einheit, die
erst die bekannten zwei Formen der Gerechtigkeit —arithmetische und geometrische bzw.
kommutative und distributive — verklammert. Gerechtigkeit als Tugend des Teilers und als
Eigenschaft von Verteilungsregeln: vgl. dazu Robert Spaemann: Die Utopie der Herr-
schaftsfreiheit, und vor allem: Bemerkungen zum Problem der Gleichheit, beides in: Zur
Kritik der politischen Utopie (Stuttgart 1977). Etwas anders: Martin Kriele: Kriterien der
Gerechtigkeit (Berlin 1963). Fiir Kriele ist Verteilen lediglich ein Sonderfall des Verwei-

149



gerns, denn Geben als solches (sofern es kein Verweigern einschliesst) ist fiir ihn niemals
ungerecht (vgl. dazu das Jesusgleichnis von den Arbeitern im Weinberg Matth. 20, 1-16).
Kriele expliziert daher den Sinn von «ist gerecht/ungerecht» folgendermassen: «Sagt
man: ‘X ist gerecht” oder ‘X ist ungerecht’, so liegt immer vor ein menschliches Nehmen,
Fordern, Verweigern oder Verteilen auf Grund eines Urteils iiber Wiirdigkeit.»

5 Zu dieser Distinktion — ‘subjektive’ vs. ‘objektive’ Gerechtigkeit vgl. O. Hoffe in diesem
Band S. 108 sowie unten S. 144ff.

6 Als Beispiel fiir diese Bandbreite vgl. etwa den Artikel (Naturrechty, in: Handbuch philoso-
phischer Grundbegriffe, Bd. 4 (Miinchen 1973).

7 Hans Welzel: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Gottingen 41962) S. 237.

8 Vgl. zum Beispiel die in Anm. 4 zitierte Aristoteles-Stelle.

9 «Natur ist, was wir nicht gemacht haben.» Dass damit wirklich der Kerngehalt des vieldeu-
tigen Begriffs gefasst wird, belegt etwa der Artikel <Natur> von Robert Spaemann, in:
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 4 (Miinchen 1973).

10 «Das Bestehen eines Selektionsdruckes bedeutet im allgemeinen nicht das Geschehen
einer faktischen Evolution in der betreffenden Richtung. Da die Zustinde, die wir, zum
mindesten im tierischen Leben, beobachten kénnen, meistens einigermassen eingespielte
Gleichgewichte sind, bedeutet es nur, dass das Gleichgewicht nach der Richtung hin
verschoben ist, in der der Druck wirkt, verglichen mit der fiktiven Lage des Gleichgewichts
ohne diesen Druck. So fiihrt auch der Druck zur Ungleichheit hin im allgemeinen nicht zu
wachsenden Ungleichheiten, sondern zu einem Gleichgewicht mit etablierten Ungleichhei-
ten.» C. F. von Weizsicker: Zur Biologie des Subjekts. Die Stabilisierung von Ungleich-
heiten durch Selektion. In: Der Garten des Menschlichen (Miinchen 1977) S. 264.

11 Zur Unterscheidung von formaler vs. materialer Gerechtigkeit und zur Explikation der
formalen Gerechtigkeit durch den Gleichbehandlungssatz vgl. Chaim Perelman: Eine
Studie iiber die Gerechtigkeit. In: Uber die Gerechtigkeit (dtsch. Miinchen 1967). Zur
Unterscheidung zwischen Grundsatz der Gleichbehandlung («Gleiches soll gleich behan-
delt werden») und Grundsatz der Als-gleich-Behandlung («Alle Menschen sollen als glei-
che behandelt werden») vgl. Martin Kriele: Die Gleichheit a. O. (Anm. 4).

12 In der Idee der (transsubjektiven) Vernunft liegt z. B. die Gleichheitsannahme, die darin
besteht, dass jeder jeden korrigieren kann; dass der andere mehr als ich wissen kann —und
gerade auch dies wissen kann; wobei ich wiederum wissen kann, dass er es wissen kann.
Dabher ist die Gleichheitsannahme, die der Idee der Vernunft inhirent ist, u.a. in der
Maglichkeit wechselseitiger Reflexion enthalten: durch sie kann ich mich in den anderen
versetzen, ja, ich bin auf diese Méglichkeit angewiesen, um zu iiberleben. Sich-in-den-
anderen-Versetzen setzt aber voraus, dass ich den anderen als im Prinzip gleich wie ich denke.

13 Vgl. Aristoteles, Pol. 1, 5., 1254 b-1255 a (etwa: «Denn der ist von Natur Sklave, der eines
anderen sein kann — weshalb er auch eines anderen ist — und der an der Vernunft nur
insoweit teil hat, dass er sie in anderen vernimmt, sie aber nicht selbst hat»).

14 John Rawls: Ein Entscheidungsverfahren fiir die normative Ethik. Dtsch. In: Texte zur
Ethik, hg. von Dieter Birnbacher und Norbert Hoerster (Miinchen 1976). Vgl. zu diesem
Thema auch die in Anm. 4 erwiithnten Aufsitze Spaemanns sowie Perelman, Gerechtigkeit
und Vernunft a. 0. (Anm. 11).

5 Die von mir benutzten Differenzierungen strukturieren sich in etwa zu folgendem
Schema:

A: 1. Formale Gerechtigkeit: Bedingung der Mdoglichkeit von Rechtfertigung (Satz der
Gleichbehandlung)
2. Materiale Gerechtigkeit: Bedingungen triftiger Rechtfertigung (Satz der Als-gleich-
Behandlung)

150



a) Notwendige Bedingungen materialer Gerechtigkeit
— negative Kriterien: Grundrechte
— positives Kriterium: Zumutbarkeit (das, was von praktischer Vernunft Geleitete
akzeptieren konnen, selbst wenn sie in einzelnen Punkten mit guten, freilich
nicht-zwingenden Griinden eine abweichende Meinung vertreten)
b) Hinreichende Bedingungen materialer Gerechtigkeit
— vorldufige Bestimmungen: durch den Gerechten im Rahmen einer geméss dem
Regulativ ‘herrschaftsfreien Diskurs’ organisierten politischen Ordnung
— endgiiltige (aber fiktive) Bestimmung: durch den finalen Konsens aller Ver-
nunftfihigen
B: Die Differenzierung zwischen primdrer fundierender Gleichheit und sekunddren gerech-
ten Ungleichheiten ist mitderin A 2. getroffenen Unterscheidung nicht deckungsgleich.
Das unter A Genannte sind Bedingungen der Rechtfertigung von Zuteilungen, wihrend
der Unterschied von primiren Gleichheiten und sekundidren Ungleichheiten im Hin-
blick auf zwei Sorten von Anspruchsberechtigungen bzw. Giiterarten gemacht worden
ist. Dennoch lasst sich zugleich sagen, dass die fundamentale Gleichheit dort gewahrt
wird, wo der (notwendigen) Bedingung der Zumutbarkeit Geniige getan wird.
16 Vgl. Anm. 5.

151






	Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit

