
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit

Autor: Kohler, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

GEORG KOHLER

Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit

Die naturrechtliche Auskunft zum Problem der Gerechtigkeit ist immer schon und
notwendigerweise geprägt von der Figur der Gleichheit, denn es ist das eigene Prinzip des

Naturrechts-das Vernunftinteresse selbst-, welches die Suchenach Gerechtigkeit mit Hilfe
der Relation der Gleichheit orientiert. Gleichheit bestimmt Gerechtigkeit in zweifacher
Hinsicht: sowohl unter formalen wie unter materialen Aspekten; nämlich ebenso als Bedingung

der Möglichkeit von Rechtfertigung von Teilungsregeln und -handlungen wie als die
grundlegende Feststellung des Wertverhältnisses zwischen denen, die Güter und Lasten
gemäss dem Vernunftanspruch aufteilen können. Der Gleichheitsgesichtspunkt liefert aber
bloss die notwendigen, nicht jedoch hinreichende Bestimmungen dessen, was jeweils gerecht
ist. Die hinreichenden Kriterien der objektiven Gerechtigkeit sind allein in der jeweiligen
Explikation der Idee der Zumutbarkeit von Güter- und Lastenverteilungsregelungen zu
finden, wie sie ein Gerechter formuliert. Die so bestimmte konkrete Gerechtigkeitsformel ist

prinzipiell vorläufig. Deshalb muss die staatliche Ordnung die Unkontrollierbarkeit der
Machtfülle derjenigen verhindern, die als Gerechte das Gerechte fixieren sollen.

Das Thema: die Gerechtigkeit; der Gesichtspunkt, unter dem sie zu
betrachten ist: (weder Systemtheorie noch Marxismus, sondern) das
Naturrecht. Das Gesagte mag zweierlei implizieren; erstens, dass (Natur)-
Recht und Gerechtigkeit nicht einfach zusammenfallen; zweitens, dass

Marxismus und Systemtheorie, sofern sie sich mit der Gerechtigkeit befassen,

etwas anderes sind als (je mögliche Spielarten von) Naturrecht. Der
ersten Annahme stimme ich zu, der zweiten nicht. Ohne Begründung
wiegt die Stellungnahme freilich wenig; das fehlende Gewicht soll ihr
auch verschafft werden. Die beiden Urteile sind allerdings nicht der

Hauptzweck der folgenden Überlegungen. Der eigentlich interessierende
Punkt ist der elementare Zusammenhang zwischen der Forderung der
Gerechtigkeit und dem Anspruch auf Gleichheit und - daran notwendig sich

anknüpfend - die Frage nach der gerechten Ungleichheit.

Korrespondenz: Dr. Georg Kohler, Hegibachstrasse 68, CH-8032 Zürich

135



Gerechtigkeit: das Richtige im Teilen

Dass Gerechtigkeit und Rechtlichkeit, das heisst Recht im überpositiven
Sinn (Sittlichkeit oder morality), nicht dasselbe meinen, betont der englische

Rechtstheoretiker H. L. A. Hart: «Wenn die Juristen das Recht und
dessen Anwendung loben oder verurteilen, dann sind die am häufigsten
benutzten Ausdrücke die Worte <gerecht> und <ungerecht>, und sehr häufig

tun sie so, als ob die Ideen der Gerechtigkeit und der Sittlichkeit den

gleichen begrifflichen Umfang hätten. Es gibt in der Tat gute Gründe,
warum die Gerechtigkeit den hervorragendsten Platz bei der Kritik rechtlicher

Verhältnisse haben soll ; und dennoch ist es wichtig zu sehen, dass sie

ein gesonderter Teil der Sittlichkeit ist»1. Die Differenz - und die Rangfolge

- zwischen dem Begriff des Rechten und dem der Gerechtigkeit markiert
mit gleicher Entschiedenheit René Marcic: «Syntaktisch bezieht sich

'Gerechtigkeit' auf'Recht'; ein Recht, das sich auf letzter Stufe nach Gerechtigkeit

richtete, wäre ein 'syntaktischer Unsinn' (Bochénski)»2. Nicht alles,

was unrecht ist, ist eo ipso ungerecht-, das sagt Hart. Was indessen ungerecht,

ist jedenfalls auch unrecht, denn: «Recht ist dasjenige, womit ein
anderes Bedingtes, Geringeres, die Gerechtigkeit, übereinstimmt» - so

Marcic. Hart weist also darauf hin, dass sich das Reden vom Gerechten

nur auf eine bestimmte Sorte innerhalb der Probleme beziehen kann, die
durch die Idee des Rechten überhaupt gestellt werden, während Marcic,
indem er an den grösseren Komplex des Suchens nach dem «ersten» oder

- und traditionellerweise so genannten - «von Natur» Rechten erinnert,
alle Beschäftigung mit dem Gerechten und der Gerechtigkeitjenem Prinzip

unterstellt, das diese Suche im Ganzen und von Beginn an orientiert.
Ergo : Was ist das Merkmal der speziellen Problemsorte ; worin besteht das

Prinzip?
Der Rekurs auf unsere alltägliche Wortverwendungspraxis zeigt rasch,

welche Art von Handlungen und Handlungsregeln das Referenzsubjekt
des Prädikats <gerecht/ungerecht> bilden. - Wer fahrlässig einen Unfall
verursacht, tut unrecht, handelt aber nicht ungerecht. Dasselbe gilt vom
Dieb. Ein buchstäblich «schlagendes» Beispiel präsentiert Hart: «Ein

Mann, welcher der schweren Grausamkeit gegenüber seinem Kinde
schuldig ist, wird oft als einer beurteilt, der etwas sittlich Falsches,
Schlechtes oder sogar Verwerfliches getan hat oder der seine sittliche

Verpflichung, seine Pflicht gegenüber dem Kind vernachlässigte. Aber es

136



wäre schon merkwürdig, wenn man sein Verhalten als ungerecht
kritisierte. Dies ist nicht deshalb so, weil das Wort 'ungerecht' in seiner
Verurteilungskraft zu schwach ist, sondern weil sich die sittliche Kritik in den

Begriffen von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit für gewöhnlich von
anderen Typen allgemeiner sittlicher Kritik unterscheidet (und auch
spezifischer ist als diese), die für diesen besonderen Fall angemessen ist und
sich durch Worte wie <falsch>, <schlecht> oder <verwerflich> ausdrückt.

<Ungerecht> wäre dagegen angemessen, wenn der Mann willkürlich eines

seiner Kinder ausgewählt hätte, um es härter zu bestrafen als diejenigen,
die sich des gleichen Fehlers schuldig gemacht haben, oder wenn er ein

Kind für ein Vergehen bestraft, ohne sich zuvor zu vergewissern, dass es

wirklich der Übeltäter war»3. Das Allgemeine, das dies Exempel vertritt,
ist, wenigstens ungefähr, in einem einfachen Satz zu fassen. (Gerechtigkeit)

ist demnach der normative Begriff, der vorzüglich von Verteilungsund/oder

Kompensationssachverhalten ausgesagt wird. Nach Gerechtigkeit

wird immer dann verlangt, wenn es Teilungsfragen zu lösen gilt, wenn
Chancen und Lasten, knappe Güter und unvermeidliche Beeinträchtigungen,

Entschädigungen und Strafen, Ehren und Kärrnerdienste
verschiedenen, unter sich aber irgendwie verbundenen Personen zuzuweisen
sind. Gerechtigkeitsfragen sind Teilungs- und Zuteilungsfragen4; an dieser

bestimmenden Eingrenzung soll im weiteren stets festgehalten werden.

'Subjektiv' verstanden ist Gerechtigkeit deshalb die soziale Tugend par
excellence, und 'objektiv'5 gewendet, d. h. gedacht als Qualität von Institutionen

und Entscheidstrukturen, ist sie - mehr als unabweisbares Postulat
denn als gegebene Wirklichkeit - ein Wesenselement des Politischen.

Natur-Recht: das Vernunftinteresse an Rechtfertigung

Alles Teilen und Zuteilen von Lasten wie von Entschädigungen benötigt

einen Massstab. Doch wie ist er beschaffen und wie geeicht, wer besitzt
oder bezeichnet ihn? Das ist, so wenigstens dünkt es auf den ersten Blick,
das Fragliche, das die Idee der Gerechtigkeit und des Gerechten erscheinen

lässt. Das naturrechtliche Basisproblem wäre somit die Frage nach
den Kategorien, die zum rechten Teilen die Regel bieten und das schlechte

Teilen beurteilbar bzw. verurteilbar machen. Im Grunde aber ist das bloss

die zweite Sorge; zunächst merk-würdig und bedenkenswert ist die Tatsa-

137



che, dass Teilung überhaupt des Massstabs, d. h. der Rechtferigung, bedarf.
Erst in der Reflexion auf diesen Gedanken eröffnet sich die naturrechtliche

Ursprungsdimension und damit die volle Sicht auf das Prinzip, das

dem gesuchten Massstab das primäre Mass verschaffen kann.
Freilich: was heisst <Naturrecht> oder gar: <naturrechtliche

Ursprungsdimension)? Man wird an dieser Stelle gewiss nicht die Geschichte des

Begriffs erwarten dürfen; daher formulieren die folgenden, sehr summarischen

Bestimmungen, die Antwort von vornherein eher systematisch und
nicht historisch.

Erstens: <Naturrecht> - der Begriff so genommen, wie es sich heute

eingebürgert hat, ihn zu gebrauchen, nämlich als Generaltitel für vielerlei
Versuche (von der sophistischen Nomoskritik bis zur antimetaphysischen
Rechtslehre Kelsens und den neuesten Bemühungen, Legitimitätsansprüche

an diskurslogischen Fundamentalsätzen zu messen6) - <Naturrecht>,
oder genauer: <Naturrechtslehre>, meint das Insgesamt der Aufgaben und
Theorien, die sich aus einem speziellen Fragen-Können und -Müssen

ergeben, d. h.: der Begriffbezeichnet jene, die Menschennatur charakterisierende

Möglichkeit, alles, was als 'recht' gilt, ohne als solches schon

eigens ausgewiesen zu sein, sowohl unter Begründungszwang zu stellen,
als auch diesem Zwang (wie vorläufig auch immer) zu entsprechen. Hans

Welzel, der bedeutende Kenner der Naturrechtsgeschichte, erklärt die
Sache so: «Was bleibt von den zweieinhalbjahrtausende währenden,
mehrfach verlöschenden und immer wieder neu einsetzenden Anstrengungen

der Naturrechtslehre um einen Einblick in die materiale Gerechtigkeit?

Geht es nur um ein geschichtliches Phänomen, das die sozialethischen

Ideale einer Epoche bald revolutionär heraufgeführt, bald verteidigend

bewahrt hat? oder enthält es einen zeitlosen Bestandteil, der mitgedacht

wird, wann immer von Recht die Rede ist? Überblickt man mit
dieser Frage die wechselvolle Geschichte des Naturrechts, so wird man das

Bleibende nicht im ersten, sondern im zweiten Bestandteil seines Namens
suchen müssen. Der erste Namensteil, die 'Natur', hat sich als der gemeinsame

Titel höchst verschiedenartiger Inhalte erwiesen. Unter der trügerischen

Gleichheit der Bezeichnung verbirgt sich das Unterschiedliche,
Gegensätzliche und Wechselnde. Das allen Gemeinsame und Bleibende ist
allein der Rechtsgedanke, der im zweiten Teil des Wortes zum Ausdruck
kommt. 'Naturrecht': Das ist die Rechtsfrage an das Recht, d. h. an eine

faktisch bestehende Sozialordnung. Mag man unter Naturrecht verstanden

138



haben, was man wolle, - stets schwingt in ihm der Gedanke mit, dass das

Recht nicht einfach identisch ist mit dem Befehl einer bestehenden
Macht»7.

Zweitens: Dass <Naturrecht>, versteht man den Begriff in der eben

erläuterten Weite, nun auch (wie oben angedeutet) den marxistischen und
systemtheoretischen Ansatz rechtsphilosophischer Überlegungen um-
fasst, ist trivial. Gleichwohl ist es nicht überflüssig, es zu sagen, denn
gerade die genannten beiden Theorien begreifen sich zuweilen ausdrücklich
als «reflektierte Überwindungen naturrechtlicher Voraussetzungen»; -
freilich ohne je zu begründen, warum immer nur das <Naturrecht> genannt
werden soll, was man der rechtsphilosophischen Naivität überführen
kann.

Drittens: Noch einmal - Welzeis Einsicht wiederholend - zum Antagonismus

von Recht und Macht. Die Spannung, die mit diesem Verhältnis je
schon entstanden ist, sei die Ursprungsdimension des Naturrechts. Naturrecht

ist daher nichts als der Ausdruck dafür, dass sich jedes menschliche
Machen und Handeln immer schon dem Verlangen nach Rechtfertigung
ausgesetzt sieht. Da menschliches Handeln der Rechtfertigung bedarf,
braucht es Normen. Doch an ihnen erneuert sich die ursprüngliche Spannung

zumal und wird erst wirklich dringend: Rec/üsnormen können nie
einfach blosser Imperativ sein wollen, schlichter Befehl und darin krudes
Faktum der Gewalt; statt dessen müssen sie wesensmässig, sozusagen
unentrinnbar und von innen her, also, wenn man will: 'von Natur aus',
nach der Qualität universaler, keinem äusseren Zwang sich verdankender
Anerkennbarkeit begehren. Denn Rechtfertigung (sei's einer Handlung
oder einer Norm) bedeutet: Aufweis allgemeiner Anerkennbarkeit durch
die Vernunftfähigen mit Blick auf die allein durchs Medium rationaler
Gründe vermittelte Übereinstimmung der Vernünftigen. Kurz: das Prinzip,

dem das Naturrecht als Problem entspringt, und dessen besonderer, mit
ihm untrennbar gesetzter Logik derjenige zu genügen hat, der dem «von
Natur Rechten» auf der Spur bleiben will, ist das Vernunftinteresse an

Rechtfertigung und Verantwortbarkeit, der Anspruch mithin auf ein koyov
Siöovai, das keinem Zwang gehorcht ausser dem der besseren Einsicht, die

jeden, der zu Einsicht überhaupt fähig ist, ergreifen kann.

139



Gleichheit und Rechtfertigung

Wenn also Gerechtigkeit das Thema und Naturrecht der Gesichtspunkt
sein soll, dann heisst das, dass die Frage nach dem, was das Teilen richtig,
eben: gerecht sein lässt, vor aller sonstigen Präzisierung zunächst als Frage
nach den Bedingungen der Möglichkeit der Rechtfertigung (von Teilung
und Zuteilung) zu stellen ist. Und in solchem Horizont wird leicht ersichtlich,

weshalb seit alters gilt8, dass Gerechtigkeit und Gleichheit zusammenhängen.

Gleichheit sei das 'natürliche' Verhältnis, nach dem zu teilen ist. Das ist

keineswegs selbstverständlich, nimmt man das Wort <Natur> beim Wort,
will sagen als Gegensatz zu <Kultur>9, als Gegenbegriff also zu dem, was
Konstrukt und Fabrikat des Menschen ist. Im Tierischen, wo sich gemäss
der Richtung des Selektionsdruckes ein Gleichgewicht der Arten eingespielt

und innerhalb der Verbände festgefügte hierarchische Strukturen
sich ausdifferenziert haben, ist offenbar Ungleichheit das Normale10 - und
wohl auch das Gesunde, Lebensdienliche, mithin im biologistischen Sinn
das 'von Natur Rechte'. Allerdings: als Rechtes wäre das nur insoweit zu
denken, als es vor dem Forum der Vernunft der Rechtfertigung fähig ist.

Das Forum der Vernunft bilden aber die Vernünftigen. Diese sind darin,
dass das Forum der Vernunft sie alle umfasst, voreinander gleich und
besitzen alle den gleichen Anspruch auf Rechtferigung und Anerkennbar-
keit des ihnen als gerechtfertigt Zugemuteten. Allein also unter den
Menschen ist Gleichheit das 'natürlicherweise' Primäre in bezug aufTeilung und

Zuteilung, weil - und wenn - erstens die Natur des Menschen in der Ver-

nunftfahigkeit oder «kommunikativen Kompetenz» (Habermas) besteht,
und es zweitens diese spezifische Natur gerade kennzeichnet, das, was

vorgegeben, mithin natürlich ist, nicht einfach hinzunehmen, sondern
derart zu gestalten, dass es als richtig (rechtfertigungsfähig) erscheint.

Dass das Rechte beim Teilen dem Leitfaden der Gleichheit entlang zu
suchen ist, hat ebenso mit der Bedingung der Möglichkeit von Rechtfertigung

zu tun, wie mit der Vernunftnatur des Menschen. Das ist nach dem

Bisherigen die zu begründende These über Gleichheit und Gerechtigkeit -
wobei die unterschiedenen Aspekte durchaus zu trennen sind; das soll

jetzt deutlich gemacht werden.
Wer teilen will oder soll und dies im Licht des Naturrechtes tun muss,

sieht sich nämlich mit zwei ineinander zwar verschachtelten, untereinan-

140



der jedoch zu scheidenden Anforderungen konfrontiert: Er muss zum
einen sein Teilen einer möglichen 'materiellen' Rechtfertigung (oder Kritik)

überhaupt zugänglich machen - sonst handelt er schon 'formal' ungerecht,

und er muss zum anderen sein Teilen in dessen besonderer
Bestimmtheit, also material, zu rechtfertigen imstande sein - sonst handelt er

zwar vielleicht formal gerecht, material hingegen ungerecht. Das eine
kann man den Grundsatz der Gleichbehandlung, das andere den Grundsatz
der Als-gleich-Behandlung nennen11.

Zum formalen Gerechtigkeitsanspruch: Ihm gehorchen heisst nichts
weiter, als dass man nach Regeln, also nicht einfach nach Lust und Laune,
bald so, bald anders teilen soll. Wer nicht entweder in seinem regel-mässi-

gen Tun eine Regel darstellt und ihr daher implizit folgt, oder aber eine

Regel zwar explizit aufstellt, aber ihr bloss willkürlich und daher im
Grunde gar nicht folgt, handelt von vornherein ungerecht; denn sein Tun
entzieht sich dem Begriff und damit sowohl möglicher Rechtfertigung als

auch jeder bestimmten Kritik. 'Handeln nach Regeln' ist also 'eine Regel
besitzen' und sie in seinem entsprechenden Tun aktualisieren. Für die

spezielle Handlungssorte, in deren Rahmen das Gerechtigkeitsproblem
akut wird, besagt 'Haben-einer-Regel': nach einer begrifflich fassbaren
Kategorie teilen und zuteilen, so dass man das einmal Bestimmte durchhält

und als Bestimmtes beweist; oder anders gesagt: sich so verhalten,
dass man Wesen derselben Wesenskategorie auf dieselbe Weise behandelt.
Geschieht das, ist immerhin die erste Bedingung der Möglichkeit von
Rechtfertigung, das Postulat der formalen Gerechtigkeit, erfüllt. In
berühmter Kürze lautet dies Postulat, das Willkürverbot, der Grundsatz der

Gleichbehandlung: «Gleiches soll gleich behandelt werden!» Klar ist,
dass sich die Verbindlichkeit der Norm letztlich der Annahme der
Wirklichkeit des Vernunftinteresses verdankt; ist das letztere der Fall, versteht
sich die Gültigkeit der Vorschrift von selbst. In ihr ist mithin die eine Seite
des naturrechtlich begründeten Zusammenhangs von Gerechtigkeit und
Gleichheit gefunden.

Im Imperativ «Gleiches soll gleich behandelt werden» steckt - schwer

zu fixieren, aber unüberhörbar- indessen auch ein inhaltliches Regulativ.
Wer an den Satz erinnert, appelliert notwendigerweise an das Vernunftbedürfnis

seines Adressaten; denn er muss beim anderen voraussetzen, was
ihn selbst bewegt. Allein nämlich, wenn er den anderen als Vernunftwesen
erkennt und anerkennt, hat es überhaupt Sinn, diese Parole an ihn zu

141



richten. Den Gleichbehandlungsappell zu äussern und ihn verpflichtend
zu finden, verlangt zugleich, all jene, die ihn zu vernehmen in der Lage
sind, als einander prinzipiell Gleichgestellte zu begreifen. Der Grundsatz
der Gleichbehandlung, der nun auf ein Fundierungselement seines Sinnes
hin durchsichtig geworden ist, ist freilich bloss das Beispiel, ein Beispiel für
das Erscheinen der materialen Gleichheitsannahme, die sich durch die
Idee der Vernunft a priori unentbehrlich macht; - die Idee der Vernunft,
die jedenfalls als das zu explizieren ist, was diejenigen zu zwanglos
transsubjektiver Einheit und wechselseitiger Anerkennung vermittelt, die sich

sonst als je einzelne - und dabei jeder jedem gleichermassen lebensgefährlich

(Hobbes) - in ihrer je subjektiv beschränkten Sicht bestreiten
müssen12.

Die Gleichbehandlungsregel, konkretisiert durch die Gleichheitsannahme

der Rationalität, führt zum Grundsatz der Als-gleich-Behandlung,
und zwar zunächst in der Form «Gleiches soll gleich, d. h. alle Vernunftfähigen

sollen als Gleichgestellte behandelt werden». Mit anderen Worten:
angesichts von Vernunftfahigen ist im Mass der Gleichwertigkeit der
Betroffenen zu teilen. Die schlichte Aufforderung regelgeleitet zu handeln
hat sich so in eine bestimmte Teilungsvorschrift, in ein materiales
Gerechtigkeitsprinzip, verwandelt. Ersetzt man schliesslich «vernunftfähig» noch
durch «Mensch», gemäss der Definition des Menschen als Vernunftwesen,
ist es der Grundsatz der Menschengleichheit, der zu der naturrechtlich
intendierten, d.h. vom Anspruch auf Rechtfertigung gesuchten (und aus
diesem Anspruch zugleich gerechtfertigten) grundlegenden Feststellung
der Masseinheit fürjedes material rechte/gerechte Teilen wird. -

Stimmt das wirklich, und wenn ja, uneingeschränkt und stets oder
allenfalls nur prima facie?

«Allen Menschen gebührt das Gleiche, niemand darf irgendwie mehr
bekommen und bevorzugt werden!» Nimmt man das Obige ernst, kann
man zu solchen Formulierungen durchaus genötigt werden. Gleichwohl
ist es offenkundig, dass der Satz in zwei Punkten überprüft werden muss:

Erstens: Logisch zwingend ist lediglich die Annahme der Gleichheit der
Vernünftigen; dass alle Menschen gleichermassen vernunftfähig sind, ist

hingegen weder logisch notwendig noch empirisch verifizierbar. Der
Grundsatz der Menschengleichheit ist ein argumentativ gewiss gut zu
verfechtendes Prinzip und heute in weiten Teilen der Welt als allgemeine
Idee unbestritten; dennoch ist er so wenig selbstverständlich, wie überall

142



und jederzeit in Geltung. Aristoteles musste ihn ja suspendieren, um in die

Lage zu kommen, den Sklavenstatus zu begründen13; Südafrika tut
dasselbe, um die Politik der Apartheid immerhin dem eigenen Gewissen

erträglich zu machen. Auf eine ausführliche Apologie der
Menschengleichheitsthese mag trotzdem verzichtet werden dürfen.

Zweitens: Die Sätze «Kein Mensch darf gegenüber einem anderen

bevorzugt werden» und «Kein Mensch darf gegenüber einem anderen

ungerechtfertigt bevorzugt werden» unterscheiden sich äusserlich zwar
wenig, in ihrem Bedeutungsgehalt aber um so tiefgreifender - wenigstens
auf den ersten Blick. Denn während der erste befiehlt: «Jedem das

Gleiche!», also Egalität ohne Ausnahme, postuliert der zweite: «Jedem das

Seine!», also Ungleichheit beim Zuteilen nach Massgabe rationaler Zu-
mutbarkeit. Die Frage, wofür man sich entscheiden solle, ist indessen nach

kurzer Überlegung leicht zu beantworten. Man braucht lediglich Konsequenz

und Ausgangssatz zu trennen. Zwar stellen die zwei Konsequenzen
(«Jedem das Gleiche» vs. «Jedem das Seine») in der Tat einen zuweilen
unversöhnlichen Gegensatz dar; die Normen, aus denen sie abgeleitet
werden, sind dagegen gut in eine Rangfolge und auch ineinander zu

integrieren. Der erste Satz («Kein Mensch darf gegenüber einem andern

bevorzugt werden») ist naturrechtlich, d.h. im Horizont des Vernunftinteresses,

nämlich nur sinnvoll und haltbar unter jener Bedingung, die im
zweiten Satz eigens namhaft gemacht wird: «Kein Mensch darfgegenüber
einem anderen bevorzugt werden - ausser es ist gerechtfertigt», oder:
«Kein Mensch darf ungerechtfertigt bevorzugt werden». Der erste Satz ist
also allein dann verteidigungsfähig, wenn er als im zweiten enthalten
gedacht wird. Will man ihn unbedingt vertreten, d. h. auch dort, wo eine

ungleiche Behandlung rational zu begründen ist, verstösst man gegen die
naturrechtliche Ursprungsidee selbst.

Die Auskunft des Naturrechts über den Konnex zwischen Gleichheit
und (im speziellen: materialer) Gerechtigkeit ist mithin einfach. Sie sagt,
dass Ungleichheit in Lasten-und Entschädigungsregelungen zulässig ist, als

solche allerdings gerechtfertigt sein muss. Diese Quintessenz ist nicht ganz
so harmlos, wie es scheint. Denn Möglichkeit von Rechtfertigung (abgesehen

vom rein formalen Charakter der Regelhaftigkeit des zu Rechtfertigenden

[vgl. oben]) ist überhaupt nur unter der Herrschaft gewisser
prinzipieller, nicht mehr zur Disposition gestellter Gleichberechtigungen und
entsprechender Güterzuteilungen präsent: Gleichberechtigungen nämlich in

143



bezug aufall die Rechte, die den Zugang zu den logischen, politischen und
sozialen Notwendigkeiten echter Teilnahme an Rechtfertigungsprozessen
reglementieren; und Zuteilungen nach dem Massstab der Gleichwertigkeit

der Person hinsichtlich Gütern jener Art, deren die Person notwendigerweise

bedarf, um imstande zu sein, am Geschehen der Rechtfertigung
zu partizipieren. Das gegen nackte Macht und im besonderen gegen
beliebige Ungleichheit widerständige Moment, das für das Naturrecht
konstitutiv ist, tritt auch bei der Erörterung der Gerechtigkeit unzweideutig

zutage: dadurch eben, dass die Zuteilung von Ungleichem allein unter
Voraussetzung der Wahrung und Wirklichkeit fundamentaler Gleichheit

gerecht sein kann. Der Grundsatz der Als-gleich-Behandlung stiftet also

gleichsam den Boden primärer Gleichheit, auf dem sekundäre Ungleichheiten

gerechterweise Bestand haben.
Was jedoch, wenn diese primäre Gleichheit (noch) gar nicht besteht?

Als Norm, d.h. als Vorschrift, ist der Grundsatz der Als-gleich-Behand-
lung ohne Zweifel die Aufforderung dazu, den unerlässlichen Boden

gerechter Bevorzugung bzw. Benachteiligung, sofern er nicht schon bereitet

ist, allererst zu gewinnen und tatsächlich zu errichten. Doch wer im
Namen der Gerechtigkeit und des von Natur Rechten zum Gleich-Ma-
chen in jenem primären Bezirk antritt, darf niemals vergessen, wie
Gerechtigkeit und Gleichheit zusammengehören: Die Idee der Gleichheit
orientiert das Bedürfnis nach materialer Gerechtigkeit, indem sie ihm
Grenzen setzt und damit überhaupt den Bereich möglicher Aktualisierung
verschafft, aber sie verfügt niemals vollständig über seine Ziele.

Das und der Gerechte

Die Achtung der Gleichheit ist die Basis gerechter Ermittlung von
Bevorzugung und Belastung. Gleichheit ist unverzichtbar; wer aber den
Satz «Jedem das Gleiche» absolut nimmt und in dieser Weise als politische
Zielsetzung begreift, zerstört die Substanz der Gleichheitsmaxime. Diese

gilt der Gleichheit von Menschen qua Individuen. Individuen identifizieren

sich dadurch, dass sie sich gegeneinander als verschiedene und ungleiche

behaupten wollen und als solche konstatieren können. Fürs Individuum

ist Ungleichheit unabdingbar.
Aus dem humanen Anspruch auf Gleichheit sowohl als auch auf Un-

144



gleichheit erwachsen zwei Aufgaben, an denen eine Theorie der Gerechtigkeit

sich zu bewähren hat: erstens an der Aufgabe, eine genaue Umgrenzung

der grundlegenden Gleichheit zu liefern, die Begrenzung jener Norm
also zu finden, die diese politisch zu verwirklichen verlangt; zweitens an
der Aufgabe, die Bezeichnung der Prinzipien von Privilegierung und

Benachteiligung zu leisten, d.h. jene Gesichtspunkte vorzustellen, die zu

gerechter Ungleichverteilung führen. Beide Aufgaben finden die

(notwendigerweise immer nur provisorische) Lösung in letzter Instanz in
einem doppelten Rekurs: im Rekurs auf die Tugend, die den Gerechten

auszeichnet, im Hinweis auf eine Wirklichkeit, deren Wahrheit eine mit
Begriffen nicht vollständig einholbare Praxis ist, und im gleichzeitigen
Rückbezug auf eine politische Ordnung, die die regulative Idee der Vorläufigkeit

einerjeden Definition materialer Gerechtigkeit respektiert.

Mögliche Prinzipien gerechter Ungleichverteilung sind leicht
aufzuzählen. Gerecht ungleich teilen lässt sich z.B. nach Massgabe der
Ungleichheit in den Bedürfnissen oder gemäss dem Nutzen für die Gesellschaft

oder aufgrund der moralischen Anstrengung der Handelnden usw.

Schwierig und a priori gar nie schlüssig zu demonstrieren ist allerdings die

Begründung einer Hierarchie unter den Prinzipien. Zu welcher Situation
gehören welche Kategorien? Wie ist zu wählen, wenn verschiedene

Gerechtigkeitskonzepte konkurrieren? Das Naturrecht auf Gleichheit der
Vernunftwesen gibt in solcher Lage eine verbindliche, aber sehr generelle
Anweisung: Jede Benachteiligung soll für den Benachteiligten zumutbar,
daher so bemessen sein, dass er sich ihr freiwillig fügen könnte, wäre er von
praktischer Vernunft geleitet. Praktische Vernunft ist das Vermögen, das

persönliche nicht ohne das allgemeine Wohl zu denken, die Differenz zu
erkennen, die sich zwischen beiden zuweilen auftut, und sie im eigenen
Handeln wieder einander vermitteln zu wollen. Vernünftig ist also der, der
bereit ist - orientiert im Hinblick aufs allen gemeinsame Interesse -, unter
Umständen einen Verteilungsschlüssel vorzuschlagen und/oder gegen
sich gelten zu lassen, der ihm mehr aufbürdet als anderen - in den Grenzen

des überhaupt Zumutbaren.
Was ist nicht zumutbar? Selbstverständlich dies, was das Subjekt von

vornherein um die Möglichkeit vernünftig-freiwilliger Zustimmung
bringt. Genügend klar und deutlich und damit den Parteienstreit schlichtend

ist das lediglich umrisshaft anzugeben: mit dem Hinweis auf den

Grundrechtskatalog etwa, der den demokratischen Rechtsstaat seiner

10 Studia philos. 38 145



Form nach charakterisiert. Die darin gegebenen Gebote und Verbote sind
freilich - und das ist das Wahre am ideologiekritischen Argumentieren
gegen die blosse «Formalität»neuzeitlicher Demokratien und Rechtsstaaten

- nur notwendiges Element der notwendigen (und nicht schon hinreichenden

Bedingungenfür das Vorliegen der gerechten Gleichheit bzw. Ungleichheit.

Was ist das Zumutbare bzw. Unzumutbare über die negativen Kriterien
der sogenannten Menschenrechte hinaus? Eben dies zu sagen, ist die

Kompetenz der Vernünftigen. Zu den Vernünftigen zu gehören müssen aber
alle wollen dürfen, und niemand vermag sicher zu sein, dass sein Wissen

des Vernünftigen gegenüber allen Zweifeln anderer Vernünftiger als das

bessere sich bestätigen wird. Über die negativen Kriterien oder
Minimalbedingungen der Gerechtigkeit hinausgehen bedeutet also: etwas

behaupten, was andere vermutlich bestreiten - sei es, weil sie das Vernunftinteresse

am bonum commune bloss zum Scheine vertreten und nur deswegen,

um gleichsam verkleidet ihrem Streben nach egoistischer Maximie-

rung individueller Bedürfnisbefriedigungen optimaler dienen zu können
doch wer entscheidet, ob es die wahrhaftige oder die scheinhafte

Vernünftigkeit ist, die einen bewegt? - jede Ideologiekritik kann ja selbst

wiederum ideologiekritisch überboten werden); sei es, weil sich (auch
dann, wenn das, was im ersten Fall fehlt, präsumiert wird, also die allseitige

Wahrhaftigkeit und Aufrichtigkeit) der gemeinsame Wahrheitswi//e
in einvernehmlicher Wahrheits/iahe nicht notwendigerweise vollendet (da
man sich j a z. B. zur Kontingenz der Zukunft j e guten Gewissens verschieden

einstellen kann, eher risikofreudig die einen, von der Sorge ums
Erreichte beschwert die anderen).

Gerade aus der Anerkennung der Norm der Gleichheit und Gleichwertigkeit

der Vernünftigen heraus resultiert der ständige Dissens über das

gerechte Ausmass dessen, wovon die Menschen gleichviel besitzen sollen
und müssen, und dessen, wovon sie ungleichviel haben dürfen und sollen.

Kann nun nach der nie abbrechenden Uneinigkeitserfahrung bezüglich
der positiven und hinreichenden Bedingungen gerechter Gleichheit und

Ungleichheit die Entscheidung über die volle Bestimmung des Richtigen
und Gerechten vom finalen Konsens der Vernünftigen nicht länger erhofft
werden und dennoch der Idee des Richtigen und Gerechten als derjenigen
Regel, die jedermann erkennen und freiwillig anzuerkennen vermöchte,
nicht jegliche Verbindlichkeit abgesprochen werden, bleibt als Konsequenz:

einerseits aufden universalen undfinalen Konsens als das unmittel-

146



bare Kriterium in Gerechtigkeitsfragen zu verzichten und ihn zur regulativen
Idee zu erheben, in deren Namen die politisch-staatliche Grundordnung
das Gespräch prinzipiell offenhält und stets bloss vorübergehend abbrechen

lässt, und andererseits, dort, wo man unter dem Druck von Hand-
lungszwängen das, was gerecht sein soll, einmal zu fixieren hat, mit jener
Figur des Richtigen und Gerechten sich zu bescheiden, die ein Vernünftiger
und Gerechter vorschlagen kann.

Was bringt diese Folgerung, d. h.: was ist ein Gerechter? Intuitiv erfasst,

lautet die Antwort: Derjenige, von dem man wünschte, dass er die Fälle
entschiede, in denen unsere Interessen auf dem Spiel stehen; derjenige
also, dem man die Richterrolle anvertrauen möchte. Die Vorstellung von
einem solchen Menschen präzisiert nach vier Hinsichten John Rawls14:

Vom Gerechten verlangt man, dass er über eine genügende (wenn auch
nicht überdurchschnittliche) Intelligenz verfügt, eine gewisse Lebenserfahrung

und Informiertheit über die Tatsachen der Welt besitzt, vor allem
aber, dass ihm die sogenannten «intellektuellen Tugenden» und schliesslich

die «Tugenden der moralischen Einsicht» eignen. Mit den «intellektuellen

Tugenden» zielt Rawls auf die Haltung dessen, der sein Meinen
begründen können will und demgemäss (u. a.) bereit ist, «eine Meinung,
die er sich zu einem Problem gebildet hat, im Lichte weiterer Befunde und

Argumente, die ihm in der Diskussion vielleicht präsentiert werden, neu
zu überdenken.» Die differentia specifica des Gerechten im emphatischen
Sinn zeigt sich allerdings erst in der vierten Perspektive. Die « Tugend der

moralischen Einsicht» ist nämlich nichts anderes als die Fähigkeit zur Fairness,

d.i. das Vermögen und der Wille, «die eigenen faktischen Präferenzen

nicht als unbedingt gültigen Massstab des tatsächlichen Wertes der zu
beurteilenden Interessen zu betrachten, sondern sich vorzustellen, was

jene Interessen den Personen bedeuten, die sie teilen, und sie demgemäss

zu beurteilen». Die «Tugend der moralischen Einsicht» besteht also im
wesentlichen darin, dass sich einer darauf eingestellt hat, jedes einzelne
Interesse mit derselben Sorgfalt zu würdigen, wie wenn es sein eigenes

wäre, und also nur so zu bestimmen, was gerecht und ungerecht ist, indem
er fragt, «was er für gerecht oder ungerecht hielte, wenn jedes der Interessen

so vollständig sein eigenes wäre, wie es tatsächlich das eines Mitmenschen

ist».
Was gewinnt man, wenn der Gerechte über das Gerechte entscheiden

soll? - Sicherlich nicht die Gewissheit, dass dadurch jene Bestimmung der

147



Gerechtigkeit entdeckt wird, die dem entspricht, was der finale Konsens,
käme er endlich zustande, beschliessen würde; gewonnen wird wenigstens
aber die gegründete Hoffnung, dass die Entscheidung der Güter- und

Lastenverteilungsregel für niemanden etwas gänzlich Unzumutbares
beinhaltet. Kurz: die Dezision des Gerechten ist eine Garantie der
Unversehrtheit mindestens der notwendigen Bedingungen materialer Gerechtigkeit.

Denn das, worin das eigentlich qualifizierende Merkmal der
notwendigen Bedingungen materialer, im Unterschied zur formalen15,
Gerechtigkeit liegt, die Zumutbarkeit, ist nirgends wirklich und bestimmt,

nirgendwo sonst greif- und formulierbar als im und angesichts des Verhaltens,

das den Gerechten charakterisiert. Die möglichen Inhalte der 'objektiven'

Gerechtigkeit sind also am Ende einzig mit Bezug auf die Gerechtigkeit

als Tugend, die 'subjektive'16 Gerechtigkeit, und die spezielle Praxis,
in der diese sichtbar ist, zu umgrenzen.

An einem äusserlichen Zeichen ist der Gerechte freilich nicht eindeutig
ein für allemal zu identifizieren; existent ist seine Wirklichkeit in ihrem
Vollzug. Gerecht-Sein ist eine Haltung, die sich fortwährend im Handeln
erneuern und bewähren muss. Deshalb kann man sich über die Rechtlichkeit

eines Menschen irren und vom erwarteten Gerechtigkeitssinn
enttäuscht werden. Das ist der eine Grund, weshalb sich die Suche nach

Gerechtigkeit beim Rekurs auf das Gerechte des Gerechten nicht beruhigt,

sondern immer auch einefür den provisorischen Status aller
Gerechtigkeitsdefinitionen offenepolitische Grundordnung vindiziert, also eine derart
verfasste Verfahrensregelung unter den allesamt vernünftig sein Wollenden

verlangt, dass die grundsätzlich jedermann gleichermassen zugängliche

Möglichkeit von Kritik der als gerecht prätendierten Dezisionen
institutionalisiert und für der letzteren faktische Widerruflichkeit dauernd

gesorgt ist. Die gleichsam staatlich gesicherte Überprüfung und Kontrolle
jedes Gerechtigkeitssatzes ist indessen nicht allein wegen der a priori nicht
eliminierbaren Unwahrhaftigkeit, Unaufrichtigkeit oder ideologischen
Verzerrtheit des nur dem Scheine nach Gerechten nötig; der zweite Grund
für ihre - aus der 'Natur der Sache' stammende - Unentbehrlichkeit ist die
immanente Dissensträchtigkeit des unter dem Begriff der Gerechtigkeit
Gesuchten, die selbst dann nicht verschwindet, wenn Rawls' Fairnesspflichten

erfüllt sind. Denn das, was man - im Gegenzug zur notwendigen
Bedingung (Zumutbarkeit) - die hinreichenden Bedingungen materialer
Gerechtigkeit nennen darf, d.h. jene Bestimmungen, auf die der Diskurs

148



aller Vernünftigen und Gerechten im finalen Konsens sich geeinigt haben
würde, ist meist von so viel undurchschaubarer Komplexität der jeweiligen

geschichtlich-gesellschaftlichen Situation verdeckt und daher
verschleiert durch je persönliche Präferenzen, dass ein Spielraum des Ermessens

normalerweise nicht zu tilgen ist. - Gerechtigkeit, auch die vom
wahrhaft Gerechten beschriebene, ist fast immer geprägt von jener
Individualität, die sie auf den Begriff" zu bringen versuchte. Deswegen, noch

einmal, muss und darf in den Grenzen des Zumutbaren der Entscheid

fälliger Zuteilungsprobleme gleichwohl gefällt werden; deswegen muss
aber ebenso die kritische Revision der Regel, nach welcher entschieden
worden ist, politisch garantiert sein.

Die Verbindung von Gerechtigkeit und Gleichheit ist aristotelisch.
Doch die Aktualität und Einheit des Naturrechts beweist sich nicht zuletzt
darin, dass sein alteuropäischer Anfang von seiner jüngsten amerikanischen

Gegenwart wieder-holt wird. Aristoteles heisst den Gerechten den
«Freund der Gleichheit». Warum? - Mit Rawls lässt sich jetzt antworten:
Weil der Gerechte der Richtschnur der Fairnessfolgt und deswegen selbst da,

wo er ungleich teilt, aufderprinzipiellen Gleichheit der Betroffenen beharrt.

- Das Gerechte findet man in dem, was der Gerechte tut (Eth. Nie. 1134a

1-2): fi 5ikcuoçùvti sari Kaff' f)v ô SIkouoç keysxar npaKxiKÔç Kaxà

Tipoaipsaw xoû ôucaiou...

Anmerkungen

1 H. L. A. Hart: Der Begriffdes Rechts (dtsch. Frankfurt a.M. 1973) S. 217.
2 René Marcic: Rechtsphilosophie (Freiburg i. Br. 1969) S. 175.
3 a. O. S. 217f.
4 Das ist schon Aristoteles' Meinung, der allerdings auch auf den allgemeinen Begriff des

Gerechten im Sinne dessen, der Achtung vor dem Gesetz hegt, aufmerksam macht: «dass

gerecht der sein wird, wer die Gesetze beobachtet und Freund der Gleichheit ist» (Eth. Nie.
1129 a 33). Diezweite Bedeutung-Freund der Gleichheit-ist die wichtigere; das V. Buch
der Nikomachischen Ethik, bekanntlich die Fundstelle für die aristotelische Gerechtigkeitslehre,

beschäftigt sich fast ausschliesslich mit ihr, und sie allein liefert die Einheit, die
erst die bekannten zwei Formen der Gerechtigkeit - arithmetische und geometrische bzw.
kommutative und distributive -verklammert. Gerechtigkeit als Tugend des Teilers und als

Eigenschaft von Verteilungsregeln: vgl. dazu Robert Spaemann: Die Utopie der
Herrschaftsfreiheit, und vor allem: Bemerkungen zum Problem der Gleichheit, beides in: Zur
Kritik der politischen Utopie (Stuttgart 1977). Etwas anders: Martin Kriele: Kriterien der

Gerechtigkeit (Berlin 1963). Für Kriele ist Verteilen lediglich ein Sonderfall des Verwei-

149



gerns, denn Geben als solches (sofern es kein Verweigern einschliesst) ist für ihn niemals
ungerecht (vgl. dazu das Jesusgleichnis von den Arbeitern im Weinberg Matth. 20, 1-16).
Kriele expliziert daher den Sinn von «ist gerecht/ungerecht» folgendermassen: «Sagt

man: 'X ist gerecht' oder 'X ist ungerecht', so liegt immer vor ein menschliches Nehmen,
Fordern, Verweigern oder Verteilen auf Grund eines Urteils über Würdigkeit.»

5 Zu dieser Distinktion - 'subjektive' vs. 'objektive' Gerechtigkeit vgl. O. Höffe in diesem
Band S. 108 sowie unten S. 144ff.

6 Als Beispiel für diese Bandbreite vgl. etwa den Artikel <Naturrecht>, in: Handbuch
philosophischer Grundbegriffe, Bd. 4 (München 1973).

7 Hans Welzel: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit (Göttingen 41962) S. 237.
8 Vgl. zum Beispiel die in Anm. 4 zitierte Aristoteles-Stelle.
9 «Natur ist, was wir nicht gemacht haben. » Dass damit wirklich der Kerngehalt des vieldeutigen

Begriffs gefasst wird, belegt etwa der Artikel <Natur> von Robert Spaemann, in:
Handbuch philosophischer Grundbegriffe, Bd. 4 (München 1973).

10 «Das Bestehen eines Selektionsdruckes bedeutet im allgemeinen nicht das Geschehen
einer faktischen Evolution in der betreffenden Richtung. Da die Zustände, die wir, zum
mindesten im tierischen Leben, beobachten können, meistens einigermassen eingespielte
Gleichgewichte sind, bedeutet es nur, dass das Gleichgewicht nach der Richtung hin
verschoben ist, in der der Druck wirkt, verglichen mit der fiktiven Lage des Gleichgewichts
ohne diesen Druck. So führt auch der Druck zur Ungleichheit hin im allgemeinen nicht zu
wachsenden Ungleichheiten, sondern zu einem Gleichgewicht mit etablierten Ungleichheiten.»

C. F. von Weizsäcker: Zur Biologie des Subjekts. Die Stabilisierung von Ungleichheiten

durch Selektion. In: Der Garten des Menschlichen (München 1977) S. 264.
11 Zur Unterscheidung von formaler vs. materialer Gerechtigkeit und zur Explikation der

formalen Gerechtigkeit durch den Gleichbehandlungssatz vgl. Chaüm Perelman: Eine
Studie über die Gerechtigkeit. In: Über die Gerechtigkeit (dtsch. München 1967). Zur
Unterscheidung zwischen Grundsatz der Gleichbehandlung («Gleiches soll gleich behandelt

werden») und Grundsatz der Ais-gleich-Behandlung («Alle Menschen sollen als gleiche

behandelt werden») vgl. Martin Kriele: Die Gleichheit a. O. (Anm. 4).
12 In der Idee der (transsubjektiven) Vernunft liegt z. B. die Gleichheitsannahme, die darin

besteht, dass jeder jeden korrigieren kann; dass der andere mehr als ich wissen kann - und
gerade auch dies wissen kann; wobei ich wiederum wissen kann, dass er es wissen kann.
Daher ist die Gleichheitsannahme, die der Idee der Vernunft inhärent ist, u. a. in der
Möglichkeit wechselseitiger Reflexion enthalten: durch sie kann ich mich in den anderen
versetzen, ja, ich bin auf diese Möglichkeit angewiesen, um zu überleben. Sich-in-den-
anderen- Versetzen setzt aber voraus, dass ich den anderen als im Prinzip gleich wie ich denke.

13 Vgl. Aristoteles, Pol. I, 5., 1254 b-1255 a (etwa: «Denn der ist von Natur Sklave, der eines
anderen sein kann - weshalb er auch eines anderen ist - und der an der Vernunft nur
insoweit teil hat, dass er sie in anderen vernimmt, sie aber nicht selbst hat»).

14 John Rawls: Ein Entscheidungsverfahren für die normative Ethik. Dtsch. In: Texte zur
Ethik, hg. von Dieter Birnbacher und Norbert Hoerster (München 1976). Vgl. zu diesem
Thema auch die in Anm. 4 erwähnten Aufsätze Spaemanns sowie Perelman, Gerechtigkeit
und Vernunft a. O. (Anm. 11).

15 Die von mir benutzten Differenzierungen strukturieren sich in etwa zu folgendem
Schema:
A: 1. Formale Gerechtigkeit: Bedingung der Möglichkeit von Rechtfertigung (Satz der

Gleichbehandlung)
2. Materiale Gerechtigkeit: Bedingungen triftiger Rechtfertigung (Satz der Als-gleich-

Behandlung)

150



a) Notwendige Bedingungen materialer Gerechtigkeit
- negative Kriterien: Grundrechte

- positives Kriterium: Zumutbarkeit (das, was von praktischer Vernunft Geleitete
akzeptieren können, selbst wenn sie in einzelnen Punkten mit guten, freilich
nicht-zwingenden Gründen eine abweichende Meinung vertreten)

b) Hinreichende Bedingungen materialer Gerechtigkeit
- vorläufige Bestimmungen: durch den Gerechten im Rahmen einer gemäss dem

Regulativ 'herrschaftsfreien Diskurs' organisierten politischen Ordnung

- endgültige (aber fiktive) Bestimmung: durch den finalen Konsens aller
Vernunftfähigen

B : Die Differenzierung zwischenprimärerfundierender Gleichheit und sekundären gerechten

Ungleichheiten ist mit der in A 2. getroffenen Unterscheidung nicht deckungsgleich.
Das unter A Genannte sind Bedingungen der Rechtfertigung von Zuteilungen, während
der Unterschied von primären Gleichheiten und sekundären Ungleichheiten im
Hinblick aufzwei Sorten von Anspruchsberechtigungen bzw. Güterarten gemacht worden
ist. Dennoch lässt sich zugleich sagen, dass die fundamentale Gleichheit dort gewahrt
wird, wo der (notwendigen) Bedingung der Zumutbarkeit Genüge getan wird.

16 Vgl. Anm. 5.

151




	Naturrecht, Gerechtigkeit, Gleichheit

