
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Politische Gerechtigkeit : Grundzüge einer naturrechtlichen Theorie

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

OTFRIED HÖFFE

Politische Gerechtigkeit - Grundzüge einer naturrechtlichen
Theorie

1. Naturrecht heisst die Idee des richtigen Rechts, die sich mittels der Vernunft erkennen
lässt (daher auch: Vernunftrecht) und die als normativer Massstab für das gesamte positive
Recht fungiert. Es wird aus der Natur des Menschen und dem Begrilf der praktischen
Vernunft begründet (daher kein naturalistischer Fehlschluss), wobei mit Natur der Inbegriff
der Voraussetzungen gemeint ist, die dem individuellen und sozialen Handeln grundsätzlich
entzogen sind.

2. Seiner Natur nach ist der Mensch ein endliches Vernunftwesen, das zum einen von
Trieben und Bedürfnissen abhängt und zum anderen sich selbst Zwecke setzen und diese

methodisch realisieren kann.
3. Im Laufe der Philosophiegeschichte sind vor allem zwei Argumentationstypen entwik-

kelt worden:
3.1. Nachdem teleologischen Denken des Aristoteles kann der Mensch erst in der Polis, im

Zusammenleben von Freien um des glücklichen Lebens willen, seine natürlichen Begabungen

und Intentionen voll realisieren. Eine Polis zu bilden und in ihrem Rahmen die Verständigung

mit seinesgleichen zu suchen, ist daher immanente Intention und Aufgabe des

Menschen.
3.2. Das neuzeitliche Denken setzt bei der Selbstgefährdung der Menschen an. Mit dem

Gedankenexperiment des Naturzustandes, d.h. mit der hypothetischen, nicht historischen
Annahme eines Zustands der Rechts- und Verfassungslosigkeit (Recht auf alles), wird
gezeigt: Sofern die Menschen bloss ihrer freien Willkür folgen, sind Leib und Leben sowie
Hab und Gut ständig bedroht; das angenommene Recht auf alles entpuppt sich als Recht auf
nichts. Die Überwindung dieses Zustands, die dem Kriterium der praktischen Vernunft
genügt, ist eine vernünftige Rechtsordnung: der Zustand wechselseitiger Einschränkung und
Sicherung von Freiheit nach streng allgemeinen Gesetzen.

4. Eine solche Rechtsordnung besteht in der Anerkennung von Grundprinzipien menschlichen

Zusammenlebens, den Menschenrechten/Grundrechten (persönliche Freiheits- und
politische Mitwirkungsrechte). Diese Rechte werden erst durch gewisse wirtschaftliche,
gesellschaftliche und politische Bedingungen wirksam, um die man sich deshalb im
Rechtszustand kümmern muss (daher Sozialstaat bzw. soziale Menschenrechte).

5. Die durch das Naturrecht legitimierten allgemeinen normativen Leitprinzipien von
Recht und Politik werden erst durch ihre Vermittlung mit den jeweiligen wirtschaftlichen,
gesellschaftlichen und kulturellen Lebensverhältnissen konkret. Diese notwendige
Vermittlungsaufgabe lässt sich mit Hilfe institutionalisierter wissenschaftlicher Politikberatung
methodisch unterstützen.

Korrespondenz: Prof. Dr. Otfried Höffe, route Joseph-Charley, 7, CH-1700 Fribourg

107



Vorbemerkung

Der Ausdruck <Gerechtigkeit) hat zwei verschiedene, aber aufeinander
bezogene Grundbedeutungen. Im objektiven Verständnis ist die Gerechtigkeit

das höchste normative Prinzip des äusseren Zusammenlebens der

Menschen; die Gerechtigkeit ist der fundamentale Massstab und das

letzte Kriterium der politisch-sozialen Welt: die Gerechtigkeit als Rechtsidee.

Im subjektiven Verständnis ist die Gerechtigkeit eine persönliche
Lebenseinstellung, nämlich jene sittliche Grundhaltung im Verhältnis zu
den Mitmenschen, nach der man die Forderungen der objektiven Gerechtigkeit

habituell und freiwillig, nicht bloss gelegentlich und aus Angst vor
Strafen verfolgt: die Gerechtigkeit als Grunddisposition der Person, die

Gerechtigkeit als Tugend. (Die subjektive Gerechtigkeit zeigt sich zum
Beispiel dort, wo man trotz grösserer Macht oder Intelligenz andere nicht
zu übervorteilen sucht, oder dort, wo man sein Tun und Lassen - sei es als

Gesetzgeber, Richter oder Lehrer, sei es als Eltern oder Mitbürger - auch
dann an der Idee der objektiven Gerechtigkeit ausrichtet, wenn das Recht
Lücken und Ermessungsspielräume lässt oder wenn die Durchsetzung
seiner Vorschriften höchst unwahrscheinlich ist.)

Ohne die grosse Bedeutung der subjektiven Gerechtigkeit schmälern zu
wollen - Gerechtigkeit als Tugend der Bürger ist eine wichtige Schranke

gegen das Abgleiten politischer Gemeinschaften in eklatante Unrechts-
verhältnisse -, konzentrieren sich die folgenden Überlegungen auf die

Gerechtigkeit als objektives Prinzip des äusseren Zusammenlebens, auf
die politische Gerechtigkeit als Kriterium jeder Rechts- und Friedensordnung

unter den Menschen.

1. Die Idee des Naturrechts

1.1 Seit der Antike steht das «von Natur» (cpumKÖv) Rechte methodisch
in Antithese zum bloss gesetzten (vopiKÖv), zum nur positiven Recht (vgl.
Aristoteles, Nikomachische Ethik V, 10, 1134 b 18fT.). Mit Naturrecht
bezeichnet man im Gegensatz zur rechtspositivistischen Vorstellung, der

Gesetzgeber dürfe jede beliebige Regel in den Rang geltenden Rechts

erheben,1 die Idee des richtigen Rechts, die Idee der politischen Gerechtigkeit.

Diese Idee ist von universaler Bedeutung. Denn an jedes Recht -

108



gleich ob es sich naturwüchsiger Sitte, ausdrücklicher Vereinbarung oder
willkürlichem Erlass verdankt -, an Richtersprüche, Gesetze, selbst

Verfassungen oder die «abendländische Wertordnung» lässt sich die Frage
stellen, ob das so Gegebene auch sittlich richtig, ob es gerecht sei. Die
Frage «Was ist rechtens, was ist gerecht?» ist unabweisbar, und diese

Frage hat nicht bloss akademische, sondern auch und zunächst eminent
praktische (sittlich-politische) Bedeutung.

Das Problem des richtigen Rechts bzw. der Gerechtigkeit stellt sich

weniger deshalb, weil die Komplexität einer Gesellschaft zunimmt. Sein
«Sitz im Leben» ist viel eher die Situation, dass durch diachronen oder

synchronen Rechtsvergleich, dass durch persönlich erlebten politischsozialen

Wandel, dass durch interne Wertkonflikte innerhalb von
pluralistischen Gesellschaften oder auch durch die Flerausbildung offensichtlicher

Unrechtstaaten die vorhandene politisch-soziale Grundordnung ihre
selbstverständliche Geltung verliert und unterschiedliche Rechts- und

Staatsvorstellungen in Konkurrenz zueinander treten.
Die Idee des Naturrechts fordert uns auf, (a) die Konkurrenz - im

Unterschied zum Relativismus und zum Nihilismus - überhaupt zu entscheiden,

(b) sie - im Gegensatz zum Dezisionismus, zum Empirismus oder

zum ethischen Subjektivismus - nicht beliebig bzw. nach Massgabe der
bestehenden Verhältnisse politischer Macht oder gesellschaftlicher
Überzeugungen und auch nicht durch das «trockene Versichern» subjektiver
Evidenz, das persönliche Bekenntnis zu einem «Wertfühlen», einer
«Werteinsicht» oder dergleichen, sie vielmehr durch Argumentation zu
entscheiden. Dabei wird (c) - im Gegensatz zu Skeptizismus und
metaethischem Nonkognitivismus - die These vertreten, die Konkurrenz sei

tatsächlich argumentativ entscheidbar.
Nach der Idee des Naturrechts soll die Grundordnung einer politischsozialen

Gemeinschaft weder der Willkür der Herrschenden noch dem

Zufall geschichtlicher Entwicklungen preisgegeben werden. Ebensowenig
sollen die fundamentalen poütisch-rechtlichen Handlungslegitimationen
einfach übernommen, sie sollen vielmehr allererst kritisch geprüft und

aufgrund der argumentativ-kritischen Prüfung anerkannt oder aber
verworfen werden. Diese argumentativ-kritische Einstellung gegenüber der
politisch-sozialen Welt und gegenüber den sie bestimmenden normativen
Leitkriterien begründet das Naturrecht2. Weil sich diese Denkweise letztlich

nicht auf irgendwelche Autoritäten, sondern auf Vernunft beruft,
heisst sie auch Vernunftrecht3.

109



1.2 Manche Vertreter des Naturrechts definieren es nicht bloss als

Vernunftrecht im Gegensatz zum bloss positiven Recht (so der weitere Begriff
des Naturrechts), sondern darüber hinaus als ein Recht, das in der Natur,
insbesondere der Natur des Menschen, begründet ist (so der engere Natur-
rechtsbegrifl)4. Dabei ist unter <Natur> allgemein die Gesamtheit der
letzten nicht mehr hintergehbaren Voraussetzungen menschlichen
Handelns zu verstehen, Voraussetzungen also, die weder durch früheres Handeln

noch durch den institutionellen und kulturellen Rahmen des

gegenwärtigen Handelns bestimmt sind. Natur ist das am Menschen und seiner

Welt, das der persönlichen, gesellschaftlichen und geschichtlichen Verfügung

von Menschen prinzipiell entzogen ist.

Insoweit sich das Naturrecht auf anthropologische und andere
Konstanten beruft, bezeichnet es eine übergeschichtliche Allgemeinheit, die

ewig, unveränderlich, für alle Personen und alle Völker zu allen Zeiten

gleicherweise gültig ist. Indessen ist es ein wesentliches Merkmal der
menschlichen Natur, nicht wie die animalische oder in ganz anderer Weise
die göttliche Natur unbeweglich, vielmehr geschiehtlich-gesellschaftlich
vermittelt zu sein. So bezeichnet das Naturrecht einerseits die der Willkür
und Hybris der herrschenden Individuen, Gruppen und Gesellschaften

entzogene Unbeliebigkeit politisch-rechtlicher Ordnungen und Gesetze,
andererseits deren Offenheit für die von den verschiedenen Verhältnissen
und Bedingungen des menschlichen Handelns abhängige Konkretion.
Dieser zweite, der geschichtliche Aspekt des Naturrechts ist gerade für die

wegen ihrer angeblichen Ungeschichtlichkeit obsolet gewordene aristote-
lisch-thomistische Tradition selbstverständlich5. Im folgenden sollen die
übergeschichtliche und die gesellschaftlich-geschichtliche Seite des

Naturrechts nicht als konkurrierende Ansätze, vielmehr als einander ergänzende

Aspekte und Teile einer umgreifenden Naturrechtsidee entwickelt
werden.

1.3 Obwohl nach dem Zweiten Weltkrieg das Naturrecht eine weltweite
Renaissance erfuhr6 und obwohl auch einige der neuesten Beiträge zur
Gerechtigkeitstheorie von Seiten der normativ-analytischen Ethik die
Tradition des Naturrechts zumindest implizit fortführen (etwa Rawls7), muss
doch heute die Idee des Naturrechts als weitgehend diskreditiert gelten,
und dies aus mannigfachen Gründen: Die einen sind schon gegenüber der

Vorstellung skeptisch, es gäbe nicht mehr hintergehbare Voraussetzungen

110



menschlichen Handelns. Andere behaupten, selbst wenn es sie gäbe, so

habe doch die Ableitung von Handlungsnormen aus Sätzen über die dem
menschlichen Handeln vorgegebene Natur die Struktur eines naturalistischen

Fehlschlusses8 bzw. der Sein-Sollens-Metabasis, so dass die Ableitung

schon aus rein formalen Gründen unhaltbar sei9: Nach der bis auf
Aristoteles zurückgehenden Theorie des praktischen Syllogismus ist es

nämlich unmöglich, normative Sätze ausschliesslich aus deskriptiven Sätzen,

Sollens-Sätze ausschliesslich aus Seins-Sätzen abzuleiten. Wieder
andere bestreiten es, dass allgemeine oder übergeschichtliche Grundsätze
der menschlichen Lebenswirklichkeit in ihrer mannigfachen
geschichtlich-gesellschaftlichen Bedingtheit gerecht werden könnten10. Weitere
Kritiker sprechen von ideologischen Funktionen, von Leerformeln und
von Scheinbeweisen (H. Kelsen11, E. Topitsch12).

Im folgenden soll nicht das ganze historische Spektrum naturrechtlicher
Theorien entfaltet, sondern eine Naturrechtstheorie skizziert werden, die
den methodisch-grundsätzlichen Einwänden nicht ausgesetzt ist, also
tatsächlich von unhintergehbaren Voraussetzungen menschlichen Handelns

ausgeht, den naturalistischen Fehlschluss vermeidet und auch der Verkürzung

oder Vergewaltigung geschichtlich-gesellschaftlicher Lebenswirklichkeit

entgeht.

2. Über die Natur des Menschen

Unabhängig von allen Unterschieden zwischen den verschiedenen
Individuen, Gruppen und Weltanschauungen, selbst unabhängig vom
jeweiligen Entwicklungsstand der menschlichen Wirtschaft, Gesellschaft
und Kultur ist der Mensch ganz allgemein ein bedürftiges Vernunftwesen
bzw. ein vernünftiges Bedürfnis-(Natur-)wesen und darüber hinaus ein
Arbeits-, Gesellschafts- und Geschichtswesen. Dieses kennen wir schon

aus der eigenen Erfahrung und finden es durch die entsprechenden
Wissenschaften (Verhaltensforschung, Sozial- und Kulturgeschichte,
Kulturanthropologie, Ethnologie usw.) methodisch erhärtet:

Einerseits hat der Mensch - im Unterschied zu einem reinen
Vernunftwesen-Triebe und Bedürfnisse, die zur Befriedigung drängen und deren
Mittel der Befriedigung er sich kraft Arbeit selbst beschaffen muss. Dazu
gehören primäre, weil elementare Triebe und Bedürfnisse, die sich nicht

111



erst persönlichen und/oder soziokulturellen Entwicklungen verdanken,
weil sie - wie Hunger, Durst, Schlafbedürfnis, Sexualität - physiologisch
bedingt sind. Zwar lassen sich solche Triebe und Bedürfnisse je nach

Individuum, Gruppe, Gesellschaft und Kultur in unterschiedlicher Form
und Stärke gestalten. Man kann sie in ihrer naturwüchsigen Ausprägung
belassen oder korrigieren und sublimieren, man kann sie ausdifferenzieren,

verstärken oder unterdrücken; vollständig abschaffen lassen sie sich

jedoch nicht. Insofern die Erfüllung der Triebe und Bedürfnisse Selbsterhaltung

und Glück bedeuten, kann man auch sagen: Indem der Mensch
ein Trieb- und Bedürfniswesen ist, hat er ein natürliches Verlangen nach

Selbsterhaltung und Glück.
Andererseits steht der Mensch im Unterschied zu reinen Naturwesen

zwar unter mannigfachen biologischen Bedingungen; keineswegs ist er
absolut frei im Sinne von <indeterminiert>. Durch diese Bedingungen ist er
aber weder vollständig noch eindeutig festgelegt. Er kann sich vielmehr in
ein Verhältnis zu seinen Lebensbedingungen setzen und kraft dieses

Selbstverhältnisses die Bedingungen benennen und beurteilen; er kann
sie sich aneignen und schöpferisch verarbeiten, er kann sie anerkennen
oder verwerfen und sich um ihre Veränderung bemühen. Während Tiere
durch spezialisierte Organe und ererbte Verhaltensreaktionen (Instinkte)
umweltgebunden sind, ist der Mensch - negativ formuliert - in seinem

Organ- und Instinktbereich verarmt und verunsichert, was - positiv
gewendet - bedeutet, dass er ohne Erbmotorik und mittels vielseitig
verwendbarer Organe seiner Natur nach ein weltoffenes, ein plastisches
Wesen mit einem ungewöhnlich weiten Spielraum ist, innerhalb dessen er
als Einzelner, als Klein- oder Grossgruppe unterschiedlich sich entwickeln
und tätig werden kann. Mit Sprache und Vernunft begabt, kann er sich

Vorstellungen vom Lebensnotwendigen, vom Angenehmen, Nützlichen
und/oder Guten und Gerechten machen; er kann sich Zwecke setzen, die
solchen Vorstellungen entsprechen, und durch sein Tun und Lassen die
Zwecke zu realisieren trachten. Dabei kann er erfolgreich sein oder auch,

aufgrund widriger Umstände bzw. konkurrierender Bestimmungsgründe,
die Zwecke verfehlen. Er kann methodische Verfahren zur Realisierung
seiner Zwecke entwickeln und die Verfahren zu Fertigkeiten und Künsten
ausbilden.

Der Mensch ist also zugleich Bedürfnis- und Vernunftwesen; er ist ein
endliches Vernunftwesen. Man kann es auch so formulieren: Es gehört zur

112



Natur des Menschen, nicht bloss Natur, sondern auch Sprache und
Vernunft zu sein.

Aufgrund der Hilfs- und Erziehungsbedürftigkeit von Neugeborenen
und Kindern, aufgrund der Sexualität, der Lebensnotwendigkeit von
Arbeit und ihrer Erleichterung durch Arbeitsteilung und Handel,
aufgrund der Sprachbegabung (die nicht bloss die Fähigkeit, sondern auch
das Verlangen meint, sich anderen mitzuteilen), drängt es den Menschen
schon zum Zweck der Erhaltung seiner selbst und seiner Art, dann auch

zum sicheren, leichteren und angenehmeren Leben zum Zusammensein
mit seinesgleichen. In diesem Zusammenleben werden nicht bloss - durch
gemeinsame Arbeit - die Mittel der Befriedigung gewonnen. Es bilden
sich ebenso bestimmte Weisen der Befriedigung wie gemeinsame Vorstellungen

vom Lebensnotwendigen, vom Angenehmen, Nützlichen, Guten
und Gerechten heraus. Das aber wirkt sowohl auf die Triebe und Bedürfnisse

als auch auf die Konkretisierung von Sprache und Vernunft zurück.
Sobald sich die Triebe und Bedürfnisse erst einmal über das Niveau des

physiologischen Existenzminimums erhoben haben und sobald Sprache
und Vernunft mehr als blosse Konsistenz und Kohärenz meinen, sind
beide Aspekte der menschlichen Natur, die Bedürfnis- sowie die Sprach-
und Vernunftnatur, kulturell (gesellschaftlich-geschichtlich) vermittelt.
Nicht schon durch biologische Faktoren einerseits und eine
gesellschaftlich-geschichtlich abstrakte Sprache und Vernunft andererseits wird man
zu einem wirklichen, einem konkreten Menschen. Man wird es erst durch

vielfältige kulturelle Vermittlungen, so dass die Variabilität zur Natur des

Menschen, so dass die Nichtkonstanz zu den anthropologischen Konstanten

grundsätzlich hinzugehört. Der Mensch ist ein offenes, dynamisches
Ganzes. Seine Lebensweise ist kein starr vorgegebenes Muster, wohl eine

Aufgabe, die der Einzelne in der Gesellschaft mit seinesgleichen in einem
nie abgeschlossenen Prozess der Erziehung, Bildung, der Selbstfindung
und des Selbstentwurfs näher zu definieren und aus eigenem Antrieb
auszuführen hat.

3. Die Notwendigkeit einer politischen Ordnung

Wenn das Naturrecht (im engeren Sinn) im Ausgang von der menschlichen

Natur allgemeine Aussagen über die politische Gerechtigkeit gewin-

8 Studia philos. 38 113



nen will, der Mensch seiner Natur nach aber ein geschichtlich offenes und
kulturell vermitteltes Wesen darstellt - ist das Naturrecht dann nicht von
vornherein zum Scheitern verurteilt? Gewiss lässt sich aus der menschlichen

Natur kein konkreter Zweck menschlichen Handelns als allgemein
verbindlich ableiten, viel eher die prinzipielle Unmöglichkeit einer
solchen Ableitung. Doch stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen es

den Menschen überhaupt möglich wird, ihre verschiedenen konkreten
Zwecke zu verfolgen. Damit wird ein Meta-Zweck oder Zweck zweiter
Stufe gesucht: eine Ordnung des Zusammenlebens, die es den verschiedenen

Menschen allererst ermöglicht, ihre konkreten Zwecke (Zwecke erster

Stufe) tatsächlich zu verfolgen. Die Legitimation dieses Meta-Zwecks, die

Begründung einer politischen Ordnung, die als Rechts- und Freiheitsordnung

das Verfolgen konkreter Zwecke sichert, bildet den ersten und

grundlegenden Schritt einer Naturrechtstheorie.
Im Laufe der Geschichte sind vor allem zwei Argumentationstypen

entwickelt worden. Zunächst die von Sokrates ins Leben gerufene, von
Piaton, Aristoteles, den Stoikern sowie den christlichen Denkern (Thomas
von Aquin, später Suârez) entwickelte klassische Naturrechtslehre, dann
die von Grotius und Hobbes begründete, von Pufendorf, Thomasius, von
Leibniz und Christian Wolff, von Locke, Rousseau, Kant und Fichte
weiterentwickelte neuzeitliche Naturrechtslehre13.

3.1 Das klassische Modell: die Polis als Intention und Chance des

Menschen. - Der naturalistische Fehlschluss wird vor allem gegenüber der
klassischen, hier am Beispiel des Aristoteles erläuterten Tradition des

Naturrechts behauptet. Diese Behauptung geht aber schon deshalb fehl,
weil sie die neuzeitliche Trennung von (naturalen) Tatsachen und (idealen)

Werten voraussetzt; in der klassischen Tradition wird diese Voraussetzung

aber gar nicht gemacht, vielmehr - als sachunangemessen abstrakt -
unterlaufen. Aristoteles betrachtet die Natur des Menschen nicht als

schlicht gegeben, sondern als zugleich aufgegeben.
Ganz allgemein heisst <Natur> ((pûcnç) bei Aristoteles ein Entwicklungs-

prozess, der mit einem Keim beginnt und erst im Laufe seiner Entfaltung
das zur Darstellung bringt, was die Intention und das Wesen der Sache

ausmacht (vgl. Metaphysik V, 4). So wie zum Beispiel das Wesen eines

Baumes weder im jungen Trieb noch im verkrüppelten Exemplar, sondern
im ausgewachsenen gesunden Baum voll hervortritt, so gilt es auch für den

114



Menschen: Das Wesen, die spezifische Leistung und charakteristische
Aufgabe des Menschen, sofern er Mensch ist, das epyov avSpconou, wird
teleologisch als zweckgerichtetes, nämlich auf die volle Entfaltung (evte-
kÉ"/r.ia) der grundlegenden humanen Intention und Chance ausgerichtetes

Seinkönnen definiert. Dieses Seinkönnen, so die These, soll sich beim
Menschen erst im Poliszustand, in einem Zusammenleben von Freien und
Gleichen um des vollkommenen, des gelungen-glücklichen Lebens (su

Çf|v) willen erfüllen. Nur in der Polis soll es dem Menschen möglich werden,

seine volle Wesensform: seine grundlegenden Intentionen, Begabungen

und Chancen angemessen zu realisieren.
Dabei kommt die Polisnatur des Menschen im Unterschied zur Natur

subhumaner Wesen nicht schon allein aufgrund von biologischen Prozessen

zur Offenbarkeit. Es bedarfvielmehr (1) eines geschichtlichen Prozesses

der Kulturentwicklung, (2) eines geschichtlichen Ereignisses der Polis-

stiftung, (3) eines fortwährenden Prozesses der aneignenden Realisierung,
der (4) ohne Erziehung und Gewöhnung nicht möglich ist14.

Die Begründung der These trägt Aristoteles in sehr gedrängten Passagen

der Politikvor (1,2, vgl. auch III, 9), Passagen, deren erster Teil {Pol. I,
2, 1252 a 6-1253 a 7) als eine dreistufige Genese (Phänomenologie) der
Polis aus der menschlichen Sozialnatur zu lesen ist:

Erstens: Weil der Mensch nicht Mensch simpliciter, sondern (a) Mann
oder Frau und (b) Herr oder Sklave15 (neutraler: Mensch mit unterschiedlichen

Begabungen für das Arbeitsleben) ist und weil er (c) als Neugeborener

und Heranwachsender die Hilfe und Erziehung der Erwachsenen

(Eltern) braucht, ist er schon für das blosse Überleben der Art (a) und der
Individuen (b, c) auf die entsprechenden Formen des Zusammenlebens

angewiesen. Die Institutionalisierung dieser dreifachen existentiellen
Angewiesenheit der Menschen aufeinander, die Institutionalisierung der drei
Elementarbeziehungen konstituiert das Haus (oïkoç), die Grossfamilie.

Zweitens: Als Resultat natürlicher Entwicklung, weil nämlich die Kinder

heranwachsen und ihre eigene Familie gründen, verzweigt sich das

Haus zum Dorf (im Sinne von Sippe). Als territorial und bevölkerungs-
mässig grössere Einheit kann das Dorf durch Ausdifferenzierung von
Wirtschafts- (Schaffung von Handels-) und Sicherungsfunktionen die

Besorgung der Elementarzwecke (Selbst- und Arterhaltung) verbessern und

zugleich - etwa durch Dorffeste und eine Dorfversammlung - Zwecke

verfolgen, die über das blosse Überleben hinaus in die Dimension des

Angenehm- und Gerecht-Lebens reichen.
115



Drittens: Die Weiterentwicklung zu einer noch grösseren Einheit, die

Verbindung von Dörfern (Sippen) zu einer Polis (einem Stadtstaat),
ermöglicht es, das Gemeinwesen noch stärker in verschiedene Berufe und

Aufgaben auszudifferenzieren und die ausdifferenzierten Funktionen
zum Können geregelter Verfahren, zu Künsten (xéxvai) auszubilden. Damit

ist nicht nur eine Verbesserung der wirtschaftlichen und der
Sicherheitsaspekte des Zusammenlebens verbunden; vielmehr werden auch die

«politischen» Ansätze des Dorfes weiterentwickelt, und zwar zu einem

gegliederten System öffentlicher Institutionen, das aus Magistraturen, der

Volksversammlung und Gerichten besteht und in dem sich die gemeinsamen

Vorstellungen vom guten und gerechten Miteinanderleben bilden
und realisieren. Dieser funktional gegliederte Zusammenhang der Künste
und öffentlichen Institutionen konstitutiert aber die Polis (vgl. Nikomachi-
sche Ethik I, 1, 1094 a 1-b 11).

Im vielfach gegliederten System <Polis> werden die Grund- und
Sicherheitsbedürfnisse der Menschen zweckmässig erfüllt, und darüber hinaus
wird ein gutes und gerechtes Zusammenleben verfolgt. Die Polis ist eine

räumliche Gemeinschaft; sie dient dem Schutz der Bürger, der Schlichtung

inneren Streits, der Durchführung und Sicherung des Handels; vor
allem ist sie dazu da - womit sie alle vorangehenden Bestimmungen als

Infrastrukturmomente relativiert und übergreift -, dem Lebensvollzug
der Einzelnen in der Gemeinschaft innerhalb des Hauses und der Häuser
untereinander auf gelungen-geglückte Weise Wirklichkeit zu geben.

Die Polis ist auch, im neuzeitlichen Sinn des Staates, eine Schutz- und
Friedensordnung. Allerdings erschöpft sie sich nicht in dieser mehr negativen

Aufgabe, und zwar deshalb nicht, weil der Mensch mehr als ein
schütz- und friedensbedürftiges, auch mehr als ein Arbeits- und Sexualwesen

ist. Nicht schon in der Verbindung von Mann und Frau, dann Eltern
und Kindern, nicht schon in einer arbeitsteiligen Wirtschaft und deren
innerem und äusserem Schutz kommt der Mensch zu sich. Das Zusich-
selbstkommen gelingt ihm vielmehr erst dort, wo er diese Bedingtheiten
des Lebens realisierend anerkennt (statt sie zu überspringen) und sie

zugleich transzendiert, indem er sie in ein Dasein integriert, das nicht bloss
dem Überleben, sondern dem gelungenen, dem glücklichen und gerechten

Leben dient.
Dass der Mensch auf das Zusammenleben mit seinesgleichen angewiesen

ist und dieses Zusammenleben sich erst in einem Gemeinwesen von

116



Freien und Gleichen erfüllt: in diesem genetisch explizierten Tatbestand

liegt die präzise Bedeutung der politischen Natur des Menschen und
damit die aristotelische Begründung einer Rechts- und Freiheitsordnung,
die die Gerechtigkeit stiftet und zugleich die Selbstverwirklichung der

Bürger, das gelungen-glückliche Leben in Fläusern und Geschlechtern,
ermöglicht (vgl. Pol. III, 1280 b 30-35).

<Naturrecht> bezeichnet deshalb in der politischen Philosophie des

Aristoteles zuallererst (auch wenn Aristoteles den bei ihm überhaupt selten
verwendeten Ausdruck <Naturrecht> dabei nicht nennt) die Intention und

gleichzeitige Aufgabe des Menschen, durch das Zusammenleben von
Freien und Gleichen, durch die Polis, das Niveau eines Gemeinwesens zu

gewinnen, das das gerechte und glückliche Leben seiner Mitglieder
ermöglicht. Es besagt ganz allgemein, dass es dem Menschen letztlich nicht
auf Selbstbehauptung und Expansion, nicht auf Unterdrückung von und
Herrschaft über seinesgleichen, wohl aber auf die Verständigung mit
ihnen ankommt.

Man kann diesen Sachverhalt auch neuzeitlich als «subjektives öffentliches

Recht» formulieren, um zugleich die - über Aristoteles' expliziten
Gedanken hinausgehende - politische Sprengkraft seines

normativ-anthropologischen Grundansatzes zu pointieren: Aufgrund seiner Sozialnatur

hat der Mensch als Mensch (und nicht weil er Mann oder Frau, Grieche
oder Barbar usw. ist) das Recht, zum Subjekt seiner politischen Gemeinschaft

zu werden.
Naturrecht heisst weiterhin das Recht, das sich in einer solchen die

Verständigung suchenden Koinonia geschichtlich konkret herausbildet:
das aktuale Ethos einer politischen Gemeinschaft. Das Naturrecht ist

damit für verschiedene (von den jeweiligen persönlichen und soziokultu-
rellen Bedingungen, Interessen und SinnVorstellungen abhängige)
Ausgestaltung offen.

Das Naturrecht hat also zugleich eine übergeschichtliche und eine

geschichtliche Komponente; es fordert sowohl, überhaupt ein Gemeinwesen

auf der Grundlage von Verständigung zu etabilieren, als auch, in dem

Gemeinwesen je neu diese gemeinsame Verständigung zu suchen und zu
realisieren.

Die Polis als strukturell angemessene Lebensordnung des Menschen
wird bei Aristoteles nicht nur durch die «natürliche» Entwicklung und

Entfaltung der menschlichen Sozialnatur begründet. Sie wurzelt ebenso in

117



der Begabung des Menschen mit Sprache und Vernunft (À.oyoç) und in
deren Intention und Aufgabe. In einer zweiten Argumentationsreihe, die
sich an die erste direkt anschliesst {Pol. 1,2,1253 a 7-18), expliziert Aristoteles

die «Natur» der Sprach- und Vernunftbegabung, und zwar- wie die

Sozialbegabung - in drei Stufen. Dabei findet sich die erste Stufe - ähnlich
wie ein Aspekt der ersten Sozialstufe, die Sexualität - schon im vorhumanen

Bereich: Während Tiere nur Schmerz und Lust, also momentane
individuelle Empfindungen kundtun können (erste Stufe), vermag der
Mensch - so die zweite Stufe -Nützliches und Schädliches, also Erfahrungen

und Zweck-Mittel-Beziehungen, zu erkennen und mitzuteilen, was
über das Momentane und Individuelle hinausreicht und schon etwas

Allgemeines bedeutet. Diese zweite Stufe befähigt den Menschen zur
Bildung von Interessengemeinschaften (Kriegs- und Elandelsbündnisse).

Sprache und Vernunft sind aber nicht an retrospektives und prospektives

Denken, an Allgemeinheiten im Dienst partikularer Interessen gebunden.

Sie transzendieren den Standpunkt partikularer Interessen und
bilden Vorstellungen von einem gemeinsamen Interesse, das heisst vom
Guten und Gerechten. Die Gemeinschaft in bezug auf Gut und Schlecht,
Gerecht und Ungerecht stellt aber die Polis dar. Das bedeutet: Die Polis ist
ihrer Struktur nach die institutionelle Verwirklichung und Vollendung der
mit der Sprach- und Vernunftbegabung bezeichneten Intention und
Chance des Menschen.

In den Kommunikations- und Interaktionsstrukturen der Polis werden
sowohl gemeinsame Vorstellungen von Gut und Gerecht als auch - durch
Lob und Tadel, Vorbild und Nachahmen, Erziehung und Gewöhnung -
ein Handeln gemäss diesen Vorstellungen gebildet. Ohne die durch das

Polisleben vermittelte Erziehung zur sittlichen Tüchtigkeit dagegen ist der
Mensch ärger als ein Tier, «das ruchloseste und wildeste aller Wesen und
in Liebeslust und Essgier das schlimmste» {Pol. 1,2,1253 a 29ff.). Kurz, das

Leben um des gemeinsamen Glücks und um der Gerechtigkeit willen stellt
ein natürliches Verlangen des Menschen und zugleich eine Aufgabe dar,
die man auch verfehlen kann.

3.2 Das neuzeitliche Modell: Vernünftige Rechtsordnung. - Sowohl aus
methodischen Gründen (vor allem wegen des nominalistischen
Individualismus der Spätscholastik und wegen des naturwissenschaftlichen

Programms einer nicht-finalen Naturbetrachtung) als auch aufgrund spezifi-

118



scher historischer Erfahrungen (besonders der konfessionellen Bürgerkriege)

kehrt das neuzeitliche Denken die teleologische Blickrichtung um
und setzt bei der - Aristoteles nicht unbekannten - Gefährdung des
Menschen aufgrund seiner Natur an (vgl. Kants anthropologischen Begriff der

«ungeselligen Geselligkeit»16). Dadurch wird das Naturrecht primär auf
eine neue Argumentationsbasis gestellt, sekundär aber auch in seiner
Substanz modifiziert.

Die neuzeitlichen Theoretiker des Naturrechts, am deutlichsten Hobbes
und Kant, führen ein Gedankenexperiment durch und fragen sich, wie die
Situation der Menschen aussähe, sofern die Menschen - ohne jede
verbindliche politische Ordnung- nur von ihrer vernünftigen Bedürfnisnatur
bestimmt wären. Dieser rein hypothetische (keineswegs historische17)
Zustand der Rechts- und Verfassungslosigkeit wird Naturzustand genannt.
Er schliesst zwar jede verbindliche Herrschaftsordnung, aber nicht
notwendig auch jede Sozialbeziehung aus, so dass die folgenden Überlegungen

keineswegs an einen anthropologischen Individualismus gebunden,
vielmehr auch mit der existentiellen Angewiesenheit der Menschen
aufeinander, mit der Sozialnatur, vereinbar sind. Sie gelten nämlich nicht
bloss für die Beziehungen zwischen Individuen, sondern ebenso für die

Beziehungen zwischen homogenen Kleingruppen (etwa Familien) oder

Grossgruppen (zum Beispiel Sippenverbänden).
Im Naturzustand folgt der Mensch seiner freien Willkür. Jeder - sei es

ein Individuum, sei es eine Gruppe - kann die von ihm gewählten Zwecke
mit den ihm recht erscheinenden Mitteln verfolgen, unabhängig davon,
ob er damit nur seinem eigenen Wohlergehen oder auch dem seiner
Mitmenschen, ob er allen oder keinem dient. Durch keine öffentlichen Institutionen

rechtsverbindlich eingeschränkt, hat jeder, wenigstens im Prinzip,
ein Recht auf alles.

Sofern es nun mehr als ein Exemplar oder auch mehr als eine homogene
Gruppe der Species Mensch gibt, kann ein solches Wesen nicht umhin,
mindestens gelegentlich zur selben Zeit denselben Lebensraum mit
seinesgleichen zu teilen und dann in wechselseitigen Einfluss zu geraten.
Auch wenn man aufdas Zusammenleben nicht hingedrängt wird, sondern
es aus sich heraus sucht, gilt: Wer in wechselseitigem Einfluss miteinander
lebt, steht grundsätzlich in der Gefahr von Konflikten. Im Unterschied zu
liberalen und marxistischen Denkern wäre selbst in einer absoluten
Überflussgesellschaft und bei gleichen Interessen die Konfliktgefahr nicht ge-

119



bannt. Denn man streitet sich nicht allein deshalb, weil es von einer Sache

zu wenig Exemplare gibt, sondern - weit grundsätzlicher - weil die
Menschen (a) überhaupt Bedürfnisse und Interessen haben, zu deren Befriedigung

sie Mittel benötigen, weil sie (b) über die Mittel selbst entscheiden
und weil sie (c) angesichts desselben Lebensraumes ihren begehrlichen
Blick auf ein und dasselbe Mittel werfen können. Die Konfliktgefahr
gründet allein in der freien Willkür, verbunden mit der Gemeinsamkeit
des Lebensraumes. Wegen des Fehlens einer angeborenen artspezifischen
Tötungshemmung macht das Austragen von Konflikten nicht grundsätzlich

vor dem Leben der anderen halt. Dann aber lässt es sich nie ausschlies-

sen, dass sich die Konflikte zum Kampf auf Leben und Tod verschärfen.
Selbst unter gut- und rechtdenkenden, zumal am Wohl ihrer Mitmenschen

orientierten Personen oder Gruppen kann es zum Streit kommen,
zum Streit nämlich über die Interpretation des Guten und Rechten sowie

über die Frage, welches Tun und Lassen im Wohlergehen des Mitmenschen

liegt. Wegen des Fehlens einer mit Zwangsgewalt ausgestatteten
Rechtsordnung gibt es aber keinen autorisierten: keinen gemeinsam
anerkannten Richter, der den Streitfall rechtskräftig entscheidet. Jeder ist

vielmehr Richter in eigener Sache. Kurz: Solange man sich wechselseitig
beeinflusst und dabei ohne öffentlich-rechtliche Ordnung bloss nach dem

eigenen Gut- und Rechtdünken handelt, sind weder Individuen noch

Gruppen, selbst ganze Völker vor Konflikten untereinander und Gewalttaten

gegeneinander sicher. Weder Leib und Leben noch Hab und Gut,
überhaupt kein Freiraum persönlicher Lebensführung sind letztlich
geschützt.

Es ist offensichtlich, dass niemand diese Perspektive will, jedermann
also den Naturzustand zu überwinden trachtet. Den Weg der Überwindung

weist das Naturrecht, der Inbegriff der durch Vernunft erkannten
und deshalb allgemein gültigen Mittel und Wege, um den Zustand ten-
dentiell gewaltsamer Konfliktlösung, den Zustand des latenten Krieges,
nicht bloss vorübergehend, sondern auf Dauer und grundsätzlich zu
überwinden. Das Grund-Mittel und damit das Prinzip des Naturrechts ist die

wechselseitige Einschränkung und Sicherung der Willkürfreiheit nach
einem allgemeinen Gesetz. Nach Hobbes besteht die Lösung in einem

vom absoluten Souverän garantierten Friedenszustand, nach Kant in
einem Rechtszustand gemäss dem Vernunftbegriff, nicht dem positiven
Begriff von Recht, wozu die Übertragung des Gewaltmonopols auf die

120



Rechtsordnung hinzugehört. Deshalb lautet die erste Forderung des

Naturrechts: Verlasse den Naturzustand und errichte den Friedens- bzw. den
Rechtszustand.

Genau besehen folgt aus dem Gedankenexperiment (Naturzustand)
aber bloss die grundsätzliche Bedrohung menschlicher Freiheit (menschlichen

Lebens und Glücks), und es folgen weder eine Einsicht in die Defi-
zienz dieses Zustandes noch Kriterien der Überwindung und schon gar
nicht Aussagen mit Aufforderungscharakter. Der Übergang vom
Naturzustand zum Friedens- bzw. Rechtszustand bedarf eines weiteren
methodischen Elementes; der Übergang wird erst aufgrund einer noch zu
explizierenden normativen Prämisse argumentativ triftig. Aufgrund dieser

genuin normativen (ethischen), nicht (deskriptiv-)anthropologischen
Prämisse wird auch im neuzeitlichen Modell des Naturrechts der naturalistische

Fehlschluss vermieden. Die normative Prämisse lautet bei Flobbes
und Kant unterschiedlich18:

a) Sofern man mit Hobbes den Menschen letztlich individualpragma-
tisch motiviert sieht, liegt der Beweggrund, den Natur- und Kriegszustand
zu überwinden, im Streben nach Selbsterhaltung und Glück. Der Beweggrund

zur Überwindung enthält in sich aber noch nicht den Begriff (den
allgemeinen Weg) der Überwindung. Dazu bedarf es der Vernunft
(reason), die Hobbes als richtiges Rechnen mit allgemeinen Namen unter
Ausschaltung der Leidenschaft des Rechnenden (Leviathan I, 5)
bestimmt. Die Vernunft sieht die grundsätzliche Defizienz des Kriegszustandes

ein und erkennt zugleich im Friedenszustand die grundsätzliche
Überwindung dieser Defizienz. Allerdings hat die Vernunft keine handlungsbestimmende

Kraft. Sie ist ein rein theoretisches Vermögen. So bedarf es

einer affektiven Disposition zum Frieden, die Hobbes aus drei natürlichen
Leidenschaften konstituiert sieht: aus der Furcht vor einem gewaltsamen
Tod, aus dem Verlangen nach den zu einem glücklichen Leben erforderlichen

Dingen und aus der Hoffnung, sich diese Dinge durch Anstrengung
wirklich zu verschaffen (Leviathan I, 13).

Die naturrechtliche Forderung, den Kriegszustand zu verlassen und
den Friedenszustand zu errichten, wird durch die allgemeine Vernunft
erkannt und durch individualpragmatisch definierte Klugheit zum
Beweggrund persönlichen Handelns gemacht. Die Friedensforderung
erhebt sich aufgrund einer Konvergenz von Vernunft (principium diiudica-
tionis) und Leidenschaft (principium executionis): Während im Naturzu-

121



stand individuelle Selbsterhaltung und persönliches Glück permanent
und radikal gefährdet sind, garantiert der Friedenszustand das, was jeder
Einzelne für sich persönlich will, ein sicheres Überleben sowie einen
persönlichen Freiraum für die Suche nach dem Glück. Die wechselseitige
Einschränkung und Sicherung von Freiheit beinhaltet eine wechselseitige
Übertragung von Rechten; sie kann deshalb auch als (Gesellschafts-)Ver-
trag bezeichnet werden.

Damit der Vertrag nicht ein blosses gegenseitiges Versprechen bleibt,
das man bei der nächstbesten Gelegenheit bricht, übertragen nach Hob-
bes alle Personen ihre Rechte auf einen Repräsentanten, den (monarchischen,

aristokratischen oder demokratischen) Souverän, der - keinem
Gesetz unterworfen (legibus absolutus) - alle staatliche Gewalt hat und
kraft dieses Gewaltmonopols den inneren (und äusseren) Frieden garantieren

soll.
Bei dieser zu einem untragbaren Absolutismus führenden Argumentation

übersieht Hobbes, dass der Souverän (Repräsentant) selbst nicht der
über allen Kontroversen stehende rein unparteiische Dritte, sondern dass

er mindestens teilweise selbst Partei ist: Flobbes' Lösungsvorschlag für
den Naturzustand ist keine streng universale (grundsätzliche), sondern
eine an partikulare, keineswegs notwendige empirische Randbedingungen

gebundene Lösung.
b) Kant beurteilt den Naturzustand weder, wie Hobbes, nach dem

Zusammenspiel von Vernunft und individualpragmatischer Perspektive,
noch, wie der Utilitarismus, nach dem sozialpragmatischen Kriterium,
dem allgemeinen Wohlergehen. Sein Massstab ist in begrifflicher wie in
motivationaler Hinsicht nur die praktische Vernunft selbst: Das

Gedankenexperiment Naturzustand führt zu einem inneren Widerspruch. Die
Annahme unbegrenzter Willkürfreiheit, das Recht aufalles, entpuppt sich

bei näherer Analyse als Recht auf nichts. Die Grenzen menschlicher
Freiheit kommen nicht von ausserhalb der Freiheit. Sie liegen weder in
der Güterknappheit noch in Wachstumsgrenzen und auch nicht in der -
eventuell selbst ökonomisch bedingten - Depravation des Menschen
allein. Sie gründen vielmehr schon in der Freiheit selbst. Ohne eine gleichzeitige

Einschränkung und Sicherung von Freiheit nach Massgabe
allgemeiner Gesetze, ohne eine verbindliche Rechtsordnung, die sich
gegebenenfalls mit Zwang verbindet, ist die Freiheit von jedermann jederzeit der
Gefahr der Vernichtung ausgesetzt.

122



Die Errichtung des Rechtszustandes ist bei Kant unbedingt oder sittlich
gesollt, und zwar deshalb, weil allein der Rechtszustand jene Antwort auf
die permanente Konfliktbedrohung im menschlichen Zusammenleben
ist, die dem Anspruch der (praktischen) Vernunft auf Objektivität und
allgemeine Gültigkeit genügt. Der Rechtszustand, verstanden als die

wechselseitige Einschränkung und Sicherung von Freiheit nach einem

streng allgemeinen, nach einem universal gültigen Gesetz, gilt hier als eine

normative Idee der praktischen Vernunft, das heisst als letzter Massstab

zur Beurteilung der Rechtmässigkeit positiven Rechts. Er ist selbst das

Gerechtigkeitsprinzip oder die politische Grundnorm, nämlich die
Vernunftidee des Zusammenlebens.

Die These der klassischen politischen Philosophie, der Mensch sei von
Natur aus zur politischen Gemeinschaft bestimmt, findet durch die
neuzeitliche Argumentation eine neue Deutung und Begründung. Der
Mensch ist insofern und aus dem Grund von Natur aus ein politisches
Wesen, als er sich - wegen der nicht hintergehbaren Konfliktmöglichkeit
und wegen des ebensowenig aufhebbaren Mangels an Instinktsicherung -
im blossen Naturzustand im latenten Krieg und in Furcht vor einem

gewaltsamen Tod befindet, eine Situation, die er nur dadurch grundsätzlich

überwindet, dass er sich mit seinesgleichen zu einer rechts- und
friedenssichernden politischen Ordnung zusammenschliesst. Eine solche

Ordnung zu errichten heisst, jene Selbstgefährdung durch seinesgleichen
institutionell zu bändigen, die im naturalen Begriff" der menschlichen

Natur steckt und zu deren Bändigung der Mensch gemäss seiner Vernunftnatur

auch aufgerufen und befähigt ist. Als Vernunftwesen kann der
Mensch die Gefährdung einsehen sowie das sittliche bzw. das Vernunftprinzip

der Überwindung, den Rechtszustand, sowohl erkennen als auch
in geeigneten Institutionen realisieren.

4. Politische Gerechtigkeit als Rechts- und Sozialstaatlichkeit

4.1 Rechtsstaat. - Mit dem Begriff" der wechselseitigen Einschränkung
und Sicherung von Freiheit nach einem streng allgemeinen Gesetz, das

alle in gleicher Weise verpflichtet, ist das a priori-Prinzip des Naturrechts
gefunden: das letzte Kriterium zur Beurteilung der Sittlichkeit (Vernünf-

123



tigkeit)19, nicht der positiven Geltung und auch nicht der Wohlfahrtsge-
mässheit öffentlicher Zwangsgesetze. Es betrifft nicht bloss Gesetze erster

Ordnung (Gebote, Verbote, Verfahrensvorschriften), sondern auch
Gesetze zweiter Ordnung (Regeln zur Lösung von Streitfallen und Vorschriften

über die Entstehung und Veränderung von Gesetzen).
Das Prinzip gibt sich nicht damit zufrieden, dass Gesetze auch Gesetze

sind, das heisst ohne Eigennamen formuliert werden. Es fordert auch, dass

die Gesetze von Grundsätzen bestimmt sind, die als universal gültig
gedacht werden können. Solche sittlichen Grundsätze oder Leitprinzipien
der politisch-sozialen Welt sind der direkte Gegenstand des Rechtskriteriums.

Das neuzeitliche Naturrecht besteht deshalb (1) aus dem höchsten
Rechtskriterium und (2) aus der Gesamtheit der von ihm bestimmten
sittlichen Grundsätze.

Solche Grundsätze unternehmen es, das eine a priori-Prinzip gemäss
den verschiedenen Grundaspekten der politisch-sozialen Welt aufzufächern.

Sie bedeuten die universalen Bedingungen der gegenseitigen
Einschränkung und Sicherung von Freiheit, das heisst der gegenseitigen
äusseren Anerkennung von Personen. Weil es sich um universale

Bedingungen des menschlichen Zusammenlebens handelt, kommen sie dem
Menschen vor und unabhängig von jeder individuellen oder öffentlichen
Handlung zu. Sie heissen deshalb auch Menschenrechte: angeborene,
natürliche, unveräusserliche und unverletzliche Rechte des Menschen als

Menschen. Allerdings werden sie nur in dem Mass geschichtlich wirksam,
wie sie von einer politischen (Rechts- und Verfassungs-)Ordnung
aufgegriffen und garantiert werden. Das Naturrecht begnügt sich deshalb nicht,
gewisse Menschenrechte bloss zu proklamieren oder zu deklamieren. Es

fordert auch aus sich heraus dazu auf, sie als Grundrechte und/oder als

normative Leitprinzipien zum festen Bestandteil der Rechtsordnung zu
machen, es fordert ihre Institutionalisierung, ihre Positivierung heraus.

Die Menschenrechte bezeichnen grundsätzliche Grenzen jeder sich

tendenziell absolut setzenden Staatsgewalt, sie stellen ebenso das kritische
Korrektiv gegenüber totalitären Souveränitätsanmassungen einer
monarchischen oder aristokratischen oder demokratischen Politik dar.

Die rechtliche Institutionalisierung der Menschenrechte geschieht
durch ein Bündel von Vorsichtsmassregeln und Schutzvorkehrungen.
Dazu gehören etwa:

1. die Anerkennung der Menschenrechte nicht nur in Form von Tole-

124



ranzen oder unverbindlichen Absichtserklärungen, sondern ihre
Aufnahme als rechtsverbindliche Grundrechte und normative Leitprinzipien
in die (geschriebene oder ungeschriebene) Verfassung;

2. die Bindung der Gesetzgebung an die Verfassung sowie die Überprüfung

dieser Bindung durch eine Verfassungsgerichtsbarkeit, die sowohl
die an der Legislative beteiligten Parteien als auch die Gesetze auf ihre
Verfassungskonformität hin überprüft;

3. die Bindung der Regierung und der Verwaltung an die verfassungskonformen

Gesetze und die Überprüfung dieser Bindung durch die
Verwaltungsgerichtsbarkeit;

4. die Gewaltenteilung, das System der «checks and balances», dabei

vor allem unabhängige Gerichte und Richter sowie eine wirksame Opposition.

Einige Beispiele von Menschen- und Grundrechten:
1. Die elementaren Voraussetzungen des Gebrauchs der Handlungsfreiheit

sind Leib und Leben. Das Recht sorgt primär nicht dafür, dass

man am Leben bleibt und dass man nicht - wegen Krankheit, eines
Unfalls oder des Alters - stirbt oder gebrechlich wird, wohl aber dafür, dass

Leib und Leben vor Eingriffen der Mitmenschen und des Staates
geschützt werden. Das entsprechende Grundrecht der Unverletzlichkeit von
Leib und Leben fordert (a) in bezug auf die Mitmenschen Verbot von
Mord und Todschlag, von Vergewaltigung, körperlicher Verstümmelung
und Misshandlung, auch vor psychischer Unterdrückung und (b) in bezug
auf den Staat Schutz vor willkürlicher Verhaftung und Bestrafung (so das

verfassungsgeschichtlich wohl älteste Grundrecht: habeas corpus), dann
auch Verbot von grausamen Strafen und von Folter.

2. Eine weitere Grundvoraussetzung zur Realisierung von Freiheit ist

die Möglichkeit, Sachen zu gebrauchen, das heisst Eigentum zu haben.
Damit ist noch nichts darüber ausgesagt, wie man konkret Eigentum
erwerben und was man als Eigentum erwerben darf. Das Rechtsprinzip
gebietet nur, überhaupt den Erwerb von Eigentum zuzulassen und das

Erworbene unter öffentlichen Schutz zu stellen, also einerseits Diebstahl
und Raub, andererseits willkürliche Enteignung zu verbieten.

3. Insofern ein politisches Gemeinwesen eine Verfassung, Gesetze und
eine Regierung braucht, das Prinzip der gleichen Freiheit, aber politische
Diskriminierungen (eine politisch minderwertige Unterschicht) und
Privilegierungen (eine politisch höherwertige Oberschicht)20 verbietet, gebie-

125



tet es - positiv gewendet - freie (sei es direkte, sei es durch Repräsentanten
vermittelte) Mitbestimmung bei Verfassungsgebung, Gesetzgebung und

Regierung sowie Gleichheit in bezug auf diese Mitbestimmung. Da diese

gleiche staatsbürgerliche Freiheit aber das Wesensmerkmal der Demokratie

als Staatsform ausmacht, kann man pointiert sagen: Die Demokratie

als Staatsform hat den Rang eines Menschenrechts. Die Menschenrechte

haben nicht bloss die Funktion, demokratische Politik durch
Selbstbegrenzung zu legitimieren. Sie stellen auch die Legitimation der Demokratie

als Staatsform dar21.

Allgemein gesprochen: Das Naturrecht legitimiert ebenso persönliche
Freiheitsrechte (vgl. G. Jellinek: status passivus22) wie politische
Mitwirkungsrechte (vgl. status activus), ferner die persönliche (nicht die
wirtschaftliche) Komponente innerhalb der wirtschaftlichen Freiheit.

Ein Gemeinwesen, das diesen Grundsätzen verpflichtet ist, das sie also

nicht bloss in ein Verfassungsdokument aufgenommen, sondern zur politischen

Substanz des Gemeinwesens gemacht hat, nennt man einen Rechtsund

Verfassungsstaat oder eine Republik (im Vernunftsinne dieser
Begriffe). Das einen solchen Staat fordernde Naturrecht lehnt ebenso Diktatur

und Despotie wie Anarchie ab.

Diese Einsicht ist für Verfassungsgebungen, Verfassungsvergleiche
oder Verfassungsrevisionen, dann auch für eine internationale Rechtsund

Verfassungsordnung wesentlich: Der politische Grundkonflikt heisst

keineswegs, wie es uns in den letzten Jahren und Jahrzehnten eingeredet
wurde, Sozialismus versus Kapitalismus bzw. Freiheit versus Sozialismus.
Er heisst vielmehr Rechts- und Verfassungsstaat versus Diktatur auf der
einen und versus Anarchie auf der anderen Seite. Eine Besinnung auf
diesen Tatbestand kann dazu beitragen, die für die westlichen
Industriegesellschaften diagnostizierte Orientierungs- und Sinnschwäche zu
überwinden; sie kann helfen, den Einzelnen und den Gruppen politische
Identität zu stiften, dem Staat innere Anerkennung, das heisst Legitimität,
zu verleihen und der Aussenpolitik eine Dimension zu eröffnen, die über
das nackte Überleben und das wirtschaftliche Wohlleben hinaus in den
Bereich des Sittlichen reicht.

4.2 Sozialstaat. - Wenn es einer politisch-sozialen Ordnung mit den

persönlichen und den politischen Grundrechten ernst ist, dann muss sie

sich auch um jene generell gültigen empirischen Bedingungen kümmern,

126



mit deren Hilfe man seine Grundrechte überhaupt oder aber wesentlich
leichter realisiert, bzw. um jene Bedingungen, die die Realisierung
unmöglich machen, verhindern oder erschweren: um die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Bedingungen der Grundrechte, um jenes Mass an

Bildung, freier Zeit, an Einkommen, Vermögen usw., die es erlauben sich

um Leib und Leben, um Eigentum, um die Belange des Gemeinwesens

usw. zu kümmern. Sofern aber Armut und Unwissenheit, sofern eine

erschöpfende und abstumpfende Arbeitsweise und Arbeitsdauer und
anderes deutliche Hindernisse für die tatsächliche Realisierung der Grundrechte

sind, fordert uns das Naturrecht auf, für deren Beseitigung oder
wenigstens Milderung Sorge zu tragen. Die positive Rechtsordnung muss

Verantwortung für die Rahmenbedingungen übernehmen, unter denen

Einkommen, Vermögen, Bildung, soziale Stellung usw. erworben, verwendet

und weitergegeben werden, für die Rahmenbedingungen der Berufswelt,

für Situationen wie Alter, Krankheit, Unfall usw.
Im Gegensatz zu manchen Kritikern und auch Verteidigern der Rechtsund

Verfassungsstaatlichkeit23 steht diese keineswegs im Widerspruch zur
Sozialstaatlichkeit, fordert sie vielmehr heraus. Allerdings dürfen die

sogenannten sozialen Grundrechte (vgl. status positivus) keineswegs bloss

auf Kosten der persönlichen Freiheitsrechte und der politischen
Mitwirkungsrechte verfolgt werden. Denn sie sind als Bedingung ihrer Realisierung,

nicht aber als deren Beeinträchtigung oder gar Zerstörung
naturrechtlich legitimiert. Die sozialen Grundrechte begründen deshalb auch
keinen Anspruch auf Versorgung als solche (Wohlfahrtsstaat), sondern
einen Anspruch auf Ermöglichung und Schutz persönlicher und politischer

Freiheit (freiheitsfunktionalen Sozialstaat).

5. Konkrete Gerechtigkeit in komplexer Gesellschaft

5.1 Die aus den Prinzipien der Rechts- und Sozialstaatlichkeit folgenden

Grundrechte und normativen Leitprinzipien gebieten nur zum Teil
unmittelbar ein Tun und Lassen. Es finden sich dabei ebenso Grundsätze,
die erst eine regulative und noch keine operationale Bedeutung haben.
Dies gilt insbesondere für die demokratiefunktionalen Aspekte und für die
sozialstaatliche Komponente der Menschenrechte. Dort aber, wo den

Menschenrechten noch keine operationale Bedeutung zukommt, haben

127



sie den methodischen Status allgemeiner normativer Kriterien, aufdie das

Gemeinwesen sittlich verpflichtet ist; es sind Kriterien im Sinne von
Fundamentalnormen oder Normen zweiten Grades. Nach ihrer Massgabe

sind die entsprechenden wirtschaftlichen, gesellschaftlichen, kulturellen

und politischen Verhältnisses wahrzunehmen, zu beurteilen, zu
entwerfen und einzurichten, ohne dass die Grundsätze genau angeben,
was aus ihnen für die Bereiche der Presse oder der Bildung, des Strafvollzugs

oder der Wirtschafts- und Arbeitswelt an bereichsspezifischen Normen

(Normen ersten Grades) folgt und wie man die Menschenrechte als

das hier und jetzt politisch Gerechte konkret verwirklicht.
So steht zum Beispiel das Pressewesen unter den Leitkriterien der

Pressefreiheit, des Schutzes der Jugend und der persönlichen Ehre sowie -
aufgrund der demokratiefunktionalen Bedeutung der Presse - unter dem

Demokratiegebot. Gemäss diesen Grundsätzen ist das Pressewesen mit
seinem gesamten, höchst komplexen funktionalen Zusammenhang von
Beziehungen zu regeln. Überdies stellen die genannten Grundsätze insgesamt

ein notwendiges, keineswegs schon das zureichende Prinzip dar.
Ohne weitere Kriterien technischer, wirtschaftlicher und sozialer Natur
lässt sich ein konkretes Pressewesen nicht konstituieren.

Die Vermittlung von Grundsätzen der Rechts- und Sozialstaatlichkeit
mit den weiteren Kriterien sowie vor allem mit den geschichtlich konkreten,

deshalb auch geschichtlich veränderlichen Lebensverhältnissen ist
die ständige Aufgabe eines der konkreten Gerechtigkeit vernichteten
Gemeinwesens. Diese Vermittlung ist nur unter Voraussetzung einer Kenntnis

der entsprechenden Lebensverhältnisse (der heutigen Pressewelt, des

gegenwärtigen Bildungswesens, der Rechtspflege, der Wirtschafts- und
Arbeitswelt) möglich, einer Kenntnis, die sich sowohl auf die allgemeinen
Gesetzlichkeiten als auch auf die jeweiligen Randbedingungen erstreckt.

In einer zunehmend komplexen Welt lassen sich diese Kenntnisse nicht
ohne die methodische Erforschung der entsprechenden Wirklichkeit
gewinnen, so dass eine naturrechtliche Theorie der Gerechtigkeit aus sich

heraus aufdie Zusammenarbeit mit den relevanten Einzelwissenschaften:
mit den Rechts- und Wirtschaftswissenschaften, den Sozialwissenschaften,

der Psychologie und Pädagogik verweist. Deshalb gehört die
institutionelle Vermittlung von (naturrechtlich legitimierten) Gerechtigkeitsprinzipien

mit der entsprechenden einzelwissenschaftlichen Sachkompetenz

zu den Wirklichkeitsbedingungen von Gerechtigkeit in einer komplexen

Gesellschaft hinzu.



5.2 Man betrachtet Gerechtigkeitsprinzipien häufig als einen idealen
Plan, den man schrittweise verwirklichen, oder als ein ideales Vorbild, das

man getreu abbilden soll. Eine solche Betrachtungsweise halte ich für
methodisch falsch, was sich mit Hilfe einer Analogie erläutern lässt. Die
Grundsätze der Gerechtigkeit verhalten sich zur politisch-sozialen
Wirklichkeit nicht wie der ideale Entwurf eines Hauses zum tatsächlichen
Bauen, wobei sich beim Bauen unvorhergesehene, vielleicht leichtfertig
übersehene Schwierigkeiten (der Statik, der Finanzierung usw.) auftun
können, was eine Veränderung des ursprünglichen Plans veranlasst. Die
Grundsätze der Gerechtigkeit verhalten sich vielmehr zur politisch-sozialen

Lebenswirklichkeit wie die normativen Kriterien für den Plan, wie die

Forderungen nach Wohnlichkeit, Bequemlichkeit, Wärme- und
Lärmschutz zum Entwurf des Plans und seiner Durchführung. Die
Gerechtigkeitsprinzipien sind weder ideale Pläne noch konkrete Utopien, aus denen

man rechtliche Normen oder institutionelle Strukturen unmittelbar
deduzieren könnte. Deshalb lässt sich auch der Vorwurf entkräften, die Aussagen

des Naturrechts seien wirklichkeitsfremd. Gewiss begründet das

Naturrecht Grundsätze, und diese Grundsätze sind allgemein. Aber die

Qualität des Allgemeinen gehört zu jedem Grundsatz. Gleichwohl sind
die Grundsätze nicht wirklichkeitsfremd, und zwar deshalb nicht, weil sie

keine dogmatischen Vorbilder für die Wirklichkeit sind, vielmehr
normativ-kritische Massstäbe, nach denen in Zusammenarbeit mit empirischen
Erkenntnissen die politisch-soziale Welt zu beurteilen, zu legitimieren
oder zu disqualifizieren und entsprechend zu gestalten ist.

5.3 Die Konkretisierung der naturrechtlich begründeten Grundsätze
geschieht nicht nach dem Muster <Abbildung eines Vorbilds) oder
<Durchführung eines Plans >, sondern als ein - in der Regel mühsamer, höchst

komplizierter und seines Erfolgs keineswegs sicherer - Beurteilungspro-
zess. Wegen einer immensen Steigerung des empirisch-analytischen Wissens

und der entsprechenden wissenschaftlichen Kapazitäten kann sich
dieser Beurteilungsprozess der wissenschaftlichen Unterstützung, der
institutionalisierten wissenschaftlichen Politikberatung, versichern. Und

wegen der Komplizierung der zeitgenössischen Lebensverhältnisse ist
diese Unterstützung auch unerlässlich.

Eine solche Politikberatung beschränkt sich nicht auf Vorschläge für
inkrementale Verbesserungen (vgl. Popper)24 oder für Krisenmanage-

9 Studia philos. 38 129



ment. Auch wenn sie durch krisenähnliche Entwicklungen ausgelöst sein

mag, verfällt sie doch nicht in einen punktuellen und grundsatzlosen
Interventionismus, der den je auftretenden Problemen und ihrer krisenhaften

Zuspitzung immer bloss nachläuft. Als grundsätzliche Beratung,
als Konzeptplanung institutionalisiert, sucht sie vielmehr die Probleme in
ihrem Zusammenhang zu sehen und nach Massgabe normativer
Leitideen, vor allem der Grundsätze der Rechts- und Sozialstaatlichkeit, zu
lösen.

Eine solche konzeptorientierte wissenschaftliche Politikberatung ist in
ihrer Infrastruktur durch wissenschaftliche Rationalität bestimmt. Durch
das Ineinandergreifen der verschiedenen einzelwissenschaftlichen
Erkenntnisse gelangt man über den Weg von Problemanalyse und
Zielbestimmung in produktiver Synthese zu konstruktiven Entwürfen.

Die darin eingebundene Zielplanung lässt sich aber nicht auf
wissenschaftliche Rationalität reduzieren. Im Gegensatz zu den verschiedenen
Varianten von Technokratie und Szientismus ist die Zielplanung ganz
wesentlich durch Impulse aus dem politischen Raum, sie ist durch die

praktischen Bedürfnisse, Interessen und Zielvorstellungen der Betroffenen

sowie durch normative Grundsätze mitbestimmt, Grundsätze, die die

Planung in konstitutionellen Demokratien meist schon der Verfassung
entnehmen kann. Die (naturrechtlich begründeten und in den Verfassungen

niedergelegten) Grundsätze bedürfen jedoch der näheren Interpretation

und lassen überdies unterschiedlichen politischen Zielvorstellungen
Raum. Deshalb kann die genaue Bestimmung der Ziele nicht lediglich als

ein Ableiten aus übergeordneten, noch vagen Zielvorstellungen verstanden

werden. Im Ausgang von der Situation legitimer Zielkontroversen hat
die Politikberatung vielmehr die Aufgabe, Zielvorstellungen zu erarbeiten,

die nicht bloss in sich konsistent, präzis und realisierbar sind sowie mit
den Grundsätzen konform gehen, daher einer eventuellen verfassungsgerichtlichen

Überprüfung standhalten. Die Politikberatung muss darüber
hinaus Zielvorstellungen erarbeiten, die die Grundlage eines

gesellschaftspolitischen Konsenses abzugeben versprechen.
Durch die Aufgabe, auch einen Zielkonsens zu erarbeiten, obwohl sie

für ihn nicht entscheidungskompetent ist, wird die wissenschaftliche
Politikberatung zu einem Kommunikationsprozess, in dem ein Konsens
erprobt wird. Die Konzeptplanung muss nicht nur rationale Möglichkeiten
entwerfen, sondern auch politische Vorgaben aufgreifen und diese experi-

130



mentell zu einem aufgeklärten Konsens forttreiben. Dabei sind die
Ausdrücke <erproben> und <experimentell> emphatisch gemeint.
Konzeptorientierte Politikberatung ist ein Experiment, dessen Ergebnis zeigen soll,
was in der jeweiligen gesellschaftspolitischen Situation an solchen
Handlungsentwürfen möglich ist, die unter den (naturrechtlich legitimierten)
Kriterien politischer Gerechtigkeit sowie unter den Gesichtspunkten
wissenschaftlicher Rationalität und demokratischer Kommunikation einen

aufgeklärten Status haben. Kurz: Wissenschaftliche Politikberatung ist
ihrer Binnenstruktur nach ein experimenteller Konsens: die Erprobung
eines in relativer Distanz zu den politischen Instanzen, Kontroversen und
Querelen gefundenen gesamtgesellschaftlich gültigen Rahmenkonsenses.

Wissenschaftliche Politikberatung kann nur dort gelingen, wo Wissenschaft

und Politik aufeinander zugehen, ohne sich einander zu bemächtigen.

Sowohl die Herrschaftsanmassung von Wissenschaftlern gegenüber
der Politik als auch die konträre Anmassung von Politikern gegenüber der
Wissenschaft würde die mit der Politikberatung verbundene
Vermittlungsaufgabe unmöglich machen. In dem einen Fall würde die selbst

naturrechtlich legitimierte demokratische Willensbildung, im anderen
Fall die wissenschaftliche Rationalität manipuliert. Um beiden Gefahren
zu entgehen, muss die relative Autonomie von Wissenschaft und Politik
sichergestellt werden.

Die Zusammenarbeit unter Wahrung der je eigenen Prinzipien ist
terminologisch als partnerschaftliche Kooperation zu fassen. Kooperation
heisst deshalb die Qualität der Aussenstruktur wissenschaftlicher
Politikberatung.

Wegen der vielfältigen Verlässlichkeitsgrenzen der Wissenschaften

überhaupt und der Humanwissenschaften insbesondere, dann weil die
Wissenschaften insgesamt nur eine negative, keine positive
Entscheidungsinstanz darstellen, ferner wegen der Fragilität kommunikativer
Beziehungen, was auch für die Politikberatung als experimentellen Konsens

gilt, schliesslich weil die normativen Leitprinzipien die methodische
Bedeutung von Vorgaben haben, kann die wissenschaftliche Politikberatung
politische Gerechtigkeit nicht garantieren. Das bedeutet allerdings nicht,
dass die Politikberatung gegenüber einer der Gerechtigkeit verpflichteten
Politik gleichgültig sei. Der Sinn, den ein wissenschaftlich-konsensuell
bestimmtes Entscheidungsverfahren für die Realisierung politischer
Gerechtigkeit hat, und die Überlegenheit gegenüber anderen Verfahren, zum

131



Beispiel gegenüber den Verfahren rationaler Entscheidungstheorien25,
liegen vielmehr darin, dass eine Grundorientierung an Prinzipien politischer

Gerechtigkeit bereichs- und situationsgerecht erschlossen werden
kann, eine Aufgabe, ohne die die Verpflichtung demokratischer Politik auf
die Menschenrechte nicht zureichend erfüllt werden kann.

Wenn demokratische Politik tatsächlich der politischen Gerechtigkeit
und ihrer Spezifizierung als Menschenrechte dienen und wenn sie die

Realisierung eines solchen Grundinteresses nicht dem Zufall überlassen

will, dann braucht es politische Entscheidungsverfahren, die sowohl an
Menschenrechtsgrundsätzen orientiert als auch durch die formellen
Bedingungen von Rationalität und Kommunikation bestimmt sind. Durch
die Verbindung dieser vier Elemente: der natur-(menschen-)rechtlichen
Grundsätze, der wissenschaftlichen Rationalität, des experimentellen
Konsenses und der Kooperationsbeziehung zur Politik erhält das öffentliche

Handeln eine massgebliche Chance, auch unter den Bedingungen
komplexer Gesellschaften die politische Gerechtigkeit konkret zu
verwirklichen.

Anmerkungen

1 Damit wird nicht das Interesse der analytischen Rechtsphilosophie von Hobbes und
Bentham über Jean Austin bis H. L. A. Hart kritisiert, zwischen dem sittlich richtigen und
dem tatsächlich gegebenen Recht begrifflich zu unterscheiden, sondern nur jene Vorstellung,

das gegebene Recht sei zugleich Massstab seiner Legitimität.
2 Vgl. so verschiedene Autoren wie A. P. d'Entrèves: Natural Law. An Introduction to Legal

Philosophy (London 21970) Introduction; L. Strauss: Natural Right and History (1953);
dtsch. Naturrecht und Geschichte (Frankfurt a.M. 1977) Einleitung und Abschn. III; E.

Bloch: Naturrecht und menschliche Würde (Frankfurt a.M. 1961) Vorwort; R. Spaemann:
Die Aktualität des Naturrechts. In: Zur Kritik derpolitischen Utopie(Stuttgart 1977) S. 183-

198, bes. 198.
3 Vgl. I. Kant, Die Metaphysik der Sitten. Rechtslehre, § 36 u.a. - Analog ist das N aturrecht

für Thomas von Aquin der Inbegriff der natürlichen, nicht erst durch göttliche Offenbarung

zu erkennenden Sittlichkeit. Die neuere Thomas-Forschung sieht dadurch die praktische

Vernunft zu autonomer Sittlichkeit ermächtigt: W. Kluxen: Philosophische Ethik bei
Thomas von Aquin (Mainz 1964); L. Oeing-Hanhoff: Mensch und Recht nach Thomas von
Aquin. In: Philosophisches Jahrbuch 82 (1975) 10-30.

4 Für viele: Chr. Wolff: Philosophia practica unversalis (1738/39) I, §§ 135, 161 f. u.a.
5 Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik W, 10, 1134b 24ff.; Thomas von Aquin, S. theol. III,

Suppl. 41,1,3 (Aristoteles' Ethik zitierend) und ausführlicher: Demalo 2,4,13; zu Aristoteles:

J. Ritter: Naturrecht bei Aristoteles. In: Metaphysik und Politik (Frankfurt a.M. 1969)
S. 133-179; E. Voegelin: Das Rechte von Natur. In: Anamnesis (München 1966) S. 117-

133; zu Thomas: Oeing-Hanhoff, a. O. (Anm. 2) S. 16; auch M. Müller: Art. <Naturrecht
(I)>. In: Staatslexikon der Görres-Gesellschaft 6V, 929-932.

132



Vgl. schon die seit 1956 erscheinende Zeitschrift Natural Law Forum (Notre Dame, Ind.). -
Eine kleine Auswahl aus der Fülle der Monographien - ausser d'Entrèves, Strauss, Bloch
(s. Anm. 2): J. Maritain: Les droits de l'homme et la loi naturelle (Paris 1945); J. Leclerq:
Leçons de droit naturel. 4 Bde. (Löwen 31950ff.); H. Coing: Die obersten Grundsätze des

Rechts. Ein Versuch zur Neubegründung des Naturrechts (Heidelberg 1947); J. Messner:
Das Naturrecht. In: Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik
(Innsbruck u.a. 11950, 41960); H. Welzel: Naturrecht undmateriale Gerechtigkeit (Göttingen

11951; 41962); Giorgio del Vecchio: Essenzadel diritto naturale (Rom2\954); E. Galan

y Guttierez: Jus Naturae (Valladolid/Madrid 1954); E. Wolf: Das Problem der
Naturrechtslehre. Versuch einer Orientierung (Karlsruhe 11955,31964). - Siehe auch die Sammelbände:

A. L. Harding (Hg.): Natural Law and NaturaI Rights (Dallas, Texas 1955); W.
Maihofer (Hg.): Naturrecht oder Rechtspositivismus? (Darmstadt11969,21972) S. 580-622:

Bibliographie zum Naturrechtsschrifttum 1945-1960; auch A. Kaufmann (Hg.): Die onto-
logische Begründung des Rechts (Darmstadt 1965); A. Müller u.a. (Hg.): Naturrecht und
Natur (Freiburg i. Br. 1972); F. Böckle und E. W. Böckenförde (Hg.): Naturrecht in der

Kritik (Mainz 1973).
John Rawls: A Theory ofJustice (Cambridge, Mass. 1971; dtsch. 1975); Gerechtigkeit als

Fairness (Freiburg i. Br./München 1977); zur weltweiten Diskussion um Rawls: N.
Daniels (Hg.): Reading Rawls (Oxford 1975); O. Höffe (Hg.): Über John Rawls' Theorie der

Gerechtigkeit (Frankfurt a.M. 1977).
Er geht auf Hume, Kant und neuerdings G. E. Moore zurück; berühmt auch der Beitrag
von W. K. Frankena: The Naturalistic Fallacy. In: Mind 48 (1939) 464-477; dtsch. in:
Seminar: Sprache und Ethik (Frankfurt a.M. 1974) S. 83-99.

Vgl. W. Rod: Rationalistisches Naturrecht und praktische Philosophie der Neuzeit. In:
M. Riedel (Hg.): Rehabilitierung der praktischen Philosophie, Bd. 1 (Freiburg i.Br. 1972)
S. 269-295.
So schon K. Bergbohm: Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, Bd. I (Leipzig 1892) S. 409ff.;
zur Kritik L. Strauss, a.O. (Anm. 2) Abschn. I.

H. Kelsen: Die philosophischen Grundlagen der Naturrechtslehre und des Rechtspositivismus

(Charlottenburg 1928).
E. Topitsch: Die Menschenrechte als Problem der Ideologiekritik. In: Sozialphilosophie
zwischen Ideologie und Wissenschaft (Neuwied-Berlin 31971) S. 71-96.

Zur Geschichte des Naturrechts vgl. Bloch und Strauss (Anm. 2); Welzel (Anm. 6); Rod
(Anm. 9); F. Flückiger: Geschichte des Naturrechts, Bd. I: Altertum und Frühmittelalter
(Zürich 1954); G. R. Morrow: Plato and the Law öf Nature. In: M. R. Konvitz und A. E.

Murphy (Hg.): Essays in Political Theory (Washington 1948) S. 17-44.

Näherin Otfried Höffe: Grundaussagen über den Menschen bei Aristoteles. In: Ethik und
Politik. Grundmodelle und -problème der praktischen Philosophie (Frankfurt a.M. 1979).
Aristoteles' Sklaventheorie {Pol. I, 2, 1252 a 30-34; 1, 3-7) ist - zu Recht - ein Ärgernis
seiner politischen Philosophie. Sie ist allerdings nicht für die Begründung der Polisnatur
des Menschen konstitutiv, mit der zweiten Begründungsreihe sogar inkompatibel: Aristoteles

unterscheidet zwei Arten von Sklaven. Die einen seien es durch Gesetz (vopco: wer im
Krieg überwunden werde, sei Eigentum des Siegers), die anderen seien es von Natur aus,
also nicht durch Gewalt, sondern zu Recht (I, 5). Sie besässen nämlich in erster Linie
körperliche Kräfte und Sprache und Vernunft (Loyoç) nur in dem Sinn, dass sie ihre
Gebote ausführen können, ohne selbst Sprache und Vernunft zu haben (1,5,1254 b 21-23).
Die Vorstellung, Begabung sei durch Erziehung mitbestimmt und eventuelle Begabungsschwächen

seien durch kompensatorische Erziehung auszugleichen, ist Aristoteles ganz
fremd. Vor allem steht die These, einige Menschen hätten nicht selbst Sprache und

133



Vernunft, sondern könnten nur ihre Gebote ausführen (I, 2, 1252 a 30-34), der wenige
Abschnitte später ausgesprochenen Bestimmung des Menschen schlechthin als eines

sprach- und vernunftbegabten Lebewesens (I, 2, 1253 a 9f.) entgegen.
16 I. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, 4. Satz; vgl. dazu

H. Plessners Interpretation in: Die Frage nach der Conditio Humana (Frankfurt a.M. 1976)
S. 100-110.

17 Gegen entsprechende Kritik, wie sie etwa schon von D. Hume geübt wurde: Of the

Original Contract. In: Essays. Moral, Political and Literary (Oxford 1963) S. 452-473, bes.
4561T.

18 Näher Otfried Höffe: Zur vertragstheoretischen Begründung politischer Gerechtigkeit.
In: Ethik und Politik a.O. (Anm. 14).

19 Aber nicht der Moralität der Gesinnung.
20 Macht und Autorität von verfassungsgebender, von gesetzgebender Versammlung und

von Regierung dürfen letztlich nicht auf Qualitäten beruhen, die dem Volk unzugänglich
sind, seien es Abstammung (vgl. Monarchie und Aristokratie) oder Besitz und Reichtum
(Plutokratie),seien es wissenschaftlich-technische Kompetenz (Technokratie) oder
militärischer Rang (Militärstaat).

21 Näher Otfried Höffe: Menschenrechte als Legitimation und Massstab demokratischer
Politik. In: J. Schwartländer (Hg.): Menschenrechte als Fundament und kritischer Massstab
der modernen Demokratie (Tübingen 1979).

22 G. Jellinek: System der subjektiven öffentlichen Rechte (Freiburg i. Br. 1892).
23 Neuerdings - in den Spuren von M. Friedmann: Capitalism and Freedom (Chicago/

London " 1971) -R. Nozick: Anarchy, State, and Utopia (Oxford 1975); dtsch. Anarchie,
Staat, Utopia (München o.J.); zum Verhältnis von Rechts- und Sozialstaatlichkeit vgl. E.
Forsthoff (Hg.): Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit (Darmstadt 1968); D. Suhr:
Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit. In: Der Staat 9 (1970) 67-93.

24 Karl Popper: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. 2 Bde. (Bern 21970) Bd. 1, Kap. 9.
25 Vgl. hierzu und zum Abschn. 5 überhaupt Otfried Höffe: Strategien der Humanität. Zur

Ethik öffentlicher Entscheidungsprozesse (Freiburg i. Br./München 1975); Strategien
politischer Gerechtigkeit: Öffentliche Entscheidungsfindung als methodischer Kommuni-
kationsprozess. In: Ethik und Politik a. O. (Anm. 14).

134


	Politische Gerechtigkeit : Grundzüge einer naturrechtlichen Theorie

