
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Entfremdung und Gerechtigkeit : die Entfremdung bei Marx

Autor: Siegrist, Verena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

VERENA SIEGRIST

Entfremdung und Gerechtigkeit
Die Entfremdung bei Marx

Im folgenden Aufsatz wird der Frage nachgegangen, ob die Wurzel der Entfremdung
insgesamt, also auch die der Selbstentfremdung (wie Marx meinte), allein in den ökonomischen

Verhältnissen zu suchen sei. Tatsächlich ist die Entfremdung trotz teilweiser
Umgestaltung der Produktionsverhältnisse (Abschaffung des Privateigentums und Vergesellschaftung

der Produktionsmittel in den sozialistischen Ländern) nicht aufgehoben, und der
Zustand der Gerechtigkeit hat sich auch nicht eingestellt. Trotzdem ist der Marxismus mit
der Verabschiedung des Marxschen Geschichtsdeterminismus nicht erledigt.

Die offen gebliebenen Fragen verweisen auf den Menschen: seine psychologische Verfassung

- seine anthropologische Bestimmung. Durch die Aufnahme des anthropologischen
Ansatzes bei Marx und der Auseinandersetzung mit Vertretern einer materialistischen
Psychologie wird die Problematik auf einer Ebene sichtbar, die noch der Aufarbeitung bedarf.

Marx unterschied in seinen Frühschriften1 vier Arten der Entfremdung:

Erstens die Entfremdung durch die Arbeit am vom Arbeiter produzierten

Gegenstand. Diese «primitive» Entfremdung war keine eigentliche
Entfremdung, und zwar deswegen nicht, weil das Produkt nicht veräussert,

sondern für den Eigenbedarf genutzt wurde.
Im zweiten Falle wird das Produkt veräussert, getauscht, es wird zur

Ware. Die Entfremdung entsteht zwischen Produzent und Produkt.
Diese Art der Entfremdung führt zu einer dritten: der Entfremdung

zwischen Mensch und Mensch.
Von der Voraussetzung her, dass der Mensch ursprünglich ein soziales

und tätiges Wesen ist, entsteht, durch die Art und Weise der Tätigkeit und
der Sozialität, die ihn als existierenden Menschen von seinem Wesen

entfremdet, die vierte und grundsätzliche Art der Entfremdung: die

Selbstentfremdung.
Aufder Suche nach der Ursache der Entfremdung, d.h. nach dem, «was

den primitiven Menschen veranlasste, sein Produkt zu veräussern»2, stiess

Korrespondenz: Frau Verena Siegrist-Messikommer, Im Glockenacker 42, CH-8053 Zürich

6 Studia philos. 38 81



Marx auf die folgenden zwei Grundtatsachen: die Teilung der Arbeit und
den Hang zum Austausch. Die Bedingung für den Hang zum Austausch
sah Marx in der naturgegebenen Teilung der Arbeit der Menschen, die das

Bedürfnis zum Austausch weckt. «Teilung der Arbeit, die ursprünglich
nichts war als eine Teilung der Arbeit im Geschlechtsakt, dann Teilung der

Arbeit, die sich vermöge der natürlichen Anlage (z. B. Körperkraft),
Bedürfnisse, Zufälle etc. von selbst oder 'naturwüchsig' macht»3, stand am

Anfang des Prozesses. Durch die im Verlauf des Austausches entstandenen

Ungleichheiten trat «eine Teilung der materiellen und geistigen
Arbeit» ein, und erst «von dem Augenblicke an» wurde «die Teilung der
Arbeit wirklich Teilung»4. Es entstand «mit der Teilung der Arbeit die

Möglichkeit, ja die Wirklichkeit..., dass der Genuss und die Arbeit,
Produktion und Konsumation, verschiedenen Individuen zufallen»5, was die

Entfremdung vollends bewirkte. «Das Primäre in der Genesis der
Entfremdung ist nach dieser Theorie also die Teilung der Arbeit, welche die

Voraussetzung dafür bildet, dass durch Austausch der Produkte die
Möglichkeit entsteht, diese zu 'akkumulieren', Eigentum zu bilden»6.

Sowohl der Ursprung als auch der Prozess der Entfremdung haben
ihren Ort somit in der Arbeitsteilung und der Arbeit, und nicht, wie man
gemeinhin annimmt, in erster Linie in der Ausbeutung. Die Ausbeutung
manifestiert lediglich die Entfremdung. Den Höhepunkt der Entfremdung

- die schon durch die ganze Geschichte hindurch existiert - sah Marx in
der kapitalistischen Gesellschaft, in der ausschliesslich privaten Verfügung

über die Produktionsmittel und in der ungerechten Produktionsweise

des Kapitalismus: «Das Privateigentum ist also das Produkt, das

Resultat, die notwendige Konsequenz der entäusserten Arbeit, des äusser-

lichen Verhältnisses des Arbeiters zu der Natur und sich selbst. Das

Privateigentum ergibt sich also durch Analyse aus dem Begriff der entäusserten

Arbeit, das ist des entäusserten Menschen, der entfremdeten Arbeit, des

entfremdeten Lebens, des entfremdeten Menschen»7.

Wie aber das Privateigentum Konsequenz der entäusserten Arbeit ist,

so ist es auch deren Grund und Ursache. Für den geschichtlichen
Menschen, der im kapitalistischen System gekennzeichnet ist durch die
Entfremdung der Existenz von seinem Wesen, ist alle konkrete Arbeit
«entfremdete Arbeit». Das ist die Gesetzmässigkeit der Entfremdung im
Kapitalismus. «Der Gegenstand, den die Arbeit produziert, ihr Produkt, tritt
ihr als ein fremdes Wesen, als eine von dem Produzenten unabhängige

82



Macht gegenüber. Das Produkt der Arbeit ist die Arbeit, die sich in einen

Gegenstand fixiert, sachlich gemacht hat, es ist die Vergegenständlichung
der Arbeit»8. Diese Vergegenständlichung und damit die gesamte
Entfremdung wird nach Marx aufgehoben durch die Abschaffung des

Privateigentums und die Sozialisierung der Produktionsmittel. Denn bei
gleichbleibendem Stand der Verwaltung der Produktionsmittel und einem
ständigen Wachstum der Produktivkräfte kommt es gelegentlich zur Konfrontation

der benachteiligten mit der herrschenden Klasse und zur Sprengung

der Fesseln der Produktivkräfte. «Es tritt dann eine Epoche sozialer
Revolution ein»9. Die letzte dieser Revolutionen ist die sozialistische, in
der die Diktatur des Proletariats errichtet wird als eine Durchgangsphase,
die zum Ziele der Erreichung einer klassenlosen Gesellschaft führt. «Die

geistigen Kräfte der sozialistischen Revolution erwachsen aus dem Klas-
senbewusstsein der Arbeiterklasse»10. Der revolutionäre Kampf zur
Sprengung der Fesseln ist der Arbeiterklasse vorbehalten. «Er ist Sache

des Klassenbewusstseins»11. Nach der Diktatur des Proletariats, die Marx
auch den «rohe[n] Kommunismus» nennt, beginnt erst die «wirkliche
Geschichte» des Menschen. Dann tritt er ein in das Reich der Freiheit, der

Gerechtigkeit. Bisher verwirklicht sich Freiheit im Kapitalismus nur für
den Unternehmer auf Kosten seiner Arbeiter: Sie müssen unfrei arbeiten,
damit er frei arbeiten und gemessen kann. Im Sozialismus (der Diktatur
des Proletariats) herrscht (noch) keine Freiheit, sondern die Gerechtigkeit
und Gleichheit, die dadurch entsteht, dass die Ungerechtigkeit des

Privateigentums aufgehoben ist. Das Zusammenfallen von Gerechtigkeit und
Freiheit bleibt dem gesellschaftlichen Zustand des Kommunismus
vorbehalten.

Aufhebung der Entfremdung und Gerechtigkeit

Kein Zweifel besteht für Marx darüber, dass Entfremdung durch
gesellschaftlich bedingte Ungleichheiten aufgrund der Produktionsverhältnisse
aufgehoben werden kann mittels Abschaffung des Privateigentums und
der Vergesellschaftung der Produktionsmittel. Es leuchtet ein, dass sich im
Laufe der menschlich-geschichtlichen Entwicklung neue Produktionsverhältnisse

ausbilden. Dass sich dann aber im Kommunismus das Problem
der Ungleichheit nicht mehr stellen werde, scheint mir fraglich zu sein.

83



«Für Marx war es ein Axiom, dass, da die ökonomische Entfremdung die

Grundlage aller anderen Formen der Entfremdung ist, diese bedingt, dass

die Abschalfung der wirtschaftlichen Entfremdung durch Abschaffung
des Privateigentums der Produktionsmittel automatisch allen Entfremdungen

ein Ende setzt»12.

Ist diese Sicht heute noch angemessen? Müssen wir uns nicht fragen, ob

es Entfremdung gibt, deren Wurzeln anderswo zu suchen sind als im
ökonomischen Bereich? «Woher kommt es, dass die Produkte ein vom
Menschen unabhängiges Sein, dass sie die Macht über ihn gewinnen?»13
Diese Frage stellt sich heute in dringlicher Form, denn «zum Problem der

Entfremdung im Kapitalismus kommt nämlich das Problem der Entfremdung

im Sozialismus hinzu»14.

Aber selbst wenn die ökonomische Ableitung der Entfremdung im
Sinne von Marx heute nur noch mehr oder weniger Gültigkeit hätte: auf
jeden Fall gibt es die Entfremdung. Warum aber wird sie nicht von allen
Menschen gleich wahrgenommen? Um mit Marx zu sprechen: Warum hat
sich das «richtige Bewusstsein», d. h. das Bewusstsein, das sich in
Übereinstimmung befindet mit dem dialektischen Stand der Geschichte, (noch)
nicht eingestellt? Selbst wenn wir annähmen, dass Entfremdung insgesamt

nicht allein aus der ökonomischen Entfremdung hervorgehe, wären
wir nicht der Frage nach den sozialen «Ungleichheiten» / «Ungerechtigkeiten»

(égalité / justice) in der heutigen Gesellschaft entbunden.
Die durch einen Höchststand der Produktion erzeugte Menge an

Gütern stiftet jenen Überfluss, der nach Marx die Voraussetzung ist, dass

Herrschaftsfreiheit entstehen kann. Es ist dem Individuum des Spätkapitalismus

vergönnt, an einem Wohlstand teilzuhaben, der unter der
Annahme, dass der Mensch ein «saturierbares Wesen» wäre, ausreichen
würde, sämtliche Bedürfnisse der Menschen zu stillen. Das Alltagsbild
aber zeigt uns die Menschen weder gesättigt noch zufrieden. Es muss seine

Richtigkeit haben, «dass die Wirklichkeit des industriellen
Reproduktionsprozesses heute eine fortgeschrittenere Stufe der Entfremdung
ausbildet - den entfremdeten Menschen, der sich mit dem entfremdeten
Dasein identifiziert und so seiner eigenen und der gesellschaftlichen
Entfremdung im buchstäblichen Sinne 'einverleibt'»15.

Die Frage stellt sich, inwiefern es die Leistungen des spätkapitalistischen

Systems sind, die die Bildung eines «richtigen Bewusstseins» verhindern.

Die Argumentation lässt sich anführen, «dass Marx nicht vorausse-

84



hen konnte, bis zu welchem Grade der Kapitalismus imstande war, sich

selbst zu modifizieren und so die wirtschaftlichen Bedürfnisse der
Industrienation zu befriedigen»16.

Das 'richtige Bewusstsein' und die 'wahren' und die 'falschen' Bedürfnisse

An diesem Punkt setzt die Kritik der Neomarxisten, insbesondere der
Frankfurter Schule, an. Jürgen Habermas sieht den Menschen in der
Überflussgesellschaft als «Opfer seines Verbrauchsbedürfnisses», eines

Bedürfnisses, das erzeugt wird durch Auswüchse der Markt- und
Motivforschung, die in ihrem Bestreben, Marktlücken aufzuspüren, um neue
Absatzmöglichkeiten zu finden, keine Grenzen anerkennt. So wird der
Konsument nach Habermas im «Stande der Bedürftigkeit gehalten von
einer Produktion, die seine akutellen Bedürfnisse nur um den Preis der

Erweckung neuer Bedürfnisse befriedigt, - neuer Bedürfnisse, die Bedürfnisse

der Produktion und nicht mehr der Menschen sind»17. Marcuse

nennt diese Bedürfnisse «falsche Bedürfnisse», denen er die «wahren
Bedürfnisse» gegenüberstellt. Für ihn ist die kapitalistische Gesellschaft

gekennzeichnet durch diesen Gegensatz von wahren und falschen Bedürfnissen.

«Falsch sind diejenigen, die dem Individuum durch partikuläre
gesellschaftliche Mächte, die an seiner Unterdrückung interessiert sind,

auferlegt werden: diejenigen Bedürfnisse, die harte Arbeit, Aggressivität,
Elend und Ungerechtigkeit verewiglichen»18.

Unter dem Einfluss einer anthropologisch orientierten Sozialökonomik
wurde die Unterscheidung zwischen Bedürfnis und Bedarf getroffen,
«d.h. zwischen der Motivation eines Begehrens und diesem selbst, aus
dem sich letztlich erst eine ökonomisch messbare Nachfrage ergibt,
[aber] selbst im 20. Jahrhundert, als sie bereits begonnen hatte, sich

einzubringen, wurde diese Unterscheidung noch häufig beiseite gelassen»19.

Das eigentliche Ziel der Marktforschung, um einer gezielten Produktion
willen, Bedarfe zu ermitteln, wurde vernachlässigt: - dafür erhielt die

Anerkennung des Bedürfnisses als eines «zwar bedeutsamen, aber durchaus

vorökonomischen Motivationsstandes »20 in der psychologischen
Werbung Bedeutung, während als Gegenstand der Sozialökonomik
ausschliesslich der Bedarf erscheint, «und zwar auch dann, wenn sie von
Bedürfnissen spricht»21. Das Wort Bedürfnis als psychologischer Termi-

85



nus wird verstanden als «Gefühl eines Mangels verbunden mit dem Streben,

ihn zu beseitigen; in der Abhilfe eines solchen Mangels entsteht die

Befriedigung eines Bedürfnisses»22. Die Werbung spricht die Konsumenten

an auf einer Motivationsebene, die geprägt ist durch gesellschaftliche
Leit- und Vorbilder - der Bezug auf die eigentlichen, unter der
Motivationsebene hegenden Bedürfnisse, fehlt gänzlich. Die Verhaltensforscher

nennen es das Appetenzverhalten, «das ein mehr oder weniger vages,
ungerichtetes Bedürfnis erst zu einem auf einen bestimmten Konsumzweck

gerichteten 'Bedarf macht»23. Dieses Verhalten kann durch die

Werbung verstärkend beeinflusst werden. Als Folge dieser Werbepraktiken

sehen wir eine Bedürfnissteigerung, die das Marx-Zitat nicht unpassend

erscheinen lässt: «Jeder Mensch spekuliert darauf, dem andern ein

neues Bedürfnis zu schaffen, um ihn zu einem neuen Opfer zu zwingen,
um ihn in eine neue Abhängigkeit zu versetzen Mit der Masse der
Gegenstände wächst daher auch das Reich der fremden Wesen, denen der
Mensch unterjocht ist, damit wächst auch die Entfremdung»24.

Dass falsche Bedürfnisse geschaffen werden können, bedarf nicht der
weiteren Erläuterung. Wie aber haben wir uns die 'wahren' Bedürfnisse
vorzustellen? Gibt es wahre Bedürfnisse als fundamentale anthropologische

Konstanten, wie den 'Willen zur Macht', Habsucht, Gier? Gibt es

wahre Bedürfnisse als Erbgut, die zur allgemein genetischen Ausstattung
des Menschen gehören? So wären z.B. nach Lorenz zu nennen: «der

Aggressions- oder der Fluchttrieb, der Trieb zum Nahrungserwerb oder
der Fortpflanzungstrieb»25. Es ist nicht anzunehmen, dass menschliche
Bedürfnisse je vollends gestillt werden können. Nach dem Prinzip der Lust
und Unlust (Freud) schaffen gestillte Bedürfnisse die Ausgangssituation
für die Erzeugung neuer Bedürfnisse. Welches sind aber die wahren
Bedürfnisse?

Nach Tenbruck gelingt es der neomarxistischen Schule nicht, die wahren

Bedürfnisse in die Soziologie einzuführen. Für die Soziologie sind
Bedürfnisse auch schon immer mehr oder weniger durch die jeweilige
Gesellschaft festgelegt, «wobei freilich diese soziokulturell fixierten
Bedürfnisse eine fast unendliche inhaltliche Differenzierung über die Zeit
und über die Völker hinweg aufweisen»26. So sind in gewissen Gesellschaften,

vor allem in denjenigen, die wir die primitiven Gesellschaften heissen,
die «sozialen und kulturellen Bedürfnisfixierungen überaus konkret und
genau»27, während sich die komplexen pluralistischen Gesellschaften da-

86



durch auszeichnen, dass «die Kulturmuster und die sozialen Institutionen
die Frage, was denn eigentlich die menschlichen Bedürfnisse seien, auch

im subjektiven Bewusstsein ihrer Mitglieder offen lassen»28. Tenbruck ist

der Meinung, es sei «die Rede von 'wahren' Bedürfnissen nur dann sinnvoll,

wenn die Kenntnis dieser Bedürfnisse Chancen für ihre dauerhafte

optimale Befriedigung eröffne»29.

Für die Marxisten, die von dem im Kapitalismus herrschenden
«falschen Bewusstsein» und den auferzwungenen «falschen Bedürfnissen»

ausgehen, kann diese Meinung natürlich nicht gelten. Unter der
Voraussetzung, «dass der Übergang von einer Theorie der Entfremdung zu einer
Theorie der Verdinglichung eine notwendige Folge ist (da als Ausgangspunkt

der Darstellung nicht mehr 'Arbeit' sondern 'Ware' angenommen
wird)»30, geschieht die Verwandlung des Menschen in ein Objekt auch im
Konsumbereich. So wie er im Produktionsprozess zur Ware «Arbeitskraft»

verwandelt wird, geschieht die Verwandlung im Konsumbereich
zur Ware «Kaufkraft». «Da grosser Konsum mit 'hohem Lebensstandard'
und 'Wohlfahrt' gleich gesetzt wird, wurde durch diese Verwandlung
versucht, Klassenwidersprüche und -gegensätze zu verdecken, bzw.
Unzufriedenheit der Bevölkerung und Klassenkampf zu verniedlichen»31. Als
Kaufkraft kommt dem Menschen nicht nur die Aufgabe zu, die Produktion

anzuregen - diese Verwandlung hat schliesslich eine ideologische
Funktion. «Sie trägt zur Schaffung eines 'falschen Bewusstseins' bei und
stärkt daher die Macht der herrschenden Klasse innerhalb der kapitalistischen

oder staatskapitalistischen Gesellschaft ,..»32.

Somit kann es dem Marxisten vorerst nicht um die Befriedigung der
menschlichen Bedürfnisse gehen. Es geht ihm um die «Entlarvung»,
«Entschleierung» des «falschen Bewusstseins», um das Aufdecken von
Mechanismen, die Missstände und Ungerechtigkeiten zur Folge haben. Es geht
um das «Bewusst-werden» von Abhängigkeiten, die sich erzeugen lassen

durch eine bestimmte Art von Produktion, und der durch sie verursachten

Bedürfnissteigerung und -Steuerung. Für Marx stellt sich konsequenterweise

das «richtige Bewusstsein», wie auch das Bewusstsein von Gerechtigkeit

z. B., in der Folge eines dialektisch ablaufenden Geschichtsprozesses

ein, der «den Menschen der Notwendigkeit seiner gesetzlichen
Entwicklung unterwirft... Deshalb bedarf der Mensch auch keiner Wert- und
Zielvorstellungen 'à la Gerechtigkeit'»33. Gerechtigkeit ist somit nicht
mehr als ein Phänomen des politisch-kulturellen, ideologischen Über-

87



baus, das eines Tages, ähnlich der Religion, obsolet wird. Das Bewusstsein
ist für Marx der bewusste Ausdruck des in der Basis verankerten Seins.

Dieses Bewusstsein ist in erster Linie das Bewusstsein einer Klasse, die

unter gleichen oder ähnlichen ökonomischen Bedingungen produziert,
d.h. deren Sein in der gleichen Produktionsweise und den dieser zugrunde
hegenden Produktivkräften wurzelt. «Welches aber der Mechanismus der
Basis auf den Überbau ist, das vermögen wir konkret nicht darzustellen.
Und das fehlende Glied ist hier der Mensch, ist das menschliche Milieu, in
dem Impulse aus dem Bereich der gesellschaftlichen Basis bedingen, dass

ein entsprechendes Bewusstsein entsteht, beziehungsweise sich ändert»34.

Dasfehlende Glied: der Mensch

Es bleibt nichts anderes übrig, als die Frage von Adam Schaff aufzunehmen

- die Frage nach dem «fehlenden Glied,... dem Menschen».
Stellen wir konkret die Frage: Wie ist es möglich, dass die modernen

Menschen in Abhängigkeit geraten durch Bedürfnisse, die nicht unbedingt

als ihre eigenen, als ihre 'wahren' Bedürfnisse gelten können?
Für Erich Fromm ist der moderne Mensch der entfremdete Mensch

schlechthin - eine andere Ausgabe des «eindimensionalen Menschen»

(Marcuse) -, dessen individuelle Bedürfnisse sich mit den gesellschaftlichen

Bedürfnissen decken und dessen Bedürfnisse und deren Befriedigung

genau diejenigen Bedürfnisse und deren Befriedigung sind, «welche
die Gesellschaft haben muss, um sich als Gesellschaft der Unfreiheit zu
reproduzieren»35. Für Marcuse sind es die Abhängigkeiten von der
«objektiven Ordnung der Dinge» (ökonomischen Gesetzen, vom Markt,
usw.), die die persönliche Abhängigkeit ersetzen. Es gilt das Leistungsprinzip,

das die Herrschaft über die Gesellschaft ausübt und die Identifikation

mit diesem Prinzip.
Wie aber kommen diese Abhängigkeiten und Identifikationen

zustande? Nach Marcuse sind sie möglich, weil die «Vaterlosigkeit» der
Gesellschaft biologisch begründbare Identifikationen unmöglich macht.
Um diese Erklärung verständlich werden zu lassen, greifen wir aufFreud
zurück, dessen Kenntnisse der menschlichen Natur Marcuses Arbeiten
zugrunde liegen. Die Einschränkungen, denen das Ich sich in seiner
Entwicklung unterwerfen muss, hinterlassen in der psychischen Struktur eine

88



Prägung, das Über-Ich, dem die Funktion einer moralischen Instanz
zukommt. Den Kern des Über-Ich bildet die verinnerlichte Vater- bzw.

Elternautorität, womit nicht nur die persönlichen Eltern gemeint sind,
sondern, da das Über-Ich eine phylogenetische Bildung ist, auch die
«Väter der Vorzeit». Das Über-Ich enthält auch das Erbe des Ödipuskomplexes.

Das Ich-Ideal, das Freud später vom Über-Ich abtrennt, ist eigentlich

eine frühere Bildung, die entstanden ist aus der «Konvergenz des

Narzissmus (Idealisierungen des Ich) und den Identifizierungen mit den

Eltern, ihren Substituten und den kollektiven Idealen»36.

Menschliches Verhalten orientiert sich grundsätzlich an Vorbildern.
«Handlungsmuster der Urfiguren Mutter und Vater werden übernommen
und verinnerlicht»37. Aber die persönhchen Vorbilder sind mit der Zeit
verblasst, «erloschen» - sie sind «allmählich hinter den Institutionen
verschwunden». «Das Erlöschen des Vaterbildes», das im Wesen unserer
Zivilisation selbst begründet ist und das die unterweisende Funktion des

Vaters betrifft»38, bewirkt letzten Endes eine Schwächung des Über-Ich.
Vorerst aber wirken die Prägungen als kollektive Urbilder weiter in Form
von Verhaltensmustern, die, auf eine veränderte Realität stossend, neue
Anpassungsstrategien nötig machen. Die an diesen Urbildern haftende
Energie (Libido) drängt in Form von Strebungen nach Übertragung.
Infolge Fehlens persönlicher Autoritäten und in Ermangelung geeigneter
kollektiver Leitbilder «nimmt der Apparat die Rolle einer moralischen
Instanz an»39. «Während sich die Herrschaft in einem System objektiver
Verwaltung auskristallisiert, werden die Urbilder (imagines), die die
Entwicklung des Über-Ich lenken, entpersonalisiert»40. Durch das Verschwinden

der «offenen Autorität» (die immer rationale und irrationale Autorität

mit einschliesst) und deren Ersetzen durch eine «anonyme, unsichtbare,

entfremdete Autorität», wird die Persönlichkeitsentwicklung
beeinträchtigt. Die offene Autorität forderte heraus, und in der Auflehnung
entwickelte sich die Persönlichkeit. Das «Ich» erlebt sich im Zweifel, im
Protest, in der Auflehnung. Sogar in der Niederlage erlebt sich das «Ich»
als ich, der Unterlegene. «Aber..., wenn ich von einer anonymen Autorität
regiert werde, dann verliere ich das Gefühl meiner selbst, dann werde ich
irgend 'einer', ein Teil des 'Es'»41.

Die Rolle der moralischen Instanz ist nun eine Funktion, die dem

Produktionsapparat zukommt. Da er nicht nur (Leistung) fordert und straft,
sondern dank seiner Leistungsfähigkeit auch in der Lage ist, die unmittel-

89



bare Befriedigung sich einstellender Bedürfnisse zu gewähren, kann er
auch als spendendes Prinzip, im Sinne einer gütigen Mutterimago gelten
und vermag dadurch auch idealisierende Projektionen auf sich zu vereinen.

Daher kommt dem Apparat eine Doppelfunktion zu, die in sich

widersprüchlich ist und die ihre Entsprechung hat im ambivalenten
Charakter seiner Mitglieder. «Die Teilhabe am steigenden Konsum verschleiert

die Tatsache, dass er [der Mensch] partielle Befriedigung, gar die

Befriedigung künstlich stimulierter Bedürfnisse, mit dem Verzicht auf
seine Menschlichkeit und Freiheit erkaufen muss»42. So bewirken diese

verunmöglichten «biologisch begründbaren Identifikationen» sowie die
«unmittelbare Bedürfnisbefriedigung» eine allmähliche Veränderung der

psychischen Struktur, was in der Folge zu einem veränderten Sozialverhalten

führt. «Im seelischen Apparat scheinen die Spannungen zwischen
dem Ersehnten und dem Erlaubten (die durch die innerlichen Repräsentanzen

reguliert werden) beträchtlich herabgesetzt»43. Die Fähigkeit,
Bedürfnisaufschub zu erdulden, wird abgebaut, «und das Realitätsprinzip
scheint keine durchgreifende und schmerzhafte Umgestaltung der
Triebbedürfnisse mehr zu erfordern»44. «Spass haben besteht hauptsächlich im
Vergnügen des Verbrauchens und Einnehmens. Ware, Landschaften,
Essen, Trinken, Zigaretten, Menschen, Vorträge, Bücher, Filme, alles wird
verzehrt, verschlungen»45. Was Erich Fromm das Prinzip der
«NichtFrustration» nennt, ist für Marcuse die direkte Folge des Wirtschaftssystems,

der Notwendigkeit des Massenkonsums, durch die ein Zug im
Sozialcharakter des modernen Menschen geschaffen wird, der danach

trachtet, Wünsche sofort zu erfüllen, Versagungen zu vermeiden. «Unter
den ideal'-Bedingungen der reifen Industrie-Kultur würde die Entfremdung

durch umfassende Automatisierung der Arbeit, äusserste

Einschränkung der Arbeitszeit und Austauschbarkeit der Funktionen
vollständig sein»46.

Entfremdung und gesellschaftliches Handeln

a) Objektivierung und Entfremdung. - «Die Menschen treten im Lebens-

prozess durch ihre verschiedensten Produkte, materielle und geistige, in
gegenseitige Beziehungen ein. Um zu leben, bildet der Mensch die materielle

Wirklichkeit um, indem er die verschiedensten materiellen Güter zur
Befriedigung der materiellen Bedürfnisse erzeugt»47.

90



Dieser Prozess der «Objektivierung» bildet nach Adam Schaff die

Grundlage und Bedingung des gesellschaftlichen Lebens der Menschen,
sowohl im Sinne der Befriedigung ihrer verschiedenartigen Bedürfnisse
als auch im Sinne der Kommunikation und ihres Zusammenlebens. «Die

Entfremdung aber ist der Name eines gewissen Funktionierens menschlicher

Produkte unter bestimmten gesellschaftlichen Bedingungen, eines

Funktionierens, dessen Mechanismus der Kontrolle von Individuen und

sogar Gesellschaften aufeine Art entgleitet, die deren Ziele, ja sogar deren
Existenz bedroht»48. Während die Objektivierung eine lebensnotwendige
Erscheinung des Lebensprozesses der Menschen ist, ist die «Entfremdung»

nur eine «mögliche», die abhängig ist von den gesellschaftlichen
Bedingungen des Funktionierens der objektivierten menschlichen
Produkte. «Die Entfremdungsprozesse sind [demnach] eine Funktion der
Gesamtheit der gesellschaftlichen Verhältnisse und können je nach deren

gesamter Struktur entstehen oder verschwinden»49. Für Schaff ist es denn
auch nur natürlich, dass sich diese objektiven Prozesse auf eine spezifische
Weise im Bewusstsein von Menschen widerspiegeln, «die sich vereinsamt,
verloren, des Lebensziels beraubt fühlen»50. Wesentlich aber ist, dass

dieses Lebensgefühl in bezug auf die objektiven Prozesse, durch die es

hervorgerufen wird, sekundärer Natur ist. «Der Mensch ist nicht deshalb
entfremdet [im Sinne der Selbstentfremdung], weil er sich so fühlt,
sondern umgekehrt, er empfindet solche Gefühle, weil er sich in einer objektiven

Situation befindet, deren Name Selbsten tfremdung ist»51.

b) Die Differenzierungen des Begriffes Entfremdung. - Um den Unklarheiten

des Begriffes (Entfremdung) zu begegnen, erstellt Adam Schaff
eine «Analyse des Begriffsapparates der Marxschen Entfremdungstheorie»52.

Aufgrund der bei Marx vorkommenden zwei Begriffe (Entfremdung)

und (Selbstentfremdung> macht Schaff folgende Differenzierungen:

1. Den Begriff Entfremdung spaltet er auf in «objektive» und «subjektive»

Entfremdung.
Unter objektiver Entfremdung ist die «Entfremdung der Produkte der

menschlichen Tätigkeit» zu verstehen; unter die subjektive Entfremdung
fallen «alle Erscheinungsformen der Selbstentfremdung».

Die Selbstentfremdung (die «auf den Empfindungen, Erlebnissen und

Einstellungen des Menschen»53 beruht) unterteilt er indessen noch einmal
in die «Selbstentfremdung im engeren Sinne», welche die Entfremdung

91



vom eigenen Ich beinhaltet, und die «Selbstentfremdung im weiteren

Sinne», die alle Erscheinungsformen der Entfremdung des Menschen
umfasst.

Entfremdung ist in jedem Falle die Bezeichnung für ein bestimmtes
Verhältnis zweier sich gegenüber befindlicher Glieder. Im einen Fall
entfremdet sich der Mensch, im andern Fall die Produkte. «Doch in beiden

Fällen ist es die spezifische Relation: der Mensch - die Produkte des

Menschen»54. Dass dies eine gesellschaftliche Relation ist, ergibt sich

daher, dass der Mensch als das eine Glied des Entfremdungsverhältnisses
im Sinne von Marx ein gesellschaftliches Individuum ist, d. h. «er ist
Produkt der Gesellschaft und funktioniert, auch im Falle der Entfremdung,
auch im Rahmen der Gesellschaft und des sie beherrschenden Mechanismus»55.

c) Die gemeinsame Wurzel der 'objektiven' und der 'subjektiven' Entfremdung.

- Beide Arten der Entfremdung sind miteinander verbunden, aber
anders als die Gleichheit des Namens nahelegen würde, und zwar beruht
die Verbindung auf einem Kausalzusammenhang: «die subjektive
Entfremdung, d. h. die Selbstentfremdung wächst auf dem Boden der objektiven

Entfremdung, und nur auf diesem wird sie genetisch verständlich»56.

Damit wird klar, dass die Selbstentfremdung nicht mit der conditio hu-

mana verbunden ist. Das Primäre ist immer die objektive Entfremdung,
die eine Folge der spontanen, gesellschaftlichen Entwicklung ist, aufgrund
derer sich für die Menschen unbefriedigende Verhältnisse ergeben, «mit
allen sich daraus ergebenden Konsequenzen»57, eben auch der
Selbstentfremdung. Folglich geht es darum, die realen, gesellschaftlichen Verhältnisse

zu analysieren und um eine Untersuchung der Frage, warum sich die

«Erscheinungen, die sich unter dem gemeinsamen Namen Selbstentfremdung

verbergen, durchaus nicht immer auftreten, sondern unter bestimmten

Bedingungen und in bestimmten Perioden stärker hervortreten»58.
Die realen, gesellschaftlichen Verhältnisse zu analysieren, unternimmt

Erich Fromm. Die subjektiven Symptome der Entfremdung als Folge der
gesellschaftlichen Gesamtsituation interpretierend, zieht er folgenden
Schluss: «Die moderne akademische und experimentelle Psychologie ist
weitgehend eine Wissenschaft, in der entfremdete Forscher mit entfremdeten

und entfremdenden Methoden entfremdete Menschen untersuchen»59.

d) Hat die Entfremdung noch eine andere Wurzel? - Fromm sieht als

92



wichtigstes Anliegen von Marx die «individuelle Emanzipation des

Menschen, die Überwindung der Entfremdung». Er unterstreicht den
Protestcharakter der Marxschen Philosophie, «die getragen ist vom Glauben an
den Menschen, an seine Fähigkeit, sich selbst zu befreien und seine ihm
innewohnenden Fähigkeiten zu verwirklichen»60. Er unternimmt es, den
Menschen einzusetzen als den «Schöpfer der Basis und des Überbaus wie
auch [als] das vermittelnde Medium in deren gegenseitigen Beziehungen»61.

Der Mensch rückt in den Mittelpunkt der Betrachtung, die Frage
wird gestellt nach seiner wirklichen individuellen Existenz. «Wenn man
die Zweideutigkeit der Worte <materialistische) und <ökonomische>
vermeiden will, so könnte die Geschichtsauffassung von Marx eine anthropologische

Geschichtsinterpretation genannt werden; sie gründet die
Einsicht in die Geschichte aus der Tatsache, dass die Menschen 'die Autoren
und Akteure ihrer Geschichte' sind»62.

Durch das Verlassen des Marxschen Geschichtsdeterminismus zugunsten

einer «anthropologischen» Geschichtsinterpretation kann die

Entfremdung fürs erste aus dem Basis-Überbau-Schema herausgelöst und

zurückgeholt werden in den Menschen, den Autor und Akteur der
Geschichte. Die Entfremdung wird dadurch als subjektive Entfremdung in
den phänomenologischen Bereich gerückt und einer psychologisch-anthropologischen

Betrachtung und Interpretation zugänglich.
Wenn die Wurzeln der Selbstentfremdung in der objektiven Situation

zu finden sind, ist anzunehmen, dass sie im Subjektiven ihre Entsprechung
haben müssen.

Fazit: Es bleibt zu fragen, ob Entfremdung nicht auch in der conditio
humana ihre Wurzeln habe. Diese Betrachtungsweise drängt sich auf,
denn «es ist heute allgemein bekannt, dass die Psychologie die Achillesferse

der marxistischen Forschung in den gesellschaftlichen Fragen ist»63.

Die Aufarbeitung der Marxschen Anthropologie

«Marx' Beitrag zur Wissenschaft vom Menschen - oder, spezieller zur
Psychologie - ist ein Thema, das verhältnismässig wenig Beachtung gefunden

hat» (Fromm). Entsprechend der von Marx getroffenen Unterscheidung

«zwischen der menschlichen Natur im allgemeinen» und der injeder
historischen Epoche «modifizierten Menschennatur», arbeitet Fromm die

93



Bedeutung der «konstanten» und der «relativen» Triebe heraus. Während
die konstanten Triebe unter allen Umständen bestehen und von den
sozialen Bedingungen nur in Form und Richtung verändert werden können,

liegt die Entstehung der relativen Triebe «in bestimmten
Gesellschaftsstrukturen und bestimmten Bedingungen der Produktion und des

Verkehrs begründet»64. Hunger und Geschlechtstrieb fallen unter die

Kategorie der konstanten Triebe, Habsucht gehört zu den relativen Trieben

oder, wie Marx auch sagt, zu den «relativen Begierden», «die nicht ein
wesentlicher Teil der menschlichen Natur sind»65, sondern wie jede Form
der Gier (Habsucht, Gewinnsucht und Genussucht) als Ersatz für
fehlende Liebe und Lebendigkeit zu den Leidenschaften gehören, die in
Abhängigkeit von bestimmten Gesellschaftsformen entstehen. In folgender

These, die Fromm für eine der wesentlichsten Thesen von Marx in
bezug auf die menschliche Natur hält: «Die Leidenschaft, die Passion ist
die nach seinem Gegenstand energisch strebende Wesenskraft des

Menschen»66, bricht Marx' Auffassung von der menschlichen Natur als einer
«dynamischen» und «energischen» durch.

Unter dem Einfluss der «gegenwärtigen sogenannten psychoanalytischen

Ich-Psychologie» hält Fromm es für notwendig zu betonen, «dass

Marx, wenn er von den Wesenskräften und ihrer Betätigung spricht,
gerade nicht vom Ich, sondern von der Leidenschaft spricht, von den
'natürlichen Kräften' und 'Lebenskräften', die im Menschen als Anlagen
und Fähigkeiten, als 'Triebe' existieren, von der Energie, die in dem
Bedürfnis einer jeden Wesenskraft nach Verwirklichung steckt»67. Es ergibt
sich eine Schwierigkeit daraus, dass der Begriff (Leidenschaften) in
ambivalentem Sinne gebraucht wird. Im einen Fall erfahren die Leidenschaften

eine negative Bewertung, im anderen Falle sind sie die «natürlichen
Kräfte» und «Lebenskräfte», die im Menschen als Anlagen und Fähigkeiten,

als Triebe existieren.
Wenn es aber die «Leidenschaften» sind, die irrationalen Kräfte der

menschlichen Natur, «die nach seinem Gegenstand energisch strebende
Wesenskraft des Menschen», stellt sich die Frage: Wie kommt der Mensch

zur «freien, bewussten Tätigkeit»68, als die der Gattungscharakter des

Menschen bestimmt wird? Nach Marx über eine Umgestaltung der
Produktionsverhältnisse und der Errichtung des Sozialismus. Von dieser nicht
entfremdeten Gesellschaft erwartete Marx, dass sie den Menschen
unabhängig machen, die Verwirklichung des menschlichen Wesens durch

94



Überwindung seiner Entfremdung gestatten würde. Das wäre «die wahre

Auflösung des Streites zwischen Existenz und Wesen»69. «Hier verwandelt
sich die Revolutionstheorie von Marx in eine Identitätsphilosophie. Der
Mensch gelangt mit Hilfe der sozialen Revolution zu seiner Identität»70.
Wie aber ist dieser Prozess als Prozess menschlicher Selbstverwirklichung
vorstellbar? Im Unterschied zum Tier, das «unmittelbar eins ist mit seiner

Lebenstätigkeit»71, ist für Marx der Charakter des spezifisch Menschlichen

die «bewusste Lebenstätigkeit»72. Wie also können wir uns die
Verwirklichung des menschlichen Wesens vorstellen, wenn nicht über eine

Entwicklung des Ich, einen Bewusstseinsprozess, der aber seine eigene
Gesetzmässigkeit hat, auf die Marx nicht eingeht?

Fromm, der unmissverständlich Freuds Trieblehre ablehnt und auch
nicht ohne Vorbehalte gegen die moderne Ich-Psychologie ist, fragt nach
der Bedeutung von Marx' Modell der menschlichen Natur für die Auffassung

vom Menschen. «Handelt es sich um einen Menschen des in der

Vergangenheit liegenden goldenen Zeitalters oder um den Menschen
einer messianischen Zukunftsvision?»73 Hier stossen wir auf den wesentlichen

Punkt der Marxschen Psychologie, seiner «Pathologie des Normalen»74.

Der normale Mensch ist ein verkrüppelter Mensch, er hat sich veräussert,

sich in seine Gegenstände verloren ; er istseines menschüchen Wesens

beraubt. Gelingt ihm durch seine Lebenstätigkeit der Prozess der «Aneignung»

nicht - durch sein Verhältnis zum Gegenstand, das ein tätiges
Verhältnis ist -, «sind seine Triebe keine menschlichen Triebe mehr,
sondern tierische - und da er kein Tier ist, ist er nur ein kranker, ruinierter,
verkrüppelter Mensch»75. Die Konsequenz daraus heisst, dass der
normale Zustand des Menschen, der entfremdete Zustand, ein pathologischer
Zustand ist. Das erklärt Fromms Überzeugung, dass Marx' Psychologie,
die auf einer uneingeschränkten Erkenntnis der Entfremdung beruhe,
einer anderen Form der Psychologie überlegen sei, weil sie «den entfremdeten

Menschen nicht für den natürlichen Menschen, für den Menschen
an sich nimmt»76.

Skeptisch äussert sich Arnold Künzli zu Marx' Auffassung von der
menschüchen Natur: «Marxens Anthropologie fasst den Menschen trotz
seiner Instinktarmut nicht als ein normbedürftiges Wesen auf»77. In den
Pariser Manuskripten kam Marx darauf, dass «der Hang des Austauschs -
dessen Grund im Egoismus gefunden wird - als Grund oder Wechselwir-

95



kung der Teilung der Arbeit betrachtet werde»78. «Das würde bedeuten,
dass der Ursprung der Teilung der Arbeit im menschlichen Egoismus zu
suchen wäre»79. Marx ist auf diese These nicht eingegangen; den Egoismus

sah er lediglich aus dem Privatinteresse entstanden. «Seine
Revolutionstheorie, die das Problem des Bösen ausschüesslich als Reflex der
sozioökonomischen Verhältnisse sieht, verfuhrt ihn zu einer Freisprechung

des Menschen von jeder Verantwortung»80. Obwohl Marx die

Bedeutung der Triebe erkannt hat, war seine Ablehnung gegen eine

psychologisch-anthropologische Deutung offensichtlich, und die Wurzel seines

Wunsches, den Ursprung der Entfremdung ausserhalb der menschlichen

Natur zu suchen, in seinem persönlichen Charakter zu finden. Indem
Marx dem ökonomischen Aspekt Priorität verlieh, ging er der eigentlichen
Fragestellung aus dem Wege, die hätte lauten müssen: «Was veranlasste
die Menschen, sich durch die zunehmende Quantität von Waren, die sich

zum Austausch eigneten, dazu verführen zu lassen, über ihre legitimen
Verhältnisse hinaus diesen Waren ganz plötzlich einen eigenen Wert
zuzuschreiben, der sich auf ihr Äquivalent, das Geld übertrug, so dass

dieses zu einer selbstständigen, dem Menschen entfremdeten und die
Menschen untereinander entfremdenden Macht wurde?»81

Skeptisch äusserte sich auch Sigmund Freud zu Marx' Menschenbild.
«Die Geschichtsphilosophie des Marxismus war ihm keine geringere 'Illusion'

als jene, die er [selbst] in dem Buch: <Die Zukunft einer Illusion>
verworfen hatte Die marxistische Illusion fand er in dem Dogma: dass

die Aggression heute aus der Kapitalistengesellschaft stamme. So einfach
lägen die Dinge nicht. 'Die Aggression', erwidert er, 'ist nicht durch das

Eigentum geschaffen worden, und wird nicht mit ihm untergehen'»82.
Freud konnte nicht sehen, dass eine Gesellschaft ohne Zwang möglich
wäre, und das drückte er unmissverständlich aus: «... um es kurz zu fassen,

es sind zwei weit verbreitete Eigenschaften des Menschen, die es verschulden,

dass die kulturellen Einrichtungen nur durch ein gewisses Mass von
Zwang gehalten werden können, nämlich, dass sie spontan nicht arbeitslustig

sind, und dass Argumente nichts gegen ihre Leidenschaften vermögen»83.

Daraus ergibt sich eine Quelle menschlichen Leidens von einem
besonderen Rang: «das Leid, das dem Menschen vom Menschen kommt».

96



Schlussfolgerung

Die Entfremdung ist bis heute nicht aufgehoben -, auch nicht im
Sozialismus, wo das Privateigentum weitgehend abgeschafft wurde.

Gerechtigkeit und soziale Gleichheit haben sich - trotz Umgestaltung
der ungerechten Produktionsverhältnisse (in den sozialistischen Ländern)

- nicht eingestellt. Marx' historisch-materialistischer Geschichtsdeterminismus

ist in eine Sackgasse geraten - die Krux ist der Mensch.
Zwei Fragen ergeben sich im Hinblick auf das Thema: «Gerechtigkeit

in der komplexen Gesellschaft» (die eine Frage drängte sich aufals Resultat

der Gruppendiskussion):
1. Können wir es mit Marx dabei bewenden lassen, auf den Zustand der

Gerechtigkeit zu warten?
Die Antwort darauf ist ein klares Nein. Auch wenn wir die Frage offen

halten wollen, «ob - und wenn ja, inwieweit der Mensch qualitativ
wandelbar ist»83, ist die Einsicht doch angebracht, dass es nicht geht ohne
Normen. Handelnd ist der Mensch einer Umwelt ausgesetzt, deren
anwachsende Komplexität Angst auslöst. Der Mensch in seiner Instinktarmut

ist angewiesen auf verbindliche Handlungsanweisungen (Ethik), die
das Sozialleben unter den Menschen regeln.

2. Die andere Frage betrifft den Ursprung der Selbstentfremdung:
Können wir uns mit Adam Schaffs These der «einen ökonomischen Wurzel»

für die «objektive» wie die «subjektive» Entfremdung begnügen?
Ich wäre geneigt, die Frage nach der «Bedeutung der Selbstentfremdung»

(H. Barth) aufzunehmen: «Was bedeutet die Selbstentfremdung
des Menschen, in der er sich zwangsläufig vergegenständlicht - nämlich
weil er leben, genährt, gekleidet und behaust sein muss - und dabei -
ebenso zwangsläufig - seine Freiheit verliert?»84, und gleich auch die

Voraussetzung, «dass der Begriff der Selbstentfremdung für das Verständnis

des Menschen massgebend ist und dass die Möglichkeit der Selbstentfremdung

zur Verfassung des Menschen selbst gehört»85.
Für die Frage nach der Gerechtigkeit würde das bedeuten, dass sie

erneut aufgenommen werden müsste.

7 Studia philos. 38 97



Anmerkungen

1 Karl Marx: Die Frühschriften, hg. Landshut (Stuttgart: Kröner 1953, zit.61971).
2 Vgl. Arnold Künzli: Karl Marx. Eine Psychographie (Zürich u.a.: Europa-Verlag 1966) S.

606.
3 ebda.
4 a.O. (Anm. 2) S. 607.
5 ebda.
6 ebda.
1 Erich Fromm: Das Menschenbild bei Marx [Mit Auszügen aus den ökonomisch-philosophischen

Manuskripten], dtsch. hg. R. Müller-Isenburg und C. B. Hyams (Frankfurt
a.M.: Europäische Verlagsanstalt 71977) S. 97.

8 a.O. S. 56.

»S. 188.
10 Robert Havemann: Dialektik ohne Dogma (Hamburg: rororo 1964) S. 111.

" a.O. S. 112.
12 Adam Schaff: Marxismus und das menschliche Individuum. (Zürich u.a.: Europa-Verlag

1969) S. 142.
13 ebda.
14 ebda.
15 Hans Heinz Holz: Utopie und Anarchismus. Zur Kritik der kritischen Theorie Herbert

Marcuses (Köln: Pähl- Rugenstein 1968) S. 29.
16 Fromm, a.O. (Anm. 7) S. 8.
17 Die <wahren> Bedürfnisse oder: wissen wir, was wir brauchen? Philosophie aktuell 11, hg.

S. Moser, G. Ropohl und W. Ch. Zimmerli (Basel: Schwabe 1978) S. 153: Materialien.
18 Herbert Marcuse: Der eindimensionale Mensch (Neuwied: Luchterhand 1967) S. 25.
19 Günter Schmölders: Bedürfnis und Bedarf. In: Philosophie aktuell 11 a.O. (Anm. 17) S.

101.
20 ebda.
21 ebda.
22 ebda.
23 a.O. (Anm. 19) S. 103.
24 Erich Fromm: Marx' Beitrag zur Wissenschaft vom Menschen. In: Marx und die Revolution

(Frankfurt a.M.: Suhrkamp 21972) S. 134.
23 Theo Herrmann: Psychologie und die <wahren Bedürfnisse). In: Philosphie aktuel 11 a.O.

(Anm. 17) S. 53.
26 Friedrich H. Tenbruck: Die <wahren> Bedürfnisse des Menschen und die Entwicklung der

Sozialwissenschaften. In: Philosophie aktuell a.O. (Anm. 17) S. 73.
27 ebda.
28 ebda.
29 a.O. (Anm. 26) S. 69.
30 Michael Brenner und Herbert Strasser (Hg.): Die gesellschaftliche Konstruktion der

Entfremdung (Frankfurt a.M.: Campus 1977) S. 51.
31 ebda.
32 ebda.
33 Arnold Künzli: Gerechtigkeit in der komplexen Gesellschaft. Arbeitspapier für die Tagung

der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft (Magglingen 1978) S. 4; vgl. in diesem
Band S. 55f.

34 Schaff, a.O. (Anm. 12) S. 55.

98



35 Holz, a.O. (Anm. 15) S. 15.
36 J. Laplanche und J. B. Pontalis: Das Vokabular der Psychoanalyse (Frankfurt a. M.:

Suhrkamp 1972) S. 217.
37 Alexander Mitscherlich: Aufdem Weg zur vaterlosen Gesellschaft (München: Piper 1965)

S. 219.
38 a.O. S. 220.
39 Marcuse, a.O. (Anm. 18) S. 99.
40 Herbert Marcuse: Triebstruktur und Gesellschaft (Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1977) S. 93.
41 Erich Fromm: Der moderne Mensch und seine Zukunft (Frankfurt a.M.: Europäische

Verlagsanstalt 1960) S. 138.
42 Holz, a.O. (Anm. 15) S. 15.
43 Marcuse, a.O. (Anm. 40) S. 93.
44 ebda.
45 Fromm, a.O. (Anm. 41) S. 131.
46 Marcuse, a.O. (Anm. 40) S. 151.
47 Schaff, a.O. (Anm. 12) S.IV.
48 a.O. S.V.
49 S. VI.
50 S. XVI.
51 ebda.
52 Adam Schaff: Eine Analyse des Begriffsapparates der Marxschen Entfremdungstheorie.

In: Brenner/Strasser, a.O. (Anm. 30) S. 17.
53 a.O. S. 19.
54 ebda.
55 ebda.
56 a.O. (Anm. 52) S. 25.
57 S. 29.
58 ebda.
59 Fromm, a.O. (Anm. 24) S. 123.
60 Fromm, a.O. (Anm. 7) S. 25.
61 a.O. S.23.
« S. 23.
63 Schaff, a. O. (Anm. 12) S. 55.
64 Fromm, a.O. (Anm. 7) S. 34.
65 ebda.
66 Fromm, a.O. (Anm. 24) S. 127.
67 a.O. S. 128.
68 Hans Barth: Wahrheit und Ideologie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1961) S. 142.
69 Arnold Künzli: Wider den Parzival-Sozialismus. In: Marx und die Revolution a.O. (Anm.

24) S. 52.
70 Barth, a.O. (Anm. 68) S. 142.
71 a.O. S. 164.
72 Fromm, a.O. (Anm. 24) S. 130.
73 ebda.
74 ebda.
75 a.O. (Anm. 24) S. 128.
76 Künzli, a.O. (Anm. 33) S. 4; vgl. in diesem Band S. 56.
77 Künzli, a.O. (Anm. 2) S. 610.
78 ebda.

99



79 a.O. (Anm. 2) S. 610.
80 S. 608.
81 Ludwig Marcuse: Sigmund Freud. Sein Bild vom Menschen (Zürich: Diogenes 1972)

S. 176.
82 Sigmund Freud; Die Zukunft einer Illusion. In: Gesammelte Werke. Bd. 14 (Frankfurt

a.M.: Fischer51972) S. 329.
83 Künzli, a.O. (Anm. 69) S. 57.
84 Barth, a.O. (Anm. 68) S. 98.
85 a. O. S.101.

100


	Entfremdung und Gerechtigkeit : die Entfremdung bei Marx

