
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: "Gerechtigkeit" als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl
Marx

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

ARNOLD KÜNZLI

(Gerechtigkeit) als Ideologie und Eschatologie im Denken
von Karl Marx

Das Problem der Gerechtigkeit als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl Marx
wird in diesem Aufsatz auf drei Argumentationsebenen erörtert:

1. Die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx. - Marx hat es kategorisch abgelehnt, seine

Theorie und Praxis an irgendwelchen Vorstellungen von Gerechtigkeit zu orientieren.
Gerechtigkeit war für ihn eine Überbau-Ideologie zur Verschleierung und Stabilisierung
bestehender Herrschafts- und Produktionsverhältnisse. Sozialismus und Kommunismus ergeben
sich unter Mithilfe der Menschen aus der notwendigen geschichtlichen Entwicklung, die sich

auf einen Zustand hinbewegt, in dem das Gerechtigkeitsproblem obsolet wird.
2. Die Marxsche Kritik am bürgerlichen Gerechtigkeitsbegriff. - Marx hat den Gerechtig-

keitsbegriflf so sehr zur Ideologie relativiert, dass er gezwungen wurde, jeden Gerechtigkeits-
begriff- damit auch den bürgerlichen - als solchen anzuerkennen, sofern dieser der jeweiligen

Produktionsweise entsprach. Mit der Entwicklung der Produktionsweise entwickeln sich
auch höhere Gerechtigkeitsbegriffe. Aber Marx ging es nicht darum, Gerechtigkeit zwischen

Kapital und Arbeit herzustellen, sondern es ging ihm um die Aufhebung der sozioökonomi-
schen Antagonismen, die das Problem der Gerechtigkeit aufwerfen.

3. Die der Marxschen Geschichtsphilosophie implizite Gerechtigkeitsvorstellung. - Die
Mehrwerttheorie von Marx geht von der impliziten Gerechtigkeitsvorstellung aus, es sei

ungerecht, dank privater Verfügung über die Produktionsmittel den Arbeiter zu nicht
entlohnter Mehrarbeit zwingen und ihm die Verfügung über sein Produkt verweigern zu
können. Aber die Norm einer Gerechtigkeitsvorstellung hatte explizit im Denken von Marx
keine Funktion, da für ihn die Geschichte als solche normativen Charakter besass. «Absolute»

Gerechtigkeit - so kann man Marx deuten - herrscht erst, wenn alle Gerechtigkeit als

Theorie und Praxis aufgehoben und mit Staat, Recht usw. abgestorben ist und die Individuen

sich unbehindert allseitig entwickeln können. Diese Geschichtsphilosophie von Marx
wird gedeutet als innerweltlich-eschatologische Ontologie.

Vorbemerkung

Die heute festzustellende Pluralität der Marxismus-Konzeptionen -
und ich denke hier nur an die von Marxisten selbst vertretenen - macht es

einem unmöglich, von 'Marxismus' schlechthin zu sprechen. Den Marxismus

gibt es nicht und hat es in Wirklichkeit nie gegeben, lassen sich doch

Korrespondenz: Prof. Dr. Arnold Künzli, Predigerhofstr. 25, CH-4059 Basel

4 Studia philos. 38 49



allein schon die Gedanken von Marx und Engels gelegentlich nicht ohne
weiteres auf einen Nenner bringen1, ganz zu schweigen von der Theorie
und Praxis eines Lenin, der schon durch die Erklärung der Oktoberrevolution

zur sozialistischen die Marxsche Revolutionstheorie revidierte, so

dass der 'Marxismus-Leninismus' als Wechselbalg auf die Welt kam.
Wollte man all den verschiedenen, einander gelegentlich offen
widersprechenden, wenn nicht verbissen bekämpfenden 'Marxismen' gerecht
werden, könnten Marxismus-Diskussionen nur noch lexikographisch
geführt werden2. Es kann deshalb im Folgenden nicht die Thematik 'Marxismus

und Gerechtigkeit' erörtert werden, sondern ich muss mich auf die
Theorie und Philosophie von Marx selbst beschränken und werde auch
Texte von Engels nur insoweit heranziehen, als diese mir die Gedanken

von Marx authentisch zu interpretieren scheinen oder Elinweise auf
Interpretationsmöglichkeiten geben.

Eine Auseinandersetzung mit dem Thema «Karl Marx und die Gerechtigkeit

» ergibt, dass dieses Thema - vorerst ohne Di fferenzierung zwischen
verschiedenen Gerechtigkeitsbegriffen, da eine solche sich dann von selbst

herausgestaltet - auf mindestens drei Argumentationsebenen erörtert
werden muss: 1. die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx; 2. die
Marxsche Kritik am bürgerlichen Gerechtigkeitsbegriff; 3. die der Marx-
schen Geschichtsphilosophie implizite Gerechtigkeitsvorstellung.

1. Die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx

Marx, der als Hegelianer bekanntlich nichts von einer ethischen
Begründung des Sozialismus und Kommunismus wissen wollte und eine
solche nur mit Spott und Hohn bedachte, hat zeitlebens eine Orientierung
seiner revolutionären Theorie und Praxis an irgendwelchen Zielvorstellungen

von 'Gerechtigkeit' kategorisch abgelehnt und in dieser Sache

Andersdenkende unwirsch zurechtgewiesen. Insofern stimmt für einmal
die Orthodoxie mit dem Stifter überein: Im ausführlichen Sachregister des

in der deutschen Ausgabe über 900 Seiten starken sowjetischen Lehrbuchs

Grundlagen des Marxismus-Leninismus3 kommt (Gerechtigkeit) ebensowenig

vor wie im entsprechend umfangreichen Sachregister des sowjetischen

Lehrbuchs Grundlagen der marxistischen Philosophie4, wo sogar

50



auch das Stichwort <Gleichheit> fehlt. Auch der Artikel <Gerechtigkeit) im
Ostberliner Philosophischen Wörterbuch von Klaus und Buhr5 nimmt sich

relativ bescheiden aus, obgleich hier immerhin der Versuch unternommen
wird, vom Standpunkt einer relativ aufgeklärten marxistisch-leninistischen

Orthodoxie aus etwas zum Thema 'Gerechtigkeit' zu sagen. Das
Resultat ist aber eher dürftig.

Doch nun zu Marx selbst. Dahrendorf stellt in seinem Buche Die Idee
des Gerechten im Denken von Karl Marx fest, dass Marx nicht nur nirgends
eine Forderung nach Gerechtigkeit erhebe, sondern dass ihm dieses Wort
selbst fremd zu sein scheine: «Noch nicht 60mal habe ich es in seinen
sämtlichen Schriften gezählt. Und mehr als die Hälfte der Stellen, an
denen es vorkommt, sind Zitate; der Rest Ironisierungen und Polemiken»6.

Marx hat immer dann besonders sauer reagiert, wenn jemand, der
sich auf ihn und seine Theorie berief, den Kampf für den Sozialismus/
Kommunismus mit Ideen, Idealen, Werten oder Normen wie eben

'Gerechtigkeit' begründete und damit Marx selbst auf eine solche Begründung

festlegte. An seinen gereizten Reaktionen auf solche Fehlinterpretationen

lässt sich seine explizite Auffassung von der Funktion, vielmehr
Nichtfunktion des Gerechtigkeitsbegriffs in seiner Revolutionstheorie am
besten erkennen. So etwa in dem Brief an Sorge vom 19. Oktober 1877:

«Der Kompromiss mit den Lassallianern hat zu Kompromiss auch mit
anderen Halbheiten geführt..., mit einer ganzen Bande halbreifer Studiosen

und überweiser Doctores, die dem Sozialismus eine 'höhere, ideale'
Wendung geben wollen, d.h. die materialistische Basis zu ersetzen
durch moderne Mythologie mit ihren Göttinnen der Gerechtigkeit, Freiheit,

Gleichheit und fraternité.» Marx polterte weiter über die angeblich
gelehrten Wirrköpfe, die «was wir seit Jahrzehnten mit so viel Arbeit und
Mühe aus den Köpfen der deutschen Arbeiter gefegt und was selben das

theoretische Übergewicht (daher auch das praktische) über Franzosen
und Engländer gab» wieder propagierten, nämlich den «utopistischejn]
Sozialismus, das Phantasiegespiel über den künftigen Gesellschaftsbau».
Dieser Utopismus könne heute, in «der Zeit des materialistisch-kritischen
Sozialismus nur noch albern sein albern, fad und von Grund aus

reaktionär»7. Die emotionelle Reaktion von Marx lässt darauf schliessen,
dass er hier an einer neuralgischen Stelle getroffen worden war. Wenige
Tage später, am 23. Oktober 1877, schrieb er an Bracke: «Die Revue

'Zukunft' keineswegs befriedigend. Hauptstreben, an die Stelle materiali-

51



stischer Erkenntnis ideologische Phrasen von 'Gerechtigkeit' etc. zu
setzen. Programm miserabel. Verspricht auch in Zukunfts-Gesellschafts-
Bau-Phantastereien zu machen»8. (Im Programmprospekt der <Zukunft>
hatte die Redaktion geschrieben: «Die sozialistischen Bestrebungen
haben zum nächsten und wichtigsten Zweck die gerechte Verteilung der
Güter ,..»9.) Im Entwurf eines Briefes an Bebel, Liebknecht, Bracke u.a.
schrieben Marx und Engels am 17./18. September 1879: «Wo Klassenkampf

als unüebsame 'rohe' Erscheinung aufdie Seite geschoben wird, da
bleibt als Basis des Sozialismus nichts als 'wahre Menschenliebe' und leere
Redensarten von 'Gerechtigkeit'»10. Etwas differenzierter war Engels im
Entwurf eines Briefes an Bernstein vom 26. Juni 1879, in dem er nochmals
auf die Affaire der <Zukunft> zurückkam: «... bald darauf veröffentlichte
Elerr H(öchberg) sein Programm der 'Zukunft', nach welchem der
Sozialismus aus dem Begriff der 'Gerechtigkeit' begründet werden sollte. Ein
solches Programm schloss von vornherein alle diejenigen direkt aus, die
den Sozialismus in letzter Instanz nicht als Schlussfolgerung aus
irgendwelchen Ideen oder Prinzipien, wie Gerechtigkeit etc., auffassen, sondern
als ideelles Produkt eines materiell-ökonomischen Prozesses, des

gesellschaftlichen Produktionsprozesses auf gewisser Stufe. Damit hatte also

Herr H(öchberg) selbst jede Mitarbeiterschaft unsrerseits unmöglich
gemacht»11. Obgleich Engels hier, weniger apodiktisch-absolut als Marx,
den Sozialismus nur «in letzter Instanz» als durch den Produktionsprozess
begründet erklärt, hatte für ihn und Marx diese letztinstanzliche Begründung

doch so sehr den Charakter eines Dogmas, dass sie eine Zusammenarbeit

mit Genossen, die den Sozialismus anders - nämlich durch
Orientierung an Wertvorstellungen wie 'Gerechtigkeit' - begründeten, strikt
ablehnten. Es gab nur einen Weg zum innerweltlichen 'Heil', und den
hatten sie entdeckt. Wer einen anderen Weg propagierte, musste um so

erbitterter bekämpft werden, je überzeugter er seinen Weg ebenfalls als

einen oder gar den Weg zum Sozialismus kennzeichnete, denn dieser

gefährdete das ganze, durch die Macht der Geschichte zur Einspurigkeit
verurteilte emanzipatorische Unternehmen. Die Geister schieden sich

hier an der Beurteilung des emanzipatorischen Funktionswerts der
Zielvorstellung 'Gerechtigkeit'.

Die zitierten Stellen belegen zur Genüge, dass Marx 'Gerechtigkeit' als

revolutionäre Sozialisten verpflichtende und den Sozialismus ethisch
legitimierende Wert- und ZielVorstellung kategorisch verwarf, und zwar aus

52



zwei Gründen: erstens kamen Wertvorstellungen wie 'Gerechtigkeit' als

Orientierungspunkte und Zielmodelle einer sozialistischen Revolution
deshalb nicht in Frage, weil, wie Engels einmal schrieb, «Gerechtigkeit...
immer nur der ideologisierte, verhimmelte Ausdruck der bestehenden
ökonomischen Verhältnisse»12 ist, ebenso wie das Recht selbst, dessen

«abstrakteste[r] Ausdruck» die Gerechtigkeit ist13. Marx hat sich nicht um
die Unterscheidung zwischen formaler und inhaltlicher Gerechtigkeit
oder um eine Differenzierung zwischen verschiedenen Formen von
Gerechtigkeit gekümmert. Für ihn bestimmte das wesentlich auf Ökonomisches

reduzierte gesellschaftliche Sein das Bewusstsein von Gerechtigkeit,
das damit zu einem Phänomen des politisch-kulturellen, ideologischen
Überbaus wurde, in seiner gesellschaftlichen Funktion durchaus der Religion

verwandt, ein Opium des Volkes auch es. Deshalb die Charakterisierung

von 'Gerechtigkeit' als Mythologie, Göttin, Utopismus, Phantasiespiel,

ideologische Phrase, Idee, leere Redensart usw. In einer bürgerlichen,

kapitalistischen Gesellschaft konnte 'Gerechtigkeit' nur den
Charakter einer Ideologie zur gleichzeitigen Verschleierung und Stabilisierung

der bestehenden Herrschafts- und Produktionsverhältnisse haben -
wie in aller Welt hätte eine solche, das Bestehende rechtfertigende Ideologie

einem revolutionären Sozialismus als Zielvorstellung dienen
können? Muss doch auch für die Gerechtigkeit - den abstraktesten Ausdruck
des Rechts - gelten, was Marx vom Recht gesagt hat: «Das Recht kann nie
höher sein als die ökonomische Gestaltung und dadurch bedingte
Kulturentwicklung der Gesellschaft»14.

Freilich hat Marx hier weitgehend seine Dialektik vergessen, denn
dialektisch gedacht, müsste eine Wechselwirkung zwischen Ökonomie
und Recht, vielmehr Gerechtigkeit stattfinden, somit auch eine Rückwirkung

von Recht und Gerechtigkeitsbegriff auf die Ökonomie und die
Gesellschaft überhaupt, was eine gewisse, relative Autonomie der Rechtsund

Gerechtigkeitsvorstellungen voraussetzen würde. Hätte Marx hier
weniger kausal-mechanistisch und mehr - im Sinne der Hegeischen
bestimmten Negation - dialektisch gedacht, so hätte er dem Gedanken der
Gerechtigkeit als Wert- und Zielvorstellung doch eine gewisse emanzipa-
torische Funktion zugestehen müssen. So aber gilt auch für Marxens
explizite Gerechtigkeitstheorie, was der alte Engels lange nach dem Tode

von Marx rückblickend geschrieben hatte: «Dass von den Jüngeren zuweilen

mehr Gewicht auf die ökonomische Seite gelegt wird, als ihr zukommt,

53



haben Marx und ich teilweise selbst verschulden müssen. Wir hatten, den

Gegnern gegenüber, das von diesen geleugnete Hauptprinzip zu betonen,
und da war nicht immer Zeit, Ort und Gelegenheit, die übrigen an der

Wechselwirkung beteiligten Momente zu ihrem Recht kommen zu lassen

,..»15. - «Die ökonomische Lage ist die Basis, aber die verschiedenen
Momente des Überbaus... üben auch ihre Einwirkung auf den Verlaufder

geschichtlichen Kämpfe aus ,..»16. Ja, Engels ging schon in seinem 1872/
73 verfassten Aufsatz Zur Wohnungsfrage so weit, dem Gedanken der

Gerechtigkeit sogar eine potentiell revolutionäre Funktion zuzuerkennen,
als er über das «Ideal der Gerechtigkeit, der ewigen Gerechtigkeit»
schrieb: «... diese Gerechtigkeit ist immer nur der ideologisierte, verhimmelte

Ausdruck der bestehenden ökonomischen Verhältnisse, bald nach
ihrer konservativen, bald nach ihrer revolutionären Seite hin. Die Gerechtigkeit

der Griechen und Römer fand die Sklaverei gerecht: die Gerechtigkeit

der Bourgeois von 1789 forderte die Aufhebung des Feudalismus, weil
er ungerecht sei ...»I7.

Wenn man diesen Gedanken weiterspinnt, dann erscheint auch die

Behauptung als legitim, dass die Proletarier in einer sozialistischen Revolution

die Aufhebung des Kapitalismus verlangten, weil er ungerecht sei,

also weil sie an seine Stelle eine gerechtere oder gar die schlechthin
gerechte Gesellschaftsordnung setzen wollten. Einerseits gibt es also -
zumindest nach Engels - emanzipatorische Gerechtigkeitsvorstellungen, die
über das Bestehende hinausweisen und eine «revolutionäre Seite» haben.
Andererseits hat Marx die Orientierung an solchen Vorstellungen immer
kategorisch als albern und reaktionär verurteilt. Hier erscheint die
Grundambivalenz der Marxschen Theorie, die ihren Determinismus mit ihrem
Voluntarismus nie auf logisch überzeugende Weise zu versöhnen
vermochte. Entweder produzieren die ökonomischen Verhältnisse dialektisch
ihre eigene bestimmte Negation, die ihrerseits einer Negation ihrer selbst

ruft, so dass die Geschichte selbsttätig dialektisch in Richtung auf eine
immer höhere Gerechtigkeit fortschreitet, völlig unabhängig von
irgendwelchen Gerechtigkeitsvorstellungen der Menschen; oder die Menschen
dieser Epoche fordern die Aufhebung der bestehenden Verhältnisse, weil
sie diese als ungerecht empfinden. Des Rätsels Auflösung - und hier stos-

sen wir auf den zweiten Grund von Marxens Verwerfung der
Gerechtigkeitsvorstellung als emanzipatorischer Leitidee -ist die Marxsche apriorische

soteriologische Geschichtsphilosophie: Wenn man annimmt, dass

54



die Geschichte sich mit Notwendigkeit auf einen Zustand vollkommener
Gerechtigkeit hinbewegt, dann bleibt dem Menschen zwar noch die «Freiheit»

der Einsicht in diese Notwendigkeit und eines entsprechenden
Handelns. Aber die Einsicht steht im Dienste der Notwendigkeit, nicht diese

im Dienste jener. Deshalb die kategorische Absage von Marx, das Handeln

durch Vorstellungen der Einsicht - in die sich allzuleicht Subjektives
einschleichen könnte - bestimmen zu lassen. Das Recht der Bestimmung
kommt einzig der Notwendigkeit zu.

Diese innerweltlich-heilsgeschichtliche Abwertung der gesellschaftlichen

Funktion emanzipatorischer Wertvorstellungen erwies sich als

besonders folgenreich, da diese dadurch zum berüchtigten «nichts als»-
Überbau diskreditiert wurden. Ebenso wie Marx in seiner Frühschrift Zur
Judenfrage die «Tatsache» konstatiert, «dass die sogenannten Menschenrechte

nichts anderes sind als die Rechte des Mitglieds der bürgerlichen
Gesellschaft, d.h. des egoistischen Menschen»18, und ebenso wie hier
auch die Trikolorenwerte «Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit» auf ein
solches «nichts als» reduziert werden, ebenso verfallt auch die Idee der

Gerechtigkeit dem Verdikt, nichts als eine albern-reaktionäre ideologische
Phrase, ein Stück Heiligenschein der bürgerlichen Gesellschaft zu sein.

Dadurch konnte der Eindruck entstehen, Marx lehne die Menschenrechte,

Recht und Gerechtigkeit überhaupt ab, was es bekanntlich gewissen

seiner Adepten ebenso erleichtert, sich in der Theorie und Praxis ihres

«Gulag »-Marxismus auf ihn zu berufen, wie es Gegnern des Sozialismus

willkommene Argumente in die Hand liefert, Marx als Feind der politischen

Freiheit und als geistigen Ahnherrn des «Totalitarismus » zu
charakterisieren19. Freilich bedeutet dies eine arge Verzerrung, wenn nicht
Verkehrung der unbezweifelbar auf Emanzipation und Freiheit zielenden
Grundintentionen von Marx. Trotzdem aber ist er aus den erwähnten
Gründen nicht ganz freizusprechen von der Verantwortung für die
Pervertierungen seiner Theorie. Er hat allzusehr auf die angebliche selbsttätige
Vernunft der Geschichte gebaut und es deshalb versäumt, zu betonen,
dass Menschenrechte, Rechte, Gerechtigkeit, Trikolorenwerte zwar in
Klassengesellschaften notwendig immer ideologisch missbraucht werden,
ihnen aber davon unabhängig ein autonomer Wert und eine emanzipato-
rische Funktion zukommen, deren Bedeutung um so grösser ist, je
offenkundiger die vernünftige Selbsttätigkeit der Geschichte in Panne gerät.

Hätte Marx das gesagt, so hätte er allerdings Abstriche an seinem sote-

55



riologischen Materialismus vornehmen, die Normbedürftigkeit des

instinktarmen Menschen anerkennen und dem menschlichen Geiste allgemein

jene partielle, relative Autonomie zuerkennen müssen, von der er
selbst ja unreflektiert den intensivsten Gebrauch machte. Aber Marx
konnte die Normbedürftigkeit des Menschen deshalb nicht anerkennen,
weil das, was bei den Tieren der Instinkt, beim Menschen nach seiner

Aulfassung die Geschichte bewirkt: Sie macht, indem sie den Menschen
der Notwendigkeit ihrer dialektischen Entwicklung unterwirft, Normen
obsolet. Das heisst: die Normen zeichnet die Geschichte - versteht man
bloss, sie zu lesen-vor: «Sein [des Proletariats] Ziel und seine geschichtliche

Aktion ist unwiderruflich vorgezeichnet»20. Der Mensch handelt
ethisch, wenn er sein Denken und Tun an diesen vorgezeichneten Normen
und Aufgaben orientiert. Es ist der Hegelianer in Marx, der den Gerech-

tigkeitsbegriff verwirft, weil ja die Geschichte mit Notwendigkeit auf ein
Reich der Gerechtigkeit und Freiheit zusteuert und weil jeder Versuch,
emanzipatorisches Denken und Handeln an subjektiven Vorstellungen
von Gerechtigkeit zu orientieren, in gefährlicher Weise störend in diese

geschichtliche Entwicklung eingreift, da solche Vorstellungen notwendig
ideologischen Charakter haben und damit gegenemanzipatorisch wirken.
Marx konnte explizit subjektive Gerechtigkeitsvorstellungen mit um so

besserem Gewissen verwerfen, als er dank seiner Basis-Überbau-Theorie
ebenso von deren ideologischer Pervertiertheit überzeugt war wie er dank
seinem soteriologischen Materialismus daran glaubte, dass die geschichtliche

Entwicklung auf ein Reich der Gerechtigkeit zusteuere.

2. Die Marxsche Kritik am bürgerlichen Gerechtigkeitsbegriff

Seiner Theorie vom ideologischen Charakter des Gerechtigkeitsbegriffs
gemäss musste Marx den Anspruch des bürgerlich-kapitalistischen
Systems auf Gerechtigkeit immanent anerkennen. So schreibt er in der Tat
im Kapital, im Zusammenhang mit der Erörterung des Mehrwertproblems:

«Der Umstand, dass die tägliche Erhaltung der Arbeitskraft nur
einen halben Arbeitstag kostet, obgleich die Arbeitskraft einen ganzen
Tag arbeiten kann, dass daher der Wert, den ihr Gebrauch während
eines Tages schafft, doppelt so gross ist als ihr eigner Tageswert, ist ein
besondres Glück für den Käufer, aber durchaus kein Unrecht gegen den

56



Verkäufer»21. Nach dieser Ansicht wäre also auch in der Lohnarbeit als
solcher kein Element von Ungerechtigkeit enthalten22. Im dritten Band
des Kapitals expliziert Marx seinen Gedanken etwas ausführlicher: «Die
Gerechtigkeit der Transaktionen, die zwischen den Produktionsagenten
vorgehn, beruht darauf dass diese Transaktionen aus den
Produktionsverhältnissen als natürliche Konsequenz entspringen. Die juristischen
Formen, worin diese ökonomischen Transaktionen als Willenshandlungen

der Beteiligten, als Äusserungen ihres gemeinsamen Willens und als
der Einzelpartei gegenüber von Staats wegen erzwingbare Kontrakte
erscheinen, können als blosse Formen diesen Inhalt selbst nicht bestimmen.
Sie drücken ihn nur aus. Dieser Inhalt ist gerecht, sobald er der
Produktionsweise entspricht, ihr adäquat ist. Er ist ungerecht, sobald er ihr
widerspricht. Sklaverei, auf der Basis der kapitalistischen Produktionsweise, ist
ungerecht; ebenso der Betrug auf die Qualität der Ware»23.

Marx denkt hier durchaus konsequent im Schema seiner undifferenzierten

Basis-Überbau-Theorie. Da er Gerechtigkeit formal wie inhaltlich
reduziert auf einen ideologischen Überbau über den jeweiligen
Produktionsverhältnissen, relativiert er seinen Gerechtigkeitsbegriff so absolut,
dass er gezwungen ist, schlechthin jeden Gerechtigkeitsbegriff als solchen

anzuerkennen, sofern dieser «der Produktionsweise entspricht». Deshalb
ist nicht nur der bürgerliche Gerechtigkeitsbegriff legitim - die kapitalistische

Produktionsweise somit eine auf ihrer geschichtlichen Entwicklungsstufe

gerechte -, sondern auch der Gerechtigkeitsbegriffeiner
Sklavenhaltergesellschaft: «Die Gerechtigkeit der Griechen und Römer fand die
Sklaverei gerecht»24, schreibt Engels. Aber damit verliert der Gerechtig-
keitsbegriffim doppelten Sinn jeden Wert: Erstellt keinen ethischen Wert
mehr dar, denn selbst eine Gesellschaft von Menschenfressern dürfte ihn
auf ihrer geschichtlichen Entwicklungsstufe für sich reklamieren, und er
wird wertlos als eine Kategorie zur Unterscheidung von gesellschaftlichen
Systemen. Hier muss zumindest die Frage aufgeworfen werden, ob nicht
auch der Stalinismus sich unter legitimer Berufung auf Marx als gerecht
darstellen könnte. Die Gefahr dieser totalen Ent-Wertung des

Gerechtigkeitsbegriffs liegt darin, dass unter Berufung auf die Notwendigkeit der
innerweltlich-heilsgeschichtlichen Entwicklung die - von einem höheren
Gerechtigkeitsbegriff her gesehen-Ungerechtigkeiten, ja Unmenschlichkeiten,

die die Individuen auf den jeweiligen Entwicklungsstufen erdulden

müssen, gattungsgeschichtlich abgesegnet und als Äusserung der

57



dieser Entwicklungsstufe adäquaten Gerechtigkeitsform akzeptiert werden.

Wenn die Leiden, die der Kapitalismus um der Entwicklung der
Produktion willen den Individuen auferlegte, rechtens sind, dann müssen
dies wohl auch die Leiden sein, die der Stalinismus um seiner Probleme
der Produktionsentwicklung und Akkumulation willen den Menschen

auferlegte. Es gibt nun in der Tat einige höchst bedenkliche Sätze von
Marx aus dem vierten Band des Kapitals, mit denen er - unzweideutig in
den Fussstapfen seines grossen Meisters Hegel - eine solche Rechtfertigung

des Kapitalismus, die in eine des Stalinismus umgemünzt werden

könnte, liefert. Die Wichtigkeit der Stelle mag die Länge des Zitats
entschuldigen: «Ricardo betrachtet mit Recht, für seine Zeit die kapitalistische

Produktionsweise als die vorteilhafteste für die Produktion
überhaupt, als die vorteilhafteste zur Erzeugung des Reichtums. Er will die
Produktion der Produktion halber, und dies ist recht. Wollte man behaupten,

wie es sentimentale Gegner Ricardos getan haben, dass die Produktion

nicht als solche der Zweck sei, so vergisst man, dass Produktion um der
Produktion halber nichts heisst, als Entwicklung der menschlichen
Produktivkräfte, also Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als

Selbstzweck. Stellt man, wie Sismondi, das Wohl der einzelnen diesem
Zweck gegenüber, so behauptet man, dass die Entwicklung der Gattung
aufgehalten werden muss, um das Wohl der einzelnen zu sichern, dass also

z.B. kein Krieg geführt werden dürfe, worin einzelne jedenfalls kaputt-
gehn Dass diese Entwicklung der Fähigkeiten der Gattung Mensch,

obgleich sie sich zunächst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen

und ganzer Menschenklassen macht, schliesslich diesen Antagonismus

durchbricht und zusammenfällt mit der Entwicklung des einzelnen

Individuums, dass also die höhere Entwicklung der Individualität nur
durch einen historischen Prozess erkauft wird, worin die Individuen geopfert

werden, wird nicht verstanden, abgesehn von der Unfruchtbarkeit
solcher erbaulicher Betrachtungen, da die Vorteile der Gattung im
Menschenreich wie im Tier- und Pflanzenreich sich stets durchsetzen auf
Kosten der Vorteile von Individuen, weil diese Gattungsvorteile zusammenfallen

mit den Vorteilen besondrer Individuen, die zugleich die Kraft dieser

Bevorzugten bilden»25 [hervorgehoben von Marx]. Unter diesen besondren

Individuen und Bevorzugten könnte man sich auch die Parteikader
vorstellen, und wer sich daran stossen sollte, dass hier Menschen «kaputt-
gehn», der wird der Sentimentalität und Erbaulichkeit geziehen

58



Nach der Logik von Marx muss sich mit den Produktionsverhältnissen
auch der Gerechtigkeitsbegriff entwickeln, und von einem entwickelteren

Gerechtigkeitsbegriff her kann dann die überwundene Entwicklungsstufe
als ungerecht charakterisiert werden. So schrieb Engels einmal: «Erklärt
das sittliche Bewusstsein der Masse eine ökonomische Tatsache, wie
seinerzeit die Sklaverei oder die Fronarbeit, für unrecht, so ist das ein Beweis,
dass die Tatsache selbst sich schon überlebt hat, dass andere ökonomische
Tatsachen eingetreten sind, kraft deren jene unerträglich und unhaltbar
geworden ist»26. Aber bevor die Masse zu diesem neuen sittlichen
Bewusstsein gelangt, wird eine offenbar besonders sensibilisierte Elite von
Einzelnen erleuchtet. Anders hätte Marx ja nicht mitten im Kapitalismus
von einem höheren Gerechtigkeitsbegriff aus zur Kritik an dessen

Gerechtigkeitsbegriff ansetzen können, den er soeben als immanent legitim
verteidigt hatte. Der Locus classicus dieser Kritik ist Marxens Schrift Kritik
des Gothaer Programms. Indem er von der Frage ausgeht: «Was ist
'gerechte' Verteilung?»27, gibt Marx zunächst zu erkennen, dass er hier unter
Gerechtigkeit die austeilende Gerechtigkeit versteht. Er fährt dann fort:
«Behaupten die Bourgeois nicht, dass die heutige Verteilung 'gerecht' ist?

Und ist sie in der Tat nicht die einzige 'gerechte' Verteilung auf Grundlage
der heutigen Produktionsweise? Werden die ökonomischen Verhältnisse
durch Rechtsbegriffe geregelt oder entspringen nicht umgekehrt die

Rechtsverhältnisse aus den ökonomischen?»28 Marx entwirft dann eine

erste (Übergangs-)Form einer kommunistischen Gesellschaft, die in jeder
Beziehung noch behaftet sei mit den Muttermalen der alten, kapitalistischen

Gesellschaft, aus deren Schoss sie komme. Hier herrscht noch das

Prinzip, das den Warenaustausch regelt, soweit er Austausch Gleichwertiger

ist: «es wird gleichviel Arbeit in einer Form gegen gleichviel Arbeit in
einer anderen ausgetauscht. Das gleiche Recht ist hier daher immer noch -
dem Prinzip nach - das bürgerliche Recht» und entsprechend mit einer

«bürgerlichen Schranke behaftet». Die Gleichheit bestehe darin, «dass am
gleichen Massstab, der Arbeit, gemessen wird. Der eine ist aber physisch
oder geistig dem anderen überlegen, liefert also in derselben Zeit mehr
Arbeit oder kann während mehr Zeit arbeiten Dies gleiche Recht ist

ungleiches Recht für ungleiche Arbeit. Es erkennt keine Klassenunterschiede

an, weil jeder nur Arbeiter ist wie der andre; aber es erkennt
stillschweigend die ungleiche individuelle Begabung und daher Leistungsfähigkeit

der Arbeiter als natürliche Privilegien an. Es ist daher ein Recht der

59



Ungleichheit, seinem Inhalt nach, wie alles Recht. Das Recht kann seiner
Natur nach nur in Anwendung von gleichem Massstab bestehn; aber die

ungleichen Individuen sind nur am gleichen Massstab messbar, soweit

man sie unter einen gleichen Gesichtspunkt bringt... Ferner: ein Arbeiter
ist verheiratet, der andre nicht; einer hat mehr Kinder als der andre etc.

etc. Aber diese Missstände sind unvermeidbar in der ersten Phase der
kommunistischen Gesellschaft Das Recht kann nie höher sein als die
ökonomische Gestaltung und dadurch bedingte Kulturentwicklung der
Gesellschaft»29.

Wenn (bürgerliches) gleiches Recht ungleiches Recht ist, dann ist

(bürgerliche) Gerechtigkeit Ungerechtigkeit. Oder anders formuliert: bürgerliche

Gerechtigkeit ist repressiv. Sie ist repressiv, weil sie alle Individuen,
ohne Berücksichtigung ihrer Eigenart, in ein Schema von Gleichheit
presst, das eben dieser Eigenart Gewalt antut. Und sie ist repressiv, weil
Recht und Gerechtigkeit nie höher sein können als die ökonomische

Gestaltung, deren ideologischer Überbau sie sind, und diese selbst repressiv

ist. Deshalb sind für Marx «gleiches Recht», «gerechte Verteilung»
bloss veralteter «Phrasenkram» und «ideologische Rechts-Flausen»30.

Die bürgerliche, zu positivem Recht geronnene Vorstellung von
Gerechtigkeit hat somit eine ideologische Funktion und Marxens Kritik an
ihr ist Ideologiekritik. Man kann die Überlegungen von Marx folgender-
massen interpretieren: Da die kapitalistische Produktionsweise auf der

Arbeitsteilung und auf einem Waren-Tauschverhältnis beruht, in dem die

Arbeitskraft des Individuums als eine Ware betrachtet wird, die dieses

gegen Lohn eintauscht, kann das Recht nicht Rücksicht nehmen auf
individuelle Eigenarten, sondern muss vom - gerechten - Grundsatz
ausgehen: Vor Recht und Gesetz sind alle Individuen als Arbeitskräfte
gleichwertige Waren. Das Tauschverhältnis Arbeitskraft - Lohn kann nur
so lange funktionieren, als durch ein repressives Gerechtigkeitsprinzip der
Tausch als solcher geregelt und eben ideologisch als gerecht legitimiert
wird. Wollte man den Lohn den individuellen Eigenarten anpassen,
ergäbe sich ein Chaos, das u.a. eine Kalkulation des Mehrwerts verunmöglichen

würde. Die repressive bürgerliche Gerechtigkeit erhält somit auch
eine ideologische Funktion im Dienste der Rationalität einer kapitalistischen

Produktionsweise.
Daraus folgt, dass Lohnarbeit - einmal abgesehen vom Mehrwertproblem

- zumindest so lange ungerecht ist, als die Individuen nicht nach

60



ihrer Eigenart entschädigt und die Konsumtionsmittel somit ungerecht
verteilt werden. Aber darauf kommt es letztlich gar nicht an, und Marx
meint denn auch, es sei überhaupt fehlerhaft gewesen, «von der sogenannten

Verteilung Wesens zu machen und den Hauptakzent auf sie zu
legen»31. Den Hauptakzent legte Marx statt dessen auch in Sachen Gerechtigkeit

auf die Produktionsverhältnisse und in ihnen auf Mehrarbeit und
Mehrwert. Er meint, er habe «klargestellt, dass der Lohnarbeiter nur die
Erlaubnis hat, für sein eignes Leben zu arbeiten, d.h. zu leben, soweit er
gewisse Zeit umsonst für den Kapitalisten arbeitet; dass das ganze
kapitalistische Produktionssystem sich darum dreht, diese Gratisarbeit zu

verlängern durch Ausdehnung des Arbeitstags oder durch Entwicklung
der Produktivität...; dass also das System der Lohnarbeit ein System der
Sklaverei» ist32.

Marx kritisiert also die kapitalistische Produktionsweise, durch die dem
Arbeiter unbezahlte Mehrarbeit abgepresst wird, damit der Kapitalist zu
seinem Profit kommen kann, vom Standpunkt eines höheren Gerechtig-
keitsbegriffs aus als ungerecht. Engels meinte dazu einmal: «Der Arbeiter
gibt so viel, und der Kapitalist so wenig, wie es die Natur der Übereinkunft
zulässt. Das ist eine sehr sonderbare Sorte von Gerechtigkeit ,..»33. Nach
der Marxschen Theorie muss dieser höhere Gerechtigkeitsbegriff das - im
Sinne eines ideologischen Reflexes - in Sensibilisierten bereits Bewusst-
sein gewordene Resultat der dialektischen Entwicklung der antagonistischen

Widersprüche der kapitalistischen Gesellschaft auf einer sich deren
Ende nähernden Entwicklungsstufe sein. Das heisst: die alte Gesellschaft,
die ja dialektisch ihre Negation aus sich herausprozessieren muss, geht mit
einem höheren Gerechtigkeitszustand und -begriff schwanger. Auch dieser

höhere Gerechtigkeitsbegriffvon Marx selbst darf in seinem Selbstverständnis

kein normativer, sondern bloss ein funktional-ideologischer sein.

Hier stellt sich die Frage: Inwieweit ist dieses Selbstverständnis von Marx
vielleicht ein Selbstmissverständnis? Hat Marx nicht doch insgeheim,
unbewusst eine normative Gerechtigkeitsvorstellung? Oder mit anderen
Worten: Ist seine Verurteilung des Kapitalismus als eines Systems der

Ungerechtigkeit nur eine durch die Erkenntnis der Entwicklungslogik
dieses Systems bedingte und somit eine rationale, oder nicht doch auch
eine ethische? Marx hätte darauf zunächst geantwortet, dass allein schon
die Frage falsch formuliert sei. Er verurteile den Kapitalismus nicht als ein

System der Ungerechtigkeit, ja er verurteile den Kapitalismus gar nicht,

61



sondern er registriere bloss das geschichtliche Urteil über ihn, er sei bloss

der Protokollführer der Verurteilung durch das Tribunal der Geschichte.
Nicht irgendeine Moral oder irgendwelche Vorstellungen von Gerechtigkeit

sind die treibende Kraft dieser Entwicklung zu einer neuen Gesellschaft,

sondern die Entwicklung selbst schafft sich ihre eigene Moral und
ihre eigenen, neuen, höheren Vorstellungen von Gerechtigkeit.

Der alte Engels hat das einmal in einem 1886 geschriebenen Aufsatz
Juristen-Sozialismus34 sehr klar und unmissverständlich formuliert. Die
ersten proletarischen Parteibildungen und ihre theoretischen Vertreter, so

heisst es hier, seien durchaus noch auf dem «iuristischen 'Rechtsboden'»
geblieben, «nur dass sie sich einen anderen Rechtsboden zusammenkonstruierten,

als der der Bourgeoisie war. Einerseits wurde die Forderung der
Gleichheit dahin ausgedehnt, dass die rechtliche Gleichheit durch die

gesellschaftliche zu ergänzen sei; andrerseits wurde aus den Sätzen Adam
Smiths, dass die Arbeit die Quelle alles Reichtums, das Resultat der Arbeit
aber vom Arbeiter geteilt werden müsse mit dem Grundbesitzer und dem

Kapitalisten, der Schluss gezogen, dass diese Teilung unrecht sei ..,»35.

Diese Orientierung der ersten proletarischen Bewegung an Ziel- und

Wertvorstellungen von sozialer Gleichheit und Gerechtigkeit lehnt Engels
ab: «Beide Auffassungen waren gleich ungenügend, die durch die
wirtschaftliche Lage geschaffenen Emanzipationsbestrebungen der Arbeiterklasse

entsprechend auszudrücken und vollständig zusammenzufassen
Beide Anschauungen abstrahierten von dem geschichtlichen Hintergrund,

dem sie ihr Dasein verdankten; beide appellierten an das Gefühl;
die einen an das Rechtsgefühl, die anderen an das Menschlichkeitsgefühl.
Beide kleideten ihre Forderungen in die Form frommer Wünsche .,.»36.

Der eigentliche Zweck dieses Aufsatzes über Juristen-Sozialismus aber
ist eine Polemik gegen den Professor der Rechte Anton Menger, der ein
Buch mit dem Titel Das Recht aufden vollen Arbeitsertrag in geschichtlicher

Darstellung veröffentlicht und darin nach Engels sich herabgelassen
hatte, «die Geschichte des Sozialismus vom 'rechtsphilosophischen'
Standpunkt 'dogmatisch näher zu beleuchten'»37. Die Todsünde wider
den Geist des historischen Materialismus, die Menger dabei begangen
hatte, war, «den Sozialismus auf ein paar kurze Rechtsformeln
zurückzuführen, auf sozialistische 'Grundrechte', eine neue Ausgabe der
Menschenrechte fürs 19. Jahrhundert»38. Und zwar habe Menger den ganzen
Sozialismus auf drei Grundrechte zurückgeführt: das Recht auf den vol-

62



len Arbeitsertrag, das Recht auf die Existenz und das Recht auf Arbeit.
Aber ganz abgesehen von der inhaltlichen Bestimmung dieser Rechte -
Marx und Engels wollten nichts von sozialistischen Grundrechten und
von einer Begründung des Sozialismus durch eine neue erweiterte Erklärung

der Menschenrechte wissen. Engels polterte: «Wir geben jeden
Versuch auf, dem verbohrten Juristen begreiflich zu machen, dass Marx
nirgends die Forderung des 'Rechts aufden vollen Arbeitsertrag' stellt, dass

er in seinen theoretischen Schriften überhaupt keine Rechtsforderung
irgendeiner Art aufstellt» (von Engels hervorgehoben). Denn «in den
theoretischen Untersuchungen von Marx kommt das juristische Recht,
das immer nur die ökonomischen Bedingungen einer bestimmten Gesellschaft

widerspiegelt, nur in ganz sekundärer Weise in Betracht; dagegen in
erster Linie die geschichtliche Berechtigung, die gewisse Zustände,
Aneignungsweisen, Gesellschaftsklassen für bestimmte Epochen haben... Marx
begreift die geschichtliche Unvermeidlichkeit, also Berechtigung der antiken

Sklavenhalter, der mittelalterlichen Feudalherren usw., als Hebel der
menschlichen Entwicklung für eine beschränkte Geschichtsperiode; er
erkennt damit auch die zeitweilige geschichtliche Berechtigung der
Ausbeutung, der Aneignung des Arbeitsprodukts durch andere an; er beweist
aber auch gleichzeitig, dass diese historische Berechtigung jetzt nicht nur
verschwunden ist, sondern dass die Fortdauer der Ausbeutung in
irgendwelcher Form, statt die gesellschaftliche Entwicklung zu fordern, sie täglich

mehr hemmt und in immer heftigere Kollisionen verwickelt»39. Fazit:
«... wenn diese Grundrechte nicht imstande sind, einen Hund vom Ofen zu
locken, wenn sie nicht die soziale Entwicklung bestimmen und verwirklichen,

sondern durch sie bestimmt und verwirklicht werden, wozu dann
diese Mühe, den ganzen Sozialismus auf die Grundrechte zu reduzieren?

da man das Ziel der sozialistischen Bewegung nicht durch die Verwandlung

der sozialistischen Ideen in nüchterne Rechtsbegriffe, sondern nur
durch das Studium der sozialen Entwicklung und ihrer treibenden Ursachen

erkennen kann?»40

Kritik am bürgerlichen Rechtsbegriff wäre demnach Selbstkritik der

geschichtlichen Bewegung. Das Kriterium dieser Kritik liegt im Schosse

der Geschichte verborgen, keinesfalls ist es eine von Menschen konzipierte

Wertvorstellung, Norm oder Idee. Im Grunde huldigten Marx und
Engels einem platten ökonomischen Pragmatismus: Ausbeutung ist
solange geschichtlich berechtigt und 'gerecht', als sie die sozioökonomische

63



Entwicklung fördert, sie wird in dem Augenblicke ungerecht, in dem sie

beginnt, diese Entwicklung zu hemmen. Einmal mehr muss man fragen:
Hat Marx selbst sich theoriegerecht verhalten oder war seine Kritik an der

bürgerlichen Gesellschaft und deren Gerechtigkeitsbegriff nicht doch
auch durch eigene, subjektive, unbewusste und uneingestandene moralische

Werturteile mitbestimmt? Hätte Marx sich theoriegerecht verhalten,
dann hätte er die Souveränität und Gelassenheit eines Tocqueville beweisen

müssen, der, von Hause aus kein Demokrat, mit Erstaunen registrierte,
dass die Vorsehung merkwürdigerweise die Menschheit in Richtung
Gleichheit und Demokratie auf den Weg geschickt hatte und der sich,

wenn auch kopfschüttelnd, damit abfand, indem er nüchtern und völlig
unemotional die positiven und negativen Aspekte dieser gottgewollten
Entwicklung, so wie er sie sah, gegeneinander abwog.

Aber Marx war kein Tocqueville. Emotionell geladene Werturteile
finden sich in seinen Schriften zuhauf. Dass die Theorie von Marx durch
unbewusste Werturteile bestimmt wird, haben undogmatische Marxisten
auch schon festgestellt. Erwähnt sei hier bloss die zur Budapester Schule

gehörende Lukäcs-Schülerin Agnes Heller, die in ihrem Buche über die
Theorie der Bedürfnisse bei Marx über die Klassifizierung der Bedürfnisse
durch Marx schreibt: «Hinzugefügt sei, dass fast jede solche Gruppierung
das Moment des Werturteils enthält Oft sind die 'Gesichtspunkte'
selber nicht klar und eindeutig. Besonders deshalb nicht, weil mehr als

einmal das bewertende Verhalten aufnicht bewusste Weise die Klassifizierung

konstituiert»41.
Wie gesagt, die Emotionalität verrät die unbewusste Wertung. Schon in

einer Schrift aus dem Jahre 1844 spricht Marx von der «unsozialen Natur
dieses bürgerlichen Lebens »und von der «Niedertracht» der bürgerlichen
Gesellschaft42. Später vergleicht er das Kapital mit einem Vampyr43 und

spricht vom «Werwolfsheisshunger» und dem «masslos blinden Trieb»
des Kapitalisten nach Mehrarbeit44. Die Arbeit im Kapitalismus ist «die

Arbeit physisch und rechtlich Unmündiger»45, was impliziert, dass Marx
eine Wertvorstellung von Mündigkeit hat. «Die Akkumulation von Reichtum

aufdem einen Pol ist also zugleich Akkumulation von Elend, Arbeitsqual,

Sklaverei, Unwissenheit, Brutalisierung und moralischer Degradation

auf dem Gegenpol ,..46. Wie kann man eine moralische Degradation
beklagen, ohne über Kriterien einer Moral zu verfügen? Aber allein schon

der Begriff <Entfremdung> impliziert eine moralische Wertung oder zu-

64



mindest ein normatives Menschenbild. Rudolf Bahro ist zuzustimmen,
wenn er über Marx schreibt: «Sein kategorischer Imperativ, alle Verhältnisse

umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,
ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist, steht vor und über jeder
wissenschaftlichen Begründung seiner Realisierbarkeit»47.

Kein Zweifel: Marx hat die bürgerliche Gesellschaft, diese «Sphäre des

Egoismus, des bellum omnium contra omnes»48, in der «der Mensch in
seiner unkultivierten, unsozialen Erscheinung» auftritt, «der Mensch, wie

er durch die ganze Organisation unserer Gesellschaft verdorben, sich

selbst verloren, veräussert, unter die Herrschaft unmenschlicher Verhältnisse

gegeben ist »49 - Marx hat diese bürgerliche Gesellschaft moralisch
verurteilt, ja gehasst. Er hat schon 1843 über «das Menschenrecht des

Privateigentums» das Urteil gesprochen, es sei «das Recht des Eigennutzes»50.

Die Geschichte erhielt dann von ihm den Auftrag, dieses Urteil
dialektisch zu vollstrecken, was sich im Selbstverständnis freilich als

selbsttätige Entwicklung der Geschichte darstellte, die sich nicht um
menschliche Moral, Ethik und Normen kümmerte, sondern umgekehrt
den Menschen davon dispensierte und ihm ihren Willen aufzwang. Marx
projizierte seine subjektiv-apriorische, unbewusste und uneingestandene
Moral auf die Geschichte und forderte sie dann nach einem gewaltigen
Reflexionsprozess von dieser in Gestalt einer objektiven Entwicklungslogik

wieder ein. Seine Theorie ist ein gigantisches In- und Durcheinander
von Projektion und Reflexion. Er hat Moral in Geschichtsphilosophie
verwandelt, wenn nicht sogar - davon wird noch die Rede sein - in Ontologie.

Die Geschichte ist moralisiert worden, ad maiorem gloriam hominis.

Und das moralische Endziel legitimiert ihr a-moralisches Prozedere.
Wenn Subjektiv-Partikulares mit dem Anspruch auf objektiv-allgemeine
Gültigkeit oder Wahrheit auftritt, pflegen wir von Ideologie zu sprechen.
So gesehen kann man die Marxsche Geschichtsphilosophie auch als eine

Individualideologie51 zur Rechtfertigung, Legitimierung seiner subjektiven

Wertvorstellungen deuten. Damit ist noch nichts über den Wahrheitsgehalt

dieser Geschichtsphilosophie und Ideologie gesagt; aber wer diesen

Wahrheitsgehalt herausarbeiten will, der sieht sich vor die äusserst

schwierige und heikle Aufgabe gestellt, Projektion und Reflexion, Apriorisches

und wissenschaftlich Erarbeitetes auf dem Hintergrunde der
tatsächlichen geschichtlichen Entwicklung miteinander zu konfrontieren
und voneinander abzugrenzen.

5 Studia philos. 38 65



Zu diesen uneingestandenen Wertvorstellungen von Marx gehört nun
aber auch, und zwar weit oben auf der Liste, die Gerechtigkeit. Marx
kritisierte den bürgerlichen Gerechtigkeitsbegriff - den man reduzieren
kann auf das «Vor dem Gesetze sind alle gleich» - von der Warte eines

höheren, differenzierteren Gerechtigkeitsbegriffes aus, den er in einem
szientistischen Selbstmissverständnis als Produkt der ökonomischen
Entwicklung verstand, und zwar bezeichnenderweise als das geschichtliche
Endprodukt dieser Entwicklung: Marx stufte sich selbst nicht etwa als

Etappe in den geschichtlichen Entwicklungsprozess ein, was auch seinen

Gerechtigkeitsbegriff auf einen historisch bedingten und relativen reduziert

hätte, der beim nächsten dialektischen Sprung aufgehoben würde,
sondern er trat mit dem seiner Theorie impliziten Anspruch auf, im Besitze
des absoluten Gerechtigkeitsbegriffs zu sein - freilich immer in der
ideologischen Verkleidung, es handle sich dabei um das von ihm erkannte Ziel
der geschichtlichen Entwicklung. Vielleicht erscheint die These vom Wert-
vorstellungsapriorismus von Marx auch Zweiflern plausibler, wenn man
sich vorzustellen versucht, wie Marx wohl reagiert hätte, wäre er zu der
Überzeugung gelangt, dass die Geschichte sich rückläufig auf einen
Zustand absoluter Ungerechtigkeit hin bewege. Es ist unvorstellbar, dass

Marx auch in diesem Falle die Menschen aufgerufen hätte, sich in den
Dienst dieser regressiven geschichtlichen Entwicklung zu stellen

3. Die der Marxschen Geschichtsphilosophie implizite
Gerechtigkeitsvorstellung

Wie sieht nun diese der Marxschen Kapitalismuskritik immanente
Gerechtigkeitsvorstellung aus und welche Rolle spielt die Gerechtigkeitsvorstellung

in Marxens geschichtsphilosophischer Konzeption des kommunistischen

Reichs der Freiheit?
Der geeignetste Ansatzpunkt, um die der Marxschen Theorie implizite

Gerechtigkeitsvorstellung herausarbeiten zu können, ist die Mehrwert-
Theorie. Marx geht aus von der Teilung der Arbeit, durch die das Arbeitsprodukt

in eine Ware verwandelt wird, die zirkuliert und ausgetauscht, in
Geld verwandelt sowie in dieser Form akkumuliert werden kann. Die
Warenzirkulation ist der Ausgangspunkt, und das Geld ist die erste

Erscheinungsform des Kapitals. Obgleich die ursprüngliche Warenzirkula-

66



tion der Aneignung von Gebrauchswerten, der Befriedigung von Bedürfnissen

diente, ist die Zirkulation des Geldes zu einem Selbstzweck geworden,

da sie Akkumulation, somit Gewinn ermöglicht und den «absolute[n]
Bereicherungstrieb»52 des Kapitalisten anstachelt. Dieser «Trieb der
Schatzbildung ist von Natur masslos»53. Deshalb muss «unser Geldbesitzer

die Waren zu ihrem Wert kaufen, und dennoch am Ende des

Prozesses mehr Wert herausziehn als er hineinwarf ,..»54. Um dieses

Kunststück vollbringen zu können, «müsste unser Geldbesitzer so glücklich

sein, eine Ware zu entdecken, deren Gebrauchswert selbst die

eigentümliche Beschaffenheit besässe, Quelle von Wert zu sein ,..»55. Und
in der Tat, «der Geldbesitzer findet aufdem Markte eine solche spezifische
Ware vor - die Arbeitskraft»56. Der Wert dieser Arbeitskraft ist
bestimmt durch die zur Produktion und Reproduktion dieses spezifischen
Artikels notwendige Arbeitszeit. Voraussetzung der Möglichkeit, aus
Arbeitskraft Gewinn zu schöpfen, ist, dass «der Arbeiter unter der
Kontrolle des Kapitalisten, dem seine Arbeit gehört», arbeitet, und somit «das

Produkt... Eigentum des Kapitalisten, nicht des unmittelbaren Produzenten,

des Arbeiters» ist57. Der Kapitalist will nun mit Hilfe dieser Arbeitskraft

eine Ware produzieren, «deren Wert höher als die Wertsumme der zu
ihrer Produktion erheischten Waren, der Produktionsmittel und der
Arbeitskraft [ist] Er will nicht nur einen Gebrauchswert produzieren,
sondern einen Mehrwert»58. Dieser Mehrwert ergibt sich daraus, dass der
Arbeiter zwar nur einen halben Arbeitstag arbeiten müsste, um sich und
seine Familie am Leben erhalten zu können, der Kapitalist ihn aber

zwingt, einen ganzen Tag zu arbeiten. Der Kapitalist kann den Arbeiter
deshalb dazu zwingen, weil er über die Produktionsmittel verfügt, die der
Arbeiter benötigt, um arbeiten und so seinen Lebensunterhalt verdienen
zu können. Es bleibt dem Arbeiter nur die Wahl zwischen Arbeitslosigkeit
und Leistung von Mehrarbeit. Diese Mehrarbeit wird also «dem Arbeiter
abgepresst»59. Dadurch entsteht der Klassenkampf: «Der Kapitalist
behauptet sein Recht als Käufer, wenn er den Arbeitstag so lang als möglich

zu machen sucht. der Arbeiter behauptet sein Recht als Verkäufer,
wenn er den Arbeitstag auf eine bestimmte Normalgrösse beschränken
will. Es findet hier also eine Antinomie statt, Recht wider Recht...
Zwischen gleichen Rechten entscheidet die Gewalt. Und so stellt sich in der
Geschichte der kapitalistischen Produktion die Normierung des Arbeitstags

als Kampf um die Schranken des Arbeitstags dar - ein Kampf zwi-

67



sehen dem Gesamtkapitalisten, d. h. der Klasse der Kapitalisten, und dem

Gesamtarbeiter, oder der Arbeiterklasse»60. Verschlimmert wird diese

Situation noch durch ein anthropologisches Moment, nämlich den bereits
erwähnten «masslos blinden Trieb», den «Werwolfs-Heisshunger nach

Mehrarbeit», mit dem das Kapital, bzw. der Kapitalist, «nicht nur die
moralischen, sondern auch die rein physischen Maximalschranken des

Arbeitstags» überrennt. Freilich ist dieser Werwolfs-Heisshunger eine

Wirkung des gesellschaftlichen Mechanismus der Konkurrenz, also der
immanenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise. «Die
kapitalistische Produktion produziert also mit der Verlängerung des Arbeitstags

nicht nur die Verkümmerung der menschlichen Arbeitskraft Sie

produziert die vorzeitige Erschöpfung und Abtötung der Arbeitskraft
selbst»61. Seit der Geburt der Industrie wurde «jede Schranke von Sitte
und Natur, Alter und Geschlecht, Tag und Nacht zertrümmert»62.
Dadurch wurde die Arbeit zur «Arbeit physisch und rechtlich Unmündiger»63.

Der antagonistische Charakter der kapitalistischen Akkumulation
zeigt sich darin, dass «die Akkumulation von Reichtum auf dem einen Pol

zugleich Akkumulation von Elend, Arbeitsqual, Sklaverei, Unwissenheit,

Brutalisierung und moralische Degradation auf dem Gegenpol»64
ist.

Es ist hier nicht der Ort, die Gültigkeit der Marxschen Mehrwerttheorie
zu erörtern, sondern es geht uns lediglich um das ihr immanente Problem
der Gerechtigkeit. Dabei sind zwei - freilich zusammenhängende -
Momente zu unterscheiden: das der Entfremdung und das der Ausbeutung.
Beide stehen in einem direkten Zusammenhang mit dem Privateigentum
an den Produktionsmitteln. Dieses spricht dem Kapitalisten die alleinige
rechtliche Verfügungsgewalt über die Produktionsmittel zu. Dadurch
gelangt ein Moment der Gewalt in die freie Vereinbarung zwischen Kapitalist

und Arbeiter, da dieses Recht, uneingeschränkt über die Produktionsmittel

zu verfügen, dem Kapitalisten die Möglichkeit gibt, den Arbeiter,
der ohne Produktionsmittel nicht arbeiten und nicht leben kann, zu

erpressen. Diese Erpressung verfolgt im wesentlichen zwei Ziele. Das eine
besteht darin, dem Arbeiter das Produkt seiner Arbeit zu entwenden:
Sobald der Arbeiter sein Produkt mit Hilfe der Produktionsmittel und

gegen den Lohn des Kapitalisten fertiggestellt hat, gehört dieses dem

Kapitalisten. Auch über dieses Produkt hat der Kapitalist eine ausschliessliche

Verfügungsgewalt. Darin sieht Marx eine erste fundamentale Unge-

68



rechtigkeit, da im freien Vertragsverhältnis zwischen Arbeiter und Kapitalisten

der Grundsatz der Gleichheit verletzt ist. Dieses freie Vertragsverhältnis

wird dadurch bestimmt, dass der Arbeiter seine Arbeitskraft
einbringt und dafür einen Lohn und die Möglichkeit der Nutzung der
Produktionsmittel erhält, der Kapitalist das Kapital in Form von
Produktionsmitteln und Lohn einbringt und dafür Arbeitskraft erhält. Nach
Grundsätzen der Gerechtigkeit und unter Annahme der Gleichwertigkeit
der von beiden Seiten erbrachten Leistungen müsste das so gemeinsam
erarbeitete Produkt gemeinsamer Besitz der Vertragspartner bleiben. Das
würde aber die Aufhebung des Monopols des Kapitalisten, d. h. des

Privateigentums an den Produktionsmitteln, bedeuten und eine Assoziation
der Produzenten bei gleichzeitiger Vergesellschaftung der Produktionsmittel

verlangen. Dass Marx tatsächlich diese Assoziation mit Gleichheit -
i.e. Gerechtigkeit - und damit das Privateigentum mit Ungleichheit und
Ungerechtigkeit identifizierte, geht aus einer Stelle in den Pariser
Manuskripten hervor. Marx befasst sich hier mit der Frage der Aufteilung des

Grundbesitzes, die notwendig wieder in Akkumulation umschlage und die
deshalb selbst negiert werden müsse durch «die Aufhebung des Privateigentums

an Grund und Boden überhaupt». Und dann folgt der Satz: «Die
Assoziation, auf Grund und Boden angewandt, realisiert erst die

ursprüngliche Tendenz der Teilung, nämlich die Gleichheit ,..»65. Freilich
hat Marx in seiner Kritik der Entfremdung den Akzent nicht auf das

Ursachenproblem der Gerechtigkeit, sondern auf das Folgeproblem der
durch sie bewirkten Entwertung, Entwürdigung, Verelendung und

Knechtung des Arbeiters gesetzt. Aber es ist evident, dass diese

Entfremdungskritik von der Voraussetzung ausgeht, das Produkt des Arbeiters
gehöre rechtens - «ge-rechtens» - diesem, d.h. gesellschaftlich gesehen
den assoziierten Produzenten. Dasselbe ist von der zweiten Form der

Entfremdung zu sagen, der Entfremdung im Akt der kapitalistischen
Produktion selbst, die Arbeit in «Zwangsarbeit»66 verwandelt, ebenso wie

von den durch diese beiden Entfremdungen bedingten weiteren. Am
Ursprung all dieser Entfremdungen liegt die als Ungerechtigkeit empfundene,

durch das Recht auf ausschliessliche private Verfügung über die
Produktionsmittel charakterisierte Produktionsweise des Kapitalismus.

Aber diese Produktionsweise hat noch eine zweite, entscheidende
Funktion: Sie soll es dem zum Gewinnstreben verurteilten Kapitalisten
ermöglichen, dem Arbeiter Mehrarbeit und damit Mehrwert abzupres-

69



sen. Dass auch das in dem freien Vertragsverhältnis zwischen Arbeiter und

Kapitalisten eine Ungerechtigkeit konstituiert, erscheint ebenfalls als
evident, denn wiederum wird der Arbeiter mit rechtlich abgesicherter Gewalt
bei Strafe des Verlustes seiner Arbeit gezwungen, gegen seinen Willen eine

Leistung zu vollbringen, um deren Entschädigung er vom Kapitalisten
geprellt wird: Er erhält für seine Arbeit nicht den vollen, der Arbeitszeit
entsprechenden Arbeitsertrag. Mit welcher emotionellen Empörung
Marx auf diese Ungerechtigkeit reagierte, mag diese Charakterisierung
des Privateigentums aus den Pariser Manuskripten beweisen : «Das
Privateigentum weiss das rohe Bedürfnis nicht zum menschlichen Bedürfnis zu
machen; sein Idealismus ist die Einbildung, die Willkür, die Laune, und
ein Eunuche schmeichelt nicht niederträchtiger seinem Despoten und
sucht durch keine infameren Mittel seine abgestumpfte Genussfähigkeit
zu irritieren, um sich selbst eine Gunst zu erschleichen, wie der Indu-
strieeunuche, der Produzent, um sich Silberpfennige zu erschleichen, aus
der Tasche des christlich geliebten Nachbarn die Goldvögel herauszulok-
ken - (jedes Produkt ist ein Köder, womit man das Wesen des andern, sein

Geld, an sich locken will, jedes Bedürfnis ist eine Schwachheit, die die

Fliege an die Leimstange heranführen wird - allgemeine Ausbeutung des

gemeinschaftlichen menschlichen Wesens ...; jede Not ist eine Gelegenheit,

um unter dem liebenswürdigsten Schein zum Nachbarn zu treten und
ihm zu sagen: Lieber Freund,... ich prelle dich, indem ich dir einen Genuss

verschaffe)»67.
Um auf unsere Ausgangsfrage zurückzukommen: es hat sich gezeigt,

dass der Marxschen Kapitalismuskritik ein zum Teil mit Affekt geäussertes

Werturteil immanent ist, das den Kapitalismus als ein fundamental
ungerechtes Produktionssystem ver-urteilt. Massstab dieses Werturteils
ist ein impliziter Gerechtigkeitsbegriff, der das geltende bürgerliche Recht
transzendiert und aufdem kategorischen Imperativ fusst, wonach es keine
durch Eigentum geschaffene gesellschaftliche Privilegien geben darf, die
zwischen Eigentümern und Nichteigentümern mit erpresserischer Gewalt
ein Herr-Knecht-Verhältnis konstituieren. Es hiesse nun aber Marx völlig
misszuverstehn, wenn man annehmen würde, die positive Alternative zur
ungerechten kapitalistischen Produktionsordnung sei für ihn die Herstellung

einer ausgleichenden Gerechtigkeit im Verhältnis von Herr und
Knecht, von Kapital und Arbeit, etwa in der Form, dass der Arbeiter für
seine Arbeit den vollen, der in diese Arbeit investierten Arbeitszeit ent-

70



sprechenden Lohn, also den vollen Arbeitsertrag erhalten würde. Es sei

hier der Satz von Engels nochmals zitiert, «dass Marx nirgends die Forderung

des 'Rechts auf den vollen Arbeitsertrag' stellt»68. Ebensowenig hat
Marx die Forderung erhoben, dass der Arbeiter ein Recht auf Verfügung
oder zumindest gleichberechtigte Mitverfügung über sein Produkt erhalten

solle. Warum Marx hier nicht mit einem - höheren oder gar absoluten

- Gerechtigkeitsbegriff operierte, ist bereits gesagt worden: Weil für den

Hegelianer Marx das Sollen bereits im Sein angelegt war und sich in der
dialektischen prozesshaften Entwicklung des Seins zu erkennen gab. Deshalb

ging es nicht darum, für den Arbeiter im bestehenden kapitalistischen

System den vollen Arbeitsertrag und die Mitverfügung über sein

Produkt - damit soziale Gerechtigkeit - zu fordern, sondern ausschliesslich

darum, das unwiderrufliche Urteil der Geschichte über das kapitalistische

System zu vollstrecken und dieses als solches zu beseitigen. Die Norm
einer Gerechtigkeitsvorstellung ist hier obsolet, sie hat keine Funktion in
einem Denken, für das die Geschichte als solche einen normativen
Charakter besitzt, d. h. sich entsprechend ihr immanenten Normen entwickelt.
Normen sozialen Handelns sind doppelt obsolet für eine Emanzipationstheorie,

die von der Prämisse einer selbsttätigen Dialektik von Produktivkräften

und Produktionsverhältnissen ausgeht und der diskursiven Reflexion

keine praktische emanzipatorische Kraft zubilligt.
Aber dieser Geschichtsphilosophie implizit ist die Vorstellung nicht nur

einer höheren, sondern einer qualitativ anderen, einer «absoluten»
Gerechtigkeit. Was hier absolute Gerechtigkeit genannt wird, das hiess für
Marx, da ja allen Gerechtigkeitsvorstellungen in Klassengesellschaften
notwendig ein relativer Charakter als Überbau-Phänomen zukommt, das

Absterben der Gerechtigkeit als solcher, zusammen mit dem Absterben
von Recht, Staat, Politik usw. bis hin zu ihrer Aufhebung in einer Identität
von Basis und Überbau, in die die dialektische Bewegung der Geschichte
eines Tages münden wird: das Reich der Freiheit und des Überflusses, in
dem eine Selbstregulierung der Arbeit und der Bedürfnisbefriedigung
nach dem Motto: «Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen
Bedürfnissen» erfolgt. Da alle Gerechtigkeitsvorstellungen Überbau-
Charakter haben, somit ideologische Funktionen in Klassengesellschaften
erfüllen, sind alle Gerechtigkeitspraktiken - so müsste man Marxens

«Gerechtigkeitsabstinenz» interpretieren - repressiver Natur. Gerechtigkeitspraxis

ist in Klassengesellschaften immer repressiv, denn infolge der

71



bestehenden sozioökonomischen Antagonismen muss immer ein Teil der
Gesellschaft zur Einhaltung der Gerechtigkeitsnormen gezwungen werden.

Deshalb gelangt man nicht über Vorstellungen von Gerechtigkeit ins

Reich der Freiheit, sondern nur über eine revolutionäre Aufhebung der

Antagonismen der Klassengesellschaft, damit diese selbst und mit ihr die

Gerechtigkeitsfrage als solche obsolet wird, da es nun gar keine antagonistischen

gesellschaftlichen Akteure mehr gibt, zwischen denen Gerechtigkeit

herzustellen wäre. Die «absolute» Gerechtigkeit wird so identisch mit
der Aufhebung aller Gerechtigkeit als Theorie und Praxis. Dieser
Gedanke ist auch in Marxens Kritik des Gothaer Programms enthalten: «Anstatt

der unbestimmten Schlussphrase 'die Beseitigung aller sozialen und

politischen Ungleichheit', war zu sagen, dass mit der Abschaffung der
Klassenunterschiede von selbst alle aus ihnen entspringende soziale und

politische Ungleichheit verschwindet»69. Gerechtigkeit und Freiheit fallen

im Kommunismus zusammen70.

Auch als Fegitimation der Herrschaft hat Gerechtigkeit hier ihre
Schuldigkeit getan, denn institutionalisierte Herrschaft gibt es keine mehr, sie ist

abgestorben. Ebensowenig bedarf man eines Gerechtigkeitsbegriffs, um
die Frage des Eigentums zu lösen, denn die Produktionsmittel sind
vergesellschaftet, gehören den assoziierten Produzenten. Deshalb sah Marx -
wie schon Dahrendorf feststellte71 - keine Veranlassung, seine kommunistische

Gesellschaft eine gerechte zu nennen. Aber daraus den Schluss zu
ziehen, «dass Marx die kommunistische Gesellschaft nicht fordert, weil sie

gerecht ist. Er fordert sie, weil sie unvermeidlich ist ,..»72, heisst die prästa-
bilierte Harmonie von Marxens impliziter Gerechtigkeitsvorstellung und
der, wie er glaubte, der Geschichte impliziten Gerechtigkeitsnorm übersehen.

Für etwas bloss Unvermeidliches kann man sich nicht ein Feben lang
unter den bekannten Entbehrungen mit einer solchen Vehemenz einsetzen,

wie Marx dies getan hat. Marx war viel zu sehr emotionell engagiert,
um gelassen der Unvermeidlichkeit ihren Lauf lassen zu können.

Kein anderer Marxist hat das alles so überzeugend herausgearbeitet wie
Ernst Bloch in Naturrecht und menschliche Würde. Bloch unterscheidet
hier drei Gerechtigkeitsformen: eine herrschaftliche von oben, eine sozial-

revolutionäre von unten und die sich selbst aufhebende kommunistische.

Gerechtigkeit ist ihm ganz allgemein ein «Hans Dampf in mindestens zwei
Gassen, in der juristischen wie der moralischen»73. Die Gerechtigkeit von
oben, «synonym mit befolgter Gesetzlichkeit»74 hat einen despotischen

72



Charakter, ist im Sinn des Suum cuique eine ständisch-hierarchische und
«setzt den Landesvater voraus, der jedem seine Portion Strafe oder
Anteil an sozialen Gütern von oben herab auf den Teller legt»75. Die
«wirkliche Gerechtigkeit als eine von unten richtet sich gegen die vergeltende

und austeilende selber»76, ist aber ebenfalls «nur ein notwendiges
Übel... mindestens als Revolutionstribunal», denn die «klassenlose
Gesellschaft kennt überhaupt keine umfunktionierte Gerechtigkeit mehr...
Der Grundsatz: Jeder produzierend nach seinen Fähigkeiten, jeder
konsumierend nach seinen Bedürfnissen, er enthält nicht den leisesten

Anklang ans Suum cuique. Er macht auch das Recht auf den Arbeitsertrag
überflüssig, freilich nur dadurch, dass er es gegenstandslos macht, das

heisst, alle Äquivalentverhältnisse in einem allgemein möglich gewordenen

Leben jenseits der Arbeit abgeschafft hat»77.

Die Tatsache, dass Marx den Kommunismus als Reich der Freiheit und
nicht als Reich der Gerechtigkeit charakterisierte, ist weiter nur zu verstehen,

wenn man berücksichtigt, dass der höchste Wert für Marx der Reichtum

des sich allseitig entwickelnden Individuums als eines assoziierten

war. Erst eine Gesellschaft, in der infolge des Fehlens von Antagonismen
die Gerechtigkeitsforderung obsolet wurde und die deshalb eine
repressionsfreie - eben ein Reich der Freiheit -war, konnte eine Verwirklichung
dieses höchsten Wertes garantieren. Schon in der Deutschen Ideologie
heisst es: «In der gegenwärtigen Epoche hat die Herrschaft der sachlichen
Verhältnisse über die Individuen, die Erdrückung der Individualität durch
die Zufälligkeit, ihre schärfste und universellste Form erhalten und damit
den existierenden Individuen eine ganz bestimmte Aufgabe gestellt. Sie

hat ihnen die Aufgabe gestellt, an die Stelle der Herrschaft der Verhältnisse

und der Zufälligkeit über die Individuen die Herrschaft der Individuen

über die Zufälligkeit und die Verhältnisse zu setzen Diese
Aufgabe fallt zusammen mit der Aufgabe, die Gesellschaft kommunistisch zu

organisieren»78. Der Weg zu dieser kommunistischen Gesellschaft ist die

Aufhebung der Teilung der Arbeit und des Privateigentums, das aber «nur
aufgehoben werden kann unter der Bedingung einer allseitigen Entwicklung

der Individuen ...» Die kommunistische Gesellschaft wird dann als

die einzige gepriesen, «worin die originelle und freie Entwicklung der
Individuen keine Phrase ist ,..»79. In den Feuerbach-Thesen definiert
Marx die revolutionäre Praxis als «das Zusammenfallen des Ändern[s] der
Umstände und der menschlichen Tätigkeit oder Selbstveränderung»80,

73



was impliziert, dass die emanzipierten Individuen sich im Verlaufe ihrer
freien Entwicklung verändern. Mit einem modernen Begriff gesagt: Sie

finden ihre Identität. Im Manifest der Kommunistischen Partei findet sich

weiter der vielzitierte Satz, wonach die kommunistische Gesellschaft eine

Assoziation ist, «worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung
für die freie Entwicklung aller ist»81. Und fast dreissig Jahre später heisst

es in der Kritik des Gothaer Programms, die höhere Phase der kommunistischen

Gesellschaft sei erreicht, wenn «mit der allseitigen Entwicklung der
Individuen auch ihre Produktivkräfte gewachsen» seien usw.82. Ebenso
wird im ersten Band des Kapitals der Kapitalismus definiert als «organisierte

Unterdrückung seiner [des Arbeiters] individuellen Lebendigkeit,
Freiheit und Selbständigkeit»83 (von Marx hervorgehoben), was es «zur
Frage von Leben und Tod» mache, «das Teilindividuum, den blossen

Träger einer gesellschaftlichen Detailfunktion, durch das total entwickelte
Individuum» zu ersetzen84, was unmissverständlich erkennen lässt, dass

auch für den 'reifen' Marx der Kommunismus dem Individuum zu seiner
Freiheit und Identität verhelfen soll.

Eine Gesellschaft kann also in einem absoluten Sinn gerecht genannt
werden, wenn die Individuen ihr (Natur-)Recht auf freie Selbstentfaltung
ungehindert verwirklichen können. So gesehen ist diese sich selbst aufhebende

absolute Gerechtigkeit nur die gesellschaftliche Voraussetzung für
das Reich der Freiheit. Man könnte in Analogie zum Rundgang des He-
gelschen Weltgeistes sagen, dass in der Geschichtsphilosophie von Marx
der Geist der Gerechtigkeit sich in der Welt entäussert, verdinglichte
ideologische Gestalten annimmt, um dann dialektisch zu sich selbst und
seiner Absolutheit zurückzukehren. Bloss findet dieser Rundgang bei
Marx im gesellschaftlichen, ökonomischen «Sein» statt, so dass man die

Geschichtsphilosophie von Marx auch als eine dialektische Ontologie
charakterisieren könnte, eine Ontologie des Noch-nicht-Seins, wie es

Ernst Bloch durchaus zutreffend formuliert hat. Aber diese Ontologie ist

nicht, wie Bloch sie missverständlich charakterisierte, eine utopische,
sondern eine - innerweltlich - eschatologische85. Dahrendorf hat das ebenfalls

hervorgehoben, indem er darauf hinwies, «dass das Gerechte für
Marx nicht ein moralisches Postulat, nicht ein ethischer Wert, sondern
eine ontologische Bestimmung ist. es ist für Marx in der Tat die
Geschichte selbst gerecht, die an ihrem Ende einen Zustand hervorbringt, in
dem totale Gerechtigkeit herrscht»86.

74



Unverkennbar ist Marx hier der biblischen Heilsgeschichte - in einer
innerweltlichen Form - verpflichtet. Es wird immer eine Frage von
Hypothesen bleiben, welche Bedeutung Geist und Botschaft des Judentums für
die Philosophie von Marx zuzuschreiben ist. Gewiss ist Jahves Gerechtigkeit

eine gar despotische von oben. Aber es muss auch auf die
geheimnisvoll-faszinierende Gestalt jenes jüdischen «Gerechten» hingewiesen werden,

der als Auserwählter vom Kommen des Reichs zeugt. Ein neuer
Mensch auf einer neuen Erde: diese Vorstellung eines gleichzeitig mit
Notwendigkeit kommenden und revolutionär zu schaffenden Reichs
bestimmt die Marxsche Kommunismus-Vision, die gewiss nicht zufällig den
Namen «Reich der Freiheit» erhalten hat.

Zur Kritik der Gerechtigkeitsvorstellungen von Marx

Was wäre nun von unserem heutigen Erkenntnisstand aus zu diesen

expliziten und impliziten Gerechtigkeitsvorstellungen von Marx kritisch
zu sagen? Zunächst das zweifellos Positive, dass Marx so deutlich und so

überzeugend wie kein anderer vor ihm den Zusammenhang zwischen

Gerechtigkeitsbegriff und «gesellschaftlichem Sein» im allgemeinen
sowie den Produktionsverhältnissen im besonderen, und damit den potentiell

ideologischen Charakter allen Redens von Gerechtigkeit in
Klassengesellschaften herausgearbeitet hat. Gleiches Recht, das eine ungleiche
Verteilung des Machtmittels «Privateigentum an den Produktionsmitteln»,

ja dessen Existenz als solche sanktioniert, ist in der Tat ungleiches,
ungerechtes Recht. Privateigentum an den Produktionsmitteln und
Klassengesellschaft konstituieren notwendig Ungerechtigkeit, und alle
«Gerechtigkeit», die nicht auf deren Aufhebung zielt, bleibt als soziale zumindest

partiell Ideologie. Bei der ausgeprägten Neigung des Menschen,
Theorien, Ideen, Begriffe zur Rechtfertigung oder Verschleierung von
Privatinteressen ideologisch zu missbrauchen, kommt der unbarmherzigen

Marxschen Ideologiekritik die Bedeutung einer erkenntniskritischen
und praktisch-sozialpolitischen Pionierleistung zu.

Aber hier stellen sich zwei Probleme, die Marx nie erörtert hat und die
seine explizite Gerechtigkeitstheorie partiell in Frage stellen. Zum einen
ist zu sagen, dass die ökonomischen Verhältnisse zwar gewiss eine wichtige,

aber nicht die ausschliessliche mögliche Ursache von Ideologisierun-

75



gen des Gerechtigkeitsbegriffs sind. Tradierte Rollenverteilungen
zwischen den Geschlechtern, zwischen den Altern, zwischen den Intelligenzen

usw. können unter Umständen mindestens so stark ideologisierend
wirken wie die Produktions- und Eigentumsverhältnisse, auch wenn sie

mit diesen zusammenhängen. Weiter gibt es politische Herrschafts- und
Machtstrukturen oder -formen, die nicht oder zumindest nicht nur ökonomisch

bedingt sind und ebenfalls ideologisierend wirken können, man
denke etwa an die durch Besitz von Information bedingte Macht. Von der

- gelegentlich sogar auch politischen - Macht des Eros ganz zu schweigen.
Gerade auf dem Gebiete tradierter Vorstellungen von erlaubter oder
unerlaubter Geschlechtlichkeit herrschen zum Teil die abstrusesten ideo-

logisierten Gerechtigkeitsbegriffe, etwa nach dem Wahlspruch aller Ge-

rechtigkeitsideologie: «Quod licet Iovi, non licet bovi.»
Zweitens hat Marx die Relativität des Gerechtigkeitsbegriffs verabsolutiert,

und zwar im Zusammenhang mit einer kausal-mechanistischen

Konzeption der Basis-Überbau-'Dialektik'. Es trifft nicht zu, dass unsere

Begriffe von Gerechtigkeit notwendig und absolut geprägt sind durch die

jeweilige sozioökonomische Basis unserer Existenz, dass also der
Entwicklungsgrad unserer Gerechtigkeitsvorstellungen nie höher sein kann als der

Entwicklungsgrad unserer sozioökonomischen Verhältnisse. Wenn das

wahr wäre, dann müsste es auch für alle anderen Wertvorstellungen wahr
sein, die Liebe zum Beispiel, oder die Brüderlichkeit, die Freiheit, den
Frieden. Aber dies zu behaupten wäre absurd, denn wie hätte sonst unter
denkbar primitiven sozioökonomischen Verhältnissen ein Liebesbegriff
wie der biblische entwickelt werden können? Oder eine Gerechtigkeitsvorstellung

wie die des biblischen «Er [der Sklave] ist wie du»? Indem Marx
das Basis-Überbau-Verhältnis nicht als dialektische Wechselbeziehung
sondern weitgehend kausal-mechanistisch auffasste, konnte er dem Überbau

- etwa dem menschlichen Bewusstsein - nicht die relative Autonomie
zusprechen, die ihm in einem echten dialektischen Schema zukommen
müsste. Damit unterschätzte Marx auch die schöpferische Kraft der Reflexion

und des Diskurses.
Fehler in einer politischen Theorie haben Folgen für die Praxis. Wenn

Gerechtigkeitsvorstellungen in nicht-herrschaftsfreien Gesellschaften
«nichts als» ideologische Phrasen sind, dann trifft dieses Verdikt auch die
höchstentwickelte unter ihnen. Und es gilt auch von der Institutionalisierung

dieser Vorstellungen in Form von Recht. Marx hat daraus den

76



Schluss gezogen, dass es sich nicht lohne, sich Gedanken über die

Institutionalisierung von Gerechtigkeit zu machen, da die Zeit der nichtherr-
schaftsfreien Gesellschaften abgelaufen sei, die dialektische Entwicklung
der Produktionsverhältnisse auf deren revolutionäre Aufhebung
hindränge und in der kommenden herrschaftsfreien kommunistischen
Gesellschaft sich das Problem der Gerechtigkeit und deren Institutionalisierung

ohnehin nicht mehr stelle, würden doch infolge der Aufhebung der

Repression in der ökonomischen Basis Institutionen mit Überbau-Charakter

obsolet. Einer repressionsfreien Ökonomie entspricht eine
institutionsfreie Politik. Ein Reich der Freiheit und der Gerechtigkeit braucht
keine Richter.

Trotzdem - wer dem Gedanken der Emanzipation und Mündigkeit des

Menschen einen Sinn abgewinnen kann, dem wird die Vorstellung eines

Zusammenfallens von Freiheit und Gerechtigkeit, in dem die Gerechtigkeit

sich selbst aufhebt, vielleicht als Vision eines besseren Lebens dienen
können, die mithelfen mag, dieses hier durchzustehen.

Anmerkungen

1 Vgl. dazu etwa meinen Aufsatz <Engelswasser in Marxwein>.
In: Arnold Künzli: Tradition und Revolution (Basel 1975) S. 145ff.

2 Vgl. als jüngsten Versuch einer solchen - zumindest die von der Orthodoxie abweichenden
Marxismus-Tendenzen darstellenden - Bestandesaufnahme das Buch von Helga Gre-
bing: Der Revisionismus. Von Bernstein bis zum Prager Frühling (München 1977).

3 Grundlagen des Marxismus-Leninismus - Lehrbuch. Nach der zweiten, überarbeiteten
und ergänzten russischen Ausgabe (Ostberlin 1963).

4 Grundlagen der marxistischen Philosophie - Lehrbuch. Nach der zweiten, überarbeiteten
und ergänzten russischen Ausgabe (Ostberlin 1964).

5 Georg Klaus/Manfred Buhr (Hg.): Philosophisches Wörterbuch, 8., berichtigte Aufl. Bd. 1

(Leipzig 1971) S. 401 f.
6 Ralf Dahrendorf: Die Idee des Gerechten im Denken von Karl Marx (Hannover 1971)

S. 14.
7 Marx/Engels Werke (MEW) Bd. 34, S. 303.

»a.O. S. 305.
9 S. Marx-Engels: Briefe an A. Bebel, W. Liebknecht, K. Kautsky u.a. (Moskau 1933) S. 169.

10 MEW 14, S. 406.
11 a.O. S. 379f.
12 Friedrich Engels: Zur Wohnungsfrage. In: MEW 18, S. 277.
13 ebda.
14 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms. In: MEW 19, S. 21.
15 Brief an Joseph Bloch vom 21. September 1890. In: MEW31, S. 465.
t6a.O. S. 463.

77



17 Vgl. Anm. 12.
18 Karl Marx: Zur Judenfrage. In: MEW 1, S. 364.
19 Neuerdings bemühen sich - freilich mit dürftigem philosophisch-wissenschaftlichem

Rüstzeug - Frankreichs «nouveaux philosophes», eine gerade Linie von Marx bis zum
«Gulag» zu ziehen.

20 Karl Marx/Friedrich Engels: Die heilige Familie. In: MEW 2, S. 38.
21 Karl Marx: Das Kapital Bd. I. In: MEW22, S. 208.
22 Das hat auch Robert Tucker in seiner klugen Analyse Philosophy and Myth in Karl Marx

(New York 1961) gesehen: «... Marx and Engels assert quite emphatically that no
injustice whatever is involved in wage labour... But is there no higher standard ofjustice in
relation to which wage labour... could be adjudged as unjust perse? Marx and Engels are
absolutely unequivocal in their negative answer to this question» (S. 19).

22 Karl Marx: Das Kapital, Bd. 3. In: MEW25, S. 35If.
24 Friedrich Engels: Zur Wohnungsfrage a.O. (Anm. 12) S. 277.

"MEW26.2, S. llOf.
26 Vorwort von Friedrich Engels zur deutschen Ausgabe von Karl Marx: Das Elend der

Philosophie (1884). In: MEW2X, S. 178.
27 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 18.
28 ebda.
29 a.O. S. 20f.
30 S.22.
31 ebda.
32 S. 25f.
33 Friedrich Engels: Ein gerechter Tagelohn für ein gerechtes Tagewerk. In: ME W19, S. 248.
34 Friedrich Engels: Juristen-Sozialismus. In: MEW21, S. 491ff. Laut Anm. 464 auf S. 617

konnte Engels wegen Krankheit den Artikel nicht zu Ende schreiben, was dann Kautsky
besorgt habe, «unter Berücksichtigung der Hinweise von Engels». Da der Artikel dann
1887 in der <Neuen Zeit>- wenn auch ohne Unterschrift-veröffentlicht wurde und Engels
keine Einwände erhob, darf man annehmen, dass er sich mit ihm identifizierte.

35 a.O. S. 493.
36 ebda.
37 S. 494.
38 S. 498.
39 S. 501.
40 S. 508.
41 Agnes Heller: Theorie der Bedürfnisse bei Marx (Berlin 1976) S. 28.
42 Karl Marx: Kritische Randglossen zu dem Artikel <Der König von Preussen und die

Sozialreform. Von einem Preussen>. In: MEW 1, S. 401.
43 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I. a.O. (Anm. 21) S. 247.
44 a.O. S. 280.
45 S. 315.
46 S. 675.
47 Rudolf Bahro: Die Alternative (Köln 1977) S. 27.
48 Karl Marx: Zur Judenfrage a.O. (Anm. 18) S. 356.

49Û.O. S. 360.
50 S. 365.
51 Vgl. zum Problem der Individualideologie meinen Aufsatz: Politische Philosophie als

Individualideologie. In: Arnold Künzli: Tradition und Revolution (Basel 1975) S. 82ff.
52 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I, a.O. (Anm. 18) S. 168.

78



"a.O. S. 147.
54 S. 180f.
55 S.181.
56 ebda.
57 S. 199f.
58 S. 201.
59 S. 231.
60 S. 249.
61 S. 281.
« S. 294.
63 S. 315.
64 S. 675.
65 Karl Marx: Ökonomisch-philosophische Manuskripte, in: MEWErgänzungsband, 1. Teil,

S. 507f.

"a.O. S. 514.
67 S. 547.
68 Vgl. Anm. 36.
69 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 26.
70 Robert Spaemann schreibt in seinem Buche: Zur Kritik der politischen Utopie (Stuttgart

1977) in seiner Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas mit Recht: «... Habermas
schreibt mit Marx, dass Herrschaftsfreiheit Überwindung der Knappheit, dass sie Über-
fluss zur Voraussetzung hat. Wenn alle nur noch zuzugreifen brauchen, bedarf es der
repressiven Idee der Gerechtigkeit nicht mehr.» Und er fügt hinzu: «Aufhebung der
Knappheit aber gäbe es nur, wenn der Mensch ein saturierbares Wesen wäre...» (S. 121).

71 Ralf Dahrendorf, a.O. (Anm. 6) S. 102: «Marx nennt die kommunistische Gesellschaft
nicht gerecht. Diese reflektierte, 'ideologische' Qualität fehlt unter seinen Bestimmungen
ihrer Gestalt.»

72 a.O. S. 137.
73 Ernst Bloch: Naturrecht und menschliche Würde (Frankfurt a.M. 1961) S. 269.
74 a.O. S. 51.
75 S. 228.
76 S. 229.
77 S. 231 f.
78 Karl Marx/Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie. In: MEW3, S. 424.
79 ebda.
80 Karl Marx: Thesen über Feuerbach. In: MEWU, S. 6.
81 Karl Marx/Friedrich Engels: Das kommunistische Manifest. In: MEW4, S. 482.
82 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 21.
83 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I, a.O. (Anm. 18) S. 528f.
84 a.O. S. 512.
85 H. J. Lieber hat in seinem Buche: Philosophie, Soziologie, Gesellschaft (Berlin 1965) Ernst

Blochs Philosophie als eine «ontologische Eschatologie» (S. 180) charakterisiert, was mir
auch auf die Marxsche zuzutreffen scheint.

86 Ralf Dahrendorf, a.O. (Anm. 6) S. 141f.

79




	"Gerechtigkeit" als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl Marx

