Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: "Gerechtigkeit" als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl
Marx

Autor: Kinzli, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 38/1979

ARNOLD KUNZLI

«Gerechtigkeit»> als Ideologie und Eschatologie im Denken
von Karl Marx

Das Problem der Gerechtigkeit als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl Marx
wird in diesem Aufsatz auf drei Argumentationsebenen erortert:

1. Die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx. —Marx hat es kategorisch abgelehnt, seine
Theorie und Praxis an irgendwelchen Vorstellungen von Gerechtigkeit zu orientieren. Ge-
rechtigkeit war fiir ihn eine Uberbau-Ideologie zur Verschleierung und Stabilisierung beste-
hender Herrschafts- und Produktionsverhiltnisse. Sozialismus und Kommunismus ergeben
sich unter Mithilfe der Menschen aus der notwendigen geschichtlichen Entwicklung, die sich
auf einen Zustand hinbewegt, in dem das Gerechtigkeitsproblem obsolet wird.

2. Die Marxsche Kritik am biirgerlichen Gerechtigkeitsbegriff. — Marx hat den Gerechtig-
keitsbegriff so sehr zur Ideologie relativiert, dass er gezwungen wurde, jeden Gerechtigkeits-
begriff — damit auch den biirgerlichen — als solchen anzuerkennen, sofern dieser der jeweili-
gen Produktionsweise entsprach. Mit der Entwicklung der Produktionsweise entwickeln sich
auch hohere Gerechtigkeitsbegriffe. Aber Marx ging es nicht darum, Gerechtigkeit zwischen
Kapital und Arbeit herzustellen, sondern es ging ihm um die Aufhebung der sozio6konomi-
schen Antagonismen, die das Problem der Gerechtigkeit aufwerfen.

3. Die der Marxschen Geschichtsphilosophie implizite Gerechtigkeitsvorstellung. — Die
Mehrwerttheorie von Marx geht von der impliziten Gerechtigkeitsvorstellung aus, es sei
ungerecht, dank privater Verfiigung iiber die Produktionsmittel den Arbeiter zu nicht ent-
lohnter Mehrarbeit zwingen und ithm die Verfiigung tiber sein Produkt verweigern zu
kdnnen. Aber die Norm einer Gerechtigkeitsvorstellung hatte explizit im Denken von Marx
keine Funktion, da fiir ihn die Geschichte als solche normativen Charakter besass. «Abso-
lute» Gerechtigkeit — so kann man Marx deuten — herrscht erst, wenn alle Gerechtigkeit als
Theorie und Praxis aufgehoben und mit Staat, Recht usw. abgestorben ist und die Indivi-
duen sich unbehindert allseitig entwickeln kénnen. Diese Geschichtsphilosophie von Marx
wird gedeutet als innerweltlich-eschatologische Ontologie.

Vorbemerkung

Die heute festzustellende Pluralitit der Marxismus-Konzeptionen —
und ich denke hier nur an die von Marxisten selbst vertretenen — macht es
einem unmdoglich, von ‘Marxismus’ schlechthin zu sprechen. Den Marxis-
mus gibt es nicht und hat es in Wirklichkeit nie gegeben, lassen sich doch

Korrespondenz: Prof. Dr. Arnold Kiinzli, Predigerhofstr. 25, CH-4059 Basel

4 Studia philos. 38 49



allein schon die Gedanken von Marx und Engels gelegentlich nicht ohne
weiteres auf einen Nenner bringen!, ganz zu schweigen von der Theorie
und Praxis eines Lenin, der schon durch die Erklarung der Oktoberrevolu-
tion zur sozialistischen die Marxsche Revolutionstheorie revidierte, so
dass der ‘Marxismus-Leninismus’ als Wechselbalg auf die Welt kam.
Wollte man all den verschiedenen, einander gelegentlich offen wider-
sprechenden, wenn nicht verbissen bekdmpfenden ‘Marxismen’ gerecht
werden, konnten Marxismus-Diskussionen nur noch lexikographisch ge-
fuhrt werden?. Es kann deshalb im Folgenden nicht die Thematik ‘Marxis-
mus und Gerechtigkeit’ erortert werden, sondern ich muss mich auf die
Theorie und Philosophie von Marx selbst beschrinken und werde auch
Texte von Engels nur insoweit heranziehen, als diese mir die Gedanken
von Marx authentisch zu interpretieren scheinen oder Hinweise auf Inter-
pretationsmoglichkeiten geben.

Eine Auseinandersetzung mit dem Thema «Karl Marx und die Gerech-
tigkeit» ergibt, dass dieses Thema — vorerst ohne Differenzierung zwischen
verschiedenen Gerechtigkeitsbegriffen, da eine solche sich dann von selbst
herausgestaltet — auf mindestens drei Argumentationsebenen erortert
werden muss: 1. die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx; 2. die
Marxsche Kritik am biirgerlichen Gerechtigkeitsbegriff; 3. die der Marx-
schen Geschichtsphilosophie implizite Gerechtigkeitsvorstellung.

1. Die explizite Gerechtigkeitstheorie von Marx

Marx, der als Hegelianer bekanntlich nichts von einer ethischen Be-
griindung des Sozialismus und Kommunismus wissen wollte und eine
solche nur mit Spott und Hohn bedachte, hat zeitlebens eine Orientierung
seiner revolutiondren Theorie und Praxis an irgendwelchen Zielvorstel-
lungen von ‘Gerechtigkeit’ kategorisch abgelehnt und in dieser Sache
Andersdenkende unwirsch zurechtgewiesen. Insofern stimmt fiir einmal
die Orthodoxie mit dem Stifter iiberein: Im ausfithrlichen Sachregister des
in der deutschen Ausgabe tiber 900 Seiten starken sowjetischen Lehrbuchs
Grundlagen des Marxismus-Leninismus® kommt «Gerechtigkeit> ebenso-
wenig vor wie im entsprechend umfangreichen Sachregister des sowjeti-
schen Lehrbuchs Grundlagen der marxistischen Philosophie*, wo sogar

50



auch das Stichwort «Gleichheit) fehlt. Auch der Artikel «Gerechtigkeit> im
Ostberliner Philosophischen Worterbuch von Klaus und Buhr® nimmt sich
relativ bescheiden aus, obgleich hier immerhin der Versuch unternommen
wird, vom Standpunkt einer relativ aufgekldarten marxistisch-leninisti-
schen Orthodoxie aus etwas zum Thema ‘Gerechtigkeit’ zu sagen. Das
Resultat ist aber eher diirftig.

Doch nun zu Marx selbst. Dahrendorf stellt in seinem Buche Die Idee
des Gerechten im Denken von Karl Marx fest, dass Marx nicht nur nirgends
eine Forderung nach Gerechtigkeit erhebe, sondern dass ihm dieses Wort
selbst fremd zu sein scheine: «Noch nicht 60mal habe ich es in seinen
saimtlichen Schriften gezdhlt. Und mehr als die Hilfte der Stellen, an
denen es vorkommt, sind Zitate; der Rest Ironisierungen und Polemi-
ken»®. Marx hat immer dann besonders sauer reagiert, wenn jemand, der
sich auf ihn und seine Theorie berief, den Kampf fiir den Sozialismus/
Kommunismus mit Ideen, Idealen, Werten oder Normen wie eben ‘Ge-
rechtigkeit’ begriindete und damit Marx selbst auf eine solche Begriin-
dung festlegte. An seinen gereizten Reaktionen auf solche Fehlinterpreta-
tionen ldsst sich seine explizite Auffassung von der Funktion, vielmehr
Nichtfunktion des Gerechtigkeitsbegriffs in seiner Revolutionstheorie am
besten erkennen. So etwa in dem Brief an Sorge vom 19. Oktober 1877:
«Der Kompromiss mit den Lassallianern hat zu Kompromiss auch mit
anderen Halbheiten gefiihrt ..., mit einer ganzen Bande halbreifer Studio-
sen und iiberweiser Doctores, die dem Sozialismus eine ‘hohere, ideale’
Wendung geben wollen, d.h. die materialistische Basis ... zu ersetzen
durch moderne Mythologie mit ihren Géttinnen der Gerechtigkeit, Frei-
heit, Gleichheit und fraternité.» Marx polterte weiter iiber die angeblich
gelehrten Wirrkodpfe, die «was wir seit Jahrzehnten mit so viel Arbeit und
Miihe aus den Képfen der deutschen Arbeiter gefegt und was selben das
theoretische Ubergewicht (daher auch das praktische) iiber Franzosen
und Englander gab» wieder propagierten, nimlich den «utopistische[n]
Sozialismus, das Phantasiegespiel iiber den kiinftigen Gesellschaftsbau».
Dieser Utopismus konne heute, in «der Zeit des materialistisch-kritischen
Sozialismus ..., nur noch albern sein ..., albern, fad und von Grund aus
reaktionir»’. Die emotionelle Reaktion von Marx ldsst darauf schliessen,
dass er hier an einer neuralgischen Stelle getroffen worden war. Wenige
Tage spiter, am 23. Oktober 1877, schrieb er an Bracke: «Die Revue
‘Zukunft’ keineswegs befriedigend. Hauptstreben, an die Stelle materiali-

51



stischer Erkenntnis ideologische Phrasen von ‘Gerechtigkeit’ etc. zu set-
zen. Programm miserabel. Verspricht auch in Zukunfts-Gesellschafts-
Bau-Phantastereien zu machen»®. (Im Programmprospekt der «<Zukunft,
hatte die Redaktion geschrieben: «Die sozialistischen Bestrebungen ha-
ben zum nichsten und wichtigsten Zweck die gerechte Verteilung der
Giiter ...»°.) Im Entwurf eines Briefes an Bebel, Liebknecht, Bracke u.a.
schrieben Marx und Engels am 17./18. September 1879: « Wo Klassen-
kampfals unliebsame ‘rohe’ Erscheinung auf die Seite geschoben wird, da
bleibt als Basis des Sozialismus nichts als ‘wahre Menschenliebe’ und leere
Redensarten von ‘Gerechtigkeit’»!?. Etwas differenzierter war Engels im
Entwurf eines Briefes an Bernstein vom 26. Juni 1879, in dem er nochmals
auf die Affaire der «Zukunft» zuriickkam: «... bald darauf veréffentlichte
Herr H(6chberg) sein Programm der “Zukunft’, nach welchem der Sozia-
lismus aus dem Begriff der ‘Gerechtigkeit’ begriindet werden sollte. Ein
solches Programm schloss von vornherein alle diejenigen direkt aus, die
den Sozialismus in letzter Instanz nicht als Schlussfolgerung aus irgend-
welchen Ideen oder Prinzipien, wie Gerechtigkeit etc., auffassen, sondern
als ideelles Produkt eines materiell-dkonomischen Prozesses, des gesell-
schaftlichen Produktionsprozesses auf gewisser Stufe. Damit hatte also
Herr H(6chberg) selbst jede Mitarbeiterschaft unsrerseits unmoglich ge-
macht»!'!. Obgleich Engels hier, weniger apodiktisch-absolut als Marx,
den Sozialismus nur «in letzter Instanz» als durch den Produktionsprozess
begriindet erkldrt, hatte fiir ihn und Marx diese letztinstanzliche Begriin-
dung doch so sehr den Charakter eines Dogmas, dass sie eine Zusammen-
arbeit mit Genossen, die den Sozialismus anders — ndmlich durch Orien-
tierung an Wertvorstellungen wie ‘Gerechtigkeit’ — begriindeten, strikt
ablehnten. Es gab nur einen Weg zum innerweltlichen ‘Heil’, und den
hatten sie entdeckt. Wer einen anderen Weg propagierte, musste um so
erbitterter bekdmpft werden, je iiberzeugter er seinen Weg ebenfalls als
einen oder gar den Weg zum Sozialismus kennzeichnete, denn dieser
gefahrdete das ganze, durch die Macht der Geschichte zur Einspurigkeit
verurteilte emanzipatorische Unternehmen. Die Geister schieden sich
hier an der Beurteilung des emanzipatorischen Funktionswerts der Ziel-
vorstellung ‘Gerechtigkeit’.

Die zitierten Stellen belegen zur Geniige, dass Marx ‘Gerechtigkeit’ als
revolutiondre Sozialisten verpflichtende und den Sozialismus ethisch legi-
timierende Wert- und Zielvorstellung kategorisch verwarf, und zwar aus

32



zwel Griinden: erstens kamen Wertvorstellungen wie ‘Gerechtigkeit’ als
Orientierungspunkte und Zielmodelle einer sozialistischen Revolution
deshalb nicht in Frage, weil, wie Engels einmal schrieb, «Gerechtigkeit ...
immer nur der ideologisierte, verhimmelte Ausdruck der bestehenden
okonomischen Verhiltnisse»!? ist, ebenso wie das Recht selbst, dessen
«abstrakteste[r] Ausdruck» die Gerechtigkeit ist!3. Marx hat sich nicht um
die Unterscheidung zwischen formaler und inhaltlicher Gerechtigkeit
oder um eine Differenzierung zwischen verschiedenen Formen von Ge-
rechtigkeit gekiimmert. Fiir ihn bestimmte das wesentlich auf Okonomi-
sches reduzierte gesellschaftliche Sein das Bewusstsein von Gerechtigkeit,
das damit zu einem Phédnomen des politisch-kulturellen, ideologischen
Uberbaus wurde, in seiner gesellschaftlichen Funktion durchaus der Reli-
gion verwandt, ein Opium des Volkes auch es. Deshalb die Charakterisie-
rung von ‘Gerechtigkeit’ als Mythologie, Gottin, Utopismus, Phantasie-
spiel, ideologische Phrase, Idee, leere Redensart usw. In einer biirgerli-
chen, kapitalistischen Gesellschaft konnte ‘Gerechtigkeit’ nur den Cha-
rakter einer Ideologie zur gleichzeitigen Verschleierung und Stabilisie-
rung der bestehenden Herrschafts- und Produktionsverhéltnisse haben —
wie in aller Welt hitte eine solche, das Bestehende rechtfertigende Ideo-
logie einem revolutioniren Sozialismus als Zielvorstellung dienen kon-
nen? Muss doch auch fiir die Gerechtigkeit — den abstraktesten Ausdruck
des Rechts — gelten, was Marx vom Recht gesagt hat: «Das Rechtkann nie
hoher sein als die konomische Gestaltung und dadurch bedingte Kultur-
entwicklung der Gesellschaft»!4.

Freilich hat Marx hier weitgehend seine Dialektik vergessen, denn
dialektisch gedacht, miisste eine Wechselwirkung zwischen Okonomie
und Recht, vielmehr Gerechtigkeit stattfinden, somit auch eine Riickwir-
kung von Recht und Gerechtigkeitsbegriff auf die Okonomie und die
Gesellschaft tiberhaupt, was eine gewisse, relative Autonomie der Rechts-
und Gerechtigkeitsvorstellungen voraussetzen wiirde. Hitte Marx hier
weniger kausal-mechanistisch und mehr — im Sinne der Hegelschen be-
stimmten Negation — dialektisch gedacht, so hitte er dem Gedanken der
Gerechtigkeit als Wert- und Zielvorstellung doch eine gewisse emanzipa-
torische Funktion zugestehen miissen. So aber gilt auch fur Marxens
explizite Gerechtigkeitstheorie, was der alte Engels lange nach dem Tode
von Marx riickblickend geschrieben hatte: «Dass von den Jiingeren zuwei-
len mehr Gewicht auf die 6konomische Seite gelegt wird, als ihr zukommt,

53



haben Marx und ich teilweise selbst verschulden miissen. Wir hatten, den
Gegnern gegeniiber, das von diesen geleugnete Hauptprinzip zu betonen,
und da war nicht immer Zeit, Ort und Gelegenheit, die iibrigen an der
Wechselwirkung beteiligten Momente zu ihrem Recht kommen zu las-
sen ...»!3. — «Die 6konomische Lage ist die Basis, aber die verschiedenen
Momente des Uberbaus ... iiben auch ihre Einwirkung auf den Verlauf der
geschichtlichen Kédmpfe aus ...»'¢. Ja, Engels ging schon in seinem 1872/
73 verfassten Aufsatz Zur Wohnungsfrage so weit, dem Gedanken der
Gerechtigkeit sogar eine potentiell revolutionire Funktion zuzuerkennen,
als er iiber das «Ideal der Gerechtigkeit, der ewigen Gerechtigkeit»
schrieb: «... diese Gerechtigkeit ist immer nur der ideologisierte, verhim-
melte Ausdruck der bestehenden 6konomischen Verhiltnisse, bald nach
ihrer konservativen, bald nach ihrer revolutioniren Seite hin. Die Gerech-
tigkeit der Griechen und Romer fand die Sklaverei gerecht: die Gerechtig-
keit der Bourgeois von 1789 forderte die Aufhebung des Feudalismus, weil
er ungerecht sei ...»'7.

Wenn man diesen Gedanken weiterspinnt, dann erscheint auch die
Behauptung als legitim, dass die Proletarier in einer sozialistischen Revo-
lution die Aufhebung des Kapitalismus verlangten, weil er ungerecht sei,
also weil sie an seine Stelle eine gerechtere oder gar die schlechthin ge-
rechte Gesellschaftsordnung setzen wollten. Einerseits gibt es also — zu-
mindest nach Engels — emanzipatorische Gerechtigkeitsvorstellungen, die
tiber das Bestehende hinausweisen und eine «revolutionire Seite» haben.
Andererseits hat Marx die Orientierung an solchen Vorstellungen immer
kategorisch als albern und reaktionér verurteilt. Hier erscheint die Grund-
ambivalenz der Marxschen Theorie, die ihren Determinismus mit ihrem
Voluntarismus nie auf logisch iiberzeugende Weise zu verséhnen ver-
mochte. Entweder produzieren die konomischen Verhéltnisse dialektisch
ihre eigene bestimmte Negation, die ihrerseits einer Negation ihrer selbst
ruft, so dass die Geschichte selbsttiitig dialektisch in Richtung auf eine
immer hohere Gerechtigkeit fortschreitet, vollig unabhéngig von irgend-
welchen Gerechtigkeitsvorstellungen der Menschen; oder die Menschen
dieser Epoche fordern die Aufhebung der bestehenden Verhiltnisse, weil
sie diese als ungerecht empfinden. Des Ritsels Auflosung — und hier stos-
sen wir auf den zweiten Grund von Marxens Verwerfung der Gerechtig-
keitsvorstellungals emanzipatorischer Leitidee —ist die Marxsche apriori-
sche soteriologische Geschichtsphilosophie: Wenn man annimmt, dass

54



die Geschichte sich mit Notwendigkeit auf einen Zustand vollkommener
Gerechtigkeit hinbewegt, dann bleibt dem Menschen zwar noch die «Frei-
heit» der Einsicht in diese Notwendigkeit und eines entsprechenden Han-
delns. Aber die Einsicht steht im Dienste der Notwendigkeit, nicht diese
im Dienste jener. Deshalb die kategorische Absage von Marx, das Han-
deln durch Vorstellungen der Einsicht — in die sich allzuleicht Subjektives
einschleichen kdnnte — bestimmen zu lassen. Das Recht der Bestimmung
kommt einzig der Notwendigkeit zu.

Diese innerweltlich-heilsgeschichtliche Abwertung der gesellschaftli-
chen Funktion emanzipatorischer Wertvorstellungen erwies sich als be-
sonders folgenreich, da diese dadurch zum beriichtigten «nichts als»-
Uberbau diskreditiert wurden. Ebenso wie Marx in seiner Frithschrift Zur
Judenfrage die «Tatsache» konstatiert, «dass die sogenannten Menschen-
rechte ... nichts anderes sind als die Rechte des Mitglieds der biirgerlichen
Gesellschaft, d.h. des egoistischen Menschen»'8, und ebenso wie hier
auch die Trikolorenwerte «Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit» auf ein
solches «nichts als» reduziert werden, ebenso verfillt auch die Idee der
Gerechtigkeit dem Verdikt, nichts als eine albern-reaktionire ideologische
Phrase, ein Stiick Heiligenschein der biirgerlichen Gesellschaft zu sein.
Dadurch konnte der Eindruck entstehen, Marx lehne die Menschen-
rechte, Recht und Gerechtigkeit iiberhaupt ab, was es bekanntlich gewis-
sen seiner Adepten ebenso erleichtert, sich in der Theorie und Praxis ihres
«Gulag»-Marxismus auf ihn zu berufen, wie es Gegnern des Sozialismus
willkommene Argumente in die Hand liefert, Marx als Feind der politi-
schen Freiheit und als geistigen Ahnherrn des « Totalitarismus» zu charak-
terisieren!?. Freilich bedeutet dies eine arge Verzerrung, wenn nicht Ver-
kehrung der unbezweifelbar auf Emanzipation und Freiheit zielenden
Grundintentionen von Marx. Trotzdem aber ist er aus den erwidhnten
Griinden nicht ganz freizusprechen von der Verantwortung fiir die Perver-
tierungen seiner Theorie. Er hat allzusehr auf die angebliche selbsttétige
Vernunft der Geschichte gebaut und es deshalb versiumt, zu betonen,
dass Menschenrechte, Rechte, Gerechtigkeit, Trikolorenwerte zwar in
Klassengesellschaften notwendig immer ideologisch missbraucht werden,
ihnen aber davon unabhingig ein autonomer Wert und eine emanzipato-
rische Funktion zukommen, deren Bedeutung um so grosser ist, je offen-
kundiger die verniinftige Selbsttétigkeit der Geschichte in Panne gerit.

Hitte Marx das gesagt, so hiitte er allerdings Abstriche an seinem sote-

55



riologischen Materialismus vornehmen, die Normbediirftigkeit des in-
stinktarmen Menschen anerkennen und dem menschlichen Geiste allge-
mein jene partielle, relative Autonomie zuerkennen miissen, von der er
selbst ja unreflektiert den intensivsten Gebrauch machte. Aber Marx
konnte die Normbediirftigkeit des Menschen deshalb nicht anerkennen,
weil das, was bei den Tieren der Instinkt, beim Menschen nach seiner
Auffassung die Geschichte bewirkt: Sie macht, indem sie den Menschen
der Notwendigkeit ihrer dialektischen Entwicklung unterwirft, Normen
obsolet. Das heisst: die Normen zeichnet die Geschichte — versteht man
bloss, sie zu lesen — vor: «Sein [des Proletariats] Ziel und seine geschichtli-
che Aktion ist ... unwiderruflich vorgezeichnet»?°. Der Mensch handelt
ethisch, wenn er sein Denken und Tun an diesen vorgezeichneten Normen
und Aufgaben orientiert. Es ist der Hegelianer in Marx, der den Gerech-
tigkeitsbegriff verwirft, weil ja die Geschichte mit Notwendigkeit auf ein
Reich der Gerechtigkeit und Freiheit zusteuert und weil jeder Versuch,
emanzipatorisches Denken und Handeln an subjektiven Vorstellungen
von Gerechtigkeit zu orientieren, in gefidhrlicher Weise storend in diese
geschichtliche Entwicklung eingreift, da solche Vorstellungen notwendig
ideologischen Charakter haben und damit gegenemanzipatorisch wirken.
Marx konnte explizit subjektive Gerechtigkeitsvorstellungen mit um so
besserem Gewissen verwerfen, als er dank seiner Basis-Uberbau-Theorie
ebenso von deren ideologischer Pervertiertheit iiberzeugt war wie er dank
seinem soteriologischen Materialismus daran glaubte, dass die geschicht-
liche Entwicklung auf ein Reich der Gerechtigkeit zusteuere.

2. Die Marxsche Kritik am biirgerlichen Gerechtigkeitsbegriff

Seiner Theorie vom ideologischen Charakter des Gerechtigkeitsbegriffs
gemaiss musste Marx den Anspruch des biirgerlich-kapitalistischen Sy-
stems auf Gerechtigkeit immanent anerkennen. So schreibt er in der Tat
im Kapital, im Zusammenhang mit der Erorterung des Mehrwertpro-
blems: «Der Umstand, dass die tigliche Erhaltung der Arbeitskraft nur
einen halben Arbeitstag kostet, obgleich die Arbeitskraft einen ganzen
Tag ... arbeiten kann, dass daher der Wert, den ihr Gebrauch wihrend
eines Tages schafft, doppelt so gross ist als ihr eigner Tageswert, ist ein
besondres Gliick fiir den Kdufer, aber durchaus kein Unrecht gegen den

56



Verkaufer»?!. Nach dieser Ansicht wiire also auch in der Lohnarbeit als
solcher kein Element von Ungerechtigkeit enthalten2?. Im dritten Band
des Kapitals expliziert Marx seinen Gedanken etwas ausfiithrlicher: «Die
Gerechtigkeit der Transaktionen, die zwischen den Produktionsagenten
vorgehn, beruht darauf, dass diese Transaktionen aus den Produktions-
verhiltnissen als natiirliche Konsequenz entspringen. Die juristischen
Formen, worin diese 6konomischen Transaktionen als Willenshandlun-
gen der Beteiligten, als Ausserungen ihres gemeinsamen Willens und als
der Einzelpartei gegeniiber von Staats wegen erzwingbare Kontrakte er-
scheinen, kénnen als blosse Formen diesen Inhalt selbst nicht bestimmen.
Sie driicken ihn nur aus. Dieser Inhalt ist gerecht, sobald er der Produk-
tionsweise entspricht, ihr addquat ist. Erist ungerecht, sobald er ihr wider-
spricht. Sklaverei, auf der Basis der kapitalistischen Produktionsweise, ist
ungerecht; ebenso der Betrug auf die Qualitit der Ware»?3.

Marx denkt hier durchaus konsequent im Schema seiner undifferen-
zierten Basis-Uberbau-Theorie. Da er Gerechtigkeit formal wie inhaltlich
reduziert auf einen ideologischen Uberbau iiber den jeweiligen Produk-
tionsverhiltnissen, relativiert er seinen Gerechtigkeitsbegriff so absolut,
dass er gezwungen ist, schlechthin jeden Gerechtigkeitsbegriff als solchen
anzuerkennen, sofern dieser «der Produktionsweise entspricht». Deshalb
ist nicht nur der biirgerliche Gerechtigkeitsbegriff legitim — die kapitalisti-
sche Produktionsweise somit eine auf ihrer geschichtlichen Entwicklungs-
stufe gerechte —, sondern auch der Gerechtigkeitsbegriff einer Sklavenhal-
tergesellschaft: «Die Gerechtigkeit der Griechen und Romer fand die
Sklaverei gerecht»?4, schreibt Engels. Aber damit verliert der Gerechtig-
keitsbegriff im doppelten Sinn jeden Wert: Er stellt keinen ethischen Wert
mehr dar, denn selbst eine Gesellschaft von Menschenfressern diirfte ithn
auf ihrer geschichtlichen Entwicklungsstufe fiir sich reklamieren, und er
wird wertlos als eine Kategorie zur Unterscheidung von gesellschaftlichen
Systemen. Hier muss zumindest die Frage aufgeworfen werden, ob nicht
auch der Stalinismus sich unter legitimer Berufung auf Marx als gerecht
darstellen konnte. Die Gefahr dieser totalen Ent-Wertung des Gerechtig-
keitsbegriffs liegt darin, dass unter Berufung auf die Notwendigkeit der
innerweltlich-heilsgeschichtlichen Entwicklung die — von einem hdheren
Gerechtigkeitsbegriff her gesehen — Ungerechtigkeiten, ja Unmenschlich-
keiten, die die Individuen auf den jeweiligen Entwicklungsstufen erdul-
den miissen, gattungsgeschichtlich abgesegnet und als Ausserung der

57



dieser Entwicklungsstufe adiquaten Gerechtigkeitsform akzeptiert wer-
den. Wenn die Leiden, die der Kapitalismus um der Entwicklung der
Produktion willen den Individuen auferlegte, rechtens sind, dann miissen
dies wohl auch die Leiden sein, die der Stalinismus um seiner Probleme
der Produktionsentwicklung und Akkumulation willen den Menschen
auferlegte. Es gibt nun in der Tat einige hochst bedenkliche Siatze von
Marx aus dem vierten Band des Kapitals, mit denen er — unzweideutig in
den Fussstapfen seines grossen Meisters Hegel — eine solche Rechtferti-
gung des Kapitalismus, die in eine des Stalinismus umgemiinzt werden
konnte, liefert. Die Wichtigkeit der Stelle mag die Linge des Zitats ent-
schuldigen: «Ricardo betrachtet mit Recht, fiir seine Zeit die kapitalisti-
sche Produktionsweise als die vorteilhafteste fiir die Produktion iiber-
haupt, als die vorteilhafteste zur Erzeugung des Reichtums. Er will die
Produktion der Produktion halber, und dies ist recht. Wollte man behaup-
ten, wie es sentimentale Gegner Ricardos getan haben, dass die Produk-
tion nicht als solche der Zweck sei, so vergisst man, dass Produktion um der
Produktion halber nichts heisst, als Entwicklung der menschlichen Pro-
duktivkrifte, also Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als
Selbstzweck. Stellt man, wie Sismondi, das Wohl der einzelnen diesem
Zweck gegeniiber, so behauptet man, dass die Entwicklung der Gattung
aufgehalten werden muss, um das Wohl der einzelnen zu sichern, dass also
z.B. kein Krieg gefiihrt werden diirfe, worin einzelne jedenfalls kaputt-
gehn ... Dass diese Entwicklung der Fihigkeiten der Gattung Mensch,
obgleich sie sich zunédchst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindivi-
duen und ganzer Menschenklassen macht, schliesslich diesen Antagonis-
mus durchbricht und zusammenfillt mit der Entwicklung des einzelnen
Individuums, dass also die hohere Entwicklung der Individualitit nur
durch einen historischen Prozess erkauft wird, worin die Individuen geop-
fert werden, wird nicht verstanden, abgesehn von der Unfruchtbarkeit
solcher erbaulicher Betrachtungen, da die Vorteile der Gattung im Men-
schenreich wie im Tier- und Pflanzenreich sich stets durchsetzen auf Ko-
sten der Vorteile von Individuen, weil diese Gattungsvorteile zusammen-
fallen mit den Vorteilen besondrer Individuen, die zugleich die Kraft dieser
Bevorzugten bilden»?’ [hervorgehoben von Marx]. Unter diesen beson-
dren Individuen und Bevorzugten kénnte man sich auch die Parteikader
vorstellen, und wer sich daran stossen sollte, dass hier Menschen «kaputt-
gehn», der wird der Sentimentalitit und Erbaulichkeit geziehen ...

58



Nach der Logik von Marx muss sich mit den Produktionsverhéltnissen
auch der Gerechtigkeitsbegriff entwickeln, und von einem entwickelteren
Gerechtigkeitsbegriff her kann dann die iberwundene Entwicklungsstufe
als ungerecht charakterisiert werden. So schrieb Engels einmal: «Erklart
das sittliche Bewusstsein der Masse eine 6konomische Tatsache, wie sei-
nerzeit die Sklaverei oder die Fronarbeit, fiir unrecht, so ist das ein Beweis,
dass die Tatsache selbst sich schon iiberlebt hat, dass andere 6konomische
Tatsachen eingetreten sind, kraft deren jene unertraglich und unhaltbar
geworden ist»?¢. Aber bevor die Masse zu diesem neuen sittlichen Be-
wusstsein gelangt, wird eine offenbar besonders sensibilisierte Elite von
Einzelnen erleuchtet. Anders hitte Marx ja nicht mitten im Kapitalismus
von einem hdheren Gerechtigkeitsbegriff aus zur Kritik an dessen Gerech-
tigkeitsbegriff ansetzen kénnen, den er soeben als immanent legitim ver-
teidigt hatte. Der Locus classicus dieser Kritik ist Marxens Schrift Kritik
des Gothaer Programms. Indem er von der Frage ausgeht: «Was ist ‘ge-
rechte’ Verteilung?»?7, gibt Marx zunichst zu erkennen, dass er hier unter
Gerechtigkeit die austeilende Gerechtigkeit versteht. Er fihrt dann fort:
«Behaupten die Bourgeois nicht, dass die heutige Verteilung ‘gerecht’ ist?
Und ist sie in der Tat nicht die einzige ‘gerechte’ Verteilung auf Grundlage
der heutigen Produktionsweise? Werden die 6konomischen Verhéltnisse
durch Rechtsbegriffe geregelt oder entspringen nicht umgekehrt die
Rechtsverhiltnisse aus den 6konomischen?»?® Marx entwirft dann eine
erste (Ubergangs-)Form einer kommunistischen Gesellschaft, die in jeder
Beziehung noch behaftet sei mit den Muttermalen der alten, kapitalisti-
schen Gesellschaft, aus deren Schoss sie komme. Hier herrscht noch das
Prinzip, das den Warenaustausch regelt, soweit er Austausch Gleichwerti-
ger ist: «es wird gleichviel Arbeit in einer Form gegen gleichviel Arbeit in
einer anderen ausgetauscht. Das gleiche Recht ist hier daher immer noch —
dem Prinzip nach — das biirgerliche Recht» und entsprechend mit einer
«biirgerlichen Schranke behaftet». Die Gleichheit bestehe darin, «dass am
gleichen Massstab, der Arbeit, gemessen wird. Der eine ist aber physisch
oder geistig dem anderen iiberlegen, liefert also in derselben Zeit mehr
Arbeit oder kann wihrend mehr Zeit arbeiten ... Dies gleiche Recht ist
ungleiches Recht fiir ungleiche Arbeit. Es erkennt keine Klassenunter-
schiede an, weil jeder nur Arbeiter ist wie der andre; aber es erkennt still-
schweigend die ungleiche individuelle Begabung und daher Leistungsfi-
higkeit der Arbeiter als natiirliche Privilegien an. Esist daher ein Recht der

59



Ungleichheit, seinem Inhalt nach, wie alles Recht. Das Recht kann seiner
Natur nach nur in Anwendung von gleichem Massstab bestehn; aber die
ungleichen Individuen ... sind nur am gleichen Massstab messbar, soweit
man sie unter einen gleichen Gesichtspunkt bringt ... Ferner: ein Arbeiter
ist verheiratet, der andre nicht; einer hat mehr Kinder als der andre etc.
etc. ... Aber diese Missstinde sind unvermeidbar in der ersten Phase der
kommunistischen Gesellschaft ... Das Recht kann nie hoher sein als die
okonomische Gestaltung und dadurch bedingte Kulturentwicklung der
Gesellschaft»?®.

Wenn (biirgerliches) gleiches Recht ungleiches Recht ist, dann ist (biir-
gerliche) Gerechtigkeit Ungerechtigkeit. Oder anders formuliert: biirger-
liche Gerechtigkeit ist repressiv. Sie ist repressiv, weil sie alle Individuen,
ohne Beriicksichtigung ihrer Eigenart, in ein Schema von Gleichheit
presst, das eben dieser Eigenart Gewalt antut. Und sie ist repressiv, weil
Recht und Gerechtigkeit nie hoher sein konnen als die 6konomische
Gestaltung, deren ideologischer Uberbau sie sind, und diese selbst repres-
siv ist. Deshalb sind fiir Marx «gleiches Recht», «gerechte Verteilung»
bloss veralteter « Phrasenkram» und «ideologische Rechts-Flausen»3°.

Die biirgerliche, zu positivem Recht geronnene Vorstellung von Ge-
rechtigkeit hat somit eine ideologische Funktion und Marxens Kritik an
ihr ist Ideologiekritik. Man kann die Uberlegungen von Marx folgender-
massen interpretieren: Da die kapitalistische Produktionsweise auf der
Arbeitsteilung und auf einem Waren-Tauschverhiltnis beruht, in dem die
Arbeitskraft des Individuums als eine Ware betrachtet wird, die dieses
gegen Lohn eintauscht, kann das Recht nicht Riicksicht nehmen auf
individuelle Eigenarten, sondern muss vom — gerechten — Grundsatz
ausgehen: Vor Recht und Gesetz sind alle Individuen als Arbeitskrifte
gleichwertige Waren. Das Tauschverhiltnis Arbeitskraft — Lohn kann nur
so lange funktionieren, als durch ein repressives Gerechtigkeitsprinzip der
Tausch als solcher geregelt und eben ideologisch als gerecht legitimiert
wird. Wollte man den Lohn den individuellen Eigenarten anpassen, er-
gibe sich ein Chaos, das u.a. eine Kalkulation des Mehrwerts verunmogli-
chen wiirde. Die repressive biirgerliche Gerechtigkeit erhélt somit auch
eine ideologische Funktion im Dienste der Rationalitét einer kapitalisti-
schen Produktionsweise.

Daraus folgt, dass Lohnarbeit — einmal abgesehen vom Mehrwertpro-
blem — zumindest so lange ungerecht ist, als die Individuen nicht nach

60



ithrer Eigenart entschidigt und die Konsumtionsmittel somit ungerecht
verteilt werden. Aber darauf kommt es letztlich gar nicht an, und Marx
meint denn auch, es sei iiberhaupt fehlerhaft gewesen, «von der sogenann-
ten Verteilung Wesens zu machen und den Hauptakzent auf sie zu le-
gen»’!. Den Hauptakzent legte Marx statt dessen auch in Sachen Gerech-
tigkeit auf die Produktionsverhéltnisse und in ihnen auf Mehrarbeit und
Mehrwert. Er meint, er habe «klargestellt, dass der Lohnarbeiter nur die
Erlaubnis hat, fiir sein eignes Leben zu arbeiten, d. h. zu leben, soweit er
gewisse Zeit umsonst fiir den Kapitalisten ... arbeitet; dass das ganze
kapitalistische Produktionssystem sich darum dreht, diese Gratisarbeit zu
verliangern durch Ausdehnung des Arbeitstags oder durch Entwicklung
der Produktivitét ...; dass also das System der Lohnarbeit ein System der
Sklaverei» ist32.

Marx kritisiert also die kapitalistische Produktionsweise, durch die dem
Arbeiter unbezahlte Mehrarbeit abgepresst wird, damit der Kapitalist zu
seinem Profit kommen kann, vom Standpunkt eines hoheren Gerechtig-
keitsbegriffs aus als ungerecht. Engels meinte dazu einmal: « Der Arbeiter
gibtso viel, und der Kapitalist so wenig, wie es die Natur der Ubereinkunft
zuldsst. Das ist eine sehr sonderbare Sorte von Gerechtigkeit ...»%3. Nach
der Marxschen Theorie muss dieser hohere Gerechtigkeitsbegriff das—im
Sinne eines ideologischen Reflexes — in Sensibilisierten bereits Bewusst-
sein gewordene Resultat der dialektischen Entwicklung der antagonisti-
schen Widerspriiche der kapitalistischen Gesellschaft auf einer sich deren
Ende ndhernden Entwicklungsstufe sein. Das heisst: die alte Gesellschaft,
die ja dialektisch ihre Negation aus sich herausprozessieren muss, geht mit
einem hoheren Gerechtigkeitszustand und -begriff schwanger. Auch die-
ser hohere Gerechtigkeitsbegriff von Marx selbst darfin seinem Selbstver-
standnis kein normativer, sondern bloss ein funktional-ideologischer sein.
Hier stellt sich die Frage: Inwieweit ist dieses Selbstverstindnis von Marx
vielleicht ein Selbstmissverstindnis? Hat Marx nicht doch insgeheim,
unbewusst eine normative Gerechtigkeitsvorstellung? Oder mit anderen
Worten: Ist seine Verurteilung des Kapitalismus als eines Systems der
Ungerechtigkeit nur eine durch die Erkenntnis der Entwicklungslogik
dieses Systems bedingte und somit eine rationale, oder nicht doch auch
eine ethische? Marx hitte darauf zunéachst geantwortet, dass allein schon
die Frage falsch formuliert sei. Er verurteile den Kapitalismus nicht als ein
System der Ungerechtigkeit, ja er verurteile den Kapitalismus gar nicht,

61



sondern er registriere bloss das geschichtliche Urteil iber ihn, er sei bloss
der Protokollfithrer der Verurteilung durch das Tribunal der Geschichte.
Nicht irgendeine Moral oder irgendwelche Vorstellungen von Gerechtig-
keit sind die treibende Kraft dieser Entwicklung zu einer neuen Gesell-
schaft, sondern die Entwicklung selbst schafft sich ihre eigene Moral und
ihre eigenen, neuen, héheren Vorstellungen von Gerechtigkeit.

Der alte Engels hat das einmal in einem 1886 geschriebenen Aufsatz
Juristen-Sozialismus®** sehr klar und unmissverstindlich formuliert. Die
ersten proletarischen Parteibildungen und ihre theoretischen Vertreter, so
heisst es hier, seien durchaus noch auf dem «iuristischen ‘Rechtsboden’»
geblieben, «nur dass sie sich einen anderen Rechtsboden zusammenkon-
struierten, als der der Bourgeoisie war. Einerseits wurde die Forderung der
Gleichheit dahin ausgedehnt, dass die rechtliche Gleichheit durch die
gesellschaftliche zu ergidnzen sei; andrerseits wurde aus den Sdtzen Adam
Smiths, dass die Arbeit die Quelle alles Reichtums, das Resultat der Arbeit
aber vom Arbeiter geteilt werden miisse mit dem Grundbesitzer und dem
Kapitalisten, der Schluss gezogen, dass diese Teilung unrecht sei ...»*3.
Diese Orientierung der ersten proletarischen Bewegung an Ziel- und
Wertvorstellungen von sozialer Gleichheit und Gerechtigkeit lehnt Engels
ab: «Beide Auffassungen waren gleich ungentiigend, die durch die wirt-
schaftliche Lage geschaffenen Emanzipationsbestrebungen der Arbeiter-
klasse entsprechend auszudriicken und vollstindig zusammenzufassen ...
Beide Anschauungen abstrahierten von dem geschichtlichen Hinter-
grund, dem sie ihr Dasein verdankten; beide appellierten an das Gefiihl;
die einen an das Rechtsgefiihl, die anderen an das Menschlichkeitsgefiihl.
Beide kleideten ihre Forderungen in die Form frommer Wiinsche ...»%¢.

Der eigentliche Zweck dieses Aufsatzes tiber Juristen-Sozialismus aber
ist eine Polemik gegen den Professor der Rechte Anton Menger, der ein
Buch mit dem Titel Das Recht auf den vollen Arbeitsertrag in geschichtli-
cher Darstellung verdffentlicht und darin nach Engels sich herabgelassen
hatte, «die Geschichte des Sozialismus vom ‘rechtsphilosophischen’
Standpunkt ‘dogmatisch nidher zu beleuchten’»?’. Die Todsiinde wider
den Geist des historischen Materialismus, die Menger dabei begangen
hatte, war, «den Sozialismus ... auf ein paar kurze Rechtsformeln zuriick-
zufiihren, auf sozialistische ‘Grundrechte’, eine neue Ausgabe der Men-
schenrechte fiirs 19. Jahrhundert»*8. Und zwar habe Menger den ganzen
Sozialismus auf drei Grundrechte zuriickgefiihrt: das Recht auf den vol-

62



len Arbeitsertrag, das Recht auf die Existenz und das Recht auf Arbeit.
Aber ganz abgesehen von der inhaltlichen Bestimmung dieser Rechte —
Marx und Engels wollten nichts von sozialistischen Grundrechten und
von einer Begriindung des Sozialismus durch eine neue erweiterte Erkli-
rung der Menschenrechte wissen. Engels polterte: «Wir geben jeden Ver-
such auf, dem verbohrten Juristen begreiflich zu machen, dass Marx
nirgends die Forderung des ‘Rechts auf den vollen Arbeitsertrag’ stellt, dass
er in seinen theoretischen Schriften iiberhaupt keine Rechtsforderung
irgendeiner Art aufstellt» (von Engels hervorgehoben). Denn «in den
theoretischen Untersuchungen von Marx kommt das juristische Recht,
das immer nur die 6konomischen Bedingungen einer bestimmten Gesell-
schaft widerspiegelt, nur in ganzsekundédrer Weise in Betracht; dagegen in
erster Linie die geschichtliche Berechtigung, die gewisse Zustinde, Aneig-
nungsweisen, Gesellschaftsklassen fiir bestimmte Epochen haben ... Marx
begreift die geschichtliche Unvermeidlichkeit, also Berechtigung der anti-
ken Sklavenhalter, der mittelalterlichen Feudalherren usw., als Hebel der
menschlichen Entwicklung fiir eine beschrinkte Geschichtsperiode; er
erkennt damit auch die zeitweilige geschichtliche Berechtigung der Aus-
beutung, der Aneignung des Arbeitsprodukts durch andere an; er beweist
aber auch gleichzeitig, dass diese historische Berechtigung jetzt nicht nur
verschwunden ist, sondern dass die Fortdauer der Ausbeutung in irgend-
welcher Form, statt die gesellschaftliche Entwicklung zu fordern, sie tig-
lich mehr hemmt und in immer heftigere Kollisionen verwickelt»*?. Fazit:
«...wenn diese Grundrechte nicht imstande sind, einen Hund vom Ofen zu
locken, wenn sie nicht die soziale Entwicklung bestimmen und verwirkli-
chen, sondern durch sie bestimmt und verwirklicht werden, wozu dann
diese Miihe, den ganzen Sozialismus auf die Grundrechte zu reduzieren?
... da man das Ziel der sozialistischen Bewegung nicht durch die Verwand-
lung der sozialistischen Ideen in niichterne Rechtsbegriffe, sondern nur
durch das Studium der sozialen Entwicklung und ihrer treibenden Ursa-
chen erkennen kann?»40

Kritik am biirgerlichen Rechtsbegriff wire demnach Selbstkritik der
geschichtlichen Bewegung. Das Kriterium dieser Kritik liegt im Schosse
der Geschichte verborgen, keinesfalls ist es eine von Menschen konzi-
pierte Wertvorstellung, Norm oder Idee. Im Grunde huldigten Marx und
Engels einem platten 6konomischen Pragmatismus: Ausbeutung ist so-
lange geschichtlich berechtigt und ‘gerecht’, als sie die soziookonomische

63



Entwicklung fordert, sie wird in dem Augenblicke ungerecht, in dem sie
beginnt, diese Entwicklung zu hemmen. Einmal mehr muss man fragen:
Hat Marx selbst sich theoriegerecht verhalten oder war seine Kritik an der
biirgerlichen Gesellschaft und deren Gerechtigkeitsbegriff nicht doch
auch durch eigene, subjektive, unbewusste und uneingestandene morali-
sche Werturteile mitbestimmt? Hitte Marx sich theoriegerecht verhalten,
dann hitte er die Souverinitit und Gelassenheit eines Tocqueville bewei-
sen miissen, der, von Hause aus kein Demokrat, mit Erstaunen registrierte,
dass die Vorsehung merkwiirdigerweise die Menschheit in Richtung
Gleichheit und Demokratie auf den Weg geschickt hatte und der sich,
wenn auch kopfschiittelnd, damit abfand, indem er niichtern und véllig
unemotional die positiven und negativen Aspekte dieser gottgewollten
Entwicklung, so wie er sie sah, gegeneinander abwog.

Aber Marx war kein Tocqueville. Emotionell geladene Werturteile
finden sich in seinen Schriften zuhauf. Dass die Theorie von Marx durch
unbewusste Werturteile bestimmt wird, haben undogmatische Marxisten
auch schon festgestellt. Erwihnt sei hier bloss die zur Budapester Schule
gehorende Lukacs-Schiilerin Agnes Heller, die in ihrem Buche iiber die
Theorie der Bediirfnisse bei Marx uiber die Klassifizierung der Bediirfnisse
durch Marx schreibt: «Hinzugefiigt sei, dass fast jede solche Gruppierung
das Moment des Werturteils enthilt ... Oft sind ... die ‘Gesichtspunkte’
selber nicht klar und eindeutig. Besonders deshalb nicht, weil mehr als
einmal das bewertende Verhalten auf nicht bewusste Weise die Klassifizie-
rung konstituiert»*!.

Wie gesagt, die Emotionalitét verrit die unbewusste Wertung. Schon in
einer Schrift aus dem Jahre 1844 spricht Marx von der «unsozialen Natur
dieses biirgerlichen Lebens» und von der «Niedertracht» der biirgerlichen
Gesellschaft*2. Spiter vergleicht er das Kapital mit einem Vampyr4? und
spricht vom «Werwolfsheisshunger» und dem «masslos blinden Trieb»
des Kapitalisten nach Mehrarbeit*4. Die Arbeit im Kapitalismus ist «die
Arbeit physisch und rechtlich Unmiindiger»*3, was impliziert, dass Marx
eine Wertvorstellung von Miindigkeit hat. «Die Akkumulation von Reich-
tum auf dem einen Pol ist also zugleich Akkumulation von Elend, Arbeits-
qual, Sklaverei, Unwissenheit, Brutalisierung und moralischer Degrada-
tion auf dem Gegenpol ...4¢. Wie kann man eine moralische Degradation
beklagen, ohne itber Kriterien einer Moral zu verfiigen? Aber allein schon
der Begriff <Entfremdung) impliziert eine moralische Wertung oder zu-

64



mindest ein normatives Menschenbild. Rudolf Bahro ist zuzustimmen,
wenn er iiber Marx schreibt: «Sein kategorischer Imperativ, alle Verhilt-
nisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,
ein verlassenes, ein veridchtliches Wesen ist, steht vor und iiber jeder wis-
senschaftlichen Begriindung seiner Realisierbarkeit»47.

Kein Zweifel: Marx hat die biirgerliche Gesellschaft, diese «Sphire des
Egoismus, des bellum omnium contra omnes»*8, in der «der Mensch in
seiner unkultivierten, unsozialen Erscheinung» auftritt, «der Mensch, wie
er durch die ganze Organisation unserer Gesellschaft verdorben, sich
selbst verloren, verdussert, unter die Herrschaft unmenschlicher Verhilt-
nisse ... gegeben ist»*? — Marx hat diese biirgerliche Gesellschaft moralisch
verurteilt, ja gehasst. Er hat schon 1843 iiber «das Menschenrecht des
Privateigentums» das Urteil gesprochen, es sei «das Recht des Eigennut-
zes»’0. Die Geschichte erhielt dann von ihm den Auftrag, dieses Urteil
dialektisch zu vollstrecken, was sich im Selbstverstindnis freilich als
selbsttitige Entwicklung der Geschichte darstellte, die sich nicht um
menschliche Moral, Ethik und Normen kiimmerte, sondern umgekehrt
den Menschen davon dispensierte und ihm ihren Willen aufzwang. Marx
projizierte seine subjektiv-apriorische, unbewusste und uneingestandene
Moral auf die Geschichte und forderte sie dann nach einem gewaltigen
Reflexionsprozess von dieser in Gestalt einer objektiven Entwicklungs-
logik wieder ein. Seine Theorie ist ein gigantisches In- und Durcheinander
von Projektion und Reflexion. Er hat Moral in Geschichtsphilosophie
verwandelt, wenn nicht sogar — davon wird noch die Rede sein — in Onto-
logie. Die Geschichte ist moralisiert worden, ad maiorem gloriam homi-
nis. Und das moralische Endziel legitimiert ihr a-moralisches Prozedere.
Wenn Subjektiv-Partikulares mit dem Anspruch auf objektiv-allgemeine
Giiltigkeit oder Wahrheit auftritt, pflegen wir von Ideologie zu sprechen.
So gesehen kann man die Marxsche Geschichtsphilosophie auch als eine
Individualideologie’! zur Rechtfertigung, Legitimierung seiner subjekti-
ven Wertvorstellungen deuten. Damit ist noch nichts iiber den Wahrheits-
gehalt dieser Geschichtsphilosophie und Ideologie gesagt; aber wer diesen
Wahrheitsgehalt herausarbeiten will, der sieht sich vor die Ausserst
schwierige und heikle Aufgabe gestellt, Projektion und Reflexion, Apriori-
sches und wissenschaftlich Erarbeitetes auf dem Hintergrunde der tat-
siachlichen geschichtlichen Entwicklung miteinander zu konfrontieren
und voneinander abzugrenzen.

S Studia philos. 38 65



Zu diesen uneingestandenen Wertvorstellungen von Marx gehort nun
aber auch, und zwar weit oben auf der Liste, die Gerechtigkeit. Marx
kritisierte den biirgerlichen Gerechtigkeitsbegriff — den man reduzieren
kann auf das «Vor dem Gesetze sind alle gleich» — von der Warte eines
hoheren, differenzierteren Gerechtigkeitsbegriffes aus, den er in einem
szientistischen Selbstmissverstdndnis als Produkt der 6konomischen Ent-
wicklung verstand, und zwar bezeichnenderweise als das geschichtliche
Endprodukt dieser Entwicklung: Marx stufte sich selbst nicht etwa als
Etappe in den geschichtlichen Entwicklungsprozess ein, was auch seinen
Gerechtigkeitsbegriff auf einen historisch bedingten und relativen redu-
ziert hitte, der beim néchsten dialektischen Sprung aufgehoben wiirde,
sondern er trat mit dem seiner Theorie impliziten Anspruch auf, im Besitze
des absoluten Gerechtigkeitsbegriffs zu sein — freilich immer in der ideo-
logischen Verkleidung, es handle sich dabei um das von ihm erkannte Ziel
der geschichtlichen Entwicklung. Vielleicht erscheint die These vom Wert-
vorstellungsapriorismus von Marx auch Zweiflern plausibler, wenn man
sich vorzustellen versucht, wie Marx wohl reagiert hitte, wire er zu der
Uberzeugung gelangt, dass die Geschichte sich riickldufig auf einen Zu-
stand absoluter Ungerechtigkeit hin bewege. Es ist unvorstellbar, dass
Marx auch in diesem Falle die Menschen aufgerufen hitte, sich in den
Dienst dieser regressiven geschichtlichen Entwicklung zu stellen ...

3. Die der Marxschen Geschichtsphilosophie implizite
Gerechtigkeitsvorstellung

Wie sieht nun diese der Marxschen Kapitalismuskritik immanente Ge-
rechtigkeitsvorstellung aus und welche Rolle spielt die Gerechtigkeitsvor-
stellung in Marxens geschichtsphilosophischer Konzeption des kommuni-
stischen Reichs der Freiheit?

Der geeignetste Ansatzpunkt, um die der Marxschen Theorie implizite
Gerechtigkeitsvorstellung herausarbeiten zu konnen, ist die Mehrwert-
Theorie. Marx geht aus von der Teilung der Arbeit, durch die das Arbeits-
produkt in eine Ware verwandelt wird, die zirkuliert und ausgetauscht, in
Geld verwandelt sowie in dieser Form akkumuliert werden kann. Die
Warenzirkulation ist der Ausgangspunkt, und das Geld ist die erste Er-
scheinungsform des Kapitals. Obgleich die urspriingliche Warenzirkula-

66



tion der Aneignung von Gebrauchswerten, der Befriedigung von Bediirf-
nissen diente, ist die Zirkulation des Geldes zu einem Selbstzweck gewor-
den, da sie Akkumulation, somit Gewinn ermdoglicht und den «absolute[n]
Bereicherungstrieb»®? des Kapitalisten anstachelt. Dieser «Trieb der
Schatzbildung ist von Natur masslos»3. Deshalb muss «unser ... Geldbe-
sitzer ... die Waren zu ithrem Wert kaufen, und dennoch am Ende des
Prozesses mehr Wert herausziehn als er hineinwarf ...»°4. Um dieses
Kunststiick vollbringen zu kdnnen, «miisste unser Geldbesitzer so gliick-
lich sein, ... eine Ware zu entdecken, deren Gebrauchswert selbst die
eigentiimliche Beschaffenheit besésse, Quelle von Wert zu sein ...»*%. Und
in der Tat, «der Geldbesitzer findet auf dem Markte eine solche spezifische
Ware vor — ... die Arbeitskraft»’s. Der Wert dieser Arbeitskraft ist be-
stimmt durch die zur Produktion und Reproduktion dieses spezifischen
Artikels notwendige Arbeitszeit. Voraussetzung der Moglichkeit, aus Ar-
beitskraft Gewinn zu schopfen, ist, dass «der Arbeiter ... unter der Kon-
trolle des Kapitalisten, dem seine Arbeit gehort», arbeitet, und somit «das
Produkt ... Eigentum des Kapitalisten, nicht des unmittelbaren Produzen-
ten, des Arbeiters» ist>”. Der Kapitalist will nun mit Hilfe dieser Arbeits-
kraft eine Ware produzieren, «deren Wert hoher als die Wertsumme der zu
threr Produktion erheischten Waren, der Produktionsmittel und der Ar-
beitskraft [ist] ... Er will nicht nur einen Gebrauchswert produzieren,
sondern einen Mehrwert»38. Dieser Mehrwert ergibt sich daraus, dass der
Arbeiter zwar nur einen halben Arbeitstag arbeiten miisste, um sich und
seine Familie am Leben erhalten zu konnen, der Kapitalist ihn aber
zwingt, einen ganzen Tag zu arbeiten. Der Kapitalist kann den Arbeiter
deshalb dazu zwingen, weil er iiber die Produktionsmittel verfiigt, die der
Arbeiter bendtigt, um arbeiten und so seinen Lebensunterhalt verdienen
zu konnen. Es bleibt dem Arbeiter nur die Wahl zwischen Arbeitslosigkeit
und Leistung von Mehrarbeit. Diese Mehrarbeit wird also «dem Arbeiter
abgepresst»®®. Dadurch entsteht der Klassenkampf: «Der Kapitalist be-
hauptet sein Recht als Kéufer, wenn er den Arbeitstag so lang als mglich
... zu machen sucht. ... der Arbeiter behauptet sein Recht als Verkidufer,
wenn er den Arbeitstag auf eine bestimmte Normalgrdsse beschrinken
will. Es findet hier also eine Antinomie statt, Recht wider Recht ... Zwi-
schen gleichen Rechten entscheidet die Gewalt. Und so stellt sich in der
Geschichte der kapitalistischen Produktion die Normierung des Arbeits-
tags als Kampf um die Schranken des Arbeitstags dar — ein Kampf zwi-

67



schen dem Gesamtkapitalisten, d. h. der Klasse der Kapitalisten, und dem
Gesamtarbeiter, oder der Arbeiterklasse»®?. Verschlimmert wird diese
Situation noch durch ein anthropologisches Moment, nimlich den bereits
erwidhnten «masslos blinden Trieb», den « Werwolfs-Heisshunger nach
Mehrarbeit», mit dem das Kapital, bzw. der Kapitalist, «nicht nur die
moralischen, sondern auch die rein physischen Maximalschranken des
Arbeitstags» tiberrennt. Freilich ist dieser Werwolfs-Heisshunger eine
Wirkung des gesellschaftlichen Mechanismus der Konkurrenz, also der
immanenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise. «Die kapita-
listische Produktion ... produziert also mit der Verldngerung des Arbeits-
tags nicht nur die Verkiilmmerung der menschlichen Arbeitskraft ... Sie
produziert die vorzeitige Erschopfung und Abtétung der Arbeitskraft
selbst»®!. Seit der Geburt der Industrie wurde «jede Schranke von Sitte
und Natur, Alter und Geschlecht, Tag und Nacht ... zertrimmert»®2.
Dadurch wurde die Arbeit zur «Arbeit physisch und rechtlich Unmiindi-
ger»®3. Der antagonistische Charakter der kapitalistischen Akkumulation
zeigt sich darin, dass «die Akkumulation von Reichtum auf dem einen Pol
... zugleich Akkumulation von Elend, Arbeitsqual, Sklaverei, Unwissen-
heit, Brutalisierung und moralische Degradation auf dem Gegenpol»%*
ist.

Es ist hier nicht der Ort, die Giltigkeit der Marxschen Mehrwerttheorie
zu erortern, sondern es geht uns lediglich um das ihr immanente Problem
der Gerechtigkeit. Dabei sind zwei — freilich zusammenhiéngende — Mo-
mente zu unterscheiden: das der Entfremdung und das der Ausbeutung.
Beide stehen in einem direkten Zusammenhang mit dem Privateigentum
an den Produktionsmitteln. Dieses spricht dem Kapitalisten die alleinige
rechtliche Verfiigungsgewalt tiber die Produktionsmittel zu. Dadurch ge-
langt ein Moment der Gewalt in die freie Vereinbarung zwischen Kapita-
list und Arbeiter, da dieses Recht, uneingeschrinkt tiber die Produktions-
mittel zu verfiigen, dem Kapitalisten die Moglichkeit gibt, den Arbeiter,
der ohne Produktionsmittel nicht arbeiten und nicht leben kann, zu er-
pressen. Diese Erpressung verfolgt im wesentlichen zwei Ziele. Das eine
besteht darin, dem Arbeiter das Produkt seiner Arbeit zu entwenden:
Sobald der Arbeiter sein Produkt mit Hilfe der Produktionsmittel und
gegen den Lohn des Kapitalisten fertiggestellt hat, gehort dieses dem
Kapitalisten. Auch iiber dieses Produkt hat der Kapitalist eine ausschliess-
liche Verfigungsgewalt. Darin sieht Marx eine erste fundamentale Unge-

68



rechtigkeit, da im freien Vertragsverhiltnis zwischen Arbeiter und Kapita-
listen der Grundsatz der Gleichheit verletzt ist. Dieses freie Vertragsver-
héltnis wird dadurch bestimmt, dass der Arbeiter seine Arbeitskraft ein-
bringt und dafiir einen Lohn und die Moglichkeit der Nutzung der Pro-
duktionsmittel erhélt, der Kapitalist das Kapital in Form von Produk-
tionsmitteln und Lohn einbringt und dafiir Arbeitskraft erhilt. Nach
Grundsitzen der Gerechtigkeit und unter Annahme der Gleichwertigkeit
der von beiden Seiten erbrachten Leistungen miisste das so gemeinsam
erarbeitete Produkt gemeinsamer Besitz der Vertragspartner bleiben. Das
wiirde aber die Aufthebung des Monopols des Kapitalisten, d.h. des Pri-
vateigentums an den Produktionsmitteln, bedeuten und eine Assoziation
der Produzenten bei gleichzeitiger Vergesellschaftung der Produktions-
mittel verlangen. Dass Marx tatsidchlich diese Assoziation mit Gleichheit—
i.e. Gerechtigkeit — und damit das Privateigentum mit Ungleichheit und
Ungerechtigkeit identifizierte, geht aus einer Stelle in den Pariser Manu-
skripten hervor. Marx befasst sich hier mit der Frage der Aufteilung des
Grundbesitzes, die notwendig wieder in Akkumulation umschlage und die
deshalb selbst negiert werden miisse durch «die Aufhebung des Privatei-
gentums an Grund und Boden tiberhaupt». Und dann folgt der Satz: «Die
Assoziation, auf Grund und Boden angewandt, ... realisiert erst die ur-
sprilngliche Tendenz der Teilung, ndmlich die Gleichheit ...»%3. Freilich
hat Marx in seiner Kritik der Entfremdung den Akzent nicht auf das
Ursachenproblem der Gerechtigkeit, sondern auf das Folgeproblem der
durch sie bewirkten Entwertung, Entwiirdigung, Verelendung und
Knechtung des Arbeiters gesetzt. Aber es ist evident, dass diese Entfrem-
dungskritik von der Voraussetzung ausgeht, das Produkt des Arbeiters
gehore rechtens — «ge-rechtens» — diesem, d.h. gesellschaftlich gesehen
den assoziierten Produzenten. Dasselbe ist von der zweiten Form der
Entfremdung zu sagen, der Entfremdung im Akt der kapitalistischen
Produktion selbst, die Arbeit in «Zwangsarbeit»% verwandelt, ebenso wie
von den durch diese beiden Entfremdungen bedingten weiteren. Am
Ursprung all dieser Entfremdungen liegt die als Ungerechtigkeit empfun-
dene, durch das Recht auf ausschliessliche private Verfiigung iiber die
Produktionsmittel charakterisierte Produktionsweise des Kapitalismus.
Aber diese Produktionsweise hat noch eine zweite, entscheidende
Funktion: Sie soll es dem zum Gewinnstreben verurteilten Kapitalisten
ermoglichen, dem Arbeiter Mehrarbeit und damit Mehrwert abzupres-

69



sen. Dass auch dasin dem freien Vertragsverhiltnis zwischen Arbeiter und
Kapitalisten eine Ungerechtigkeit konstituiert, erscheint ebenfalls als evi-
dent, denn wiederum wird der Arbeiter mit rechtlich abgesicherter Gewalt
bei Strafe des Verlustes seiner Arbeit gezwungen, gegen seinen Willen eine
Leistung zu vollbringen, um deren Entschidigung er vom Kapitalisten
geprellt wird: Er erhélt fiir seine Arbeit nicht den vollen, der Arbeitszeit
entsprechenden Arbeitsertrag. Mit welcher emotionellen Empodrung
Marx auf diese Ungerechtigkeit reagierte, mag diese Charakterisierung
des Privateigentums aus den Pariser Manuskripten beweisen: «Das Privat-
eigentum weiss das rohe Bediirfnis nicht zum menschlichen Bediirfnis zu
machen; sein Idealismus ist die Einbildung, die Willkiir, die Laune, und
ein Eunuche schmeichelt nicht niedertrichtiger seinem Despoten und
sucht durch keine infameren Mittel seine abgestumpfte Genussfahigkeit
zu irritieren, um sich selbst eine Gunst zu erschleichen, wie der Indu-
strieeunuche, der Produzent, um sich Silberpfennige zu erschleichen, aus
der Tasche des christlich geliebten Nachbarn die Goldvdgel herauszulok-
ken — (jedes Produkt ist ein Kdder, womit man das Wesen des andern, sein
Geld, an sich locken will, jedes ... Bediirfnis ist eine Schwachheit, die die
Fliege an die Leimstange heranfithren wird — allgemeine Ausbeutung des
gemeinschaftlichen menschlichen Wesens ...; jede Not ist eine Gelegen-
heit,um unter dem liebenswiirdigsten Schein zum Nachbarn zu treten und
ihm zusagen: Lieber Freund, ...ich prelle dich, indem ich dir einen Genuss
verschaffe)»67.

Um auf unsere Ausgangsfrage zuriickzukommen: es hat sich gezeigt,
dass der Marxschen Kapitalismuskritik ein zum Teil mit Affekt gedusser-
tes Werturteil immanent ist, das den Kapitalismus als ein fundamental
ungerechtes Produktionssystem ver-urteilt. Massstab dieses Werturteils
ist ein impliziter Gerechtigkeitsbegriff, der das geltende biirgerliche Recht
transzendiert und auf dem kategorischen Imperativ fusst, wonach es keine
durch Eigentum geschaffene gesellschaftliche Privilegien geben darf, die
zwischen Eigentiimern und Nichteigentiimern mit erpresserischer Gewalt
ein Herr-Knecht-Verhiltnis konstituieren. Es hiesse nun aber Marx vollig
misszuverstehn, wenn man annehmen wiirde, die positive Alternative zur
ungerechten kapitalistischen Produktionsordnung sei fiir ihn die Herstel-
lung einer ausgleichenden Gerechtigkeit im Verhiltnis von Herr und
Knecht, von Kapital und Arbeit, etwa in der Form, dass der Arbeiter fiir
seine Arbeit den vollen, der in diese Arbeit investierten Arbeitszeit ent-

70



sprechenden Lohn, also den vollen Arbeitsertrag erhalten wiirde. Es sei
hier der Satz von Engels nochmals zitiert, «dass Marx nirgends die Forde-
rung des ‘Rechts auf den vollen Arbeitsertrag’ stellt»%8. Ebensowenig hat
Marx die Forderung erhoben, dass der Arbeiter ein Recht auf Verfiigung
oder zumindest gleichberechtigte Mitverfiigung iiber sein Produkt erhal-
ten solle. Warum Marx hier nicht mit einem —hoheren oder gar absoluten
— Gerechtigkeitsbegriff operierte, ist bereits gesagt worden: Weil fiir den
Hegelianer Marx das Sollen bereits im Sein angelegt war und sich in der
dialektischen prozesshaften Entwicklung des Seins zu erkennen gab. Des-
halb ging es nicht darum, fiir den Arbeiter im bestehenden kapitalisti-
schen System den vollen Arbeitsertrag und die Mitverfiigung {iber sein
Produkt — damit soziale Gerechtigkeit — zu fordern, sondern ausschliess-
lich darum, das unwiderrufliche Urteil der Geschichte tiber das kapitalisti-
sche System zu vollstrecken und dieses als solches zu beseitigen. Die Norm
einer Gerechtigkeitsvorstellung ist hier obsolet, sie hat keine Funktion in
einem Denken, fiir das die Geschichte als solche einen normativen Cha-
rakter besitzt, d. h. sich entsprechend ihrimmanenten Normen entwickelt.
Normen sozialen Handelns sind doppelt obsolet fiir eine Emanzipations-
theorie, die von der Primisse einer selbsttitigen Dialektik von Produktiv-
kriften und Produktionsverhéltnissen ausgeht und der diskursiven Refle-
xion keine praktische emanzipatorische Kraft zubilligt.

Aber dieser Geschichtsphilosophie implizit ist die Vorstellung nicht nur
einer hoheren, sondern einer qualitativ anderen, einer «absoluten» Ge-
rechtigkeit. Was hier absolute Gerechtigkeit genannt wird, das hiess fiir
Marx, da ja allen Gerechtigkeitsvorstellungen in Klassengesellschaften
notwendig ein relativer Charakter als Uberbau-Phinomen zukommt, das
Absterben der Gerechtigkeit als solcher, zusammen mit dem Absterben
von Recht, Staat, Politik usw. bis hin zu ihrer Aufhebung in einer Identitét
von Basis und Uberbau, in die die dialektische Bewegung der Geschichte
eines Tages miinden wird: das Reich der Freiheit und des Uberflusses, in
dem eine Selbstregulierung der Arbeit und der Bediirfnisbefriedigung
nach dem Motto: «Jeder nach seinen Fdhigkeiten, jedem nach seinen
Bediirfnissen» erfolgt. Da alle Gerechtigkeitsvorstellungen Uberbau-
Charakter haben, somit ideologische Funktionen in Klassengesellschaften
erfillen, sind alle Gerechtigkeitspraktiken — so miisste man Marxens
«Gerechtigkeitsabstinenz» interpretieren — repressiver Natur. Gerechtig-
keitspraxis ist in Klassengesellschaften immer repressiv, denn infolge der

71



bestehenden soziokonomischen Antagonismen muss immer ein Teil der
Gesellschaft zur Einhaltung der Gerechtigkeitsnormen gezwungen wer-
den. Deshalb gelangt man nicht iiber Vorstellungen von Gerechtigkeit ins
Reich der Freiheit, sondern nur iiber eine revolutiondre Aufhebung der
Antagonismen der Klassengesellschaft, damit diese selbst und mit ihr die
Gerechtigkeitsfrage als solche obsolet wird, da es nun gar keine antagoni-
stischen gesellschaftlichen Akteure mehr gibt, zwischen denen Gerechtig-
keit herzustellen wire. Die «absolute» Gerechtigkeit wird so identisch mit
der Aufhebung aller Gerechtigkeit als Theorie und Praxis. Dieser Ge-
danke ist auch in Marxens Kritik des Gothaer Programms enthalten: «An-
statt der unbestimmten Schlussphrase ‘die Beseitigung aller sozialen und
politischen Ungleichheit’, war zu sagen, dass mit der Abschaffung der
Klassenunterschiede von selbst alle aus ihnen entspringende soziale und
politische Ungleichheit verschwindet»®. Gerechtigkeit und Freiheit fal-
len im Kommunismus zusammen’°.

Auch als Legitimation der Herrschaft hat Gerechtigkeit hier ihre Schul-
digkeit getan, denn institutionalisierte Herrschaft gibt eskeine mehr, sie ist
abgestorben. Ebensowenig bedarf man eines Gerechtigkeitsbegriffs, um
die Frage des Eigentums zu 16sen, denn die Produktionsmittel sind verge-
sellschaftet, gehoren den assoziierten Produzenten. Deshalb sah Marx —
wie schon Dahrendorf feststellte’! — keine Veranlassung, seine kommuni-
stische Gesellschaft eine gerechte zu nennen. Aber daraus den Schluss zu
ziehen, «dass Marx die kommunistische Gesellschaft nicht fordert, weil sie
gerechtist. Er fordert sie, weil sie unvermeidlich ist ...»”2, heisst die présta-
bilierte Harmonie von Marxens impliziter Gerechtigkeitsvorstellung und
der, wie er glaubte, der Geschichte impliziten Gerechtigkeitsnorm tiberse-
hen. Fiir etwas bloss Unvermeidliches kann man sich nicht ein Leben lang
unter den bekannten Entbehrungen mit einer solchen Vehemenz einset-
zen, wie Marx dies getan hat. Marx war viel zu sehr emotionell engagiert,
um gelassen der Unvermeidlichkeit ihren Lauf lassen zu kénnen.

Kein anderer Marxist hat das alles so iiberzeugend herausgearbeitet wie
Ernst Bloch in Naturrecht und menschliche Wiirde. Bloch unterscheidet
hier drei Gerechtigkeitsformen: eine herrschaftliche von oben, eine sozial-
revolutiondre von unten und die sich selbst aufhebende kommunistische.
Gerechtigkeitistihm ganz allgemein ein « Hans Dampfin mindestens zwei
Gassen, in der juristischen wie der moralischen»’?. Die Gerechtigkeit von
oben, «synonym mit befolgter Gesetzlichkeit»’* hat einen despotischen

72



Charakter, ist im Sinn des Suum cuique eine stindisch-hierarchische und
«setzt den ... Landesvater voraus, der jedem seine Portion Strafe oder
Anteil an sozialen Giitern ... von oben herab auf den Teller legt»’3. Die
«wirkliche Gerechtigkeit als eine von unten richtet sich gegen die vergel-
tende und austeilende selber»’%, ist aber ebenfalls «nur ein notwendiges
Ubel ... mindestens als Revolutionstribunal», denn die «klassenlose Ge-
sellschaft ... kennt iiberhaupt keine umfunktionierte Gerechtigkeit mehr ...
Der Grundsatz: Jeder produzierend nach seinen Fihigkeiten, jeder kon-
sumierend nach seinen Bediirfnissen, er enthélt nicht den leisesten An-
klang ans Suum cuique. Er macht auch das Recht auf den Arbeitsertrag
iiberfliissig, freilich nur dadurch, dass er es gegenstandslos macht, das
heisst, alle Aquivalentverhiltnisse in einem allgemein mdglich geworde-
nen Leben jenseits der Arbeit abgeschafft hat»77.

Die Tatsache, dass Marx den Kommunismus als Reich der Freiheit und
nicht als Reich der Gerechtigkeit charakterisierte, ist weiter nur zu verste-
hen, wenn man beriicksichtigt, dass der hochste Wert fiir Marx der Reich-
tum des sich allseitig entwickelnden Individuums als eines assoziierten
war. Erst eine Gesellschaft, in der infolge des Fehlens von Antagonismen
die Gerechtigkeitsforderung obsolet wurde und die deshalb eine repres-
sionsfreie — eben ein Reich der Freiheit — war, konnte eine Verwirklichung
dieses hochsten Wertes garantieren. Schon in der Deutschen Ideologie
heisst es: «In der gegenwirtigen Epoche hat die Herrschaft der sachlichen
Verhiltnisse iiber die Individuen, die Erdriickung der Individualitdat durch
die Zufilligkeit, ihre schirfste und universellste Form erhalten und damit
den existierenden Individuen eine ganz bestimmte Aufgabe gestellt. Sie
hat ihnen die Aufgabe gestellt, an die Stelle der Herrschaft der Verhilt-
nisse und der Zufalligkeit tiber die Individuen die Herrschaft der Indivi-
duen tiber die Zufilligkeit und die Verhiltnisse zu setzen ... Diese ... Auf-
gabe fillt zusammen mit der Aufgabe, die Gesellschaft kommunistisch zu
organisieren»’8. Der Weg zu dieser kommunistischen Gesellschaft ist die
Aufhebungder Teilung der Arbeit und des Privateigentums, das aber «nur
aufgehoben werden kann unter der Bedingung einer allseitigen Entwick-
lung der Individuen ...» Die kommunistische Gesellschaft wird dann als
die einzige gepriesen, «worin die originelle und freie Entwicklung der
Individuen keine Phrase ist ...»”°. In den Feuerbach-Thesen definiert
Marx die revolutionére Praxis als «das Zusammenfallen des Andern[s] der
Umstédnde und der menschlichen Titigkeit oder Selbstverianderung»3°,

73



was impliziert, dass die emanzipierten Individuen sich im Verlaufe ihrer
freien Entwicklung verdndern. Mit einem modernen Begriff gesagt: Sie
finden ihre Identitit. Im Manifest der Kommunistischen Partei findet sich
weiter der vielzitierte Satz, wonach die kommunistische Gesellschaft eine
Assoziation ist, «worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung
fiir die freie Entwicklung aller ist»®!. Und fast dreissig Jahre spéter heisst
es in der Kritik des Gothaer Programms, die hohere Phase der kommunisti-
schen Gesellschaft sei erreicht, wenn «mit der allseitigen Entwicklung der
Individuen auch ihre Produktivkrifte gewachsen» seien usw.82. Ebenso
wird im ersten Band des Kapitals der Kapitalismus definiert als «organi-
sierte Unterdriickung seiner [des Arbeiters] individuellen Lebendigkeit,
Freiheit und Selbstindigkeit»®® (von Marx hervorgehoben), was es «zur
Frage von Leben und Tod» mache, «das Teilindividuum, den blossen
Tréger einer gesellschaftlichen Detailfunktion, durch das total entwickelte
Individuum» zu ersetzen®4, was unmissverstindlich erkennen lésst, dass
auch fur den ‘reifen’ Marx der Kommunismus dem Individuum zu seiner
Freiheit und Identitét verhelfen soll.

Eine Gesellschaft kann also in einem absoluten Sinn gerecht genannt
werden, wenn die Individuen ihr (Natur-)Recht auf freie Selbstentfaltung
ungehindert verwirklichen kdnnen. So gesehen ist diese sich selbst aufhe-
bende absolute Gerechtigkeit nur die gesellschaftliche Voraussetzung fuir
das Reich der Freiheit. Man konnte in Analogie zum Rundgang des He-
gelschen Weltgeistes sagen, dass in der Geschichtsphilosophie von Marx
der Geist der Gerechtigkeit sich in der Welt entdussert, verdinglichte
ideologische Gestalten annimmt, um dann dialektisch zu sich selbst und
seiner Absolutheit zuriickzukehren. Bloss findet dieser Rundgang bei
Marx im gesellschaftlichen, 6konomischen «Sein» statt, so dass man die
Geschichtsphilosophie von Marx auch als eine dialektische Ontologie
charakterisieren konnte, eine Ontologie des Noch-nicht-Seins, wie es
Ernst Bloch durchaus zutreffend formuliert hat. Aber diese Ontologie ist
nicht, wie Bloch sie missverstindlich charakterisierte, eine utopische, son-
dern eine — innerweltlich — eschatologische®>. Dahrendorf hat das eben-
falls hervorgehoben, indem er darauf hinwies, «dass das Gerechte fiir
Marx nicht ein moralisches Postulat, nicht ein ethischer Wert, sondern
eine ontologische Bestimmung ist. ... es ist fiir Marx in der Tat die Ge-
schichte selbst gerecht, die an ihrem Ende einen Zustand hervorbringt, in
dem totale Gerechtigkeit herrscht»®6,

74



Unverkennbar ist Marx hier der biblischen Heilsgeschichte — in einer
innerweltlichen Form — verpflichtet. Es wird immer eine Frage von Hypo-
thesen bleiben, welche Bedeutung Geist und Botschaft des Judentums fiir
die Philosophie von Marx zuzuschreiben ist. Gewiss ist Jahves Gerechtig-
keit eine gar despotische von oben. Aber es muss auch auf die geheimnis-
voll-faszinierende Gestalt jenes jiidischen «Gerechten» hingewiesen wer-
den, der als Auserwéhlter vom Kommen des Reichs zeugt. Ein neuer
Mensch auf einer neuen Erde: diese Vorstellung eines gleichzeitig mit
Notwendigkeit kommenden und revolutionir zu schaffenden Reichs be-
stimmt die Marxsche Kommunismus-Vision, die gewiss nicht zuféllig den
Namen «Reich der Freiheit» erhalten hat.

Zur Kritik der Gerechtigkeitsvorstellungen von Marx

Was wiire nun von unserem heutigen Erkenntnisstand aus zu diesen
expliziten und impliziten Gerechtigkeitsvorstellungen von Marx kritisch
zu sagen? Zunichst das zweifellos Positive, dass Marx so deutlich und so
iiberzeugend wie kein anderer vor ihm den Zusammenhang zwischen
Gerechtigkeitsbegriff und «gesellschaftlichem Sein» im allgemeinen so-
wie den Produktionsverhiltnissen im besonderen, und damit den poten-
tiell ideologischen Charakter allen Redens von Gerechtigkeit in Klassen-
gesellschaften herausgearbeitet hat. Gleiches Recht, das eine ungleiche
Verteilung des Machtmittels «Privateigentum an den Produktionsmit-
teln», ja dessen Existenz als solche sanktioniert, ist in der Tat ungleiches,
ungerechtes Recht. Privateigentum an den Produktionsmitteln und Klas-
sengesellschaft konstituieren notwendig Ungerechtigkeit, und alle «Ge-
rechtigkeit», die nicht auf deren Aufhebung zielt, bleibt als soziale zumin-
dest partiell Ideologie. Bei der ausgeprigten Neigung des Menschen,
Theorien, Ideen, Begriffe zur Rechtfertigung oder Verschleierung von
Privatinteressen ideologisch zu missbrauchen, kommt der unbarmherzi-
gen Marxschen Ideologiekritik die Bedeutung einer erkenntniskritischen
und praktisch-sozialpolitischen Pionierleistung zu.

Aber hier stellen sich zwei Probleme, die Marx nie erortert hat und die
seine explizite Gerechtigkeitstheorie partiell in Frage stellen. Zum einen
ist zu sagen, dass die 6konomischen Verhiltnisse zwar gewiss eine wich-
tige, aber nicht die ausschliessliche mégliche Ursache von Ideologisierun-

75



gen des Gerechtigkeitsbegriffs sind. Tradierte Rollenverteilungen zwi-
schen den Geschlechtern, zwischen den Altern, zwischen den Intelligen-
zen usw. konnen unter Umstinden mindestens so stark ideologisierend
wirken wie die Produktions- und Eigentumsverhiltnisse, auch wenn sie
mit diesen zusammenhingen. Weiter gibt es politische Herrschafts- und
Machtstrukturen oder -formen, die nicht oder zumindest nicht nur 6kono-
misch bedingt sind und ebenfalls ideologisierend wirken kénnen, man
denke etwa an die durch Besitz von Information bedingte Macht. Von der
—gelegentlich sogar auch politischen — Macht des Eros ganz zu schweigen.
Gerade auf dem Gebiete tradierter Vorstellungen von erlaubter oder
unerlaubter Geschlechtlichkeit herrschen zum Teil die abstrusesten ideo-
logisierten Gerechtigkeitsbegriffe, etwa nach dem Wahlspruch aller Ge-
rechtigkeitsideologie: «Quod licet Iovi, non licet bovi.»

Zweitens hat Marx die Relativitat des Gerechtigkeitsbegriffs verabsolu-
tiert, und zwar im Zusammenhang mit einer kausal-mechanistischen
Konzeption der Basis-Uberbau-‘Dialektik’. Es trifft nicht zu, dass unsere
Begriffe von Gerechtigkeit notwendig und absolut geprigt sind durch die
jeweilige soziookonomische Basis unserer Existenz, dass also der Entwick-
lungsgrad unserer Gerechtigkeitsvorstellungen nie hoher sein kann als der
Entwicklungsgrad unserer soziodkonomischen Verhiltnisse. Wenn das
wahr wire, dann miisste es auch fiir alle anderen Wertvorstellungen wahr
sein, die Liebe zum Beispiel, oder die Briiderlichkeit, die Freiheit, den
Frieden. Aber dies zu behaupten wire absurd, denn wie hitte sonst unter
denkbar primitiven soziookonomischen Verhiltnissen ein Liebesbegriff
wie der biblische entwickelt werden kénnen? Oder eine Gerechtigkeitsvor-
stellung wie die des biblischen «Er [der Sklave] ist wie du»? Indem Marx
das Basis-Uberbau-Verhiltnis nicht als dialektische Wechselbeziehung
sondern weitgehend kausal-mechanistisch auffasste, konnte er dem Uber-
bau - etwa dem menschlichen Bewusstsein —nicht die relative Autonomie
zusprechen, die ihm in einem echten dialektischen Schema zukommen
miisste. Damit unterschitzte Marx auch die schopferische Kraft der Refle-
xion und des Diskurses.

Fehler in einer politischen Theorie haben Folgen fiir die Praxis. Wenn
Gerechtigkeitsvorstellungen in nicht-herrschaftsfreien Gesellschaften
«nichts als» ideologische Phrasen sind, dann trifft dieses Verdikt auch die
hochstentwickelte unter thnen. Und es gilt auch von der Institutionalisie-
rung dieser Vorstellungen in Form von Recht. Marx hat daraus den

76



Schluss gezogen, dass es sich nicht lohne, sich Gedanken iiber die Institu-
tionalisierung von Gerechtigkeit zu machen, da die Zeit der nichtherr-
schaftsfreien Gesellschaften abgelaufen sei, die dialektische Entwicklung
der Produktionsverhiltnisse auf deren revolutionire Aufhebung hin-
dringe und in der kommenden herrschaftsfreien kommunistischen Ge-
sellschaft sich das Problem der Gerechtigkeit und deren Institutionalisie-
rung ohnehin nicht mehr stelle, wiirden doch infolge der Aufhebung der
Repression in der 6konomischen Basis Institutionen mit Uberbau-Cha-
rakter obsolet. Einer repressionsfreien Okonomie entspricht eine institu-
tionsfreie Politik. Ein Reich der Freiheit und der Gerechtigkeit braucht
keine Richter.

Trotzdem — wer dem Gedanken der Emanzipation und Miindigkeit des
Menschen einen Sinn abgewinnen kann, dem wird die Vorstellung eines
Zusammenfallens von Freiheit und Gerechtigkeit, in dem die Gerechtig-
keit sich selbst aufhebt, vielleicht als Vision eines besseren Lebens dienen
konnen, die mithelfen mag, dieses hier durchzustehen.

Anmerkungen

1 Vgl. dazu etwa meinen Aufsatz (Engelswasser in Marxweino.

In: Arnold Kiinzli: Tradition und Revolution (Basel 1975) S. 145ff.

2 Vgl. alsjiingsten Versuch einer solchen — zumindest die von der Orthodoxie abweichenden
Marxismus-Tendenzen darstellenden — Bestandesaufnahme das Buch von Helga Gre-
bing: Der Revisionismus. Von Bernstein bis zum Prager Frithling (Miinchen 1977).

3 Grundlagen des Marxismus-Leninismus — Lehrbuch. Nach der zweiten, iiberarbeiteten
und ergénzten russischen Ausgabe (Ostberlin 1963).

4 Grundlagen der marxistischen Philosophie — Lehrbuch. Nach der zweiten, iiberarbeiteten
und erginzten russischen Ausgabe (Ostberlin 1964).

5 Georg Klaus/Manfred Buhr (Hg.): Philosophisches Worterbuch, 8., berichtigte Aufl. Bd. 1
(Leipzig 1971) S. 401f.

6 Ralf Dahrendorf: Die Idee des Gerechten im Denken von Karl Marx (Hannover 1971)
S. 14.

7 Marx/Engels Werke (MEW) Bd. 34, S. 303.

8a.0. S. 305.

9 S. Marx-Engels: Briefe an A. Bebel, W. Liebknecht, K. Kautsky u.a. (Moskau 1933) S. 169.

10 MEW 34, S. 406.

4.0 8. 379

12 Friedrich Engels: Zur Wohnungsfrage. In: MEW 18, S. 277.

13 ebda.

14 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms. In: MEW 19, S. 21.

15 Brief an Joseph Bloch vom 21. September 1890. In: MEW 37, S. 465.

16.4.0. S. 463.

77



17 Vgl. Anm. 12.

18 Karl Marx: Zur Judenfrage. In: MEW 1, S. 364.

19 Neuerdings bemiihen sich — freilich mit diirftigem philosophisch-wissenschaftlichem
Riistzeug — Frankreichs «nouveaux philosophes», eine gerade Linie von Marx bis zum
«Gulag» zu ziehen.

20 Karl Marx/Friedrich Engels: Die heilige Familie. In: MEW 2, S. 38,

21 Karl Marx: Das Kapital Bd. I. In: MEW 23, S. 208.

22 Das hat auch Robert Tucker in seiner klugen Analyse Philosophy and Myth in Karl Marx
(New York 1961) gesehen: «... Marx and Engels ... assert quite emphatically that no
injustice whatever is involved in wage labour ... But is there no higher standard of justice in
relation to which wage labour ... could be adjudged as unjust per se? Marx and Engels are
absolutely unequivocal in their negative answer to this question» (S. 19).

23 Karl Marx: Das Kapital, Bd. 3. In: MEW 25, S. 351f.

24 Friedrich Engels: Zur Wohnungsfrage a.O. (Anm. 12) S. 277.

3 MEW26.2, S. 110f.

26 Vorwort von Friedrich Engels zur deutschen Ausgabe von Karl Marx: Das Elend der
Philosophie (1884). In: MEW 21, S. 178.

27 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 18.

28 ebda.

29 4.0. S. 20f.

20822,

31 ebda.

32 8. 25f.

33 Friedrich Engels: Ein gerechter Tagelohn fiir ein gerechtes Tagewerk. In: MEW 19, S. 248.

34 Friedrich Engels: Juristen-Sozialismus. In: MEW 21, S. 4911, Laut Anm. 464 auf S. 617
konnte Engels wegen Krankheit den Artikel nicht zu Ende schreiben, was dann Kautsky
besorgt habe, «unter Beriicksichtigung der Hinweise von Engels». Da der Artikel dann
1887 in der <(Neuen Zeit»— wenn auch ohne Unterschrift — veréffentlicht wurde und Engels
keine Einwiinde erhob, darf man annehmen, dass er sich mit ihm identifizierte.

35.a.0. S. 493.

36 ebda.

37S. 494,

38 §. 498.

39 8. 501.

40 S. 508.

41 Agnes Heller: Theorie der Bediirfnisse bei Marx (Berlin 1976) S. 28,

42 Karl Marx: Kritische Randglossen zu dem Artikel <Der Konig von Preussen und die
Sozialreform. Von einem Preussems. In: MEW 1, S, 401.

43 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I. a.O. (Anm. 21) S. 247.

444.0. S. 280.

8. 315,

“5. 675

47 Rudolf Bahro: Die Alternative (Kéln 1977) S. 27.

48 Karl Marx: Zur Judenfrage a.O. (Anm. 18) S. 356.

494.0. S. 360.

308, 365.

51 Vgl. zum Problem der Individualideologie meinen Aufsatz: Politische Philosophie als
Individualideologie. In: Arnold Kiinzli: Tradition und Revolution (Basel 1975) S. 82ff.

52 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I, a.O. (Anm. 18) S. 168.

78



34a.0.S. 147.

54 S. 180f.

55 8.181.

56 ebda.

37 8. 199f.

58 . 201.

59:8. 231.

60 S, 249.

61§, 281.

62§, 294,

83 8. 315.

64 S. 675.

65 Karl Marx: Okonomisch-philosophische Manuskripte, in: MEW Erginzungsband, 1. Teil,
S. 507f.

6 q.0. S. 514.

67 S. 547,

68 Vgl. Anm. 36.

69 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 26.

70 Robert Spaemann schreibt in seinem Buche: Zur Kritik der politischen Utopie (Stuttgart
1977) in seiner Auseinandersetzung mit Jirgen Habermas mit Recht: «... Habermas
schreibt mit Marx, dass Herrschaftsfreiheit Uberwindung der Knappheit, dass sie Uber-
fluss zur Voraussetzung hat. Wenn alle nur noch zuzugreifen brauchen, bedarf es der
repressiven Idee der Gerechtigkeit nicht mehr.» Und er fiigt hinzu: «Aufhebung der
Knappheit aber gibe es nur, wenn der Mensch ein saturierbares Wesen wire...» (S. 121).

71 Ralf Dahrendorf, a.0. (Anm. 6) S. 102: «Marx nennt die kommunistische Gesellschaft
nicht gerecht. Diese reflektierte, ‘ideologische’ Qualitit fehlt unter seinen Bestimmungen
ihrer Gestalt.»

24.0.8S.137.

73 Ernst Bloch: Naturrecht und menschliche Wiirde (Frankfurt a.M. 1961) S. 269.

4a.0.8.51.

75§, 228.

1618, 229,

1118, 231F

78 Karl Marx/Friedrich Engels: Die deutsche Ideologie. In: MEW 3, S. 424.

% ebda.

80 Karl Marx: Thesen iiber Feuerbach. In: MEW 3, S. 6.

81 Karl Marx/Friedrich Engels: Das kommunistische Manifest. In: MEW 4, S. 482.

82 Karl Marx: Kritik des Gothaer Programms a.O. (Anm. 14) S. 21.

83 Karl Marx: Das Kapital, Bd. I, a.0. (Anm. 18) S. 528f.

$#4.0.8.512.

85 H. J. Lieber hat in seinem Buche: Philosophie, Soziologie, Gesellschaft (Berlin 1965) Ernst
Blochs Philosophie als eine «ontologische Eschatologie» (S. 180) charakterisiert, was mir
auch auf die Marxsche zuzutreffen scheint.

% Ralf Dahrendorf, a.O. (Anm. 6) S. 141f.

79






	"Gerechtigkeit" als Ideologie und Eschatologie im Denken von Karl Marx

