
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls' Theorieentwurf

Autor: Wettstein, Roland Harri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 38/1979

RONALD HARRI WETTSTEIN

Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls' Theorieentwurf

Einleitung

Der Versuch, Rawls' Theorie der Gerechtigkeit1 mit weiteren
Grundprämissen anzureichern, erscheint nicht ohne weiteres sinnvoll. Bestimmt

gäbe es bei diesem jüngsten Klassiker der Moralphilosophie noch etliches

zu interpretieren und abzuklären2, bevor man - wie es auf den kommenden

Seiten geschieht - sich auf die Erarbeitung eines dritten
Gerechtigkeitsprinzips einlassen darf. Wo liegen die Gründe unseres Vorgehens?

Der Versuch, ein Verantwortungsprinzip als drittes Gerechtigkeitsprinzip

herauszuarbeiten, setzt systematische Vorüberlegungen zu einer
möglichen Rekonstruktion von Rawls' Theorie voraus, deren Ziel es ist, die

Ausbaufähigkeit dieses Theorieentwurfes abzuklären. Diese Vorüberlegungen

werden hier aus Platzgründen knapp zusammengefasst. Was aber

haben solche Vorüberlegungen mit der Ausbaufähigkeit von Rawls' Theorie

zu tun?
Es muss zugestanden werden, dass die Frage nach der Ausbaufähigkeit

einer Theorie die nach ihrer AusbauWürdigkeit präjudiziert und dass, wer
die Ausbaufähigkeit dieser bestimmten Theorie ergründet, sich in den
Bann von Rawls' «Paradigma» begibt; die Vorüberlegungen haben
deshalb nicht den Charakter einer destruktiven Kritik. Trotzdem beanspruchen

sie interpretatorische und zugleich kritische Radikalität, indem sie

auf die bislang gegen Rawls formulierten Haupteinwände eingehen, um
sie wenigstens so weit zu erörtern und zu entkräften, bis klar wird, dass der
Status der Theorie, d.h. ihre Ansprüche und ihre Aktualität, noch sichergestellt

sind.

Angesichts der weitreichenden Ansprüche der Theorie lassen sich
zumindest drei Typen von grundsätzlichen Einwänden unterscheiden:

Korrespondenz: Ronald Harri Wettstein, route de la Petite-Corniche 19, Cep. 10-67279,
CH-1095 Lutry

3 Studia philos. 38 33



1. methodisch unüberwindbare Schwierigkeiten;
2. Rawls' Gerechtigkeitsprinzipien seien zum Teil nur mittels bourgeoisliberaler

Ideale zu begründen;
3. die beiden Gerechtigkeitsprinzipien seien unzulänglich, um soziale

Gerechtigkeit normativ beurteilen zu können.
Im Lichte dieser Systematik möglicher Einwände wird einsichtig, dass

nur die ersten zwei die Theorie radikal in Frage stellen, nicht aber der
dritte, und dass die Vorüberlegungen die ersten beiden zu entkräften
haben, bevor es sinnvoll sein kann dem dritten durch einen Ausbau der
Theorie Rechnung zu tragen.

1. Zusammenfassung der Vorüberlegungen

Die methodologischen Überlegungen gipfeln im Problem der Notwendigkeit

des Ausweisverfahrens, das die beiden Gerechtigkeitsprinzipien
eruieren soll. Es zeigt sich - und damit werden Rawls' eigene, einschlägige
Aussagen bestätigt -, dass sich kein streng theoretisches Notwendigkeitskriterium

bilden lässt. Als «Ersatzkriterium» wird die Ideologiefreiheit der

Prinzipien in Ansatz gebracht. Kann nämlich gesagt werden, dass die

Prinzipien in jeder Elinsicht keine Ausgeburt politischer Ideologien sind,
so hat sich das stringenteste Ausweisverfahren durchführen lassen. Damit
sind wir unvermittelt auf den Ideologieeinwand verwiesen: Da sich aber
herausstellt, dass der Ideologieeinwand nicht die unterste Ebene - die

Herleitung der beiden Prinzipien - trifft, sondern nur die Priorität des

Freiheitsprinzipes in Frage stellt, vermag H. L. A. Harts Einwand, wonach

nur die «Ideale sozial eingestellter Bürger» die Priorität des Freiheitsprinzipes

begründen könnten, das eigentliche Legitimierungsproblem nicht zu
artikulieren3.

Der Trick, um dennoch vom Ideologieeinwand aus die Frage der Aus-
weisbarkeit behandeln zu können, besteht in folgender These: Bevor sich
der hypothetische Gerechtigkeitsausschuss auf Ideale festlegt, entsteht,
wenn man Harts Einwand aufden Grund geht, ein Streit in der ursprünglichen

Position (original position). Bei Rawls kann dieser Streit allerdings

gar nicht erst aufkommen, da für ihn nicht nur die Integrität des hypothetischen

Wahlgremiums im Fair play durch Postulierung garantiert ist,
sondern zudem noch die Gerechtigkeitsumstände, also die Bedingungen sine

34



quibus non der Gerechtigkeit, postuliert werden: Die hypothetischen
Vertragspartner sind «gegenseitig desinteressiert». Dagegen wird
argumentiert. dass 1. diese nicht konstitutiven, aber doch wirklichkeitsgetreuen
Rahmenbedingungen, eben weil sie ja gerade nach Rawls auch mit der
Wirklichkeit übereinstimmen sollten, nicht postuliert werden dürfen und
2. dass zudem gegenseitig desinteressierte Individuen bei ungerechten
Institutionen sich nicht unbedingt veranlasst sähen, an ihren Gerechtigkeitssinn

zu appellieren. Nicht bezweifelt wird, dass solche Personen kon-

fligierende Ansprüche geltend machen können. Damit sie es aber auch
tatsächlich tun, ist es notwendig, dass man sich neben dem gegenseitigen
Desinteresse, das allein auf unterster, nicht aber allgemeiner (und
oberflächlicher) Ebene aberkannt wird, über grundsätzliche, zwischenmenschliche

Konfliktmöglichkeiten Klarheit verschafft.

Mittels «meta-anthropologischer» Argumente sind wir zum folgenden

Schluss gelangt: Vorausgesetzt, jede Arbeitsposition müsse vom
entsprechenden Individuum eigenständig erarbeitet werden - soll dieses

seine eigene Arbeitsposition tatsächlich wahrnehmen können -, so lösen
letztlich die Machtansprüche die menschlichsten Grundkonflikte aus. Von

folgender Prima-facie-Behauptung soll die Analyse des Machtbegriffs
ausgehen dürfen: Jede Arbeitsposition ist unter anderem auch durch
einen gewissen Machtbereich notwendigerweise charakterisiert.

2. Ein möglicher rekonstruktiver Ansatz

Die scheinbar untergeordnete Frage nach der Priorität der
Gerechtigkeitsprinzipien hat Rawls' Theorie bis auf die Grundprämissen erschüttert.

Nicht nur hat der Fairnessbegriff nicht für die Klärung der Ausweis-
barkeit, d.h. Ideologiefreiheit, fruchtbar gemacht werden können; was

schwerwiegender ist: der Fairnessbegriff ist immer noch in Frage gestellt,
da Konfliktmöglichkeiten ja nicht einfach durch Postulate ausradiert werden

können. Nicht zu unterschätzen ist dafür, dass er uns den Weg gewiesen

und ausbaubedürftige Lücken im Theorieentwurf hat aufdecken helfen.

Fairness in der ursprünglichen Position ist dann gewährt, wenn für
den Gerechtigkeitsausschuss kein Grund zum Streiten mehr vorliegt. Die
Fairnessbedingung ist für den Ausschuss um so wichtiger, als er die von
ihm getroffenen Entscheidungen und Ermittlungen von Gerechtigkeits-

35



Prinzipien nicht wie in einem historischen Pakt oder Vertrag aufgrund
gegenseitigen Versprechens vereidigen kann4, um nicht einverstandene,
unzuverlässige oder einfach vergessliche Vertragsparteien zu binden.
Niemals kommt ein hypothetischer Vertrag définitionsgemäss über eine
historische Abstimmung oder ähnliches zustande; der hypothetische Vertrag
muss daher eine einhellige Zustimmung aller voraussetzen, eine Zustimmung,

die die hypothetischen Begutachter freilich nur in einer fairen
ursprünglichen Position geben können. Gerade dieses Problem besteht
wohlverstanden für Rawls nicht, da seine Forderung nach gegenseitigem
Desinteresse eine solche Zustimmung absichert.

In diesem Zusammenhang ist der Fairnessbegriff natürlich kein Expla-
nans mehr, sondern ein ausschliesslich methodischer Leitfaden und ein

theoriekonstruktives Kriterium5. Kein Grund zum Streiten ist erst dann

gegeben, wenn der Gerechtigkeitsausschuss aufgrund seiner theoretischen

Ermittlungen aus der ursprünglichen Position eine faire macht. Da

er sich aber bereits für die beiden Gerechtigkeitsprinzipien entschieden
hat und da er den die Gerechtigkeitsumstände betreffenden Konflikt erst
im Anschluss an die Prioritätsfrage aufgeworfen hat, muss er nach der
«Wahl», d.h. nach der theoretischen Konstruktion der beiden
Gerechtigkeitsprinzipien, die Ausgangslage der Theorie noch einmal überdenken,
um den herausgestellten Konflikt durch weitere theoretische Mittel einer
fairen Lösung zuzuführen.

Das Ausweisverfahren, das wegen des Allgemeingültigkeitsanspruches
wesentlich zum Ziel hat, die Gerechtigkeitsprinzipien als ideologiefreie
herauszuarbeiten, könnte man sich als zweistufiges Argument denken:

In einem ersten Schritt würden die Konfliktherde der Gerechtigkeitsumstände

durch eine provisorische Postulierung des gegenseitigen
Desinteresses in Klammern gesetzt, um von daher die Gerechtigkeitsprinzipien
herzuleiten. - Dieser erste Schritt entspricht in der Tat dem, was Rawls bis

zum Paragraphen 30 ausführt. Er selbst gesteht übrigens ebenda
ausdrücklich bezüglich des gegenseitigen Desinteresses: «While this may
prove to be an oversimplification*, one can develop a reasonably comprehensive

conception ofjustice on this basis» (1S9). Diese «reasonable
comprehensive conception of justice» wäre mit der Herleitung der beiden

Gerechtigkeitsgrundsätze erreicht.
In einem zweiten Schritt müsste dann die Prioritätsfrage systematisch in

Angriff genommen werden: Das gegenseitige Desinteresse wird ausge-

36



klammert, die durch die Arbeitsposition ausgelöste Machtfrage vorgestellt.

Genau das soll im folgenden in Form einer Skizze unternommen
werden. Doch vergessen wir dabei nicht, dass ein jeder Erweiterungsvorschlag

so angelegt sein soll, dass wir der Lösung der Prioritätsfrage zumindest

einen Schritt näher kommen. Diese Ermahnung darf nicht in den

Wind geschlagen werden. Denn dass ein Zusammenhang zwischen der

Machtfrage und der Prioritätsfrage besteht, ist keineswegs selbstverständlich.

Und dass tatsächlich ein solcher Zusammenhang angegeben werden
kann, ist vielleicht ein glücklicher Zufall. Es wird sich nämlich herausstellen,

dass eine Regelung der Machtfrage durch ein drittes Grundprinzip
der Gerechtigkeit zugleich auch vermutlich das Prioritätsproblem zu lösen

imstande ist.

Gegen diese zugegebenerweise umwegige Strategie liesse sich einwenden,

dass es doch vielleicht möglich wäre, die Priorität des Freiheitsprinzi-
pes unmittelbar aus der «Schutzbedürftigkeit des Individuums innerhalb
der Gesellschaft» herzuleiten. Folgendes Argument wäre nicht nur denkbar,

sondern auch naheliegend:
Der Schutz der Gleichheit der Person vor der Allgemeinheit ist erst

sichergestellt, sofern das Individuum ein Recht auf ein Gut, nämlich die

Grundfreiheiten, hat, das nicht um anderer Güter willen eingetauscht
werden darf. Ich glaube nicht, dass sich dieses Argument mit philosophischen

Mitteln erfolgreich ausbauen lässt. Soviel verdanken wir doch den

klassischen Vertragstheorien: dass der Schutzbedürftigkeit des Individuums

überhaupt durch (irgend)eine gesellschaftliche Struktur mehr oder
minder entsprochen wird. Wenn wir aber darüber hinaus eine besondere

Schutzbedürftigkeit innerhalb eines «Rechtszustandes» geltend machen

wollen, dann kommt dabei heraus, dass wir eine solche nur in Beschlag
nehmen können, weil der Mensch eben gewisse «Menschenrechte», d.h.
Grundfreiheiten, zu haben scheint. Der logische Zirkel ist unvermeidbar.
Oder kann «Schutzbedürftigkeit» vor der Gesellschaft so verstanden werden,

dass der in Frage stehende Rechtszustand unbefriedigend ist? Das

wäre aber keine allgemeine, sondern eine spezifisch konkrete Frage.
Aus diesem unergiebigen Vorschlag lässt sich immerhin eine Lehre

ziehen: Es gibt kaum einen anderen Weg als den, der sich vorhin im
Anschluss an Rawls dargeboten hat, es sei denn, wir nähmen eine direkte
Konfrontation mit dem Freiheitsbegriff in Kauf. Rawls jedenfalls, und
darin pflichten wir ihm bei, geht es nie um eine metaphysische Freiheit

37



schlechthin, sondern nur um die Priorität seines Freiheitsprinzips. Und
hinsichtlich des sozialen Stellenwertes dieses Prinzipes reichen die drei

von Rawls erwähnten empirischen Merkmale des Freiheitsbegriffs aus

(202).
Wir können uns jetzt von allem Ballast befreit endgültig dem zweiten

Argumentationsschritt zuwenden, der meines Erachtens Rawls' Theorie
sinnvoll ausbauen könnte. Ich rede hier im Konjunktiv. Denn da mit den

Vorüberlegungen ausschliesslich erreicht worden ist, die Ausbaubedürftigkeit

der Theorie darzulegen, muss jetzt zusätzlich, aber bloss in Form einer

groben Skizze, erwiesen werden, dass diese Theorie auch wirklich ausbau-

fähig ist. Nur diesen Sinn können die nachfolgenden Suggestionen haben. Es

dürfen deshalb in ihre Stringenz undExplizitheit keine zu grossen Erwartungen

gesetzt werden.

3. Macht als eine Art von Freiheit

Macht ist an sich nichts Böses. Was Macht so anrüchig macht, sei

vorläufig einmal ausgeklammert. - Je mehr Einfluss eine Arbeitsposition über
gesellschaftliche Institutionen hat, desto grösser ist allem Anschein nach

ihr Machtbereich. Freilich ist es schwierig, über Macht zu reden ohne
dabei die machtausübenden Individuen miteinzubeziehen. Doch geht es

hier keineswegs um das Problem, wer in unseren Gesellschaften letztlich
Macht innehält. Vielmehr soll untersucht werden, inwiefern und ob generell

Machtansprüche einer gerechten Regelung unterworfen werden können.

Sicherlich nehmen dementsprechend Machtbereiche insofern
grundsätzlich zu, als aufgrund des Differenzprinzipes Arbeitspositionen ja einer

gewissen Hierarchie unterhegen dürfen. Das Problem, ob ein Individuum
fähig ist, seinen Machtbereich zu erweitern, ist hierbei irrelevant.
Hervorzuheben in diesem Zusammenhang ist nur, dass ohne das Differenzprinzip

wohl kaum eine Machtfrage jemals spruchreif würde. Denn bei gänzlich

egalitären Arbeitspositionen (gleiche Entgeltung) würden Menschen
bestimmt nicht nach mehr Macht, etwa bloss um der Macht willen, verlangen:

Was nützt mir mehr Einfluss, wenn ich diesem Einfluss überhaupt
keine materiellen Vorteile abgewinnen kann? Genau dies wäre nämlich
mit einem Machtanspruch um seiner selbst willen gemeint.

Was Macht indessen erstrebenswert macht, sind niemals nur materielle

38



Vorteile, so gross ihre Rolle im Einzelfall auch sein mag. Mehr materielle
Vorteile zu haben bedeutet nämlich ganz allgemein, mehr Möglichkeiten -
in quantitativer wie in qualitativer Hinsicht-wahrnehmen zu können, die

zur Verwirklichung der Lebenspläne dienlich sind. Dabei kommt es mir
nun auf das Folgende an: Mit den hierarchisch abgestuften Arbeitspositionen

legitimiert das Differenzprinzip gleichzeitig, dass die in jedem
Lebensplane anfangs gleich realisierbaren Grundfreiheiten (garantiert
durch das Chancengleichheitsprinzip) in Wirklichkeit nie von allen im
selben Masse wahrgenommen werden. Damit soll nicht gesagt sein, dass

für den, der eine hohe Arbeitsposition erklommen hat, die Grundfreiheiten

selber mehr Bedeutung hätten. Trotzdem kann dieser letztüch dank
des Differenzprinzips mehr Freiheitsspielräume aus den Grundfreiheiten
herausholen. Falls nun zutrifft, dass Macht niemals nur um ihrer selbst

willen begehrt wird und dass Macht selber kein vorrangiges Grundgut ist,
dann ist die aus den beschriebenene Freiheitsspielräumen sich ergebende
Freiheit allerdings keine Grundfreiheit mehr6.

Wiederum sei betont, dass mit diesem Freiheitsbegriffnicht eine individuelle

Freiheit gemeint ist, die in konkreten Situationen aufgrund von
Ausbildung, Begabung, Geschick, religiöser Überzeugung und, nicht zu

vergessen, auch aufgrund der jeweiligen Arbeitsposition geltend gemacht
werden kann. Auch interessiert uns die nur allzu menschliche und überaus
wohlbekannte Tatsache, dass Machthungrige trotz ihres Erfolges sich in
mehr und mehr Sachzwänge hineinverstricken, im gegenwärtigen
Zusammenhang nicht. Ich möchte hier ausschliesslich so unvoreingenommen
wie nur möglich den Machtbegriffanalysieren, der, und hier gehen wir mit
Rawls durchaus einig, wie der Gerechtigkeitsbegriff primär auf sozialer
und erst danach auf individueller Ebene theoretisch relevant zu machen
ist.

Wir müssen uns nicht einmal allzu weit von Rawls entfernen, um den
soeben herausgearbeiteten Gedanken klarer zu fassen: Rawls' Menschen
streben nach Selbstachtung. Voraussetzung zur Erlangung dieses Grundgutes

ist das Erfülltsein des sogenannten «Aristoteles-Prinzips» (426), das

besagt, dass wir unsere Tätigkeit dann um so mehr schätzen, j e angepasster
sie unseren Fähigkeiten ist und je besser sie sich realisieren und differenzieren

lässt. Dagegen sind wir oben vom Begriffder Arbeitsposition
ausgegangen und haben ihn durch den Machtbegriff weiter erläutert. Da aber

aufgrund des Differenzprinzips eine Hierarchie legitimiert ist, Macht in-

39



dessen in den untersten Stellungen erst in der Zusammenballung etlicher

Stellungen vorhanden ist, so gilt obige Analyse hauptsächlich höheren

Arbeitspositionen. Dabei stellte sich heraus, dass Macht u. a. nichts anderes

als eine besondere Art von Freiheit ist, die sich jedoch nicht als eine

Grundfreiheit auffassen lässt. Denn Macht ist kein vorrangiges Grundgut.
Diese besondere Art von Freiheit ergibt sich individuell, wie aus dem

Aristoteles-Prinzip zu ersehen ist, aus den persönlichen Fähigkeiten. Uns
interessiert jedoch nicht die individuelle Seite dieser Freiheit, sondern was
sie als individuelle an sozialen Strukturen voraussetzt. Dann erkennt man
leicht, dass sich die entsprechenden Fähigkeiten erst dann richtiggehend
entwickeln können, wenn «der rechte Mann am rechten Ort» ist. Also setzt
das Aristoteles-Prinzip die durch Arbeitspositionen realisierten
Freiheitsspielräume voraus.

4. Macht und Machtmissbräuche

Bislang ist lediglich skizziert worden, weshalb Macht ein erstrebenswertes

Gut ist. Das Anrüchige, das der Macht anhaftet, sowie die formalen
Bedingungen von Machtkonflikten sind absichtlich nicht zur Sprache

gekommen. Diese Probleme sollen jetzt aufgegriffen werden.
Was immer Macht auch sein möge, wie immer der Begriff definiert

werde, faktisch unbestritten ist vermutlich folgender Sachverhalt: Da sich

Macht erst bei Erfüllung gewisser Freiheitsspielräume zeigt, da die

Ungleichheiten dieser Freiheitsspielräume jedoch nicht ohne weiteres von
denen anerkannt werden müssen, deren aktuelle Freiheitsspielräume
geringer sind, obschon sie sich auf das Differenzprinzip geeinigt haben, sind

Freiheitsspielräume von Grund auf konfligierenden Ansprüchen ausgesetzt.

Das Differenzprinzip legitimiert lediglich ungleiche Arbeitspositionen,

nicht aber eo ipso die sich daraus ergebenden Machtbereiche. Die

Freiheitsspielräume von Machtbereichen sind, wie gesagt, keine
Grundfreiheiten. Deshalb muss ein Freiheitsspielraum auch nicht von jemandem,

dessen Freiheitspielraum geringer ist, anerkannt werden. Denn der
zweite Fall der Prioritätsregel der Freiheit (302), wonach «eine geringere
als gleiche Freiheit für die davon betroffenen annehmbar sein» muss, gilt
nur für die Freiheit als Grundgut und nicht für Freiheit als Machtbereich.

Arbeitsposition und Machtbereich verhalten sich irgendwie zu einan-

40



der. Es läge deshalb nahe, dieses Verhältnis genauer herauszuarbeiten,
indem zur Entschärfung der konfligierenden Machtansprüche der Begriff
der Arbeitsposition definiert würde, um eine Regelung von Machtansprü-
chen zu erzielen. Dieses Vorgehen würde zudem ganz der Problematik des

Differenzprinzips entgegenkommen.
Wir sehen uns aber hierbei einer grundlegenden Schwierigkeit ausgesetzt,

die daher rührt, dass der Gerechtigkeitsausschuss in der ursprünglichen

Position über die konkrete Struktur der Gesellschaft nichts weiss.

Ebenso ist das Differenzprinzip viel zu allgemein, als dass man irgendwelche

aussagekräftigen Schlüsse hinsichtlich der Hierarchie von Arbeitspositionen

ableiten könnte. Das Problem muss daher von einer anderen Seite

angegangen werden. Dass Machtansprüche in der Praxis konfligieren, ist
vielleicht - denn darüber haben wir bloss unsere Vermutungen dank
«aufgeklärter Moralurteile»-gar kein Grund dafür, dass Ungerechtigkeiten

entstehen. Jedenfalls soviel darf man behaupten: Bei einer
Machtauseinandersetzung muss es keineswegs so sein, dass die eine Partei im Recht
bzw. im Unrecht ist. Für Machtauseinandersetzungen ist vermutlich der
Gerechtigkeitsbegriff überhaupt nicht konstitutiv. Ungerechtigkeiten
werden viel eher erst aufgrund der nicht-egalitären Verteilung der
Freiheitsspielräume der Macht empfunden. Ob dieses Empfinden unseres

Gerechtigkeitssinnes gerechtfertigt ist oder nicht, ist freilich nicht
ausgemacht: Man könnte sich durchaus vorstellen, dass nach längerer und vor
allem eingehenderer Untersuchung unsere Moralurteile revidiert werden
müssen und dass die beiden Gerechtigkeitsprinzipien grundsätzlich
zureichend sind.

Macht ist an sich sogar von einem moralischen Standpunkt aus nicht
unbedingt etwas Anstössiges. Was unser Gerechtigkeitsempfinden -wenn
man sich an ihm orientiert - an der Macht fürchtet, sind allein Machtmissbräuche.

Damit lässt sich jetzt das Unbehagen an den Ungleichheiten der
Machtbereiche rechtfertigen: Solange Machtbereiche sich proportional
zu den Arbeitspositionen verhalten, deren Hierarchie das Differenzprinzip

legitimiert, solange bestünden im Idealfall keine Anlässe zu Ungerechtigkeiten.

Es sind letztlich eben nicht Ungleichheiten und Machtkonflikte,
sondern die aus ihnen unberechenbar hervorbrechenden Machtmissbräuche,

welche die Macht anschwärzen. Wann aber liegt ein Machtmissbrauch

vor, und wie kann dieses Vergehen als Vergehen geahndet werden?

41



5. Machtmissbrauch als Verantwortungslosigkeit

Es ist darauf hingewiesen worden, dass ein Machtbereich auf rein
institutioneller Ebene als ein Freiheitsspielraum interpretiert werden
kann, dem die dazugehörige Arbeitssposition beigeordnet ist. Sogleich
lässt sich daher ein Machtmissbrauch als ein Sich-nicht-Halten an den

entsprechenden Freiheitsspielraum auffassen. Fast von selbst ergibt sich

damit die Frage: Wie lässt sich ein Freiheitsspielraum begrenzen? -Diese

Begrenzung ist jedoch nicht als eine Regulierung des Freiheitsspielraumes
selber zu beschreiben. Denn erstens ist nicht ausgemacht, ob eine konstitutive

Regelung - etwas anderes ist in unserem Zusammenhang nicht von
Interesse - entwickelt werden kann, und zweitens benötigte man zu einem
solchen Vorgehen präziseres und vor allem konkretes Wissen über diese

Freiheitsspielräume, was wir aber in der ursprünglichen Position nicht
besitzen. Die Rede von «Begrenzung» ist somit so zu verstehen, dass

Regeln, die Übertretungen von Freiheitsspielräumen bestimmen sollen,
zu konstruieren sind: Das ist gemeint, muss auch gemeint sein, sofern wir
uns an Machtmissbräuchen orientieren, wenn wir fragten: Wie ist ein

Freiheitsspielraum einzuschränken?

Auch bei Rawls findet sich eine Behandlung dessen, was Freiheit ganz
allgemein einschränken darf. Nichts anderes will uns doch die Erste

Prioritätsregel (302) in der undifferenzierten Fassung demonstrieren: Freiheit
ist nur um der Freiheit, nicht aber um anderer Güter willen einzuschränken.

Diese Regel ist indessen offensichtlich für die Einschränkung von
Freiheitsspielräumen nicht nur viel zu vage, sondern geradezu unbrauchbar.

Dies spricht, wohl verstanden, nicht gegen Rawls' Theorie. Denn
Macht ist eine Art von Freiheit, aber deshalb noch lange kein vorrangiges
Grundgut. Wir dürfen somit sicherlich Freiheitsspielräume um materieller

Werte willen einschränken. Doch ist dieser Gedanke nicht noch viel zu

ungenau, um Machtmissbräuche strafbar machen zu können? Eine Art
Strafkodex für Machtmissbräuche, den wir letztlich suchen, kann wohl
erst dann aussichtsreich konstruiert werden, wenn wir wissen, was unter
einem Machtmissbrauch zu verstehen ist.

Es erscheint zunächst unproblematisch und wird auch gemeinhin
akzeptiert, dass, wer Macht besitzt, sich für gewisse Verpflichtungen
verantwortlich hält. Im Zusammenhang von Freiheitsspielräumen der Macht
kann es wiederum nicht darum gehen, anzugeben, welche besonderen

42



Verpflichtungen an die jeweiligen Spielräume gekoppelt sind. Wir sehen

hier nur erneut bestätigt, dass, wenn man sich von alltäglichen Moralurteilen

leiten lässt, die Versuchung, in Empirisch-Konkretes abzugleiten, nur
allzu gross ist. Dazu kommt noch ein weiterer Umstand: Machtspielräume
lassen sich höchstwahrscheinlich nicht an Verpflichtungen rigoros binden.
Dem Gesichtspunkt des Machtmissbrauches werden wir höchstens
gerecht, wenn wir fragen, wie gross die Verantwortung eines Machtbereiches
ist. Denn intuitiv scheinen sich doch Macht und Verantwortung irgendwie
direkt proportional zueinander zu verhalten: Je grösser der Freiheitsspielraum

der Macht, desto grösser die Verantwortung. Dieses Verhältnis
erlaubt uns, den Begriff des Machtmissbrauches zu definieren als ein Nicht-
Wahrnehmen von Verantwortung.

Nicht nur ist diese Definition, soviel sei offen zugestanden, ungenau:
Man muss sich darüber hinaus vielmehr grundsätzlich fragen, inwiefern
der Begriff der Verantwortung aussichtsreich Machtmissbräuche deuten
kann. Der Grundgedanke, der zu diesem Manöver geführt hat, ist folgender:

Macht ist an sich nichts Anrüchiges, solange der Machtausübende
seine Verantwortung nicht von sich weist. Ein Grundübel unserer
Gesellschaften, sowohl kapitalistischen wie sozialistischen Zuschnittes, ist wohl
unbestritten auch bei noch so «demokratischen» Verhältnissen das Phänomen,

dass sich zwar unverhüllt Machtbereiche herauskristallisieren, die

entsprechenden Verantwortlichkeiten aber wie Schwarze Peter von einem

zum anderen geschoben werden. Freilich wäre es angesichts dieser Aussagen

wiederum grundfalsch, sich so etwas wie eine unmittelbare
Zuordnungsmöglichkeit von Macht und Verantwortung vorzustellen. Die
Schwierigkeiten wären genau denen des Zuordnungsversuches von
Verpflichtung und Macht analog. Wozu wir nämlich positiv verantwortlich
sind, ergibt sich erst aus konkreten Verpflichtungen. Es kann sich also nicht
um die generelle Frage: «Was ist Verantwortung?» handeln. Wir können
aber andererseits anzugeben versuchen, was es heisst, verantwortungslos
zu sein oder zu handeln. Verantwortungslos handelt jemand, der einer
Person oder einer Institution Schaden zufügt, indem er das in seinem

Freiheitsspielraum der Macht Mögliche nicht verwirklicht. Der Machtmissbrauch

wird damit nicht als eine verbotene, aber auch nicht als eine
fahrlässige Handlung definiert, sondern negativ als das Unterlassen einer

Handlung. Wie strafbar nun ein Unterlassen ist, kann nur aus dem
zugefügten Schaden ermittelt werden.

43



6. Das Verantwortungsprinzip

Freilich ist es äusserst schwierig, herauszubekommen, ob dieser
allgemeine, aber trotzdem ungemein komplexe Sachverhalt des Unterlassens

von Flandlungen innerhalb von Freiheitsspielräumen der Macht durch
präzise Regeln bestimmt werden kann. Prinzipiell ist aber, ungeachtet der
sich aus der Natur der Sache ergebenden Komplikationen, folgendes zu
berücksichtigen:

(V) Je grösser der Machtbereich, desto grösser soll die Sanktionierung
für die Zufügung von Schaden durch Verantwortungslosigkeit sein.

Satz (V) drückt das Verantwortungsprinzip aus. Das Verantwortungsprinzip,

auf das sich der Gerechtigkeitsausschuss einigen muss, sofern er
den Streit in der ursprünglichen Situation beilegen will, soll nun als ein
weiteres, genau: wie ein drittes Gerechtigkeitsprinzip, geachtet werden.
Freilich darf das hervorgehobene «muss» kein Resultat eines vorgelegten
Beweises implizieren, wonach (V) der einzige Lösungsansatz sein sollte,
die ursprüngliche Position durch Beilegung des Streites zu einerfairen zu
machen. Solche Beweisführungen sind in Vorüberlegungen zu einer
möglichen Rawls-Rekonstruktion nicht notwendig und müssten allenfalls erst
in einer entsprechenden Rekonstruktion aufgegriffen werden.

Die Berechtigung, (V) als ein drittes Gerechtigkeitsprinzip zu bezeichnen,

ergibt sich natürlich keinesfalls nur aus der friedensstiftenden Funktion

innerhalb der hypothetischen Vertragssituation. Eine volle Berechtigung

dazu kann dem Verantwortungsprinzip nur unter der Voraussetzung
zugesprochen werden, dass es in der Lage ist, die Prioritätsfrage der beiden

Gerechtigkeitsprinzipien zu entscheiden. Es kann wiederum nicht das

gegenwärtige Ziel sein, eine detaillierte Argumentation zu entwickeln.
Aber ich glaube, folgender Gedanke liesse sich sehr wohl dazu hergeben:
Die Grundfreiheiten können erst dann als die erstrebenswertesten Güter
ausgewiesen werden, wenn Machtmissbräuche in dem oben definierten
Sinne strafbar sind: Denn das Verantwortungsprinzip schliesst aus, dass

das Freiheitsprinzip um der Macht (als eines Guts) willen dem Differenzprinzip

vorgezogen wird. Das Differenzprinzip kann aber allein schon
deshalb keine Priorität erlangen, weil es gegen das Verantwortungsprinzip
verstösst: Ein Rechtssystem, in dem keine vorrangigen Grundgüter erwogen

werden und in dem nur das Differenzprinzip uneingeschränkt gilt,
kümmert sich schon gar nicht um die Freiheitsspielräume der Macht.

44



Ich bin mir nicht darüber im klaren, wie gross die internationale Tragweite

des Verantwortungsprinzips ist, die, wäre sie tatsächlich unabweisbar,

Rawls' theoretischen Ansatz, der sich an einem isolierten
Gesellschaftssystem misst (8), verunmöglichen würde. Falls dies der Fall wäre,
müsste die internationale Verstrickung durch geeignete theoretische
Betrachtungen zunächst in Klammern gesetzt werden. Ein Einwand gegen
das Verantwortungsprinzip lässt sich wohl kaum von dieser Seite erheben.
Selbstverständlich sind Einwände nicht vorhersehbar. Es müssen zum
Schlüsse aber noch einige Schwierigkeiten abgeklärt werden, um zumindest

die naheliegendsten Fehlinterpretationen zu vermeiden.
Die alltägliche Rede von «verantwortungsvollem Handeln» ist freilich

wie alle anderen Ausdrücke der natürlichen Sprache vieldeutig. Was
würde Rawls darunter verstehen? Im § 38 geht er der Frage nach, ob

Bestrafungen sich prinzipiell rechtfertigen lassen. Seine Überlegungen
laufen daraufhinaus, dass Sanktionen letztlich durch das Freiheitsprinzip
zu rechtfertigen sind, ja gerechtfertigt werden können (241). Soviel ich
sehe, ist das im Anschluss daran aufgeführte «Prinzip der Verantwortung»
(principle of responsibility) einfach im Sinne der sogenannten
Vergeltungstheorie zu verstehen: Sanktionen sind deshalb gerechtfertigt, weil
derjenige, der gesetzliche Regeln missachtet, die Regel hätte befolgen
können. Mit dieser kontrafaktischen Wendung wird vorausgesetzt, dass

die Handlung der Gesetzesübertretung einefreie war, dass also ein «

verantwortungsvolles» Handeln ein Befolgen der gesetzlichen Regel zur Folge
gehabt hätte.

Ganz anders ist jedoch die Rede von «verantwortungsvoll» im
Zusammenhange des Verantwortungsprinzipes zu verstehen: Verantwortungsvoll

«handelt» jemand in einer Machtposition dann, wenn er sich nichts
zuschulden kommen lässt. Anders herum gesprochen: erst wenn irgendein
Schaden entstanden ist, der durch Verantwortungslosigkeit verursacht
wurde, kann der Urheber angeklagt werden. Während man bei üblichen
Vergehen nicht sagen kann: «Du darfst so lange stehlen, bis du erwischt
wirst» (sondern nur: du kannst, usw.), soll laut Verantwortungsprinzip
indessen gerade gelten: «Handle innerhalb deines Freiheitsspielraumes
der Macht so, dass niemand dabei Schaden nimmt.» Damit ist aber nicht
die Handlung bei Übertretung gesetzlicher Regelungen strafbar, sondern
die Folgen des Risikos, das dem Machtbereich eigentümlich zukommt und
für das sich der Handelnde zu verantworten hat. «Verantwortungsvoll

45



handeln» heisst innerhalb des Verantwortungsprinzips also, sich des Risikos

bewusst werden, für das man angesichts seines Machtbereiches
einsteht, und zwar in dem Masse, dass der möglicherweise entstehende Schaden

beglichen werden kann. Jeder Mächtige ist ein potentieller Verbrecher.

Aber ein Verbrecher ist er nur, sofern er für seinen Schaden nicht
mehr aufkommen kann, kurz: sofern er der Verantwortungslosigkeit
schuldig geworden ist.

Unmittelbar daran anschliessend lässt sich eine weitere zentrale Frage
abklären: Ist das Verantwortungsprinzip nicht bloss eine besondere
Spezifizierung des Freiheitsprinzips, da alle Sanktionen letztlich durch dieses

gerechtfertigt werden? - Kommen wir auf die Rede vom «Risiko» zurück.
Das den Machtbereichen notwendig innewohnende Risiko ist an sich

nicht strafbar, vorausgesetzt wohlverstanden, es werden keine gesetzlichen

Schranken verletzt. Werden solche Schranken überschritten, nennt
man das gewöhnlich ein Vergehen der Fahrlässigkeit. Diese Beschreibung
trifft indessen nicht auf Machtmissbräuche zu: Denn dabei werden keine
Gesetze überschritten, jedoch Schaden zugefügt. In diesem Zusammenhang

kann deshalb die Rechtfertigung der Forderung nach Entschädigung

durch den, der den Schaden zu verantworten hat, niemals vom
Freiheitsprinzip abgeleitet werden. Denn die Strafbarkeit rechtfertigt sich

hinsichtlich des Machtrisikos und nicht mit Rekurs darauf, dass der
Handelnde die gesetzliche Regelung nicht hätte übertreten brauchen. Freilich
könnte man in bezug auf Verantwortungslosigkeit im Nachhinein auch
feststellen: «Es hätte nicht zu diesem Schaden kommen können.» Doch da

der Schaden nicht durch eine Handlung verursacht wurde, sondern durch
ein Zusammenfallen verschiedener Umstände, bezieht sich die kontrafaktische

Rede nicht auf Freiheit, sondern auf Zufall.
Das Verantwortungsprinzip, so hiess es, muss zur Begründung der

lexikalischen Ordnung der beiden Gerechtigkeitsprinzipien herangezogen
werden. Befindet sich nun das Verantwortungsprinzip innerhalb dieser

Ordnung an erster, zweiter oder dritter Stelle? An erster Stelle ist es

bestimmt nicht anzusiedeln, da Macht als ein Gut nicht um der Grundfreiheiten

willen ausgehandelt werden darf. Vermag es dafür das Differenz-
und das Chancengleichheitsprinzip auszuspielen? Da das Differenzprinzip

hierarchisch angeordnete Machtbereiche konstitutiv ermöglicht,
könnte man meinen, dass das Verantwortungsprinzip hinter das

Differenzprinzip zurückzuversetzen sei. Doch ist diese Vermutung falsch. Denn

46



das Verantwortungsprinzip beleuchtet zwar eine Kehrseite des Differenzprinzips,

nämlich die Machtbereiche; diese werden indessen gleichzeitig
mit dem Differenzprinzip spruchreif, so dass man sagen müsste, das

Differenzprinzip lasse einen wesentlichen Aspekt bei der Verteilung der Güter
ausser Acht. Soll es aber, wie angedeutet wurde, die lexikalische Ordnung
selber begründen, so ist es ausserhalb derselben anzusiedeln. Es entsteht
deshalb unvermittelt ein neues, triadisches Verhältnis, durch das sich die

Gerechtigkeitsprinzipien organisieren. Dies zu thematisieren, wäre freilich

beim jetzigen Stand der Dinge übereilt und verfrüht.

Anmerkungen

1 John Rawls: A theory ofjustice (Oxford *1972,21976); dtsch. Eine Theorie der Gerechtigkeit
(Frankfurt a.M. 1975). Zur Zitierweise: Ein Rawls-Zitat, das von einer in Klammern
gesetzten Zahl gefolgt ist, bezieht sich auf die Seitenzahl der englischen Originalausgabe.
Falls eine deutsche Übersetzung zur Verfügung stand, werden in Klammern zwei Zahlen
aufgeführt, von denen sich die zweite auf die deutsche Ausgabe bezieht. Von einem *

gefolgte unterstrichene Ausdrücke in Zitaten sind von mir hervorgehoben. Rawls' weitere
Beiträge sind im Sammelband Gerechtigkeit als Fairness deutsch veröffentlicht (ed. Höffe,
München 1977) oder S. 193f. vollständig zitiert.

2 Folgende Liste beansprucht keine Vollständigkeit: ÜberJohn Rawls' Theorie der Gerechtigkeit,

ed. O. Höffe (Frankfurt 1977). Dieser Diskussionsband enthält S. 297-303 eine
Auswahlbibliographie der Sekundärliteratur. Reading Rawls, ed. N. Daniels (New York 1974).
Dieser Reader enthält S. 348-350 ebenfalls eine Auswahlbibliographie. Ferner sei hier auf
Gerechtigkeit als Fairness (Anm. 1) verwiesen, in der sich S. 194-196 eine weitere
Auswahlbibliographie befindet.

3 H. L. A. Hart: Freiheit und ihre Priorität bei Rawls. In: ÜberJ. Rawls' Theorie der Gerechtigkeit,

ed. O. Höffe (Frankfurt a.M. 1977) S. 131-162.

4 Rawls' Analyse des Versprechens verdient übrigens eine Würdigung (vgl. § 52), und zwar
insofern, als sie die Sprechakttheorie J. R. Searles in Speech acts (Cambridge 11969,21976)
sinnvoll ausbaut und ergänzt.

5 Übrigens ist das Stichwort des berühmten Aufsatzes «Gerechtigkeit als Fairness» in Theorie

der Gerechtigkeit irreführend, ja fehl am Platz. Denn dort setzt Rawls bei der Behandlung

seines Fairness-Prinzips (§ 18, § 52) die Gerechtigkeitsprinzipien sachlich-systematisch

voraus.

6 «Freiheitsspielräume» spielen bei Rawls eine völlig untergeordnete Rolle und werden kurz
unter dem Ausdruck «worth of liberty» abgehandelt (204f.).

47




	Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls' Theorieentwurf

