Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls' Theorieentwurf
Autor: Wettstein, Roland Harri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 38/1979

RONALD HARRI WETTSTEIN

Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls’ Theorieentwurf

Einleitung

Der Versuch, Rawls’ Theorie der Gerechtigkeit' mit weiteren Grund-
priamissen anzureichern, erscheint nicht ohne weiteres sinnvoll. Bestimmt
gibe es bei diesem jlingsten Klassiker der Moralphilosophie noch etliches
zu interpretieren und abzukldren?, bevor man — wie es auf den kommen-
den Seiten geschieht — sich auf die Erarbeitung eines dritten Gerechtig-
keitsprinzips einlassen darf. Wo liegen die Griinde unseres Vorgehens?

Der Versuch, ein Verantwortungsprinzip als drittes Gerechtigkeitsprin-
zip herauszuarbeiten, setzt systematische Voriiberlegungen zu einer mog-
lichen Rekonstruktion von Rawls’ Theorie voraus, deren Ziel es ist, die
Ausbaufidhigkeit dieses Theorieentwurfes abzukldren. Diese Voriiberle-
gungen werden hier aus Platzgriinden knapp zusammengefasst. Was aber
haben solche Voriiberlegungen mit der Ausbaufihigkeit von Rawls’ Theo-
rie zu tun?

Es muss zugestanden werden, dass die Frage nach der Ausbaufihigkeit
einer Theorie die nach ihrer Ausbauwiirdigkeit prajudiziert und dass, wer
die Ausbaufihigkeit dieser bestimmten Theorie ergriindet, sich in den
Bann von Rawls’ «Paradigma» begibt; die Voriiberlegungen haben des-
halb nicht den Charakter einer destruktiven Kritik. Trotzdem beanspru-
chen sie interpretatorische und zugleich kritische Radikalitét, indem sie
auf die bislang gegen Rawls formulierten Haupteinwidnde eingehen, um
sie wenigstens so weit zu erortern und zu entkréften, bis klar wird, dass der
Status der Theorie, d.h.ihre Anspriiche und ihre Aktualitdt, noch sicherge-
stellt sind.

Angesichts der weitreichenden Anspriiche der Theorie lassen sich zu-
mindest drei Typen von grundsitzlichen Einwédnden unterscheiden:

Korrespondenz: Ronald Harri Wettstein, route de la Petite-Corniche 19, Cep. 10—67279,
CH-1095 Lutry

3 Studia philos. 38 33



1. methodisch uniiberwindbare Schwierigkeiten;

2. Rawls’ Gerechtigkeitsprinzipien seien zum Teil nur mittels bourgeois-
liberaler Ideale zu begriinden;

3. die beiden Gerechtigkeitsprinzipien seien unzuldnglich, um soziale Ge-
rechtigkeit normativ beurteilen zu kénnen.

Im Lichte dieser Systematik moglicher Einwiande wird einsichtig, dass
nur die ersten zwei die Theorie radikal in Frage stellen, nicht aber der
dritte, und dass die Voriiberlegungen die ersten beiden zu entkriften
haben, bevor es sinnvoll sein kann dem dritten durch einen Ausbau der
Theorie Rechnung zu tragen.

1. Zusammenfassung der Voriiberlegungen

Die methodologischen Uberlegungen gipfeln im Problem der Notwen-
digkeit des Ausweisverfahrens, das die beiden Gerechtigkeitsprinzipien
eruieren soll. Es zeigt sich —und damit werden Rawls’ eigene, einschligige
Aussagen bestitigt —, dass sich kein streng theoretisches Notwendigkeits-
kriterium bilden ldsst. Als « Ersatzkriterium» wird die Ideologiefreiheit der
Prinzipien in Ansatz gebracht. Kann ndmlich gesagt werden, dass die
Prinzipien in jeder Hinsicht keine Ausgeburt politischer Ideologien sind,
so hat sich das stringenteste Ausweisverfahren durchfiithren lassen. Damit
sind wir unvermittelt auf den Ideologieeinwand verwiesen: Da sich aber
herausstellt, dass der Ideologieeinwand nicht die unterste Ebene — die
Herleitung der beiden Prinzipien — trifft, sondern nur die Prioritit des
Freiheitsprinzipes in Frage stellt, vermag H. L. A. Harts Einwand, wonach
nur die «Ideale sozial eingestellter Biirger» die Prioritidt des Freiheitsprin-
zipes begriinden konnten, das eigentliche Legitimierungsproblem nicht zu
artikulieren3.

Der Trick, um dennoch vom Ideologieeinwand aus die Frage der Aus-
weisbarkeit behandeln zu kdnnen, besteht in folgender These: Bevor sich
der hypothetische Gerechtigkeitsausschuss auf Ideale festlegt, entsteht,
wenn man Harts Einwand auf den Grund geht, ein Streit in der urspriing-
lichen Position (original position). Bei Rawls kann dieser Streit allerdings
gar nicht erst aufkommen, da fiir ihn nicht nur die Integritét des hypotheti-
schen Wahlgremiums im Fair play durch Postulierung garantiert ist, son-
dern zudem noch die Gerechtigkeitsumstinde, also die Bedingungen sine

34



quibus non der Gerechtigkeit, postuliert werden: Die hypothetischen
Vertragspartner sind «gegenseitig desinteressiert». Dagegen wird argu-
mentiert, dass 1. diese nicht konstitutiven, aber doch wirklichkeitsgetreuen
Rahmenbedingungen, eben weil sie ja gerade nach Rawls auch mit der
Wirklichkeit iibereinstimmen sollten, nicht postuliert werden diirfen und
2. dass zudem gegenseitig desinteressierte Individuen bei ungerechten
Institutionen sich nicht unbedingt veranlasst sidhen, an thren Gerechtig-
keitssinn zu appellieren. Nicht bezweifelt wird, dass solche Personen kon-
fligierende Anspriiche geltend machen konnen. Damit sie es aber auch
tatsidchlich tun, ist es notwendig, dass man sich neben dem gegenseitigen
Desinteresse, das allein auf unterster, nicht aber allgemeiner (und ober-
flachlicher) Ebene aberkannt wird, iiber grundsitzliche, zwischenmensch-
liche Konfliktmdglichkeiten Klarheit verschafft.

Mittels «meta-anthropologischer» Argumente sind wir zum folgen-
den Schluss gelangt: Vorausgesetzt, jede Arbeitsposition miisse vom ent-
sprechenden Individuum eigenstindig erarbeitet werden — soll dieses
seine eigene Arbeitsposition tatsidchlich wahrnehmen koénnen —, so 16sen
letztlich die Machtanspriiche die menschlichsten Grundkonflikte aus. Von
folgender Prima-facie-Behauptung soll die Analyse des Machtbegriffs
ausgehen diirfen: Jede Arbeitsposition ist unter anderem auch durch
einen gewissen Machtbereich notwendigerweise charakterisiert.

2. Ein moglicher rekonstruktiver Ansatz

Die scheinbar untergeordnete Frage nach der Prioritit der Gerechtig-
keitsprinzipien hat Rawls’ Theorie bis auf die Grundpramissen erschiit-
tert. Nicht nur hat der Fairnessbegriff nicht fiir die Klarung der Ausweis-
barkeit, d.h. Ideologiefreiheit, fruchtbar gemacht werden kdnnen; was
schwerwiegender ist: der Fairnessbegriff ist immer noch in Frage gestellt,
da Konfliktmoglichkeiten ja nicht einfach durch Postulate ausradiert wer-
den konnen. Nicht zu unterschétzen ist dafiir, dass er uns den Weg gewie-
sen und ausbaubediirftige Liicken im Theorieentwurf hat aufdecken hel-
fen. Fairness in der urspriinglichen Position ist dann gewéhrt, wenn fiir
den Gerechtigkeitsausschuss kein Grund zum Streiten mehr vorliegt. Die
Fairnessbedingung ist fiir den Ausschuss um so wichtiger, als er die von
ithm getroffenen Entscheidungen und Ermittlungen von Gerechtigkeits-

35



prinzipien nicht wie in einem historischen Pakt oder Vertrag aufgrund
gegenseitigen Versprechens vereidigen kann*, um nicht einverstandene,
unzuverléssige oder einfach vergessliche Vertragsparteien zu binden. Nie-
mals kommt ein hypothetischer Vertrag definitionsgemiss tiber eine histo-
rische Abstimmung oder dhnliches zustande; der hypothetische Vertrag
muss daher eine einhellige Zustimmung aller voraussetzen, eine Zustim-
mung, die die hypothetischen Begutachter freilich nur in einer fairen
urspriinglichen Position geben konnen. Gerade dieses Problem besteht
wohlverstanden fiir Rawls nicht, da seine Forderung nach gegenseitigem
Desinteresse eine solche Zustimmung absichert.

In diesem Zusammenhang ist der Fairnessbegriff natiirlich kein Expla-
nans mehr, sondern ein ausschliesslich methodischer Leitfaden und ein
theoriekonstruktives Kriterium?’. Kein Grund zum Streiten ist erst dann
gegeben, wenn der Gerechtigkeitsausschuss aufgrund seiner theoreti-
schen Ermittlungen aus der urspriinglichen Position eine faire macht. Da
er sich aber bereits fiir die beiden Gerechtigkeitsprinzipien entschieden
hat und da er den die Gerechtigkeitsumstinde betreffenden Konflikt erst
im Anschluss an die Prioritatsfrage aufgeworfen hat, muss er nach der
«Wahl», d.h. nach der theoretischen Konstruktion der beiden Gerechtig-
keitsprinzipien, die Ausgangslage der Theorie noch einmal tiberdenken,
um den herausgestellten Konflikt durch weitere theoretische Mittel einer
fairen Losung zuzufithren.

Das Ausweisverfahren, das wegen des Allgemeingiiltigkeitsanspruches
wesentlich zum Ziel hat, die Gerechtigkeitsprinzipien als ideologiefreie
herauszuarbeiten, konnte man sich als zweistufiges Argument denken:

In einem ersten Schritt wiirden die Konfliktherde der Gerechtigkeits-
umstinde durch eine provisorische Postulierung des gegenseitigen Desin-
teresses in Klammern gesetzt, um von daher die Gerechtigkeitsprinzipien
herzuleiten. — Dieser erste Schritt entspricht in der Tat dem, was Rawls bis
zum Paragraphen 30 ausfiihrt. Er selbst gesteht tibrigens ebenda aus-
driicklich beziiglich des gegenseitigen Desinteresses: «While this may
prove to be an oversimplification*®, one can develop a reasonably compre-
hensive conception of justice on this basis» (189). Diese «reasonable com-
prehensive conception of justice» wire mit der Herleitung der beiden
Gerechtigkeitsgrundsitze erreicht.

In einem zweiten Schritt miisste dann die Priorititsfrage systematisch in
Angriff genommen werden: Das gegenseitige Desinteresse wird ausge-

36



klammert, die durch die Arbeitsposition ausgeloste Machtfrage vorge-
stellt. Genau das soll im folgenden in Form einer Skizze unternommen
werden. Doch vergessen wir dabei nicht, dass ein jeder Erweiterungsvor-
schlag so angelegt sein soll, dass wir der Losung der Prioritdtsfrage zumin-
dest einen Schritt niher kommen. Diese Ermahnung darf nicht in den
Wind geschlagen werden. Denn dass ein Zusammenhang zwischen der
Machtfrage und der Prioritdtsfrage besteht, ist keineswegs selbstverstand-
lich. Und dass tatsdchlich ein solcher Zusammenhang angegeben werden
kann, ist vielleicht ein gliicklicher Zufall. Es wird sich ndmlich herausstel-
len, dass eine Regelung der Machtfrage durch ein drittes Grundprinzip
der Gerechtigkeit zugleich auch vermutlich das Prioritdtsproblem zu l6sen
imstande ist. .

Gegen diese zugegebenerweise umwegige Strategie liesse sich einwen-
den, dass es doch vielleicht moglich wére, die Prioritdt des Freiheitsprinzi-
pes unmittelbar aus der «Schutzbediirftigkeit des Individuums innerhalb
der Gesellschaft» herzuleiten. Folgendes Argument wére nicht nur denk-
bar, sondern auch naheliegend:

Der Schutz der Gleichheit der Person vor der Allgemeinheit ist erst
sichergestellt, sofern das Individuum ein Recht auf ein Gut, ndmlich die
Grundfreiheiten, hat, das nicht um anderer Giiter willen eingetauscht
werden darf. Ich glaube nicht, dass sich dieses Argument mit philosophi-
schen Mitteln erfolgreich ausbauen lasst. Soviel verdanken wir doch den
klassischen Vertragstheorien: dass der Schutzbediirftigkeit des Indivi-
duums itberhaupt durch (irgend)eine gesellschaftliche Struktur mehr oder
minder entsprochen wird. Wenn wir aber dariiber hinaus eine besondere
Schutzbediuirftigkeit innerhalb eines «Rechtszustandes» geltend machen
wollen, dann kommt dabei heraus, dass wir eine solche nur in Beschlag
nehmen konnen, weil der Mensch eben gewisse «Menschenrechte», d. h.
Grundfreiheiten, zu haben scheint. Der logische Zirkel ist unvermeidbar.
Oder kann «Schutzbediirftigkeit» vor der Gesellschaft so verstanden wer-
den, dass der in Frage stehende Rechtszustand unbefriedigend ist? Das
wire aber keine allgemeine, sondern eine spezifisch konkrete Frage.

Aus diesem unergiebigen Vorschlag ldsst sich immerhin eine Lehre
ziehen: Es gibt kaum einen anderen Weg als den, der sich vorhin im An-
schluss an Rawls dargeboten hat, es sei denn, wir ndhmen eine direkte
Konfrontation mit dem Freiheitsbegriff in Kauf. Rawls jedenfalls, und
darin pflichten wir ihm bei, geht es nie um eine metaphysische Freiheit

37



schlechthin, sondern nur um die Prioritit seines Freiheitsprinzips. Und
hinsichtlich des sozialen Stellenwertes dieses Prinzipes reichen die drei
von Rawls erwihnten empirischen Merkmale des Freiheitsbegriffs aus
(202).

Wir konnen uns jetzt von allem Ballast befreit endgiiltig dem zweiten
Argumentationsschritt zuwenden, der meines Erachtens Rawls” Theorie
sinnvoll ausbauen konnte. Ich rede hier im Konjunktiv. Denn da mit den
Voriiberlegungen ausschliesslich erreicht worden ist, die Ausbaubediirftig-
keit der Theorie darzulegen, muss jetzt zusétzlich, aber bloss in Form einer
groben Skizze, erwiesen werden, dass diese Theorie auch wirklich ausbau-
fiihig ist. Nur diesen Sinn kinnen die nachfolgenden Suggestionen haben. Es
diirfen deshalb in ihre Stringenz und Explizitheit keine zu grossen Erwartun-
gen geseizt werden.

3. Macht als eine Art von Freiheit

Macht ist an sich nichts Boses. Was Macht so anriichig macht, sei vor-
liufig einmal ausgeklammert. —Je mehr Einfluss eine Arbeitsposition iiber
gesellschaftliche Institutionen hat, desto grosser ist allem Anschein nach
ihr Machtbereich. Freilich ist es schwierig, iiber Macht zu reden ohne
dabei die machtausiibenden Individuen miteinzubeziehen. Doch geht es
hier keineswegs um das Problem, wer in unseren Gesellschaften letztlich
Macht innehiilt. Vielmehr soll untersucht werden, inwiefern und ob gene-
rell Machtanspriiche einer gerechten Regelung unterworfen werden kon-
nen. Sicherlich nehmen dementsprechend Machtbereiche insofern grund-
sitzlich zu, als aufgrund des Differenzprinzipes Arbeitspositionen ja einer
gewissen Hierarchie unterliegen diirfen. Das Problem, ob ein Individuum
fihig ist, seinen Machtbereich zu erweitern, ist hierbei irrelevant. Hervor-
zuheben in diesem Zusammenhang ist nur, dass ohne das Differenzprin-
zip wohl kaum eine Machtfrage jemals spruchreif wiirde. Denn bei ginz-
lich egalitiren Arbeitspositionen (gleiche Entgeltung) wiirden Menschen
bestimmt nicht nach mehr Macht, etwa bloss um der Macht willen, verlan-
gen: Was niitzt mir mehr Einfluss, wenn ich diesem Einfluss iberhaupt
keine materiellen Vorteile abgewinnen kann? Genau dies wire nimlich
mit einem Machtanspruch um seiner selbst willen gemeint.

Was Macht indessen erstrebenswert macht, sind niemals nur materielle

38



Vorteile, so gross ihre Rolle im Einzelfall auch sein mag. Mehr materielle
Vorteile zu haben bedeutet ndmlich ganz allgemein, mehr Méglichkeiten —
in quantitativer wie in qualitativer Hinsicht —wahrnehmen zu kénnen, die
zur Verwirklichung der Lebenspldne dienlich sind. Dabei kommt es mir
nun auf das Folgende an: Mit den hierarchisch abgestuften Arbeitsposi-
tionen legitimiert das Differenzprinzip gleichzeitig, dass die in jedem
Lebensplane anfangs gleich realisierbaren Grundfreiheiten (garantiert
durch das Chancengleichheitsprinzip) in Wirklichkeit nie von allen im
selben Masse wahrgenommen werden. Damit soll nicht gesagt sein, dass
fir den, der eine hohe Arbeitsposition erklommen hat, die Grundfreihei-
ten selber mehr Bedeutung hitten. Trotzdem kann dieser letztlich dank
des Differenzprinzips mehr Freiheitsspielrdume aus den Grundfreiheiten
herausholen. Falls nun zutrifft, dass Macht niemals nur um ihrer selbst
willen begehrt wird und dass Macht selber kein vorrangiges Grundgut ist,
dann ist die aus den beschriebenene Freiheitsspielriumen sich ergebende
Freiheit allerdings keine Grundfreiheit mehr®.

Wiederum sei betont, dass mit diesem Freiheitsbegriff nicht eine indivi-
duelle Freiheit gemeint ist, die in konkreten Situationen aufgrund von
Ausbildung, Begabung, Geschick, religivser Uberzeugung und, nicht zu
vergessen, auch aufgrund der jeweiligen Arbeitsposition geltend gemacht
werden kann. Auch interessiert uns die nur allzu menschliche und tiberaus
wohlbekannte Tatsache, dass Machthungrige trotz ihres Erfolges sich in
mehr und mehr Sachzwiinge hineinverstricken, im gegenwértigen Zusam-
menhang nicht. Ich méchte hier ausschliesslich so unvoreingenommen
wie nur moglich den Machtbegriff analysieren, der, und hier gehen wir mit
Rawls durchaus einig, wie der Gerechtigkeitsbegriff primdr auf sozialer
und erst danach auf individueller Ebene theoretisch relevant zu machen
ist.

Wir miissen uns nicht einmal allzu weit von Rawls entfernen, um den
soeben herausgearbeiteten Gedanken klarer zu fassen: Rawls’ Menschen
streben nach Selbstachtung. Voraussetzung zur Erlangung dieses Grund-
gutes ist das Erfiilltsein des sogenannten «Aristoteles-Prinzips» (426), das
besagt, dass wir unsere Titigkeit dann um so mehr schiitzen, je angepasster
sie unseren Féahigkeiten ist und je besser sie sich realisieren und differen-
zieren ldsst. Dagegen sind wir oben vom Begriff der Arbeitsposition ausge-
gangen und haben ihn durch den Machtbegriff weiter erldutert. Da aber
aufgrund des Differenzprinzips eine Hierarchie legitimiert ist, Macht in-

39



dessen in den untersten Stellungen erst in der Zusammenballung etlicher
Stellungen vorhanden ist, so gilt obige Analyse hauptsidchlich hheren
Arbeitspositionen. Dabei stellte sich heraus, dass Macht u. a. nichts ande-
res als eine besondere Art von Freiheit ist, die sich jedoch nicht als eine
Grundfreiheit auffassen ldsst. Denn Macht ist kein vorrangiges Grundgut.
Diese besondere Art von Freiheit ergibt sich individuell, wie aus dem
Aristoteles-Prinzip zu ersehen ist, aus den personlichen Fahigkeiten. Uns
interessiert jedoch nicht die individuelle Seite dieser Freiheit, sondern was
sie als individuelle an sozialen Strukturen voraussetzt. Dann erkennt man
leicht, dass sich die entsprechenden Fihigkeiten erst dann richtiggehend
entwickeln konnen, wenn «der rechte Mann am rechten Ort» ist. Also setzt
das Aristoteles-Prinzip die durch Arbeitspositionen realisierten Freiheits-
spielriume voraus.

4. Macht und Machtmissbréiuche

Bislang ist lediglich skizziert worden, weshalb Macht ein erstrebenswer-
tes Gut ist. Das Anriichige, das der Macht anhaftet, sowie die formalen
Bedingungen von Machtkonflikten sind absichtlich nicht zur Sprache
gekommen. Diese Probleme sollen jetzt aufgegriffen werden.

Was immer Macht auch sein moge, wie immer der Begriff definiert
werde, faktisch unbestritten ist vermutlich folgender Sachverhalt: Da sich
Macht erst bei Erfuilllung gewisser Freiheitsspielraume zeigt, da die Un-
gleichheiten dieser Freiheitsspielriume jedoch nicht ohne weiteres von
denen anerkannt werden miissen, deren aktuelle Freiheitsspielriume ge-
ringer sind, obschon sie sich auf das Differenzprinzip geeinigt haben, sind
Freiheitsspielriume von Grund auf konfligierenden Anspriichen ausge-
setzt. Das Differenzprinzip legitimiert lediglich ungleiche Arbeitspositio-
nen, nicht aber eo ipso die sich daraus ergebenden Machtbereiche. Die
Freiheitsspielriume von Machtbereichen sind, wie gesagt, keine Grund-
freiheiten. Deshalb muss ein Freiheitsspielraum auch nicht von jeman-
dem, dessen Freiheitspielraum geringer ist, anerkannt werden. Denn der
zweite Fall der Prioritétsregel der Freiheit (302), wonach «eine geringere
als gleiche Freiheit fiir die davon betroffenen annehmbar sein» muss, gilt
nur fiir die Freiheit als Grundgut und nicht fiir Freiheit als Machtbereich.

Arbeitsposition und Machtbereich verhalten sich irgendwie zu einan-

40



der. Es ldge deshalb nahe, dieses Verhiltnis genauer herauszuarbeiten,
indem zur Entschéarfung der konfligierenden Machtanspriiche der Begriff
der Arbeitsposition definiert wiirde, um eine Regelung von Machtansprii-
chen zu erzielen. Dieses Vorgehen wiirde zudem ganz der Problematik des
Differenzprinzips entgegenkommen.

Wir sehen uns aber hierbei einer grundlegenden Schwierigkeit ausge-
setzt, die daher rithrt, dass der Gerechtigkeitsausschuss in der urspriingli-
chen Position iiber die konkrete Struktur der Gesellschaft nichts weiss.
Ebenso ist das Differenzprinzip viel zu allgemein, als dass man irgendwel-
che aussagekriftigen Schliisse hinsichtlich der Hierarchie von Arbeitspo-
sitionen ableiten konnte. Das Problem muss daher von einer anderen Seite
angegangen werden. Dass Machtanspriiche in der Praxis konfligieren, ist
vielleicht — denn dariiber haben wir bloss unsere Vermutungen dank
«aufgeklirter Moralurteile» — gar kein Grund dafiir, dass Ungerechtigkei-
ten entstehen. Jedenfalls soviel darf man behaupten: Bei einer Machtaus-
einandersetzung muss es keineswegs so sein, dass die eine Parteiim Recht
bzw. im Unrecht ist. Fiir Machtauseinandersetzungen ist vermutlich der
Gerechtigkeitsbegriff tiberhaupt nicht konstitutiv. Ungerechtigkeiten
werden viel eher erst aufgrund der nicht-egalitiren Verteilung der Frei-
heitsspielriume der Macht empfunden. Ob dieses Empfinden unseres
Gerechtigkeitssinnes gerechtfertigt ist oder nicht, ist freilich nicht ausge-
macht: Man konnte sich durchaus vorstellen, dass nach lingerer und vor
allem eingehenderer Untersuchung unsere Moralurteile revidiert werden
miissen und dass die beiden Gerechtigkeitsprinzipien grundsétzlich zurei-
chend sind.

Macht ist an sich sogar von einem moralischen Standpunkt aus nicht
unbedingt etwas Anstossiges. Was unser Gerechtigkeitsempfinden —wenn
man sich an thm orientiert — an der Macht fiirchtet, sind allein Machtmiss-
brduche. Damit ldsst sich jetzt das Unbehagen an den Ungleichheiten der
Machtbereiche rechtfertigen: Solange Machtbereiche sich proportional
zu den Arbeitspositionen verhalten, deren Hierarchie das Differenzprin-
zip legitimiert, solange bestiinden im Idealfall keine Anlédsse zu Ungerech-
tigkeiten. Es sind letztlich eben nicht Ungleichheiten und Machtkonflikte,
sondern die aus ihnen unberechenbar hervorbrechenden Machtmissbriu-
che, welche die Macht anschwirzen. Wann aber liegt ein Machtmiss-
brauch vor, und wie kann dieses Vergehen als Vergehen geahndet werden?

4]



5. Machtmissbrauch als Verantwortungslosigkeit

Es ist darauf hingewiesen worden, dass ein Machtbereich auf rein
institutioneller Ebene als ein Freiheitsspielraum interpretiert werden
kann, dem die dazugehorige Arbeitssposition beigeordnet ist. Sogleich
lasst sich daher ein Machtmissbrauch als ein Sich-nicht-Halten an den
entsprechenden Freiheitsspielraum auffassen. Fast von selbst ergibt sich
damit die Frage: Wie ldsst sich ein Freiheitsspielraum begrenzen? — Diese
Begrenzung ist jedoch nicht als eine Regulierung des Freiheitsspielraumes
selber zu beschreiben. Denn erstens ist nicht ausgemacht, ob eine konstitu-
tive Regelung — etwas anderes ist in unserem Zusammenhang nicht von
Interesse — entwickelt werden kann, und zweitens benétigte man zu einem
solchen Vorgehen priziseres und vor allem konkretes Wissen iiber diese
Freiheitsspielraume, was wir aber in der urspriinglichen Position nicht
besitzen. Die Rede von «Begrenzung» ist somit so zu verstehen, dass
Regeln, die Ubertretungen von Freiheitsspielriumen bestimmen sollen,
zu konstruieren sind: Das ist gemeint, muss auch gemeint sein, sofern wir
uns an Machtmissbriauchen orientieren, wenn wir fragten: Wie ist ein
Freiheitsspielraum einzuschrinken?

Auch bei Rawls findet sich eine Behandlung dessen, was Freiheit ganz
allgemein einschrinken darf. Nichts anderes will uns doch die Erste Priori-
tatsregel (302) in der undifferenzierten Fassung demonstrieren: Freiheit
ist nur um der Freiheit, nicht aber um anderer Giiter willen einzuschrin-
ken. Diese Regel ist indessen offensichtlich fiir die Einschrinkung von
Freiheitsspielriumen nicht nur viel zu vage, sondern geradezu unbrauch-
bar. Dies spricht, wohl verstanden, nicht gegen Rawls’ Theorie. Denn
Macht ist eine Art von Freiheit, aber deshalb noch lange kein vorrangiges
Grundgut. Wir diirfen somit sicherlich Freiheitsspielriume um materiel-
ler Werte willen einschrinken. Doch ist dieser Gedanke nicht noch viel zu
ungenau, um Machtmissbriuche strafbar machen zu kénnen? Eine Art
Strafkodex fiir Machtmissbriuche, den wir letztlich suchen, kann wohl
erst dann aussichtsreich konstruiert werden, wenn wir wissen, was unter
einem Machtmissbrauch zu verstehen ist.

Es erscheint zunidchst unproblematisch und wird auch gemeinhin ak-
zeptiert, dass, wer Macht besitzt, sich fiir gewisse Verpflichtungen verant-
wortlich hilt. Im Zusammenhang von Freiheitsspielriumen der Macht
kann es wiederum nicht darum gehen, anzugeben, welche besonderen

42



Verpflichtungen an die jeweiligen Spielrdume gekoppelt sind. Wir sehen
hier nur erneut bestétigt, dass, wenn man sich von alltdglichen Moralurtei-
len leiten ldsst, die Versuchung, in Empirisch-Konkretes abzugleiten, nur
allzu gross ist. Dazu kommt noch ein weiterer Umstand: Machtspielriume
lassen sich hochstwahrscheinlich nicht an Verpflichtungen rigoros binden.
Dem Gesichtspunkt des Machtmissbrauches werden wir hochstens ge-
recht, wenn wir fragen, wie gross die Verantwortung eines Machtbereiches
ist. Denn intuitiv scheinen sich doch Macht und Verantwortung irgendwie
direkt proportional zueinander zu verhalten: Je grosser der Freiheitsspiel-
raum der Macht, desto grosser die Verantwortung. Dieses Verhiltnis er-
laubt uns, den Begriff des Machtmissbrauches zu definieren als ein Nicht-
Wahrnehmen von Verantwortung.

Nicht nur ist diese Definition, soviel sei offen zugestanden, ungenau:
Man muss sich dariiber hinaus vielmehr grundsitzlich fragen, inwiefern
der Begriff der Verantwortung aussichtsreich Machtmissbriduche deuten
kann. Der Grundgedanke, der zu diesem Mandover gefithrt hat, ist folgen-
der: Macht ist an sich nichts Anriichiges, solange der Machtausiibende
seine Verantwortung nicht von sich weist. Ein Grundiibel unserer Gesell-
schaften, sowohl kapitalistischen wie sozialistischen Zuschnittes, ist wohl
unbestritten auch bei noch so «demokratischen» Verhiltnissen das Phéno-
men, dass sich zwar unverhiillt Machtbereiche herauskristallisieren, die
entsprechenden Verantwortlichkeiten aber wie Schwarze Peter von einem
zum anderen geschoben werden. Freilich wiire es angesichts dieser Aussa-
gen wiederum grundfalsch, sich so etwas wie eine unmittelbare Zuord-
nungsmoglichkeit von Macht und Verantwortung vorzustellen. Die
Schwierigkeiten wiren genau denen des Zuordnungsversuches von Ver-
pflichtung und Macht analog. Wozu wir ndmlich positiv verantwortlich
sind, ergibt sich erst aus konkreten Verpflichtungen. Es kann sich also nicht
um die generelle Frage: « Was ist Verantwortung?» handeln. Wir kénnen
aber andererseits anzugeben versuchen, was es heisst, verantwortungslos
zu sein oder zu handeln. Verantwortungslos handelt jemand, der einer
Person oder einer Institution Schaden zufiigt, indem er das in seinem Frei-
heitsspielraum der Macht Magliche nicht verwirklicht. Der Machtmiss-
brauch wird damit nicht als eine verbotene, aber auch nicht als eine fahr-
lassige Handlung definiert, sondern negativ als das Unterlassen einer
Handlung. Wie strafbar nun ein Unterlassen ist, kann nur aus dem zuge-
fugten Schaden ermittelt werden.

43



6. Das Verantwortungsprinzip

Freilich ist es dusserst schwierig, herauszubekommen, ob dieser allge-
meine, aber trotzdem ungemein komplexe Sachverhalt des Unterlassens
von Handlungen innerhalb von Freiheitsspielraumen der Macht durch
prizise Regeln bestimmt werden kann. Prinzipiell ist aber, ungeachtet der
sich aus der Natur der Sache ergebenden Komplikationen, folgendes zu
beriicksichtigen:

(V) Je grosser der Machtbereich, desto grosser soll die Sanktionierung
fur die Zufiigung von Schaden durch Verantwortungslosigkeit sein.

Satz (V) driickt das Verantwortungsprinzip aus. Das Verantwortungs-
prinzip, auf das sich der Gerechtigkeitsausschuss einigen muss, sofern er
den Streit in der urspriinglichen Situation beilegen will, soll nun als ein
weiteres, genau: wie ein drittes Gerechtigkeitsprinzip, geachtet werden.
Freilich darf das hervorgehobene «muss» kein Resultat eines vorgelegten
Beweises implizieren, wonach (V) der einzige Losungsansatz sein sollte,
die urspriingliche Position durch Beilegung des Streites zu einer fairen zu
machen. Solche Beweisfithrungen sind in Voriiberlegungen zu einer mog-
lichen Rawls-Rekonstruktion nicht notwendig und miissten allenfalls erst
in einer entsprechenden Rekonstruktion aufgegriffen werden.

Die Berechtigung, (V) als ein drittes Gerechtigkeitsprinzip zu bezeich-
nen, ergibt sich natiirlich keinesfalls nur aus der friedensstiftenden Funk-
tion innerhalb der hypothetischen Vertragssituation. Eine volle Berechti-
gung dazu kann dem Verantwortungsprinzip nur unter der Voraussetzung
zugesprochen werden, dass es in der Lage ist, die Priorititsfrage der bei-
den Gerechtigkeitsprinzipien zu entscheiden. Es kann wiederum nicht das
gegenwiirtige Ziel sein, eine detaillierte Argumentation zu entwickeln.
Aber ich glaube, folgender Gedanke liesse sich sehr wohl dazu hergeben:
Die Grundfreiheiten kénnen erst dann als die erstrebenswertesten Giiter
ausgewiesen werden, wenn Machtmissbriduche in dem oben definierten
Sinne strafbar sind: Denn das Verantwortungsprinzip schliesst aus, dass
das Freiheitsprinzip um der Macht (als eines Guts) willen dem Differenz-
prinzip vorgezogen wird. Das Differenzprinzip kann aber allein schon
deshalb keine Prioritit erlangen, weil es gegen das Verantwortungsprinzip
verstosst: Ein Rechtssystem, in dem keine vorrangigen Grundgiiter erwo-
gen werden und in dem nur das Differenzprinzip uneingeschrinkt gilt,
kiitmmert sich schon gar nicht um die Freiheitsspielriume der Macht.

44



Ich bin mir nicht dariiber im klaren, wie gross die internationale Trag-
weite des Verantwortungsprinzips ist, die, wire sie tatsdchlich unabweis-
bar, Rawls’ theoretischen Ansatz, der sich an einem isolierten Gesell-
schaftssystem misst (8), verunmoglichen wiirde. Falls dies der Fall wiire,
miisste die internationale Verstrickung durch geeignete theoretische Be-
trachtungen zunichst in Klammern gesetzt werden. Ein Einwand gegen
das Verantwortungsprinzip ldsst sich wohl kaum von dieser Seite erheben.
Selbstverstdndlich sind Einwinde nicht vorhersehbar. Es miissen zum
Schlusse aber noch einige Schwierigkeiten abgeklirt werden, um zumin-
dest die naheliegendsten Fehlinterpretationen zu vermeiden.

Die alltdagliche Rede von «verantwortungsvollem Handeln» ist freilich
wie alle anderen Ausdriicke der natiirlichen Sprache vieldeutig. Was
wiirde Rawls darunter verstehen? Im § 38 geht er der Frage nach, ob
Bestrafungen sich prinzipiell rechtfertigen lassen. Seine Uberlegungen
laufen darauf hinaus, dass Sanktionen letztlich durch das Freiheitsprinzip
zu rechtfertigen sind, ja gerechtfertigt werden konnen (241). Soviel ich
sehe, ist das im Anschluss daran aufgefithrte «Prinzip der Verantwortung»
(principle of responsibility) einfach im Sinne der sogenannten Vergel-
tungstheorie zu verstehen: Sanktionen sind deshalb gerechtfertigt, weil
derjenige, der gesetzliche Regeln missachtet, die Regel hdtte befolgen
konnen. Mit dieser kontrafaktischen Wendung wird vorausgesetzt, dass
die Handlung der Gesetzesiibertretung eine freie war, dass also ein «ver-
antwortungsvolles» Handeln ein Befolgen der gesetzlichen Regel zur Folge
gehabt hiitte.

Ganz anders ist jedoch die Rede von «verantwortungsvoll» im Zusam-
menhange des Verantwortungsprinzipes zu verstehen: Verantwortungs-
voll «handelt» jemand in einer Machtposition dann, wenn er sich nichts
zuschulden kommen lidsst. Anders herum gesprochen: erst wenn irgendein
Schaden entstanden ist, der durch Verantwortungslosigkeit verursacht
wurde, kann der Urheber angeklagt werden. Wihrend man bei iiblichen
Vergehen nicht sagen kann: «Du darfst so lange stehlen, bis du erwischt
wirst» (sondern nur: du kannst.usw.), soll laut Verantwortungsprinzip
indessen gerade gelten: «Handle innerhalb deines Freiheitsspielraumes
der Macht so, dass niemand dabei Schaden nimmt.» Damit ist aber nicht
die Handlung bei Ubertretung gesetzlicher Regelungen strafbar, sondern
die Folgen des Risikos, das dem Machtbereich eigentiimlich zukommt und
fiir das sich der Handelnde zu verantworten hat. «Verantwortungsvoll

45



handeln» heisst innerhalb des Verantwortungsprinzips also, sich des Risi-
kos bewusst werden, fiir das man angesichts seines Machtbereiches ein-
steht, und zwar in dem Masse, dass der moglicherweise entstehende Scha-
den beglichen werden kann. Jeder Michtige ist ein potentieller Verbre-
cher. Aber ein Verbrecher ist er nur, sofern er fiir seinen Schaden nicht
mehr aufkommen kann, kurz: sofern er der Verantwortungslosigkeit
schuldig geworden ist.

Unmittelbar daran anschliessend lisst sich eine weitere zentrale Frage
abkliren: Ist das Verantwortungsprinzip nicht bloss eine besondere Spezi-
fizierung des Freiheitsprinzips, da alle Sanktionen letztlich durch dieses
gerechtfertigt werden? — Kommen wir auf die Rede vom «Risiko» zuriick.
Das den Machtbereichen notwendig innewohnende Risiko ist an sich
nicht strafbar, vorausgesetzt wohlverstanden, es werden keine gesetzli-
chen Schranken verletzt. Werden solche Schranken tiberschritten, nennt
man das gewoOhnlich ein Vergehen der Fahrlissigkeit. Diese Beschreibung
trifft indessen nicht auf Machtmissbriuche zu: Denn dabei werden keine
Gesetze tiberschritten, jedoch Schaden zugefiigt. In diesem Zusammen-
hang kann deshalb die Rechtfertigung der Forderung nach Entschidi-
gung durch den, der den Schaden zu verantworten hat, niemals vom
Freiheitsprinzip abgeleitet werden. Denn die Strafbarkeit rechtfertigt sich
hinsichtlich des Machtrisikos und nicht mit Rekurs darauf, dass der Han-
delnde die gesetzliche Regelung nicht hdtte tibertreten brauchen. Freilich
koénnte man in bezug auf Verantwortungslosigkeit im Nachhinein auch
feststellen: «Es hdtte nicht zu diesem Schaden kommen kénnen.» Doch da
der Schaden nicht durch eine Handlung verursacht wurde, sondern durch
ein Zusammenfallen verschiedener Umstinde, bezieht sich die kontrafak-
tische Rede nicht auf Freiheit, sondern auf Zufall.

Das Verantwortungsprinzip, so hiess es, muss zur Begriindung der lexi-
kalischen Ordnung der beiden Gerechtigkeitsprinzipien herangezogen
werden. Befindet sich nun das Verantwortungsprinzip innerhalb dieser
Ordnung an erster, zweiter oder dritter Stelle? An erster Stelle ist es be-
stimmt nicht anzusiedeln, da Macht als ein Gut nicht um der Grundfrei-
heiten willen ausgehandelt werden darf. Vermag es dafiir das Differenz-
und das Chancengleichheitsprinzip auszuspielen? Da das Differenzprin-
zip hierarchisch angeordnete Machtbereiche konstitutiv ermdéglicht,
konnte man meinen, dass das Verantwortungsprinzip hinter das Diffe-
renzprinzip zuriickzuversetzen sei. Doch ist diese Vermutung falsch. Denn

46



das Verantwortungsprinzip beleuchtet zwar eine Kehrseite des Differenz-
prinzips, ndmlich die Machtbereiche; diese werden indessen gleichzeitig
mit dem Differenzprinzip spruchreif, so dass man sagen miisste, das Diffe-
renzprinzip lasse einen wesentlichen Aspekt bei der Verteilung der Giiter
ausser Acht. Soll es aber, wie angedeutet wurde, die lexikalische Ordnung
selber begriinden, so ist es ausserhalb derselben anzusiedeln. Es entsteht
deshalb unvermittelt ein neues, triadisches Verhiiltnis, durch das sich die
Gerechtigkeitsprinzipien organisieren. Dies zu thematisieren, wiire frei-
lich beim jetzigen Stand der Dinge iibereilt und verfriiht.

Anmerkungen

! John Rawls: A theory of justice (Oxford 11972, 21976); dtsch. Eine Theorie der Gerechtigkeit
(Frankfurt a.M. 1975). Zur Zitierweise: Ein Rawls-Zitat, das von einer in Klammern
gesetzten Zahl gefolgt ist, bezieht sich auf die Seitenzahl der englischen Originalausgabe.
Falls eine deutsche Ubersetzung zur Verfiigung stand, werden in Klammern zwei Zahlen
aufgefithrt, von denen sich die zweite auf die deutsche Ausgabe bezieht. Von einem *
gefolgte unterstrichene Ausdriicke in Zitaten sind von mir hervorgehoben. Rawls’ weitere
Beitrige sind im Sammelband Gerechtigkeit als Fairness deutsch veréffentlicht (ed. Hoffe,
Miinchen 1977) oder S. 193f. vollstindig zitiert.

2 Folgende Liste beansprucht keine Vollstindigkeit: Uber John Rawls’ Theorie der Gerechtig-
keir, ed. O. Hoffe (Frankfurt 1977). Dieser Diskussionsband enthilt S. 297-303 eine Aus-
wahlbibliographie der Sekundirliteratur. Reading Rawls, ed. N. Daniels (New York 1974).
Dieser Reader enthilt S. 348-350 ebenfalls eine Auswahlbibliographie. Ferner sei hier auf
Gerechtigkeit als Fairness (Anm. 1) verwiesen, in der sich S. 194-196 eine weitere Auswahl-
bibliographie befindet.

3 H. L. A. Hart: Freiheit und ihre Prioritit bei Rawls. In: Uber J. Rawls’ Theorie der Gerech-
tigkeit, ed. O. Hoffe (Frankfurt a. M. 1977) S. 131-162.

4 Rawls’ Analyse des Versprechens verdient iibrigens eine Wiirdigung (vgl. § 52), und zwar
insofern, als sie die Sprechakttheorie J. R. Searles in Speech acts (Cambridge 11969, 21976)
sinnvoll ausbaut und ergénzt.

5 Ubrigens ist das Stichwort des berithmten Aufsatzes «Gerechtigkeit als Fairness» in Theo-
rie der Gerechtigkeit irrefithrend, ja fehl am Platz. Denn dort setzt Rawls bei der Behand-
lung seines Fairness-Prinzips (§ 18, § 52) die Gerechtigkeitsprinzipien sachlich-systema-
tisch voraus.

¢ «Freiheitsspielriume» spielen bei Rawls eine vollig untergeordnete Rolle und werden kurz
unter dem Ausdruck «worth of liberty» abgehandelt (204f.).

47






	Ein Erweiterungsvorschlag zu Rawls' Theorieentwurf

