
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 38 (1979)

Artikel: L'éthique kantienne de John Rawls

Autor: Blum, Roland Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerechtigkeit / Justice

Studia Philosophica 38/1979

ROLAND PAUL BLUM

L'éthique kantienne de John Rawls

A Theory ofJustice de John Rawls présente une théorie de la justice qui s'oppose à l'utilitarisme.

L'auteur reproche à l'utilitarisme de «ne pas prendre au sérieux la distinction entre les

personnes» car le bonheur de chaque individu n'y est considéré qu'en fonction du plan
général d'un législateur ou d'un «observateur» «idéal» soucieux d'accroître la somme de

bien-être d'une société. Au nom d'un bonheur total supérieur le législateur peut donc
justifier le malheur, voire la servitude, d'une minorité.

L'idée essentielle de Rawls est celle de «justice as fairness», expression dont la traduction
française la plus fidèle est peut-être «la justice comme participation loyale». La justice est

conçue comme une «participation loyale» en ce sens que personne n'aurait à subir une loi ou
une règle sociale fondamentale sans avoir lui-même participé à son adoption. Cette pensée
s'inspire à la fois de la tradition du contrat social et de la philosophie de Kant. Une société ne

peut être juste que si elle repose sur des principes choisis par des hommes situés derrière un
«voile d'ignorance» («a veil of ignorance»). Dans la «condition originelle» («original
position») où ils se trouvent ils ignorent tout de leur situation concrète, n'étant informés ni de

l'époque où ils vivent, ni de leur rôle social, ni de leurs talents ou intérêts particuliers. Ils sont
également dépourvus de toute conception du bien qui leur serait propre. Ils ont, par contre,
certaines notions générales d'économie politique et de psychologie. Rawls suppose que leur
seule motivation est l'intérêt personnel rationnel («rational self-interest»). Ces êtres indifférents

au sort des autres désirent s'entendre sur les principes d'une société qui leur permettrait
de réaliser des désirs très généraux. Tous désirent certains biens sociaux fondamentaux: des

droits, des libertés, du pouvoir, de la richesse et la dignité personnelle. Ils choisissent ainsi les

principes fondamentaux d'une société dans laquelle leur situation particulière leur est

inconnue. Ces principes seront déduits par un raisonnement se servant de l'idée du «maximin»

(«maximum minimorum»): comme chacun des contractants ignore sa place dans la
société en formation, tous choisissent des principes assurant à chacun un certain minimum
de bien-être, quelle que soit la situation des autres membres de la société. Ils en arrivent alors
aux deux principes suivants:
1. Toute personne a un droit égal au système le plus étendu de libertés fondamentales

compatible avec un même système de liberté pour tous.
2. Les inégalités sociales et économiques sont compensées de la manière suivante:

a) elles doivent être au plus grand bénéfice des moins avantagés;
b) elles doivent dépendre de fonctions et de positions sociales dont l'accès est ouvert à tous.
L'élément kantien de cette théorie se trouve dans l'idée que ces principes sont les présupposés

de notre sens commun et commandent implicitement ou explicitement tout raisonnement

sur une justice sociale qui se veut rationnelle.

Correspondance: Prof. Dr Roland Paul Blum, 24, quai Gustave-Ador, CH-1207 Genève

9



La théorie de Rawls se situe dans la grande tradition de pensée libérale anglo-américaine
et s'oppose de façon frappante au marxisme, ainsi qu'à un certain individualisme représenté
par la pensée d'Ayn Rand et de Robert Nozick (Anarchy, State and Utopia 1974).

A Theory ofJustice (Une Théorie de la Justice) de John Rawls risque bien
de devenir l'ouvrage du monde philosophique anglo-américain le plus
remarqué depuis la parution en 1958 des Investigations Philosophiques de

Ludwig Wittgenstein. Mais cette fois-ci l'auteur est américain, professeur
à Harvard, et son livre un traité de philosophie morale plutôt que d'épisté-
mologie. Bien qu'on y retrouve l'influence des théories du grand Viennois,
il ne faudrait pas croire qu'il s'agisse d'une œuvre étudiant les concepts
moraux du point de vue de la philosophie du langage. Certes, Rawls veut
analyser le «sens» du concept de la justice, mais sa démarche déborde de

loin celle que nous trouvons, par exemple, dans les œuvres devenues

classiques de R. M. Hare, The Language ofMorals (1952) et Freedom and
Reason 1963) ou celle de Patrick Nowell Smith dans son livre intitulé tout
simplement Ethics (1954). Ces ouvrages s'efforçaient de mettre au clair la

«logique», c'est-à-dire, grosso modo, le sens de certains mots clefs du

langage moral en étudiant les contextes dans lesquels on s'en sert. Tout en

formulant des règles générales, ils évitaient des notions telles que «la

société», «la personne» ou «le bien». Hare, par exemple, soutenait que «x
is good» («x est bon») était une phrase prononcée par quelqu'un qui
approuvait («commend ») x en fonction de certaines propriétés appartenant
à x. Pour Hare ni la nature de x ni celle des propriétés choisies n'étaient en

question. Il s'agissait seulement de comprendre la «logique» de l'emploi
de ce mot et de mettre l'accent sur le fait que cet usage impliquait une
exigence de cohérence: logiquement l'on ne peut pas approuver x parce
que x manifeste les propriétés y et z et ne pas approuver p, bien que p soit
aussi porteur des propriétés y et z et alors que ces propriétés sont les seules

jugées pertinentes pour la question à trancher.

L'attaque contre l'utilitarisme

L'ambition de Rawls se distingue nettement de celle de ses antécédents

anglo-américains. Un bref commentaire sur l'utilitarisme, que l'on trouve
dans un célèbre article paru en 1955, «Two Concepts of Rules» («Deux

10



manières de concevoir les règles») annonce de façon saisissante son futur
point de vue sur l'éthique:

«Historiquement parlant, l'utilitarisme implique une théorie cohérente de la société, et
n'est pas simplement une théorie éthique, encore moins une tentative d'analyse philosophique

dans le sens moderne du terme1.»

Sa Théorie de la Justice, parue seize ans plus tard, comporte justement
«une théorie cohérente de la société», bien que celle-ci soit conçue à

l'encontre de l'utilitarisme. L'analyse de Rawls traitera effectivement de la

justice sociale et non de ce qu'on pourrait appeler la portée individuelle du

concept:

«Nous pouvons qualifier toutes sortes de choses de justes ou d'injustes: non seulement des

lois, des institutions et des systèmes sociaux, mais aussi des actes particuliers de tous genres, y
compris des décisions, des jugements et des imputations. Nous dénommons aussi justes et
injustes les attitudes et les dispositions des personnes, et les personnes elles-mêmes. Nous
traiterons, pourtant, de la justice sociale2.»

Plutôt qu'une théorie de la justice sociale, l'analyse de Rawls est une
théorie des conditions de possibilité d'une société juste. Comme tant de

philosophes de la tradition anglo-américaine, Rawls a subi, à travers
Wittgenstein, l'influence de Kant. Pourtant, à l'encontre de Wittgenstein
qui désavouait toute tentative d'élaboration de théories générales, Rawls

nous propose une théorie globale de la justice. Cette théorie sera, toutefois,
transçendantale pour les raisons suivantes: 1. Elle visera les conditions les

plus générales que doit remplir toute société que l'on veut dénommer
«juste». 2. Ces conditions ne s'appuieront pas sur des théories «métaphysiques

» mais sur des principes déduits d'une modification de la raison pure
kantienne qui, chez Rawls, se nomme «rational self-interest », c'est à dire
«l'intérêt personnel rationnel».

Rawls oppose sa théorie à l'utilitarisme «classique» développé par
Hume, Adam Smith, Bentham, Mill et Sidgwick. A ce qu'on dit, l'élaboration

d'une théorie éthique et sociale anti-utilitariste a même été le but
unique de la carrière de Rawls. Selon lui, l'utilitarisme classique est une
théorie «téléologique» qui définit le «bien» («the good») indépendamment

du «juste», («the right»). L'«obligation» devient une notion secondaire,

tributaire de cette conception fondamentale du «bien». L'utilitarisme

définit le bien comme la satisfaction du désir rationnel. Les normes
d'une coopération sociale sont donc établies par les circonstances, quelles
qu'elles soient, qui assurent la plus grande satisfaction totale des désirs

11



rationnels individuels D'après Rawls, cette théorie ne tient pas compte,
sinon indirectement, de la distribution de cette somme de satisfactions

parmi les membres de la société. Il s'ensuit que nous pouvons justifier des

inégalités grossières entre le niveau de satisfaction des uns et des autres
tant que le système assure un maximum de satisfaction globale. Autrement

dit:
«Il n'existerait en principe aucune raison pour que les gains supérieurs des uns ne

compensent les pertes inférieures des autres; l'on pourrait justifier la violation des libertés
d'une minorité par le plus grand bien qui reviendrait à la majorité» (p. 26).

D'après Rawls, la méthode utilitariste de l'allocation des biens «ne

prend pas au sérieux la distinction entre les personnes » (p. 27) car l'«obser-
vateur» ou le «législateur» idéal qui serait chargé d'organiser une société

ferait rentrer tout individu dans un seul système de satisfaction de désir.

Chacun devient un pion dans un calcul dont le but est la satisfaction maximale

de tous, pris dans leur totalité.

A cette conception utilitariste Rawls oppose une théorie qu'il croit
soutenue par le sens commun («common sense»). Elle distingue entre les

exigences de la liberté d'une part et l'augmentation du bien social de

l'autre. «La justice n'admet pas que la perte de liberté que subissent les uns
soit justifiée («made right») par l'augmentation du bien total des autres»
(p. 28). Une phrase clef anticipe alors toute la démarche de Rawls:

«La justice comme participation loyale ('justice as fairness') tente d'expliquer et d'étayer
(les) convictions de la morale commune concernant la priorité de la justice en démontrant
quelles sont les conséquences de principes qui seraient choisis dans la condition originelle»
('original position') (p. 28).

De cette citation, deux expressions d'une importance capitale sont à

retenir: celle de «justice comme participation loyale» et celle de «condition
originelle». Nous en dégagerons bientôt le sens exact.

Que Rawls ait bien saisi les données morales communes n'est pas mis en

question. Ne retenons pour l'instant que l'idée d'unejustification de ce sens

commun. L'inspiration kantienne d'une telle ambition est évidente.
Rawls, d'ailleurs, consacre une section entière de son livre à une comparaison

entre sa méthode et celle de Kant. C'est le Kantisme de Rawls qui nous
révèle les fondements de sa critique de l'utilitarisme et ses liens avec
d'autres néo-kantiens anglo-américains tels que Strawson, Hare et Singer.

Chez Kant, la condition de possibilité de la moralité prend la forme
d'une déduction transcendantale qui montre la nécessité de certaines

12



formes de pensée. Un tel raisonnement serait impossible s'il s'appuyait sur
des données empiriques ou métaphysiques. Dans les deux cas, nous
n'aurions qu'un lien contingent entre les données de base et les concepts à

soutenir. En philosophie morale, Kant rejette la téléologie à cause du
caractère toujours relatif de ses résultats. Les principes moraux sont «ou

dépourvus de tout sens ou déduits des concepts de la raison» (Critique de la

Raison Pure A 480). Le préjugé téléologique de l'utilitarisme révèle aussi

son caractère métaphysique car, pour reprendre les formules de Rawls qui,
toutefois, ne parle pas de la «métaphysique» de l'utilitarisme, il érige une
conception du bien («the good») indépendamment d'une conception de

l'obligation ou du droit («the right»). Cette indépendance supprime toute
possibilité d'un lien nécessaire entre le bien et le droit ou l'obligation.
Pourtant, suivant Kant, Rawls suppose que le sens commun ne sera justifié
qu'au cas où l'on pourrait démontrer un lien nécessaire entre celui-ci et les

principes dont il découle. Il s'ensuit que sa théorie, tout comme celle de

Kant, sera une déontologie dans laquelle l'obligation ou le droit seront
définis et démontrés indépendamment de toute théorie du bien. Cette
démarche lui permettra, comme c'est le cas pour Kant, de demeurer

uniquement sur le plan de la raison, assurant ainsi une démonstration
nécessaire et suffisante des principes de la morale commune. L'injustice
sera donc, chez Rawls comme chez Kant, irrationnelle. Sa théorie doit
s'imposer non pas comme plausible ou préférable mais comme la seule que
puisse accepter un homme qui se veut rationnel.

Chez Rawls, pourtant, un élément non-kantien intervient qui semble

mettre en question ces liens avec la tradition transcendantale. Comme

nous l'avons déjà indiqué, il s'agit chez Rawls non seulement de la rationalité,

mais de l'intérêt pmonne/(«self-interest»), La justice est liée à l'intérêt
rationnel de chacun. Rawls n'introduit-il pas ainsi un élément téléologique

qui va à l'encontre de toute perspective kantienne? C'est ce qu'ont
pu lui reprocher maints critiques. Car agir en vue de son intérêt personnel
engagerait l'agent à viser un but défini ou appréhendé indépendamment
de l'obligation ou du droit (c'est-à-dire, indépendamment du «right»).
C'est toute la prétendue déontologie de Rawls qui est mise en question.
Nous allons examiner la façon dont Rawls tente d'inclure dans les conditions

transcendantales du concept de justice un élément téléologique qui
ne soit pas en contradiction avec son kantisme.

13



La «participation loyale»

Le concept clef de Rawls est non pas la «justice» mais la «justice comme
participation loyale» («justice as fairness»). (Comme nous le verrons à

l'instant, le mot «équité» ne rendrait pas le sens très spécial que Rawls
souhaite donner au concept de «fairness».) Tel fut, en effet, le titre de son

grand article de 1958. (Rawls n'a publié qu'une poignée d'articles avant la

parution de son livre.) En quoi la «participation loyale» modifie-t-elle
l'idée de justice? Nous venons de constater que pour Rawls la justice tout
court a des résonances utilitaristes. C'est donc que la «participation
loyale» va apporter une modification importante, voire cruciale, à la
théorie utilitariste de la justice. Nous venons de voir que Rawls reproche à

l'utilitarisme son indifférence envers la distinction entre les personnes. Le

rapport entre 1'«observateur» ou le «législateur» «idéal» et les membres de
la société y reste tout extérieur car les personnes ne sont considérées que
comme des foyers d'accumulation ou de soustraction de satisfactions. Par

contre, la notion rawlsienne de «participation loyale» cherche à rendre à

toute personne sa dignité personnelle («self-respect») en l'intégrant au
processus même par lequel s'érige la structure fondamentale d'une société.
Cette structure sera, bien entendu, celle qui décidera, sur le plan le plus
général, de l'allocation des biens et du rapport entre cette allocation et les

impératifs de la liberté.
C'est à une refonte du concept classique de contrat social que pense

Rawls. Car, d'après ce concept, tout citoyen participe à l'élaboration des

lois sociales fondamentales auxquelles il sera lui-même soumis. Il est

difficile de préciser d'une façon exacte les penseurs qui ont le plus influencé
Rawls. L'idée de l'intérêt personnel nous amène à penser à Locke ou à

Hobbes. La perspective transcendantale de son analyse relève plutôt
d'une analyse rousseauiste, mais d'un Rousseau repris par Kant.

La conception transcendantale de la justice

Avant d'aborder la conception rawlsienne du contrat, il convient de

serrer de plus près la façon dont Rawls oppose sa théorie à l'utilitarisme. Je

cite quelques textes:

14



«Une caractéristique évidente de la doctrine utilitariste est sa dépendance extrême à

l'égard des faits naturels et des contingences de la vie humaine lorsqu'il s'agit de déterminer
les formes de moralité à encourager dans une société juste» (p. 32).

«Les oppositions entre l'utilitarisme classique et la justice comme participation loyale
supposent des conceptions sociales radicalement différentes. Selon celle-ci, une société en
ordre est un projet de coopération à l'avantage réciproque de tous, régi par des principes que
des personnes auraient choisi dans une situation initiale équitable; selon celui-là, une société
ordonnée n'est que l'administration efficace des ressources sociales afin d'accroître au maximum

la satisfaction du système de désir construit par le spectateur impartial à partir de la

multiplicité des systèmes individuels de désir acceptée comme donnée de base» (p. 33).

La distinction est claire. L'utilitarisme est une théorie empiriste qui
raisonne à partir des faits de la vie sociale quotidienne. Nous pourrions
même dire qu'il s'agit pour Rawls d'une théorie réaliste car les principes ne

s'imposent qu'après avoir dressé le bilan d'une société concrète. Voyons
maintenant la façon dont il caractérise sa propre doctrine;

«Il s'agit de formuler des propositions raisonnables et généralement acceptables destinées
à encourager ou produire ('bring about') l'accord désiré entre jugements. Selon la doctrine
contractuelle les faits moraux sont déterminés par les principes choisis dans la condition
originelle. Ces principes déterminent ('specify') les considérations dont il faut tenir compte du
point de vue de la justice sociale» (p. 45; c'est nous qui soulignons).

Dans son article intitulé «Two Concepts ofRules » Rawls annonçait déjà
ces deux façons radicalement différentes de comprendre les faits moraux;

«Supposons qu'un utilitariste se donne comme règle de ne jamais dire la vérité à une

personne qui est mortellement malade. Ce qu'il faut remarquer, c'est que les faits considérés:
être mortellement malade, interroger le patient sur sa maladie et lui avouer qu'elle est

mortelle, peuvent être décrits indépendamment de l'existence de la règle en question.
L'accomplissement de l'acte auquel se réfère la règle n'exige pas la mise en scène d'une
<pratique> ('practice' - mot technique chez Rawls qui sera expliqué dans la citation suivante)
dont ferait partie cette règle. Tel est le sens de notre affirmation que, selon da conception
sommaire des règles> ('summary conception of rules' - expression qui sera également expliquée

ci-dessous), les cas particuliers sont logiquement antérieurs aux règles3.»

Voici, par contre, son analyse des «pratiques»;

«A la différence de la conception sommaire, les règles d'une pratique sont logiquement
antérieures aux cas particuliers.... Il ne peut point exister d'action particulière tombant sous
la règle d'une pratique à moins que cette pratique existe effectivement. Ce que nous
voulons dire par la priorité logique de la pratique par rapport aux cas particuliers se résume
ainsi: Supposons une règle quelconque qui spécifie une forme d'action. Une action particulière

qui serait prise comme sujette à cette loi ne serait pas décrite comme cette sorte d'action à

moins qu'il y existe la pratique» (c'est l'auteur qui souligne)4.

Rawls donne comme exemple concret la dénomination des différents
aspects du jeu de baseball. Sans les règles du jeu, nous pourrions «courir»

15



ou «marcher» mais il serait impossible de «voler un but» («steal a base»),
etc.

Il reste à voir les conséquences que Rawls veut tirer de cette distinction.
Je me permettrai de citer une dernière fois son fameux article car il me
semble qu'il y présente d'une façon plus nette une des doctrines
fondamentales de A Theory ofJustice:

«De la théorie de la «pratique > découle une conception entièrement différente de l'autorité
qu'a chaque personne de décider de suivre une règle dans des cas particuliers. S'engager dans

une pratique, accomplir les actes spécifiés par la pratique, implique ('means') l'adhésion aux
règles convenues. Si l'on veut accomplir un acte spécifié par une certaine pratique, alors on
ne peut le faire autrement qu'en suivant les règles qui la définissent. En conséquence, se

demander si oui ou non la règle d'une pratique s'applique correctement à son cas serait une
question dépourvue de sens si l'acte envisagé par l'agent est une forme d'action définie par une
pratique» (à l'exception du trait sous <son>, c'est nous qui soulignons)3.

Ce que nous voulons montrer, c'est que dans l'optique transcendantale
de Rawls les règles de la justice fonctionnent comme les règles d'une
«pratique». Cette fois-ci, pourtant, il s'agira d'une «pratique» tout à fait
fondamentale, celle qui assurera les structures de toute société juste et que Rawls
dénommera les «institutions» d'une société. Comme ces structures seront
créées par les règles et que ces dernières seront choisies par des agents
rationnels, leur mise en cause sera irrationnelle ou dépourvue de sens. Le
schème général est donc kantien car chez les deux penseurs l'acte moral
sera l'acte rationnel.

La mise en place des institutions fondamentales d'une société est
commandée par deux éléments qui, chez Rawls, s'enchevêtrent constamment:
les règles fondamentales de ces institutions et la façon dont sont choisies

ces règles. Cette ambiguïté relève du souci fondamental d'«équité». Les

règles fondamentales doivent être équitables, mais seules des règles dont
l'origine serait équitable peuvent être qualifiées de la sorte.

Examinons tout d'abord l'idée générale que se fait Rawls de la justice
sociale. «Le sujet principal des principes de la justice sociale est la structure
fondamentale de la société, l'arrangement des principales institutions
selon un seul schème de coopération» (p. 54).

«Dans la théorie de la justice comme participation loyale, la société est interprétée comme
une entreprise coopérative à avantages réciproques. La structure de base en est un système de

règles publiques définissant un schème d'activités qui amène les hommes à agir ensemble afin
de produire une plus grande quantité de biens et qui assure à chacun une participation
reconnue d'avance aux bénéfices» (p. 84; c'est nous qui soulignons).

16



Ces structures fondamentales sont en fait ce que Rawls nomme une
«institution», c'est à dire:

«Un système public de règles qui définit les fonctions et les positions avec leurs droits et
leurs devoirs, leurs pouvoirs et leurs immunités, etc. Ces règles autorisent certaines actions,
en défendent d'autres... Comme exemples d'institutions ou, plus généralement, de pratiques
sociales, nous pouvons penser aux jeux, aux rites, aux procès, aux parlements, aux marchés,
aux systèmes de propriété» (p. 55; c'est nous qui soulignons).

Enfin, pour Rawls il est évident que «nous ne devons pas confondre les

principes de la justice institutionelle avec les principes qui s'appliquent à

des individus et à leurs actions dans des circonstances particulières»
(p. 54).

De ces textes, nous pouvons déduire que, tout comme dans «Two

Concepts of Rules», Rawls conçoit une structure comme un moule qui
définit d'avance la matière à laquelle il s'appliquera. A cause de cet élément

d'anticipation, il sera impossible de tenir compte de circonstances particulières.

Tout comme l'impératifcatégorique, la justice comme participation
loyale exigera que toute situation soit généralisée afin qu'on puisse juger
de sa valeur morale.

L'idée d'une structure qui définit d'avance ou, plus exactement, qui
constitue avant la lettre l'essence même de la justice sociale nous projette
en plein dans un champ transcendantal. Ce dernier, pourtant, ne sera

point, comme chez Kant, celui de la conscience mais celui d'une construction

logique qui, selon Rawls, régit, que nous le sachions ou non, nos idées

sur la justice:
«Kant chercha à donner un fondement philosophique à l'idée rousseauiste de la volonté

générale. A son tour, la théorie de la justice s'efforce de présenter, sous forme d'une procédure

naturelle, la conception kantienne du royaume des fins, des notions d'autonomie et de

l'impératif catégorique. De cette manière la structure fondamentale de la doctrine kantienne
est détachée de son contexte métaphysique afin qu'on puisse la voir plus facilement et

l'accepter sans trop de réserves» (p. 264).

Rawls refuse la métaphysique. Admettons ce refus, bien qu'il soit facile,
surtout compte tenu de la dernière partie du livre, de montrer ses liens
étroits avec Hegel et Bradley et retenons seulement l'idée d'une «procédure

naturelle». Il s'agit, évidemment, de son souci primordial de participation

loyale.
Si la structure d'une société est définie d'avance, c'est que «quelqu'un»

l'a ainsi définie. Si cette structure doit s'appliquer aux relations humaines,
c'est donc bien les hommes qui sont censés l'avoir conçue. Bien entendu, il

2 Studia philos. 38 17



ne s'agit pas d'une origine historique, mais d'un présupposé pour ainsi dire
«logique» de notre «expérience» de la justice sociale. C'est donc ici que
s'impose l'idée du contrat social. La structure fondamentale de la société

juste découlera d'un pacte formulé par des hommes types dont l'entente
sera nécessairement valable pour toutes les sociétés et toutes les générations.

Nous verrons à l'instant le contenu de ces principes. Il faut retenir

que l'équité des principes sera une conséquence nécessaire de la justice des

conditions dans lesquelles ils ont été formulés. Parce que ce sont les

hommes qui devront vivre selon ces principes, ce sont les hommes qui les

auront conçus. Ils ne seront dérivés ni de dieux, ni du droit naturel, ni - et

j'en reviens à l'utilitarisme - d'un «bien» défini indépendamment du
«droit». Comme nous l'avons déjà vu, ériger un bien indépendamment du
droit mettrait en cause la nécessité logique des principes de la justice. De
plus, nous le voyons maintenant clairement, concevoir un bien
indépendamment du droit ou de l'obligation poserait pour Rawls le problème de
Yorigine de ce bien. Comment harmoniser les exigences de la participation
loyale c'est-à-dire l'idée que c'est l'homme lui-même qui doit participer à

la formulation de ses institutions fondamentales, avec celles d'une théorie
qui concevrait le bien indépendamment, en quelque sorte, du choix délibéré

de tout homme? Comme nous avons pu le constater, même si le bien,
à la façon utilitariste, est conçu comme la satisfaction rationnelle du désir,
c'est-à-dire comme quelque chose d'humain qui ne relève aucunement
d'un bien platonicien, il faudra que, sur le plan social, quelqu'un - le
législateur, l'«observateur idéal » - fasse un calcul qui facilite l'accumulation et
la distribution de ce bien. Mais alors, c'est de lui et non des gens concernés

que proviendront les directives permettant d'atteindre ce but. Au fond,
Rawls nous rappele constamment ses antécédents kantiens : L'homme doit
se donner sa propre loi. Ici, toutefois, il ne s'agit pas simplement de
l'homme, mais d'une société.

Les deux principes de la justice

La théorie de Rawls est complexe, d'une part parce que les deux
principes qui lui donnent sa structure formelle sont sujets à plusieurs révisions,
et d'autre part parce que ces principes eux-mêmes sont liés aux circonstances

qui les ont fait naître, c'est-à-dire à la «condition originelle». Nous

18



ne donnerons ici qu'un résumé partiel de la formulation définitive des

deux principes telle qu'elle se trouve à la page 302 de l'ouvrage.

Premier Principe: Toute personne a un droit égal au système le plus étendu de libertés
fondamentales compatible avec un même système de liberté pour tous.

Deuxième Principe: Les inégalités sociales et économiques sont compensées de la manière
suivante:
a) elles doivent être au plus grand bénéfice des moins avantagés;
b) elles doivent dépendre de fonctions et de positions sociales dont l'accès est ouvert à tous.

Première Règle de Priorité: Les principes de justice sont répartis selon un ordre hiérarchique
(«lexical»). Ainsi la liberté ne peut être restreinte que pour assurer la liberté. Il existe deux
cas:

a) une liberté moins étendue doit renforcer le système total des libertés assurées à tous.
b) une liberté qui ne serait pas également partagée par tous doit être acceptée par ceux à

qui reviendrait la moindre part.

Ces deux principes divisent la théorie de la justice en deux parties. La
première traite de la liberté des citoyens, la seconde du système des inégalités

sociales et économiques. Les libertés fondamentales des citoyens sont
celles de la tradition libérale: liberté politique, c'est-à-dire droit de vote et

droit de remplir une fonction publique: liberté de la personne avec le droit
à la propriété privée; droit à être jugé conformément aux lois.

Le second principe s'applique à la distribution des revenus et de la
richesse et au dessein des organismes qui ne peuvent fonctionner que par
un système hiérarchique. Bien que la distribution du bien public et des

revenus ne soit pas égale, elle doit être à l'avantage de chacun. Il s'agit du
fameux «principe de différence» («the difference principle»). Nous
l'expliquerons à l'instant. Notons tout d'abord que «la première règle de priorité»

est une des armes principales de Rawls contre l'utilitarisme.
«Ces principes sont arrangés dans un ordre sériel («sériai») qui assure la priorité du

premier sur le second. Cet agencement interdit qu'on justifie ou qu'on compense un écart
dans les institutions assurant une égale liberté par une augmentation des avantages
économiques ou sociaux» (p. 61).

Il existe, pourtant, une exception. Dans le cas de sociétés très arriérées,
où la pratique des libertés démocratiques telles que les envisage Rawls est

impossible ou difficile, nous pouvons, à titre provisoire, encourager le

développement économique et social au prix des libertés fondamentales.
Avant de passer à l'origine de ces règles fondamentales, c'est-à-dire à

l'élaboration de la «condition originelle», expliquons rapidement pourquoi

Rawls croit à un partage inégal des biens sociaux. La raison en est

simplement que nous pouvons augmenter le rendement global d'une

19



société en assurant à certains des privilèges économiques et sociaux qui
seraient refusés aux autres. Par exemple, nous pouvons imaginer une

fabrique dont le revenu annuel serait de $600000. Soixante ouvriers,
divisés en six fonctions y travaillent. Supposons que chacun gagne $ 10 000

par an. En améliorant le rendement d'une des six fonctions nous pouvons
assurer un revenu annuel de $700000. Afin d'attirer dix ouvriers à cette
fonction nous leur accordons un salaire de $ 15 000, soit $ 5000 de plus que
celui que touchent leurs collègues. Le montant total des salaires sera
maintenant de $650000. Il restera donc $50000 à distribuer parmi les

cinquante autres ouvriers. Chacun de ceux-ci recevra donc une augmentation

de $ 1000, à savoir un revenu annuel de $ 11000. Donc, l'augmentation

de $ 5000 accordée à dix ouvriers nous a permis d'améliorer le sort des

cinquante autres.

Parmi les nombreuses objections que nous pourrions faire, il y en a une

qu'il faut écarter en attendant que nous ayons analysé la «condition
originelle». Les ouvriers ne gagnant que $ 11000, ne seraient-ils pas envieux de

leurs collègues plus avantagés? N'existe-il pas déjà ici une question de

justice sociale? La réponse de Rawls est précisément que ces ouvriers ne
seraient pas envieux car ils auraient compris que cet arrangement assure le

maximum de bien-être à tous, un bien-être, évidemment, compatible avec
le premier principe de justice portant sur les conditions de liberté. Rawls

ne va-t-il pas ici à l'encontre de certaines données fondamentales de la

psychologie humaine? C'est ici qu'il faudra nous reporter au rôle transcen-
dantal que joue la «condition originelle». Rawls suppose que ceux qui
légifèrent sont d'une part indifférents les uns aux autres, et de l'autre,
ignorants de la situation exacte qu'ils occuperont dans la société dont ils
établissent les lois.

Avant de passer à cette «condition originelle», il convient de souligner
qu'elle répond à ce que Rawls appelle «pure procedural justice», une
«procédure pure de justice». Nous comprendrons plus facilement cette

expression en la comparant à «une procédure parfaite de justice». Supposons

que plusieurs personnes aient à diviser un gâteau. Par quel moyen
pouvons-nous nous assurer que la division se fera de façon équitable? La
solution évidente est de charger l'un des convives de diviser le gâteau et
d'en prendre le dernier morceau. Pour Rawls il est évident qu'il divisera le

gâteau en morceaux égaux car c'est de cette façon qu'il s'assurera le plus

20



grand morceau possible. (Nous passons sur les naïvetés psychologiques de

cet exemple). Je cite Rawls:

«Cet exemple démontre les deux aspects caractéristiques d'une parfaite procédure de

justice. Tout d'abord, il existe un critère indépendant de ce qui constitue une division
équitable, un critère défini séparément et antérieurement à la procédure qui est à suivre. Et
secondement, il est possible de concevoir une procédure qui soit sûre de donner le résultat
souhaité» (p. 85; c'est nous qui soulignons).

Cette analyse ressemble à celle que Rawls avait donnée de l'utilitarisme.
Là aussi il faisait état d'un critère indépendant de justice, celui de la
satisfaction du désir rationnel, critère que nous pouvions discerner avant toute
procédure de distribution et qui était à la disposition d'un «observateur»

ou d'un «législateur» idéal.

«Par contre, nous pouvons parler d'une pure procédure de justice lorsqu'il n'existe point
de critère indépendant par lequel il est possible de justifier le résultat: il existe plutôt une
procédure correcte ou équitable qui assure que le résultat, quel qu'il soit, sera également
correct ou équitable, pourvu que la procédure ait été suivie correctement. Cette situation est

illustrée par le jeu C'est donc que les circonstances d'arrière-plan ('the background
conditions') définissent la procédure équitable» (p. 86).

L'exemple est celui du jeu. Celui qui y perd toute sa fortune tandis qu'un
autre s'enrichit n'a pas à se plaindre. La situation est équitable parce que
tous ont accepté la procédure, quels qu'en soient les résultats. D'autres
pourraient, évidemment, critiquer lapratique du jeu, mais, si l'on s'en tient
à la théorie de Rawls, cette critique se ferait à son tour à partir d'institutions

fondamentales qui ne seraient que d'autres exemples d'une procédure

pure de justice.
Nous nous permettons de citer encore une fois Rawls qui résume ainsi la

différence entre cette idée de procédure pure et l'utilitarisme.
«Le grand avantage pratique de la pure procédure de justice se trouve dans le fait qu'il

n'est plus nécessaire, pour rendre compte des exigences de la justice, de faire le bilan de la
variété infinie des personnes C'est un tort de prendre en considération les positions
relatives des personnes qui sont toujours sujettes à des variations et d'exiger que tout changement,

considéré comme un seul événement isolé, soit en soi juste. C'est l'arrangement de la
structure de base qui doit être jugé, et jugé du point de vue général... Une distribution ne peut
être jugée indépendamment du système dont elle est le résultat... (Par contre) l'utilitariste
possède, du moins en principe, un standard indépendant qui lui permet de juger toute
distribution, en l'espèce, sa tendance à produire la plus grande somme de satisfactions»
(p. 88s.).

Lajustice comme procédure équitable peut, dès le départ, se servir de la pure procédure de

justice» (p. 120).

21



Soulignons la parenté étroite entre l'idée d'une «pure procédure de

justice» et la conception, développée quinze ans auparavant, d'une
«pratique». Dans les deux cas il n'existe aucune réalité qui soit indépendante
des principes qui la régissent. Par exemple, aucun acte concret ne peut être

qualifié de «promesse» sans qu'il existe au préalable des règles qui
définissent les conditions nécessaires et suffisantes de toute promesse.
Parallèlement, aucun acte particulier n'est juste sans qu'il existe antérieurement

un système de justice. Il faut, bien entendu, ne pas prendre ces idées d'«au-

préalable» ou d'«antérieur» dans un sens temporel. Il s'agit d'un présupposé

logique ou transcendantal. Cela est d'évidence. Il n'en reste pas moins
vrai que le plus gros problème de Rawls sera celui du rapport entre son

régime «transcendantal» et les réalités concrètes que ce régime est censé à

la fois créer et commander. Notons-le tout de suite: pouvons-nous devant

un ouvrier justifier la modicité de son salaire en lui montrant que sa situation

serait encore pire si le traitement des cadres supérieurs était diminué?
Rawls nous répondrait que l'exemple est mal choisi car il relève entièrement

du domaine concret. On ne peut pas, dirait-il, demander d'un ouvrier
particulier ce qu'il pense de sa situation particulière en comparaison de

celles d'autres personnes particulières. C'est sur le système tout entier qu'il
faut faire porter l'appréciation, ou plutôt sur les structures fondamentales
de ce système, car ce sont elles qui sont choisies par les êtres désincarnés de

la «condition originelle».
Peut-être voyons-nous poindre ici le dilemme classique entre l'idéal et le

réel, dilemme qui hante tout système d'inspiration transcendantale. Car,
en fait, l'ouvrier n'a-t-il pas droit de se moquer des justifications transcen-
dantales possibles de sa situation? Il ne constate qu'une seule chose: d'autres

gagnent plus que lui. Il est vrai que Rawls supprime l'envie de sa

condition originelle. Mais voyons-en les détails.

La condition originelle

La condition originelle et les principes qui en découlent constituent,

pour Rawls, «un argument dont le but est d'être strictement déductif...
Nous devrions nous efforcer à une sorte de géométrie morale dont la

rigueur correspondrait à la connotation de l'expression même» (p. 121). La
procédure de Rawls est, pourtant, sujette à caution. Il a choisi d'avance les

22



principes fondamentaux qui devraient régir toute société. Puis il conçoit
une situation originelle, espèce de pacte social atemporel, décrite de telle
sorte que seuls en découleraient ces principes. Rawls est pleinement conscient

de ce cercle. «Nous voulons définir la position originelle de façon à en
déduire la solution requise L'arbitraire du monde doit être corrigé par
une rectification des circonstances de la situation contractuelle initiale» (p.
141). L'auteur met ainsi enjeu le souci d'arriver à ce qu'il appelle un «équilibre

réflectif» («reflective equilibrium»), concept que nous ne pouvons
développer ici. Reste à rappeler ce que nous avons signalé à la page 16, à

savoir qu'une règle de justice ne peut être équitable que si son origine l'est

également. Il existe donc un rapport nécessaire entre la règle et la façon
dont elle a été choisie. Pour des raisons de méthode et à cause de la

complexité de sa théorie, Rawls sépare l'analyse des règles de celle de leur
origine. Les deux, pourtant, vont de pair car elles constituent deux
perspectives sur le même problème.

Le contrat rawlsien se conclut derrière un «voile d'ignorance» («a veil of
ignorance»). C'est peut-être la clause la plus connue de la théorie, et aussi

la plus contestable, qui a été analysée et critiquée par un vaste nombre de

commentateurs. Je cite un passage de Rawls qui résume clairement sa

pensée:

«L'idée de la condition originelle est celle d'établir une procédure équitable afin que tous
les principes auxquels on donnera son accord soient justes. Le but est de se servir de la notion
de pure procédure de justice comme base de la théorie. D'une façon ou d'une autre nous
devons supprimer les effets des contingences spécifiques qui dressent les hommes les uns
contre les autres et qui les poussent à se servir pour leur propre avantage des circonstances
naturelles et sociales. Afin d'arriver à ce but je suppose que les personnes concernées se

situent derrière un voile d'ignorance. Elles ignorent la façon dont les alternatives possibles
affecteront leur propre cas particulier et elles se voient obligées d'évaluer les principes
uniquement à partir de considérations générales.

Nous imaginons, alors, des hommes ignorant certaines données de fait particulières. En

premier lieu, personne ne connaît sa place dans la société, sa classe ou sa situation sociale;
chacun est également ignorant de ses dons, de son intelligence, de sa force physique, etc.
Chacun ignore également sa conception propre du bien ('his conception of the good'), les

détails de la façon dont il veut conduire rationnellement sa propre vie, ou même les traits
particuliers de sa psychologie tels que son aversion envers le risque ou sa tendance à

l'optimisme ou au pessimisme. Mais ce n'est pas tout, car je suppose que tous ignorent les circonstances

particulières de leur propre société. Ils ne connaissent ni sa situation économique ou
politique, ni le niveau de civilisation et de culture qu'elle a pu atteindre. Se trouvant dans la
condition originelle ils ne savent pas à quelle génération ils appartiennent... Pourtant, ils sont
au courant des faits généraux de la société humaine. Ils comprennent les affaires politiques et

les principes de l'économie politique; ils connaissent les principes fondamentaux de toute
organisation sociale et les lois de la psychologie humaine (p. 137). Ces remarques démon-

23



trent que la condition originelle ne doit pas être conçue comme une assemblée générale qui
serait composée de toutes les personnes qui vivront à une certaine époque (p. 139). Quelle

que soit sa situation dans le temps, toute personne est forcée de choisir pour tout le monde»
(p. 140; Rawls cite ici Rousseau, Le Contrat Social, livre II, chap. IV, § 5).

Ailleurs Rawls compare la condition originelle au domaine nouménal
de Kant: «Nous pouvons concevoir la condition originelle comme le point
de vue à partir duquel des êtres nouménaux voient le monde» (p. 255).

Rawls est bien conscient des réserves que l'on pourrait avoir à l'égard de

sa thèse:

«On pourrait objecter que l'exclusion quasi totale de tout renseignement particulier rend
difficile la compréhension de ce que pourrait signifier la condition originelle. Il serait donc
peut-être utile de remarquer que toute personne peut à n'importe quel moment se mettre
dans cette situation ou, mieux encore, reprendre à son compte les délibérations de cette
situation hypothétique en raisonnant à partir des restrictions qui en font partie» (p. 138).

Cette dernière remarque fait penser à l'exemple de l'ouvrier mécontent
de son salaire et nous incite à nous demander s'il est même possible d'envisager

qu'il adopte un tel point de vue. En revenant à la condition originelle,

ne devenons-nous pas incapables, malgré les protestations de Rawls,
de prendre une décision quelle qu'elle soit? Une décision ne se prend-elle
pas en situation (sans, toutefois, appuyer sur les connotations existentialistes

de ce terme)? De quelle matière brute, pour ainsi dire, se nourrirait
un être à tel point désincarné? La théorie de Rawls nous fournit quelques
indications à ce sujet.

Comme nous l'avons indiqué au début de ce travail, toute personne
derrière le voile de l'ignorance est motivée par son intérêtpersonnel rationnel

(«rational self-interest»). Elle cherchera donc à s'assurer une structure
de base qui lui permettra la réalisation maximale de cet intérêt, compte
tenu des désirs d'autrui. (Pour bien comprendre cette condition, il faudra
analyser la notion du «maximin» qui commande la façon dont l'agent
choisit les principes fondamentaux.) L'intérêt personnel de quelqu'un qui
est caché derrière le voile de l'ignorance est plus concret qu'on ne pourrait
le penser. Car cet intérêt est porté sur quelques «biens sociaux fondamentaux»

(«primary social goods») que toute personne rationnelle est censée

désirer.

«Les biens fondamentaux sont ceux que tout homme rationnel est supposé désirer quels

que soient d'ailleurs ses autres désirs... Les biens sociaux fondamentaux sont des droits et des

libertés, des chances et des pouvoirs, du revenu et de la richesse» (p. 92).

24



Y est compris également «un sentiment de sa valeur personnelle» («a

sense of one's own worth») auquel nous reviendrons par la suite. Donc,
bien que les personnes dans la condition originelle ne connaissent pas leur
conception du bien, pris dans le sens d'une conception éthique fondamentale,

Rawls suppose qu'elles préfèrent la plus grande quantité possible de

biens fondamentaux. «Ce renseignement», nous affirme Rawls, «leur
donne les moyens suffisants pour avancer leurs intérêts dans la situation
initiale» (p. 93).

Certains critiques ont reproché à Rawls d'avoir trahi son orientation
kantienne en introduisant dans ses conditions de possibilité d'une société

juste un élément téléologique. Nous savons que chez Kant l'homme n'agit
que par obligation et non en vue de quelque chose. Si l'homme désincarné a

des désirs qu'il veut combler, toute l'analyse de Rawls risque de sombrer
dans un impératif hypothétique et non catégorique. Le statut transcen-
dantal de la conception rawlsienne de la justice, c'est-à-dire son rapport
nécessaire à la structure fondamentale de toute société, serait détruit. Ici
nous ne pouvons que rappeler les affirmations mêmes de Rawls: «Les

biens fondamentaux sont ceux que tout homme rationnel est supposé
désirer...» Rawls a donc tout simplement importé dans sa conception de la

rationalité le désir de certains biens, désir qui fait partie intégrale des

conditions transcendantales de la justice. Il est vrai qu'au chapitre 40 de

son livre il affirme que cet aspect de sa théorie ne trahit ni l'esprit ni la lettre
de la conception kantienne de l'impératif catégorique.

Rawls semble éviter l'empirique par la généralité des désirs des contractants.

Ces désirs font partie de ce que Rawls appelle «l'esquisse d'une
Théorie du bien» («the thin theory of good») dont la fonction est, précisément,

transcendantale. (Rawls, pourtant, ne se sert pas de cette expression
kantienne.) Elle s'oppose à «la théorie complète du bien» («the full theory
of good») où il est enfin question de la situation d'hommes particuliers
dans des sociétés concrètes. Cette «théorie complète» est développée à la

fin de l'œuvre. Réduite à l'essentiel, son rapport avec la théorie esquissée
est le suivant: La théorie esquissée fournit les conditions générales de toute
théorie du bien. Elle est, pour ainsi dire, le présupposé logique de toute
réalisation particulière d'un plan de vie d'un individu concret, vivant au
sein d'une société concrète. Cette réalisation particulière est censée suivre

un plan rationnel, que Rawls dénomme le «principe aristotélicien». Il
décrit la façon dont un individu, une fois levé le voile de l'ignorance,

25



s'efforcerait de développer ses talents et de s'assurer un maximum de bien-
être. Nous ne sommes plus ici sous un régime transcendantal, car la
personne connaît sa situation particulière, ses talents, ses ambitions concrètes,
etc. La réalisation de son bien concret selon le principe aristotélicien, c'est-
à-dire selon la théorie «complète» du bien, est pourtant rendue possible

par la théorie «esquissée» qui, elle, relève du domaine transcendantal.
La «théorie esquissée» nous permet d'attribuer à ces êtres désincarnés

certains désirs très généraux. Quel rapport peut-on trouver entre ces désirs

et une théorie de la justice? Pour Rawls la réponse est immédiate.

«La justice est la vertu des pratiques où sont engagés des intérêts qui se font concurrence
les uns aux autres et où les personnes se sentent justifiées à faire valoir leurs droits les uns sur
les autres» (p. 129).

Rawls fait alors un postulat à résonances hobbesiennes, qui est essentiel
à sa théorie «transcendantale» mais qui, pensons-nous, lui créera de fort
gros ennuis dans le domaine empirique: les personnes dans la condition
originelle ne s'intéressent pas aux intérêts des autres («the parties take no
interest in one another's interests» p. 127). Chacun suit son tracé sans
manifester la moindre sympathie pour autrui. Il s'associe avec l'autre dans
le but unique d'ériger les structures fondamentales d'une société lui
permettant de réaliser au maximum ses désirs. Tout cela, évidemment, se

passe sans que la personne connaisse la place qu'elle occupera dans la
société qui sera créée. Rawls explique l'absence de sympathie ou
d'altruisme dans la condition originelle de la façon suivante.

«Nous postulons dans la position originelle l'indifférence mutuelle afin d'assurer que les

principes de la justice ne reposent pas sur des présupposés forts ('strong assumptions')... La
condition originelle est censée incorporer des conditions qui sont reconnues généralement
mais qui sont faibles. Une conception de la justice ne doit donc pas présupposer des liens
serrés de sentiment naturel. A la base de la théorie l'on s'efforce de supposer le moins
possible» (p. 129).

Ce texte éclaire un principe fondamental de Rawls, celui de la
«différence» («the difference principle»). Il n'est autre que la partie (a) du
deuxième principe de justice (voir ci-dessus, p. 19). Il exige qu'une
différence de revenu ou de statut social soit toujours au profit des moins favorisés.

Un tel principe n'est plausible que grâce à l'indifférence mutuelle des

contractants. Car de derrière son voile la personne doit accepter la possibilité

de se trouver dans une société où elle ne serait pas parmi les plus avantagés,

mais où sa situation ne pourrait que se détériorer si l'on supprimait

26



les avantages dont jouissent certains. L'envie détruirait ses propres avantages

sans lui en assurer d'autres. Nous revenons à l'exemple de la

fabrique. Ce n'est qu'au prix d'une grosse augmentation de salaire de dix
ouvriers que les cinquante autres touchent $ 11000 au lieu de $ 10000. Si la
situation est conçue telle que tout changement porté au traitement des

dix privilégiés nuirait à la situation des cinquante autres, il faut que ceux-
ci ne soient pas envieux du sort de ceux-là. La théorie de Rawls suppose,
évidemment, que l'homme préfère un niveau de vie supérieur au sein

d'une société où les biens matériels sont distribués d'une façon inégale, à

une égalité matérielle qui abaisserait le niveau de vie de tous. Il faut se

rappeler qu'il n'est question ici que du deuxième principe de justice et non
du premier qui accorde une priorité absolue à une liberté égale pour tous.

Toutefois, comme nous l'avons déjà noté, dans le cas des sociétés en voie
de développement, la liberté peut être, à titre provisoire, sacrifiée à

l'amélioration des conditions de vie, clause que certains trouveront quelque peu
sinistre. Je ne cite qu'une seule phrase de Rawls qui ne semble pas se soucier

des conséquences possibles de cet aspect de sa théorie générale. Il ne

lui accorde, d'ailleurs, qu'une importance tout à fait secondaire. «Nous ne

pouvons défendre la suppression de l'égalité de la liberté que si elle sert à

élever le niveau de civilisation afin qu'à la longue tous puissent jouir de ces

libertés» (p. 152).

Les principes de raisonnement dans la condition originelle

Examinons de quelle façon nos êtres désincarnés décideraient de tels ou
tels principes de base régissant toute société. Compte tenu (1) du voile

d'ignorance, (2) de la théorie mince du bien et (3) de l'indifférence
mutuelle, Rawls en arrive au principe du «maximin» (c'est à dire «maximum

minimorum») comme procédure de décision («decision procedure») qui
serait employée par ces êtres et qui aboutirait nécessairement aux deux

principes dejustice que nous connaissons déjà. Rawls distingue donc entre
le processus de raisonnement des êtres dans la condition originelle, la règle
du maximin et les deux règles dejustice qui en seraient les conséquences.
La déduction du premier principe de justice sociale, c'est-à-dire, le principe

d'une liberté égale pour tous à partir de la règle du maximin, semble

se réduire à la simple supposition qu'aucune personne rationnelle ne

27



sacrifierait la liberté en faveur d'une augmentation des autres biens
sociaux. Nous tâcherons de préciser la pensée de Rawls à ce sujet.

La déduction du principe de différence à partir de la règle du maximin
est, par contre, plus rigoureuse. Un raisonnement par «maximin» exige le

classement des possibilités qui nous sont proposées selon leurs pires
conséquences. Nous devons adopter la possibilité dont les pires conséquences
restent pourtant moins néfastes que celles de toute autre. Supposons, par
exemple, que dans une société A la fonction la moins rémunérée rapporte
$ 1000 tandis qu'en haut de l'échelle nous trouvions un salaire de $ 100 000.

Par contre, dans une société B le minimum est de $ 2000 et le maximum de

$ 25 000. D'après Rawls la décision rationnelle est d'opter pour la société B.

L'homme rationnel, donc, prend le moins de risques possibles. C'est le

principe du «least worst», du «moindre mal». Ce genre de calcul, évidemment,

ne tient pas compte des probabilités. C'est donc un procédé qui
convient à des gens qui sont derrière le voile d'ignorance. Ils doivent juger
des structures fondamentales de la société sans la moindre idée de la place

qu'ils y occuperont. Donc ils ne peuvent que viser sur une structure générale

qui accordera le maximum de bien-être aux moins favorisés. Encore

une façon, donc, de s'attaquer à l'utilitarisme qui, lui, traitant des réalités
d'une société concrète, peut toujours s'engager dans un calcul de probabilités.

Le point de vue transcendantal de Rawls lui interdit une telle
démarche. Il ne nous reste que la règle générale exigeant que les inégalités
sociales et économiques soient conçues au plus grand profit des moins

avantagés. Ainsi ce principe sert l'intérêt personnel et rationnel de législateurs

privés de toute connaissance précise sur le rôle qu'ils occupent ou

qu'ils occuperont dans telle ou telle société concrète.
Nous pouvons donc constater que les deux principes de la justice sociale

et la règle du maximin sont intimement liés. En fait, Rawls cherche à

montrer que ces deux principes seraient nécessairement choisis dans la
condition originelle par des êtres rationnels; ceux-ci manifesteraient leur
rationalité par l'application de la règle du maximin. Seul le second principe

de justice, le principe de différence, est clairement démontré. Dans

l'optique de Rawls il est pourtant évident que la priorité absolue de la
liberté sur le principe de distribution des biens sociaux et économiques
résulte également de l'application de la règle du maximin. Cela pour la
raison suivante: Comme nous l'avons remarqué en passant, la «dignité
personnelle» («self-respect») est un des biens fondamentaux. Ce bien n'est

28



pas analysé en détail dans la «théorie esquissée» de la justice, mais il prend
une importance capitale dans la «théorie complète». La dignité personnelle

semble comporter deux éléments : l'individuel et le social. Sur le plan
individuel il est lié au «principe aristotélicien» que Rawls exprime ainsi:

«L'idée intuitive est la suivante: les êtres humains prennent d'autant plus de plaisir à

exercer une activité qu'ils y sont habiles; de deux activités qu'ils pratiquent avec une facilité
égale ils préfèrent celle qui fait appel au plus grand éventail de discriminations complexes et
subtiles» (p. 426).

Pourtant, la possibilité de mener sa vie selon un tel plan dépend de la
tolérance d'autrui. L'individu n'est pas isolé du contexte social. Dans une
société où les uns se verraient soumis aux caprices idéologiques ou
religieux des autres, il serait impossible d'appliquer pleinement une telle

règle. Chaque être humain doit sentir que la société tout entière soutient
son «plan de vie», c'est-à-dire sa façon particulière d'organiser sa vie selon
le principe aristotélicien. Nous en arrivons donc au principe de tolérance,
c'est-à-dire au maximum de liberté pour chacun.

Dans cette analyse il ne faut pas oublier que tout se passe derrière le

voile d'ignorance. Chacun ignore, donc, sa propre conception du bien ainsi

que ses talents. Pourtant, comme nous venons de le voir, un des biens

fondamentaux désirés par tout homme rationnel est justement la dignité
personnelle. Pour nous assurer de ce bien, la règle du maximin semble

nous orienter dans deux directions à la fois. D'une part elle exige que nous
choisissions le premier principe de justice: «toute personne a un droit égal
à la plus grande liberté fondamentale compatible avec une liberté
semblable pour autrui.» Comme nous venons de le voir, c'est cette règle qui
nous protège des fanatiques. L'idée de Rawls semble être qu'il est plus
facile de tolérer des idées et des genres de vie qui nous paraissent faux que
de nous trouver dans une situation où nos propres idées seraient inacceptables.

Le «maximin» garantit donc que le premier principe de justice sera

conçu de façon à permettre la plus grande liberté à tous.
D'autre part le «maximin» nous impose la priorité du premier principe

par rapport au second. Une fois assurées les conditions économiques et
sociales fondamentales pour toute société, aucun homme rationnel ne
sacrifiera la liberté à l'accumulation supplémentaire de biens.

«A la suite de l'augmentation du niveau de vie général... il ne reste à satisfaire que les

besoins les moins urgents Les obstacles à l'exercice des libertés égales diminuent et une
insistance accrue sur le droit de poursuivre nos intérêts spirituels et culturels se fait sentir. Il

29



devient pour nous de plus en plus urgent de garantir une liberté à la vie interne des différentes
communautés au sein desquelles les personnes et les groupes cherchent, par des moyens
d'union sociale compatibles avec le principe d'égalité, à atteindre les buts et les perfections
qui les attirent» (p. 543).

Il s'agit donc toujours du bien fondamental de la «dignité personnelle».
Comme il est fondamental, nous ne voudrions jamais le sacrifier aux
autres biens fondamentaux. Pour éviter une telle erreur, dans laquelle,
selon Rawls, l'utilitarisme est tombé, la condition originelle réserve une
place à part à la liberté qui, justement, est le garant de cette dignité personnelle.

Ce raisonnement pourrait être qualifié de «maximin» parce que, de

derrière le voile de l'ignorance, nous exigeons que le respect de la liberté
soit indépendant des conditions matérielles de la société dans laquelle
nous pourrions nous trouver.

En fait, il faut bien le reconnaître, la règle du «maximin» s'applique mal

au principe de priorité de la liberté par rapport à la distribution des autres
biens fondamentaux. Rawls impose cette priorité parce que pour lui la
liberté représente quelque chose d'absolu, que rien d'autre ne saurait
limiter. Cette idée très kantienne se prête mal à une comparaison entre la
liberté et les «autres» biens fondamentaux qui, eux, sont relatifs.

La dernière partie du très long ouvrage de Rawls contient une analyse
fort intéressante du «sens de la justice» («the sense ofjustice»). Là aussi la
démarche est kantienne, car il est question des fondements de notre adhésion

aux lois de la justice. Comment assurer la stabilité d'une société fondée

selon les principes choisis dans la condition originelle? Il faut développer

chez les citoyens une fidélité aux principes de la justice. Il s'agira donc
de faire leur éducation morale en commençant par l'enfant choyé par ses

parents, et en finissant par l'homme adulte qui constate que les êtres qui lui
sont chers bénéficient d'une structure sociale érigée selon les principes de

la condition originelle. Cette partie de l'œuvre a été peu discutée par la

critique. Elle mériterait, pourtant, une attention plus sérieuse. Une contradiction

importante s'en dégage. La fidélité des citoyens aux principes de la

justice puise ses origines dans l'amour et l'altruisme. C'est parce qu'il veut

le bien d'autrui que le citoyen s'engage à soutenir les principes de la condition

originelle. Pourtant, ces principes, comme nous l'avons vu, sont
déduits à partir de l'indifférence mutuelle des personnes situées dans cette
condition. «L'intérêt personnel rationnel» y règne. N'existe-il pas une
incompatibilité fondamentale entre une société concrète qui encourage

30



l'amour et l'altruisme et ses prétendus principes structuraux qui, eux,
écartent soigneusement ces notions? En langage kantien, ne trouve-t-on
pas ici une contradiction entre un régime empirique idéal et ses conditions
transcendantales?

Nous avons essayé de brosser un tableau général de l'ouvrage extrêmement

complexe de Rawls. Cette œuvre, issue de la grande tradition libérale
anglo-américaine, ne mentionne qu'en passant le nom de Marx. Un des

reproches qu'on a souvent faits à Rawls est celui d'avoir incorporé dans la
définition même de la justice l'idéologie libérale des pays capitalistes. Les

conditions transcendantales de toute société juste ne seraient que l'idéologie

bourgeoise les contractants de la condition originelle se verraient
imposer celle d'un homme formé au sein du capitalisme occidental. Nous
laissons au lecteur qui aura parcouru les six cents pages du livre le soin
d'arriver à ses propres conclusions.

Université Colgate

Notes

1 John Rawls: Two Concepts of Rules. In: Ethics, edited by Judith J. Thomson and Gerald
Dworkin (New York: Harper & Row 1968) p. 121.

2 John Rawls: A Theory ofJustice (Cambrigde, Mass.: Harvard University Press 1972) p. 7.

Toutes nos citations seront tirées de cette édition.
3 «Two Concepts of Rules» Op. cit. (n. 1.) p. 125.
4 Ibid. p. 127.
5 Ibid. p. 129.

Bibliographie

Œuvres de John Rawls

Two Concepts of Rules. Philosophical Review 64 (1955).
Justice as Fairness. Philosophical Review 67 (1958)
The Sense of Justice. Philosophical Review 72 (1963)
A Theory ofJustice (Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1972)

Recueils d'essais sur la pensée de Rawls

Reading Rawls. Critical Studies of «A Theory of Justice», edited by Norman Daniels (New
York. Basic Books 1974).

Social Theory and Practice. An International and Interdisciplinary Journal of Social
Philosophy: A Special Issue on John Rawls' A Theory ofJustice. Volume 3/No. 1 (1974).

31



Etudes sur John Rawls

Brian Barry: The Liberal Theory ofJustice: A Critical Examination of the Principal Doctrines
in «A Theory of Justice» by John Rawls (Oxford: Clarendon Press 1973).

Robert Paul Wolff: Understanding Rawls. A Reconstruction and Critique of «A Theory of
Justice» (Princeton: Princeton University Press 1977).

32


	L'éthique kantienne de John Rawls

