
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 37/1977

Edmund Husserl: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie,

I. Buch, 1. Halbband: Text der 1.-3. Auflage. 2. Halhband: Ergänzende Texte (1912-
1929). Husserliana, Band III/1-2, neu hg. von KarI Schuhmann (M. Nijhoff, Den Haag
1976). LVU. VIII und 70S S.

Husserls phänomenologisches Fundamentalwerk, unter dem Kurztitel Ideen 1 bekannt
geworden, wurde 1950 erstmals in der Reihe Husserliana abgedruckt. Vermutlich infolge
einer zeitbedingten Überschätzung des damals in der philosophischen Öffentlichkeit
bekannt gewordenen Nachlasses und der von der aufstrebenden französischen Phänomenologie

betonten Entwicklung Husserls von «cartesianischen» und «intellektualistischen»
Anfängen zur Entdeckung der Lebenswelt und der «passiven» Schichten des Subjekts wurden
die Annotationen zur Umarbeitung und Erweiterung in Husserls Handexemplaren, im
damaligen Vorwort primär als «Verbesserungen» bewertet, in den Haupttext mitaufgenommen.

Interessierte man sich für den ursprünglichen Text, musste man den textkritischen
Anhang konsultieren. Die vorliegende Neuauflage in zwei Halbbänden restituiert den Text
der 1. Auflage. Den textkritischen Anhang und den Ergänzungsband braucht man jetzt nur,
wenn man sich für Husserls Annotationen, Aus- und Umarbeitungen interessiert. Die
Verteilung des von Husserl selbst edierten Textes und der handschriftlichen Ergänzungen
aufzwei Halbbände erweist sich nicht nur als handlicher als ein Anhang im gleichen Band, er
gibt auch den von Husserl selber edierten Texten im immer unübersichtlicher werdenden
Gesamtwerk etwas von der ihnen gebührenden Sonderstellung zurück. Die Neuedition
enthält neben einem informativen historischen Überblick über die Entstehungs- und
Überarbeitungsgeschichte der Ideen I durch den Herausgeber zwei Sachregister, das umfangreiche,

das Gerda Walther für die 2. Auflage von 1923 zusammengestellt hatte und das von
Husserl annotiert worden ist, und das kürzere von Ludwig Landgrebe, das der 3. Auflage von
1926 und dann auch der ersten Husserliana-Ausgabe von 1950 beigegeben worden ist. Die
(für diese Edition neu ausgewählten) ergänzenden Texte sind übersichtlich in vier Gruppen
aufgeteilt, die Randbemerkungen aus dem Handexemplar, die Manuskripte zur Niederschrift

der Ideen /, die Beiblätter aus den Handexemplaren und die Texte aus dem 1929 im
Hinblick auf die englische Übersetzung zusammengestellten«Gibson-Konvolut».

Elmar Holenstein, Bochum

Edmund Husserl: Zur Phänomenologie der InterSubjektivität. Texte aus dem Nachlass.
Erster Teil 1905-1920, Zweiter Teil 1921-1928, DrittelTeil 1929-1935. Husserliana Bd. XIII
(XLVIII, 548 S.), Bd. XIV (XXXV, 624 S.), Bd. XV (LXX, 742 S.). Herausgegeben von Iso
Kern. Aufgrund des Nachlasses veröffentlicht in Gemeinschaft mit dem Husserl-Archiv an
der Univ. Köln vom Husserl-Archiv (Löwen) unter Leitung von H. L. van Breda (M. Nijhoff.
Den Haag 1973).

Les phénomènologues et les philosophes ont une dette considérable à l'égard de lso Kern,
naguère assistant à Louvain et auteur d'un Husserl und Kanl (Phaenomenologica Bd. 16,

1964) qui a mené à bien l'édition de ces quelque 1700 pages de manuscrits inédits et qui a

présenté les textes, précédés d'introductions aussi discrètes qu'indispensables et suivis
d'appendices critiques, en sorte que l'attention peut sans obstacle se concentrer sur l'essentiel.

17 Studia philos.. Vol. 37 257



On ne trouve ici ni les inédits qui se rattachent étroitement à des œuvres déjà publiées, telles

que les Ideen, cela en vue de leur réédition future, ni les simples variantes, mais réellement
tout ce qui, dans les méditations et les ébauches de Husserl, se rattache effectivement à la

question de l'intersubjectivité.
Question cruciale puisque d'une part la phénoménologie promet, en vertu de ses principes

de méthode, un abord nouveau de la question, et peut-être le seul décisif - alors que d'autre
part la phénoménologie transcendentale et la méthode de réduction de Husserl peuvent
paraître menacées de solipsisme. C'est au reste après le premier exposé de la réduction (1907)

que la question de l'intersubjectivité paraît avoir été abordée par Husserl.
Nous avons là un ensemble de «manuscrits de recherche» - une part relativement limitée

seulement étant consacrée à des manuscrits de cours (notamment le cours de Göttingen en
hiver 1910-1911, vol. I, texte 6) ou à une autre version d'un texte publié (notamment la 5e

Méditation cartésienne, vol. III), ou à des textes élaborés en vue d'une publication (notamment

à la suite des Méditations cartésiennes, en 1930, vol. III). Ces manuscrits de recherche

paraissent ne proposer que des tentatives, souvent avortées, et, de plus, après 1929, la forme
du discours achevé à laquelle Husserl s'était toujours tenu fait place à des notations plus
rapides et elliptiques. L'éditeur peut cependant relever la présence de certains noyaux, par
exemple les textes que nous venons de mentionner; ainsi. Husserl jugeait encore par la suite

que le cours de Göttingen apportait les points principaux d'une solution possible.
Le lecteur peut suivre aussi les reprises multiples, sinon le développement, de certains

thèmes fondamentaux, tout particulièrement de l'intropathie (vol. 1, textes 8-13; vol. II.
textes II, 12, 15, etc.), le rapport de l'intropathie et du souvenir, le problème de la perceptibilité

des vécus d'autrui, dans la Mitwahrnehmung, puis l'apprésentation, les difficultés propres
au raisonnement par analogie, le retour obstiné de la notion de monadologie, etc.

L'ensemble de ces textes paraît devoir enrichir et susciter la réflexion particulièrement sur
deux problèmes, celui du «natürlicher Weltbegriff», de la nature comme index des vécus
d'autrui (cf. vol. I, texte 5) dès la critique du «menschlicher Weltbegriff» d'Avenarius, jusqu'à
la notion de Lebenswelt, et d'autre part la relation entre la réduction et la double réduction de

la Vergegenwärtigung.
Disons seulement l'attention avec laquelle l'éditeur s'attache à situer les inédits présentés

dans leur contexte de réflexion et des projets de Husserl et la portée de ses notes pour la

compréhension de l'évolution de cette recherche et pour la clarification des problèmes.
D. Christoff, Lausanne

Albert Lautman: Essai sur l'unité des mathématiques et divers écrits. Préfaces de O. Costa de

Beauregard, Jean Dieudonné, membre de l'Académie des sciences, et Maurice Loi du séminaire

de Philosophie et de Mathématiques de l'Ecole normale supérieure (Union générale
d'Editions, coll. 10/18 dirigée par Christian Bourgois, Paris 1977).

Albert Lautman eût été presque complètement oublié si Maurice Loi, directeur du séminaire

de Philosophie et Mathématiques de l'Ecole Normale Supérieure de Paris, n'avait
réédité sa thèse et quelques autres écrits. Son œuvre philosophique est toute entière une
réflexion sur les théories mathématiques en cours d'élaboration de son temps; le sérieux et la
variété de l'information mathématique de ce philosophe sont, comme le souligne J. Dieu-
donné. très exceptionnels. Ce qui est particulièrement remarquable d'un point de vue
philosophique, c'est que les références mathématiques et les développements techniques ne

figurent pas comme simple illustration d'idées philosophiques mais comme processus de

spécification de ces idées. Une telle spécification suppose un lien étroit entre philosophie et

mathématiques, en l'occurrence établi par le concept de dialectique. La «dialectique» se

258



présente sous deux aspects chez Lautman: tout d'abord comme ensemble de relations
possibles entre couples de notions que l'examen de la seule mathématique «classique»
permettait de considérer encore comme simplement opposées entre elles; ensuite, la dialectique

assume les rapports entre philosophie et mathématiques. C'est dans cette perspective
philosophique que nous allons rendre compte des écrits de Lautman, laissant de côté les

nombreux développements mathématiques.
Lautman critique tout d'abord les couples de notions servant à l'interprétation des théories

mathématiques: le tout et la partie (point de vue global et point de vue local), les propriétés
intrinsèques et les propriétés induites ou de situation (les deux points de vue respectifs de
Leibniz et de Kant), le fini et l'infini, le discontinu (algèbre) et le continu (analyse). Considérées

comme contraires, ces notions tendent à cloisonner les différentes théories mathématiques;

or, selon Lautman, les mathématiques modernes ne justifient plus un tel cloisonnement.

Pour le montrer, Lautman se réfère à des théories mathématiques précises, cela non
pas tant pour donner un sérieux à son argumentation que parce que les liaisons effectuées
entre ces divers couples sont soumises à des conditions mathématiques chaque fois spécifiées.

Par exemple, si l'on considère un espace défini par ses propriétés (point de vue global),
ou, au contraire, un espace construit de proche en proche à partir des propriétés du voisinage
d'un point donné (point de vue local), il est possible de parvenir à des résultats à peu près
équivalents, mais seulement si l'espace remplit certaines conditions d'«achèvement», selon le

terme de Lautman: en l'occurence, il faut que toute suite fondamentale converge vers une
limite située elle aussi sur cet espace considéré comme surface. Ces conditions mathématiques

auxquelles nous venons de faire allusion ont un grand intérêt philosophique, car elles

permettent de circonscrire le problème des relations entre la structure d'une théorie (point de

vue global) et les parties qui la composent (point de vue local). De même, Lautman remarque
que l'algèbre moderne permet des constatations analogues concernant la structure ou
«domaine de base» et les êtres mathématiques de la théorie considérée: en effet, en algèbre, les

propriétés d'un être ne sont complètement déterminées que lorsque l'on indique l'anneau, le

corps, etc., sur lequel il est défini. Au contraire, selon Lautman, les mathématiques
«classiques» sont «constructivistes»: les êtres mathématiques y sont individuellement construits à

partir de l'arithmétique des nombres naturels. Ainsi, avec les mathématiques modernes, la

notion de structure devient primordiale. Lautman en tire d'importantes conséquences, dont
une réinterprétation de l'«essence» et de Inexistence» en mathématiques: il n'est plus
possible de conclure à l'existence d'un être du fait que sa définition n'entraîne pas de contradiction

dans la théorie considérée: en effet, essence et existence désignent des objets distincts,
respectivement un domaine de base (la structure) et l'être mathématique auquel il donne lieu

- cette distinction étant relative à une situation mathématique déterminée. Cet ensemble de

réflexions rapproche davantage Lautman - il le dit lui-même - du point de vue axiomatique
de Hilbert que de celui, logiciste, de Russell.

C'est la notion de structure mathématique qui amène Lautman à spécifier les relations
entre la philosophie et les mathématiques comme dialectiques. En effet, la critique des

couples de notions a permis de mettre en lumière des analogies entre des structures
mathématiques différentes; ces analogies ne sont pas dues à des rencontres fortuites, mais à des

conditions structurales que Lautman appelle rapports delimitation» ou d'«expression» selon
les cas. Cela amène l'auteur à poser une thèse: il doit «exister» des «préstructures» dont les

spécifications sont les différentes théories mathématiques effectives - thèse qui a l'avantage,
selon Lautman, d'expliquer de façon rationnelle l'applicabilité des mathématiques à la

physique. Lautman aborde ces questions en des termes empruntés, plus ou moins artificiellement,

à Platon, plus souvent à Heidegger: les rapports entre philosophie et mathématiques
peuvent s'exprimer dans les termes de l'«ontologique» (niveau philosophique) et de

259



l'«ontique» (niveau des théories mathématiques effectivement existantes); ou encore, la

philosophie pose une «question», témoigne d'une «intention», exprime un «souci» - et les

réponses effectives sont les théories mathématiques constituées. C'est ainsi que la logique,
partie d'interrogations sur les mathématiques, a résolu ces questions en prenant elle-même la

forme mathématique. Ainsi les exemples mathématiques permettent-ils de prolonger les

idées philosophiques - mais en leur imposant des restrictions, des limitations, des spécifications.

Lautman comprend par exemple la genèse d'un être mathématique comme la concrétisation

d'une dialectique entre l'immanence (niveau mathématique) et la «transcendance» (la
préstructure, les idées, l'ontologique). Le «réel» mathématique réside alors dans les théories,
les structures, et non pas, comme l'a soutenu toute une tradition d'épistémologic empiriste,
dans les faits et les êtres mathématiques. La critique de Lautman à l'épistémologie empiriste
(dont Poincaré) ne s'en tient pas à cette seule thèse; il montre, par le détail, en critiquant les

notions reçues d'abstrait et de concret, de contenu et de contenant, qu'il n'est plus possible de

distinguer de façon définitive un langage de son contenu, en particulier en physique. Lautman

annonce ainsi de nombreuses réflexions actuelles en philosophie. Comme Cavaillès

pour la philosophie des mathématiques, ou Canguilhem pour la biologie et son histoire,
Lautman a critiqué et affiné des concepts descriptifs en passant par l'étude de problèmes très
définis et circonscrits. C'est ce qui. à notre avis, fait la valeur de son œuvre: elle mériterait
d'être actuellement étudiée au même titre que celle des deux philosophes précités.

Anne-Françoise Schmid, Lausanne

Alwin Diemer: Dialektik. Elementarkurs Philosophie. 1. Aufl. (Econ, Düsseldorf/Wien
1976). 223 S. (Bibliographie. Informationsindex, Register).

Mit diesem Buch eröffnete der Autor in Zusammenarbeit mit dem Econ-Verlag vor einem
Jahr eine wissenschaftliche Reihe, betitelt Elementarkurs Philosophie.

Der Autor Dr. med, Dr. phil. Alwin Diemer möchte mit dieser Reihe möglichst umfassend
über bestimmte Grundprobleme orientieren, indem er einen einfachen Grundplan variierend

unter drei Abteilungen (die Grunddisziplinen, Bereichsphilosophien und Sonderdisziplinen)

die darunterfallenden Disziplinen erarbeitet.
Einleitend gibt er eine vorläufige Charakterisierung von Dialektik und ihrer je verschiedenen

Verwendung (S. I5ff.).
Er bietet dann eine aufschlussreiche Beschreibung des Wortfeldes und weiterer zur

Dialektik gehörender Termini mit der Absicht, die verwirrende Vielfalt möglicher Gegensätze
logisch zu gliedern (S. 19-28). Den grössten Teil des Werkes (S. 33-128) widmet Diemer der
historischen Herleitung dialektischen Denkens; in der Antike beginnt er mit dem Ansatz der
Vorsokratiker Heraklit und Zenon von Elea und geht dann näher ein auf die Entwicklung bei
Piaton zur Ontologie und zu einer gesonderten Logik bei Aristoteles und ihren Sondergebieten:

Apodeiktik, Dialektik und Eristik. Als hilfreich und einprägsam erscheinen mir hier und
anderswo die kurzen Zusammenfassungen und die schematischen Tafeln über die Vertreter
der verschiedenen Richtungen.

Das Mittelalter wird nur ganz kurz erwähnt (S. 47); ausführlicher erfolgt die Auseinandersetzung

mit Kant und dem deutschen Idealismus (S. 49-78), wobei die Kantischen «regulativen

Ideen» und die transzendentale Subjektivität als für Kants transzendentale Dialektik
wesentlich hervorgehoben werden, während im Hegeischen System negative Dialektik
überwunden wird durch positive Vernunft, d.h. durch die Aufhebung des formalen in das

spekulative Denken. Um ein offenbar häufiges Missverständnis Hegelscher Logik abzuwenden,

zitiert Diemer ausführlich Passagen aus der Enzyklopädie der Wissenschaften, 1. Teil:
«Die Wissenschaft der Logik» (§§ 79-82), S. 59-61. Während Dialektik bei Kant methodi-

260



scher Vollzug des Subjekts bleibt, wird sie bei Hegel Gesetzlichkeit der Gedanken und Ideen
selbst. Bewegung der Begriffe, also gewissermassen losgelöst vom Subjekt (S. 61 f.).

Diemer kritisiert Hegels mangelnde Differenzierung der Negation: da er sich auf die
bestimmte Negation beschränke, leiste er dialektischem Spiel und beliebiger Auslegung
Vorschub, womit - wie später deutlich wird - Vertreter der Kritischen Theorie gemeint sind.
Schleiermacher rückt nach Darstellung Diemers die Dialektik in ganz neue Zusammenhänge,

und zwar indem er sie charakterisiert als «Darlegung der Grundsätze für die kunstge-
mässe Gesprächsführung im Gebiet des reinen Denkens»; er sieht darin den Übergang von
der Dialektik zur Hermeneutik angedeutet.

Der Umbruch, der sich mit und vor allem nach Hegel vollzieht, wird in einer Zusammenfassung

und in einem Schema deutlich gemacht (S. 71-78); dass die Darstellung der einzelnen

Richtungen oder Momenta dabei vereinfacht ist, ergibt sich aus der Kürze der Behandlung;

es geht dem Autor offenbar vor allem darum, folgende Punkte hervorzuheben: den

Zusammenhang des Spätidealismus mit einer bestimmten Lebensphilosophie, die
Verwandtschaft früher - auch Marxscher - Dialektik mit der modernen Existenzdialektik, das
Fehlen einer Naturdialektik.

Moderne und Gegenwart: Nach 1850 wird die Dialektik verkürzt gesehen als Logik der
negativen Vernunft, während diese bei Hegel aufgehoben wurde im spekulativen Denken.
Infolge dieser Veränderung kann sie einseitig beansprucht werden zur Begründung und
Durchsetzung von Gruppen- oder Privatinteressen; anstelle theoretischer Betrachtungen
rückt jetzt überall die Praxis in den Vordergrund (allerdings in Varianten) (S. 79f.). Diemer
differenziert die Fülle verschiedener Materialismusbegriffe durch sechs verschiedene
Akzente: als Realismus. Physikalismus. Positivismus. Ökonomismus, Metaphysik und als
Holismus. Ein «Stammbaum» des Marxismus hilft die verschiedenen Ansätze marxistischer
Dialektik übersichtlich zu gliedern. Der Autor führt aus, dass ein differenziertes Verständnis
des «dialektischen Materialismus» bei Marx' Schriften nur wenig Anhaltspunkte findet, z. B.

die Vorrede zur 2. Auflage des (Kapital), wo aber ausdrücklich von der Dialektik nur als

Methode die Rede ist; erst Engels, Plechanow und Lenin haben diesen Begriff geprägt. So

stellt Diemer die Frage, ob Dialektik im Sinne einer universalen Gesetzlichkeit in Natur und
Gesellschaft überhaupt für den Marxismus wesentlich sei oder ob nicht die ökonomischen
Grundbedingungen des Menschen als gesellschaftlichem Wesen etwas anderes seien. Sehr

zu Recht weist Diemer auf ein unterschiedliches Selbstverständnis der Marxisten in Ost und
West hin: Während bei den einen nur Marx und Engels als massgeblich akzeptiert werden,
greifen die anderen z. B. Lukàcs und die Frankfurter Schule auf andere Philosophen - z. B.

Kant - zurück und hahen weder Platz für Dialektik als Universalwissenschaft noch vor allem
für eine Naturdialektik; letztere wollen den Bereich der Dialektik also einschränken auf
bestimmte gesellschaftliche Phänomene. In drei Stufen erfolgt dann eine Übersicht über die

Auffassung der Dialektik bei Marx, Engels. Lenin. Stalin. Das unterschiedliche Verständnis
von objektiver und subjektiver Dialektik und vor allem das Fehlen einer näheren Bestimmung

der dialektischen Logik deutet Diemer als Hinweis dafür, dass man im Grunde nicht
über die Hegeische Erkenntnistheorie hinausgekommen sei (S. 96IT.). Das Einschwenken auf
spieltheoretische und kybernetische Ansätze im Osten wären dann bezeichnende Versuche,
die dialektische Logik neu und anders zu begründen. Unter dem Gesichtspunkt
«anthropologisch-marxistischer Dialektik» geht der Autor besonders auf Lukàcs und die Frankfurter
Schule ein, die lebensphilosophisch und antiidealistisch orientiert sei (S. 101 ff.). Diemer
zeigt auch in neo-idealistischen Strömungen in Italien, England und den USA eine ähnliche
Tendenz zur Lebensphilosophie auf und sieht darin eine Abkehr von all den materialistischen.

naturalistischen Erklärungen.
Auf wenigen Seiten (S. 129-134) versucht der Autor dann die Auseinandersetzung um

261



dialektisches Denken auf die wichtigsten Einwände zurückzuführen: dieser kritische Teil ist

zu formelhaft; er müsste im Interesse philosophischen Weiterfragens besser entwickelt sein.
Im letzten Teil (S. 135-168) versucht Diemer eine systematische Übersicht zu geben. Als
erstes steckt er von der Geschichte her noch einmal den Rahmen für die Dialektik ab, wobei
er neben der Negativität der Dialektik vor allem ihre Positivität rehabilitieren will. Er
schlüsselt dann Negativität in ihre verschiedenen Bedeutungen auf und geht nochmals
ausführlich auf das Problem einer absoluten oder relativen Negativität bei Hegel ein.

In einer Typologie dialektischer Modi ist alles zusammengefasst, was unter Dialektik
positiv oder negativ verstanden wird, und auch ihre Anwendung in verschiedenen Disziplinen

wird ausführlich besprochen: dies sind meines Erachtens hilfreiche Hinweise für das
Selbstverständnis dieser Disziplinen und vor allem für das interdisziplinäre Gespräch. In
einem letzten Abschnitt (Die Dialektik als Methode) (S. 164-168) unterscheidet er sie a) als

Begründung und Argumentationsmethode, b) als Analysemethode und c) als Darstellungsmethode.

In a) und b) kritisiert Diemer vor allem Adorno und stützt sich dabei auf Popper; in
c) hebt er die Dialektik besonders als Darstellungsmethode hervor und rückt sie dabei
bewusst in die Nähe zur Hermeneutik, die nach seiner Meinung anthropologischen Phänomenen

besser angemessen ist als eine starre Dialektik. K. Bosch, Malters

Alwin Diemer: Elementarkurs Philosophie. Hermeneutik. 1. Aufl. (Econ, Düsseldorf/Wien
1977). 292 S. (Bibliographie, Informationsindex, Register).

Dies ist der zweite Band der Reihe Elementarkurs Philosophie: er gehört, wie auch die

Dialektik, nach Diemers Einteilung zu den Sonderdisziplinen. Es ist gewiss nicht Zufall, dass

der Autor diese methodologischen Fragen an den Anfangseiner Reihe stellt. In diesem Band

wird durch die Vielfalt der bearbeiteten Aspekte und durch die Komplexität ihrer Thematik
klar, dass die Benennung (Elementarkurs) nicht im Sinne einer simplen Propädeutik zu
verstehen ist, sondern, wie der Autor auf S. 118 andeutet, eher im Sinne von Kants Kritik der
reinen Vernunft, wo dieser zwischen «Elementarlehre» und Methodenlehre unterscheidet.

Schon in der Inhaltsübersicht erkennen wir denselben Grundplan wie im ersten Band:
Nach der Darstellung des Wortfeldes (1) gibt der Autor eine detaillierte Übersicht über die
alte, die neuzeitliche und dann die gegenwärtige Hermeneutik (2). Bei der systematischen
Behandlung des Verstehensphänomens (3) bringt er die verschiedenen Aspekte, wie z. B. des

Horizontes, der Typologie und der hermeneutischen Begründung ins Spiel und bietet
verschiedene Auslegungsmodelle an ; nachdem er im Umfeld der Philosophie und im Verhältnis
zu den Wissenschaften die Hermeneutik beschrieben hat, kommt er am Schluss (4) auf die

Anwendung der Hermeneutik und ihrer Regeln sowie auf die Zeitproblematik zu sprechen.
(1) Bei der Erklärung des Wortfeldes kommt mehrfach zum Ausdruck, dass Hermeneutik

ursprünglich religiös-metaphysische Bedeutung hatte, auf ein Sinn-Ganzes hintendierte, das
nicht mit dem Verstand allein zu erfassen ist, was in der heutigen Verwendung dieses Begriffes

und seiner Synonyme meist zu kurz kommt. Der Autor ist sich offenbar der Schwierigkeiten
seines Unterfangens bewusst, wenn er von der Geschichte «der» bzw. einer Hermeneutik

zu sprechen beginnt, weil jede Darstellung eben von einem bestimmten Vorverständnis

geleitet ist und dieses meist eingegrenzt ist in unsere abendländische Tradition.
(2) Im Gegensatz zu einem engeren Verständnis von Hermeneutik, das dessen Geschichte

«erst um 1800 mit Schleiermacher beginnen lässt» möchte Diemer «eine mittlere Linie»
finden und «wesentlich das Allgemeine im Auge behalten» (S. 32).

Er unterscheidet deshalb zwischen dem jeweiligen geschichtlichen Verstehen und den
Theorien und Modellen dieses Verstehens. Gerade dort, wo das Verstehen nicht mehr
selbstverständlich ist, setzt nach Diemer Hermeneutik ein, und nach den entsprechenden
Umbrüchen gliedert er deshalb die Epochen der Hermeneutik in: 1. Vom Mythos zum Logos

262



- 2. Die Spätantike - 3. Die christliche Tradition - 4. Der neuzeitliche Ansatz - 5. Die
klassisch-moderne Hermeneutik (1800-1900) - 6. Die Hermeneutik des 20. Jahrhunderts.

Einen interessanten historischen Durchblick zeigt der Autor im neuzeitlichen Ansatz der
Hermeneutik auf, indem er daraufhinweist, dass man sich seit der «Re-naissance und der
Re-formation» (vgl. «Revolution») jeweils in einer Umbruchsituation einerseits geschichtlich

rückwärts wendet zu den Ursprüngen und sich andererseits rationalistisch der Gegenwart

zuwendet. Das Verhältnis der beiden Intentionen und was sich daraus ergibt, ist zuwenig

entwickelt; durch die genannten Trends: Profanisierung, Rationalismus und Historismus

scheint sich das Verhältnis einseitig zuungunsten der originalen Quellen zu entwickeln.
Ist das nicht zu negativ gesehen und ist nicht durch ein besseres Methodenbewusstsein auch
eine gegenläufige Entwicklung möglich, so dass z. B. durch die historisch-kritische Methode
der originale Sinn eines NT-Textes deutlicher wird denn je (S. 40ff„ vgl. S. 185ff.)? Der Autor
führt dann weiter aus, dass der rationale Trend und die Orientierung an einem vorgegebenen
Objekt die Hermeneutik bis hin zum kritischen Idealismus kennzeichne; von daher wäre
auch Marx' Kritik an den Hermeneutikern zu verstehen - da der Bezug zur Zukunft fehlt
(S. 40ff.).

Hier bringt erst die Hermeneutik der Gegenwart eine Korrektur mit Heideggers Sein und
Zeit. Als einen charakteristischen Zug hermeneutischer Strömungen stellt der Autor auch
eine Art Humanismus heraus. Unter dem Ausdruck «klassische moderne Hermeneutik» ist
die idealistische Hermeneutik zu verstehen, die durch Schleiermacher («Sich-selbst-finden
des denkenden Geistes») begonnen und durch Dilthey («das Leben aus ihm selbst verstehen
wollen») weitergeführt wird. Als spät- und nachidealistische Hermeneutiker sind
F. A. Wolff, A. Boeck, J. G. Herder. W. von Humboldt und L. von Ranke kurz dargestellt;
entscheidendes Gewicht wird Droysen und seiner «unseligen» Scheidung zwischen Erklären
und Verstehen beigemessen (S. 59-68). Die Hermeneutik der Gegenwart ist durch den
Pluralismus von Weltanschauungen und ihre Konkurrenz gekennzeichnet, was nach Diemer
eine gute Hermeneutik um so dringlicher macht; er sagt zugleich, dass sie fast nur deutsche
Angelegenheit sei, und deutet dann kurz an, dass es «natürlich auch eine aussereuropäische
Hermeneutik gibt» (S. 74fi). Statt näher auszuführen, wie eine universale Hermeneutik
aussehen könnte, bespricht er die grossen philosophischen Strömungen unseres Jahrhunderts

unter dem Gesichtspunkt pro- und antihermeneutischer Philosophien. So vielseitig
und interessant diese Darstellungen sind, so ist doch zu fragen, ob mehrere darunter nicht zu
global abgehandelt werden; vor allem jene, die von einem anderen Ansatz ausgehen, z. B.

der kritische Rationalismus, der Behaviorismus oder der Marxismus.
(3) In den nächsten 100 Seiten des Buches (S. 117-216) finden wir den Versuch Diemers zu

einem ungeheuer schwierigen Unternehmen: einer Art allgemeiner Hermeneutik, die vom
eigenen Standpunkt ausgehend viele andere hermeneutische Konzeptionen einbeziehen
und sie auf ihre Tragfähigkeit überprüfen möchte. Zu den Schwierigkeiten, die er eingangs
(S. 117f.) dazu nennt, z. B. verschiedenen Positionen voll gerecht zu werden oder die richtige
Mitte zu finden zwischen theoretischer und praktischer Hermeneutik, wären wohl noch
andere zu nennen.

Die Vielfalt der bearbeiteten Aspekte ist nicht zu übersehen; wie weit aber dieser Versuch

hilfreich und klärend sein kann für das Verständnis zwischen verschiedenen philosophischen
Richtungen und vor allem in Richtung auf das Gespräch mit den Naturwissenschaften, kann
ich nicht beurteilen. N ach meinem Empfinden kommt aber neben der Darstellung verschiedenster

hermeneutischer Positionen und ihrer methodischen Detailprobleme gerade die

Explikation des eigenen Standpunktes zu kurz, und zwar im Hinblick auf die Praxis dieser
Theorie, die mit der «angewandten Hermeneutik» (S. 235-241) nur andeutungsweise skizziert

ist. K. Bosch, Malters

263



Esoterik und Exoterik der Philosophie. Beiträge zu Geschichte und Sinn philosophischer
Selbstbestimmung. Herausgegeben von Helmut Holzhey und Wallher Ch. Zimmerli. Rudolf
W. Meyer zum 60. Geburtstag (Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1977) 408 S.

Selten tritt eine Festschrift thematisch so gebunden in Erscheinung wie dieses Buch. Seine
Thematik bewegt sich im Umkreis der ewigen Frage, was Philosophie sei und was nicht, wie
sie sich zu geben habe und wie nicht. Ihre spezifische Zuspitzung erfährt diese Thematik
allerdings dadurch, dass die Herausgeber (1) wie selbstverständlich voraussetzen. Philosophie

sei «selbstgenügsames Denken», «autonom und sich selbst suchend» und gleichwohl in

gewissem Sinn «fremdverwiesen», und (2) dieses «Suchen zwischen Innen und Aussen» als

Frage nach Esoterik und Exoterik interpretieren (S. 9). Konkret soll dieses Buch, das sich in

Philosophiegeschichtliche Analysen (Beiträge von R. Marten, L. Hasler, Th. A. Szlezâk, J.-
P. Schobinger, W. Tinner. H. Holzhey, H. Kimmerle, P. Günter, K. Weisshaupt), Interpretationen

lind Aspekte (H. Mettler, D. v, Uslar, W. Binder) und Konzeptionen (W. Ch. Zimmerli,
W. Keller. G. Kohler, H.-W. SchafTnit, H.-M. Sass, H. Lübbe) gliedert, darlegen, dass die

Beziehung von Esoterik und Exoterik keinesfalls nur als Disjunktion auftritt und dass es in

jedem Fall irreführend wäre zu behaupten, die Philosophie habe sich bei dieser Suche stets

für die Esoterik entschieden oder sei als solche immer schon esoterisch. - Das Ergebnis selbst
kann nicht überraschen. Denn die Konjunktion der Thesen (1) und (2) lässt gar keinen
anderen Schluss zu. Nun wird für (1 aber gar nicht argumentiert. Und (2) involviert - ganz
unabhängig von der Frage, wie 1 nun genau zu verstehen ist - eine zumindest idiosynkra-
tisch zu nennende Verwendung der Ausdrücke «exoterisch» und «esoterisch». Faktisch
handelt es sich jedoch um einen Sprachmissbrauch. Denn genau genommen hätte dieses

Buch auf dem Hintergrund der im Vorwort getroffenen Setzungen ebenfalls zeigen müssen,
dass sich die Philosophie stets dann, wenn sie nicht für Esoterik plädierte, «auf-anderes-
angewiesen» bzw. «fremdverwiesen» wusste. Aber eben dies ist nicht der Fall: im Gegenteil,
namentlich die historisch seriösen Beiträge zeigen unzweideutig, dass die in Rede stehende
Exoterik so gut wie nichts mit dem zu tun hat, was man bona fide unter «Fremdverwiesen-
heit» verstehen könnte. Der im Vorwort statuierte begriffliche Zusammenhang dürfte sich
bei näherem Hinsehen als ausserordentlich obskur erweisen.

Die Genese des Mythos vom esoterischen Charakter der Philosophie, den die Herausgeber

dieses Bandes für destruierbar halten, wurde wohl durch ein historisch gefestigtes
Missverständnis begünstigt,-durch die Annahme nämlich, der Ausdruck 'exoterisch' werde
von Aristoteles zur Bezeichnung dessen verwendet, was nicht eigentlich philosophisch sei,
und der Ausdruck 'esoterisch' mit Bezug auf Piaton zur Bezeichnung dessen, was als nicht-
publizierbare Lehre im Hintergrund der Dialoge stehe. Doch handelt es sich hierbei wohl
um eine fable convenue. Denn nach dem heutigen Stand der Forschung gibt es keinen
Anhaltspunkt dafür, dass Aristoteles in den sog. exoterischen Schriften die Gegenstände
seiner bekanntlich unveröffentlichten Vorlesungsmanuskripte prinzipiell zurückgehalten
hätte. Noch handelt es sich bei dem, was Piaton nicht eigens publizierte (aber öffentlich
vortrug!), um eine Geheimlehre oder um etwas, was von den dialogisch bzw. dialektisch

gewonnenen Wahrheiten substanziell verschieden wäre. Diese Sachlage wird von R. Marten
in seinem Beitrag « Esoterik und Exoterik» oder « Die philosophische Bestimmung wahrheitsfähiger

Öffentlichkeit», demonstriert an Piaton und Aristoteles (S. 13-31) zu wenig präzis
beschrieben. Seine Unterscheidung zwischen einer «esoterischen Öffentlichkeit» einerseits,
wobei es sich hier um die Öffentlichkeit der Wahrheit selbst handelt, welche weder öffentlich
noch nicht-öffentlich ist, und einer wahrheitsfähigen «exoterischen Öffentlichkeit» andererseits

schafft mehr Probleme denn Klärung. Gut zeigt T. A. Szlezâk in seinem Beitrag Plotin
und die geheimen Lehren des Ammonios (S. 52-69), wie das wirkliche Mysterium im Gegensatz

zu den irdischen Geheimlehren dem Uneingeweihten nur deshalb verborgen bleiben

264



muss, weil es sich der Aussage grundsätzlich entzieht, und dass Plotin, der eindeutige
Mystiker unter den Neuplatonikern, zugleich auch derjenige ist, der in allem, auch in der
Frage der Esoterik am eindeutigsten der Vernunft verpflichtet ist. Er zeigt ferner, wie die
Anfänge des Neuplatonismus bei Porphyrios, dreissig Jahre nach dem Tod Plotins in seltsamer

Mystifikation erscheinen und dass Ammonios offenbar auf der Grundlage durchaus
unzureichenden Tatsachenmaterials zu einem zweiten Pythagoras hostilisiert werden soll.

Interessante Momente der Innen-Aussen-Struktur zeichnet J.-P. Schobinger in seinem
sensitiven Beitrag Auguslins Einkehr als Wirkung seiner Lektüre (S. 70-100). Seine Analyse
der urf/nomV/uTheorie Augustins erweist, dass die einzelnen Lektüreerfahrungen Etappen
bilden: sie führen zu einem Gang nach Innen, dessen existenzeller Zielpunkt die Bekehrung
ist und dessen literarische Konsequenz die 397 entstehenden «Confessiones» sind, welche
durch die Darstellung dieses Ganges die eigenen Lektüreerfahrungen zur Wirkung bringen
wollen: «Sie tragen den Gang-nach-Innen - in seiner ganzen Esoterik - nach Aussen, damit
er zur Nachfolge Anlass gebe. Sie sind der Umschlag der Wirkung zur Ursache, die Exoterik
der Esoterik» (S. 96). Tatsächlich wird die Abfassung der «Confessiones» damit zu einem
erklärbaren Ereignis. - Die Augustin-Forschung wird von diesem Beitrag sicherlich profitieren:

ausserdem wird hier eine Brücke zur Diskussion jener semantischen Theorien geschlagen,

die dem Traktat De Dialectica zugrunde liegen. Die Frage der Echtheit dieses Traktates
wird allerdings problematisch behandelt. Erwähnenswert ist auch der Beitrag von L. Hasler,
der die anti-dogmatischen Attacken der Skeptiker pyrrhonischer Observanz als Die skeptische

Zerstörung der Esoterik interpretiert: «Esoterisch» mutet der Anspruch dogmatischen
Philosophierens nicht etwa auf Grund der Unverständlichkeit dessen an. was behauptet
wird, sondern weil dogmatisches Philosophieren dann, wenn es die von der Realitäts-
Situation geforderte philosophische Lösung nur «nach innen», d.i. für das Bedürfnis des

Philosophierenden selbst schafft und damit offensichtlich auf «innerlicher» Dezision gebaut
ist (S. 32-51). Speziell interessant ist hierbei auch L. Haslers Versuch einer Destruktion jener
zuletzt wiederum namentlich von M. Hossenfelder propagiertem Auffassung, wonach die
Maxime der Urteilsenthaltung das Bestreben widerspiegele, ein gleichsam ideologiefreies
Leben zu führen. - In der Tat demonstriert dieser Typus von Interpretation generell die
Schwächen jener Art hermeneutischen Erklärens, welches triviale psychologische Annahmen

zugrunde legt. Jedenfalls wird der Pyrrhonismus in der Darstellung von Hasler als ein
Stück genuiner Philosophie erkennbar, welche das Odium der Lebensphilosophie verliert. -
Auch W. Tinners Beitrag Leibniz: System und Esoterik (S. 101-116) illustriert wesentliche
Züge der klassischen Konfrontation von Esoterik und Exoterik; zudem eröffnet er der

Leibniz-Forschung interessante Perspektiven. Von generellem Interesse ist hier, dass Leibniz'

Unterscheidung zweier Modi des Philosophierens den Ausdrücken 'akroamatisch' (i.e.
esoterisch) und 'exoterisch' Bedeutungen unterlegt, die in dent einschlägigen Werk des

seinerzeit berühmten und von Morhof geschätzten Altdorfer Aristotelikers Philipp Scherb
Theses de libris Aristotelcis Acroamaticis et Exotericis anvisiert wurden. Jedenfalls besteht das

eigentliche Kriterium der Unterscheidung zwischen Akroamatik einerseits und Exoterik
andererseits für Leibniz im Prinzip nicht anders als für Scherb darin, dass der akroamatische
Modus des Philosophierens durch die Möglichkeit einer vollständigen Demonstration seiner

Gegenstände charakterisiert ist, wohingegen die Exoterik auf bloss wahrscheinlichen Sätzen

beruht. - Aristotelisch gesprochen geht es dabei also um den fundamentalen Unterschied
zwischen nicht-dialektischen Syllogismen einerseits und dialektischen Syllogismen andererseits,

der im Einleitungskapitel der Topik exponiert wird. Leibniz' Bemühungen in den
Jahren 1670-1705 gehen offenbar nicht zletzt dahin, den Modus «exoterischen Philosophierens

bzw. populären Philosophierens systematisch zu begründen» (S. 113).

Insgesamt tritt die Bandbreite dessen, was der zeitgenössische Leser mit der Kontroverse

265



um Exoterik und Esoterik in der Regel verbindet, wohl nirgendwo deutlicher hervor als in
der Darstellung jener Diskussion, die das Profil der philosophischen Szene des 18.

Jahrhundertbeleuchtet: Der Philosoph fur die Welt-eine Chimäre der deutschen Aufklärung?(S. 117-

138), - ein ebenso kluger wie professioneller Beitrag von H. Holzhey. der das Problem einer
«öffentlichen Philosophie» hier - anders als in dem Vorwort der Herausgeber - an drei
Gesichtspunkten beobachtet: dem Gesichtspunkt des Adressaten («Welt»), dem der
Darstellungsweise («populär») und dem des Philosophiebegriffcs.

Das Programm einer Philosophie für die Welt wurde im ganzen 18. Jahrhundert primär als

Programm allgemeinverständlicher Darstellung philosophischer Gedanken diskutiert: dabei

weist 'Welt' zunehmend auf die bürgerliche Leserschaft und deren Welt, wobei mit
diesem Begriff ausgemacht wird, worüber der Philosoph spricht und wie er es tut. Die
Forderung nach Allgemeinverständlichkeit betrifft hier übrigens einen Aspekt jener
Zweideutigkeit, die dem Begriff der Popularität in der philosophischen Literatur des 18. Jahrhunderts

fast durchgängig anhaftet: der andere Aspekt betrifft den Gedanken an eine inhaltliche
Revision, so wie er in Gestalt jener Auffassungen Ausdruck findet, welche Logik, spekulative
Metaphysik usw. als unnütz deklarierten und stattdessen Philosophie über den Menschen in
Form von empirischer Psychologie und Anthropologie sowie die sog. Lebensphilosophie auf
den Schild hoben. Demgegenüber grenzt Kant die Frage der Popularität ganz auf eine

Entscheidung darüber ein. ob und unter welchen Umständen eine bestimmte Materie so

etwas wie eine allgemeinfassliche Darstellung erlaubt. Indem er aber das Darstellungsproblem

auf die Unterscheidung zwischen einem Schul- und einem Weltbegriff zurückbringt

und eine blosse Schreibart propagiert, bleibt der Begrilf einer Philosophie für die Welt
buchstäblich 'unterbestimmt'. Doch hat nicht umgekehrt eine derartige Abgrenzung, die
auch das Problem der Vermittlung zwischen wirklichem Philosophieren und dem Standpunkt

der Wellerfahrung aufwirft, auch das Positive, die Schwäche des aufklärerischen
Ansatzes coram philosophico schonungslos aufzudecken? Und zeigt nicht Kants «Philosophie

nach dent Weltbegriff» mit ihrer Abbildung im «Lehrer im Ideal», der sich als
Weisheitslehrer und Gesetzgeber und mithin wahrer Philosoph vom blossen Vernunftkünstler als

Personifikation des Schulbegriffes unterscheidet, die Gefahr, dass metaphysische Welten
geschaffen werden und die Welt, in der der Philosoph lebt, darüber in Vergessenheit gerät? -
Für Nietzsche, über den K. Weisshaupt in seinem Beitrag Maske und Gehalt. Stufen des

Esoterischen hei Nietzsche (S. 190-205) handelt, ist Philosophie ein Titel für Irrtümer und
Vorstellungen von Jahrtausenden, für eine Versammlung von Unwahrheiten grossen Stils,
aber auch das Losungswort für die Präsenz und Zukunft der Wahrheil des Seienden im
Ganzen. Das Verhältnis von exoterischer und esoterischer Philosophie erfährt bei ihm eine
interessante Interpretation, die durch eine Korrektur der Raummetaphorik charakterisiert
ist: Während die Alten nämlich die in Frage stehende Differenz dahingehend verstanden,
dass der Exoteriker draussen steht und von aussen her sieht, schätzt, misst. urteilt, der
Esoteriker dies alles aber von innen her tut. läuft die Korrektur der Raummetaphorik bei
Nietzsche darauf hinaus, dass die Differenz als «Von-Oben-herab-Sehen» des Esoterikers
und als «Von-Unten-hinauf-Sehen» des Exoterikers zu sehen ist (S. 193): die Höhe des

Esoterischen sieht Nietzsche darin, dass er in seinen höchsten Einsichten ohne Schüler und
Freunde bleibt. Gemäss Nietzsches Selbstverständnis ist die Maske die öffentliche Gestalt
seines Denkens für seine Zeitgenossen, der Gehalt dieser Maske ist eine andere Maske,-der
Zeitgenosse späht nach einer «Lehre dahinter», nach der esoterischen Lehre, denn er
versteht nicht, was sich lesbar präsentiert: Dieses «Dahinter» ist nicht eine neue und andere
Lehre, sondern ein verschlungenes Weggewühl durch Höhlen und weitere Masken, eben der
Prozess des Verstehens des Esoterischen (S. 204).

Die heutige Frage nach dem Standort der Philosophie stellt sich inmitten jener umbruch-

266



artigen Situation, in welcher Welt- und Handlungsorientierung in zunehmendem Masse
durch die Wissenschaften bereitgestellt zu werden scheinen. Die Antworten der Philosophie
auf diese wissenschaftliche Herausforderung untersucht W. Ch. Zimmerli in seinem Beitrag
Esoterik und Exoterik in den Selbstdarstellungsbegriffen der Gegenwartsphilosophie. Eine
historische Analyse in systematischer Absicht (S. 253-288). Dabei werden nur diejenigen
Positionen ins Auge gefasst, die im deutschen Sprachbereich schulbildend geworden sind, -
nämlich die Kritische Theorie, der Kritische Rationalismus, die Erlanger/Konstanzer
Schule und schliesslich die Philosophische Hermeneutik. Zimmerli argumentiert dahin, dass

alle diese Positionen der Herausforderung durch die Wissenschaft mit «philosophischem
Hinterfragen» begegnen und dass sie mithin hinsichtlich ihres Selbstverständnisses auf ein
und dieselbe formale Grundstruktur reduzierbar sind. Aber eben dieser Versuch, die
Wissenschaft unter Zuhilfenahme eines - esoterisch oder pseudoexoterisch-lebensweltlich
gewonnenen - «Superkriteriums» zu hinterfragen und die damit verbundene Tendenz zu

allgemeiner Exoterisierung in der Rechtfertigung esoterisch gewonnener Kritik-Kriterien
führt zu neuer Esoterik. Die damit verbundenen Gefahren sollen durch eine «arbeitsteilige
Philosophie» eliminiert werden, d.h. durch den Ansatz des dreistufigen Modelles von exote-
rischem Problemaufgritf. esoterisch-problemaufklärendem Philosophieren und exoteri-
scher Rhetorik. - Zimmeriis modellhafte Konzeption, die eingestandenermassen gewisse

Aspekte der Philosophischen Hermeneutik weiterentwickelt (S. 278), hat eine ganze Reihe
von interessanten Implikationen. Was mich eher beunruhigt, ist auch hier die
Selbstverständlichkeit, mit der Probleme geschaffen werden, ohne dass die Voraussetzungen selbst

einigermassen klar zu Tage treten.
Die Möglichkeit einer Arbeitsteilung anderer Art diskutiert H. Lübbe in seinem

programmatischen Beitrag Philosophie oder Bindestrich-Philosophie?(S. 386-399). Dabei geht Lübbe
von der Überlegung aus, dass die Frage, ob sich die Philosophie öffentlich in den Spezialitäten

der sogenannten Bindestrich-Philosophien darzustellen habe oder schlechthin als solche
auftreten solle, nicht sinnvoll ohne Rekurs auf die Pragmatik ihrer institutionellen Verfassung

zu beantworten ist. Diese Pragmatik ist einmal dadurch charakterisiert, dass die Zuordnung

der Philosophie zu den Wissenschaftszweigen heute jenseits der Grenzen der
historisch-philologisch geprägten Philosophischen Fakultät wiederhergestellt wird; zum anderen
dadurch, dass die Bindestrich-Philosophien Kompetenzanforderungen spezifizieren, denen
der Nachweis einer Ausbildung und Betätigung in der Philosophie als solcher offenbar nicht
mehr zu genügen vermag. Die Institutionalisierung von Bindestrich-Philosophien stellt sich

Lübbe als der Versuch dar, Realitätsverluste zu kompensieren, die die Philosophie schlechthin

erlitten hat; sie ist der Versuch, unter gegenwärtigen wissenschaftsorganisatorischen
Bedingungen den universalen Charakter der Philosophie zu restituieren und somit
gegebenenfalls auf jene orientierungspraktischen Schwierigkeiten Rechnung zu tragen, die wir
haben, die Philosophie unseres Lebens in dieser Welt festzustellen und zu disziplinieren. -
H. Lübbes Plädoyer für die von M. Heidegger verschmähte Bindestrich-Philosophie gehört
sicher zum Besten, was dieser insgesamt lesenswerte, aber nicht immer leicht lesbare Band zu
bieten hat. Die Tatsache, dass die philosophische Diskussion des angelsächsischen Sprachraums

gänzlich unbeachtet und unberücksichtigt bleibt, macht dieses Buch für die internationale

Philosophie allerdings über weite Strecken zu einem rein esoterischen Ereignis.
Andreas Graeser, Bern

Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit für den Widerspruch. Mit einem einführenden Interview

von Alfred A. Hässler (Novalis, Schaffhausen 1976), 245 S.

In dem Interview stellt sich der bekannte Verfasser als Aussenseiter im freien Feld des

267



Philosophierens vor, der als Jude von dem durch «Auschwitz» bestimmten Judentum nicht
loskommt und mit Recht nicht loskommen kann.

Im Werk selbst wird eine neue Möglichkeit der Philosophie als einer kritisch schwebenden
Metasoziologie geliefert - ein originaler Versuch kritischer Gesellschaftstheorie aus der Sicht
der als Freiheit für den Widerspruch geschichtsstrukturell artikulierten Dialogik, die durch
Aufnahme und Überwindung der Dialektik entstanden ist. Es ist ein neuer - diesmal nicht
auf biblische Besinnung für Juden und Christen gerichteter wie in Weil wir Brüder sind

1975), sondern - durch den Aufbruch der vierten Welle des Anarchismus seit 1964 und die
Revolte der Jugend gegen die ältere Generation genährter Aufschwung bis zur Grundfrage
der Philosophie.

Ohne relativieren zu wollen, sondern vielmehr um zu relationieren, bringt der Verfasser
die Grundfrage der Philosophie auf die Formel: «Den Kampf zwischen Idealismus und
Materialismus, der ja nicht erst von Hegel und Marx herrührt, sondern seit dem Beginn der
Philosophie seit Parmenides und Heraklit besteht, können wir heute lösen, indem wir zu
einer Offenheit vorstossen, die beide zusammen gelten lässt. Anstatt Aufhebung dialektischer

Widersprüche sage ich: Aufgeräumtheit.»
Mag es gefallen oder nicht, es ist da, und zwar in der Art und Weise, dass wesentliche

Zeitfragen, an denen die akademische Philosophie vorbeigeht, in zwölf Kapiteln zum Thema
werden. Neben und mit dem Thema der Philosophie werden artikuliert solche Fragen wie
Wissenschaft und Glaube, Technik, Freiheit, ihre Unterdrückung im neuzeitlichen Totalita-
rismus und Faschismus, die Fragen des Nihilismus, des Schmerzes, der Krankheit und des
Todes, deren Sinn verlorenging auch dank der ärztlichen Wissenschaft, und last not least die
Frage des Widerstandes gegen das Böse, für das es keine Freiheit für den Widerspruch geben
darf. Am Ende - in den beiden letzten Kapiteln - wird das eigentliche Plädoyer für die
Freiheit zum Widerspruch, die auch der Gefahr des ins Leere laufenden Pandialogismus
standhalten soll, gebracht.

Es wirkt ein wenig befremdend, dass der Verfasser sich nicht verpflichtet fühlt, sein - und
nicht nur sein, sondern «das» - Aussenseitertum in bezug auf die akademische Philosophie
auf die Formel 'Freiheit für den Widerspruch' zu bringen. Im Zusammenhang mit dem
Anarchismus, der sich letzthin als «gewaltlos» darstellt (in der vierten durch H. Marcuse
angeregten Welle), lässt er zwar Distanz auch gegenüber dessen Grösse spüren, indem er
sagt, «jeder und alles andere müsse ebenfalls zu Worte kommen, nicht bloss man selber»

139), was vielleicht gegen das Kleine oder Böse in der Auseinandersetzung mit der allmächtigen

Staatsmacht gelten soll.
Es darf gesagt werden, dass in dem Werk vor uns der zum Philosophen aufgewachsene

«Nathan der Weise» spricht und dass es für jeden Denker von Wert ist, es zu lesen. Nur
scheint es sonderbar zu sein, dass das konsistent und widerspruchsfrei für Freiheit plädierende

Werk zugleich auch für den Widerspruch plädiert. Ladislav Menzel, Prag

Fridolin Wiplinger: Metaphysik. Grundfragen ihres Ursprungs und ihrer Vollendung. Alber-
Broschur Philosophie (Alber, Freiburg i. Br./München 1976). 312 S.

Das anzuzeigende Buch ist die letzte, durch den Herausgeber leicht kollationierte Vorlesung

des allzu früh verstorbenen Verfassers, Als Heidegger-Interpret in seinen bisherigen
Veröffentlichungen ausgewiesen und durch ein Heidegger-Vorwort zu vorliegendem Werk
als solcher gleichsam bestätigt, überrascht Wiplinger in seiner Metaphysik damit, dass er
Heideggers Interpretationshorizont (die Frage nach dem Sinn von Sein) hinsichtlich der
Destruktion der Geschichte der Metaphysik für die Ausspiegelung metaphysischer oder
vormetaphysischer Denkerfahrungen wie selbstverständlich akzeptiert, die so gewinnbaren

268



Klärungen aber nicht bloss als Korrekturen im Blick auf die problematisierten Ansätze
wirksam sein lässt; vielmehr wendet er die Korrekturen gegen Heidegger selbst bzw. führt
diesen dadurch über ihn hinaus (vgl. 308), dass er dessen wesentliches Fragen Ernst nimmt,
d.h. entschieden radikalisiert, und zwar so, dass er die metaphysische Leitfrage, die Frage
nach dem Sein als der Wahrheit des Seienden, zurückstellt zugunsten der Frage nach der
Wahrheit des Seins selbst, der Grundfrage. Radikale Fraglichkeit, Suche, Bewegung,
Umbrüche sind treibendes Movens der Arbeit, die nirgends sich eigentlich «festmacht», es sei

denn an den beigezogenen Texten. Ist dieses Unterwegs von Fragen, dieses Unterlaufen von
Positionen auch der angesagte methodische Anfang zur Gewinnung lebendiger Fragehinsichten

(vgl. 35 und 289), so ist mehr noch der Sprach- bzw. Sprechstil der Vorlesung das

flüssige, weil zweifellos adäquate Element philosophischer Mitteilung. Das hat zur Folge,
dass die Ausführungen, insofern sie in Wiederaufnahmen, Rückblenden. Exkursen die

Grundfrage der Metaphysik und was die Metaphysik selbst sei, allmählich profilieren und
vorstellen, den Leser zum fühligen Mitgang einladen, ja nötigen.

Den Verfasser leitet die Überzeugung - und darin akzeptiert er die Hauptmaxime der
Phänomenologie, wonach Denken und wesentliches Wissen der konkreten Ausweisung
bedürfen -, dass «der Wesensgrund jeder Metaphysik aus einer ursprünglichen Erfahrung»
kommt. «Gemeint ist eine geschichtlich einmalige unverfügbare, unableitbare Erfahrung,
die schlechthin unüberholbar ist eine Erfahrung, die mit keiner anderen von gleicher
Ursprünglichkeit vergleichbar oder gar in einer allgemeinen bzw. einem allgemeineren
Begriff, einer allgemeinen Theorie von Erfahrung zu vermitteln und aufzuheben ist, wohl
aber sich radikal und total mitsamt der ihr entspringenden Grundstellung einer Metaphysik
und so mit dieser selbst, in einer solchen verwandeln kann» (296f.). Die Grund-Frage der
Metaphysik in ihrer Vollendungsgestalt ist die Frage nach der Frage. Sie ist das Vehikel für
die Verwindung der Metaphysik selber («durch sie hindurch in ihren Ursprung zurück», 309)
und konkretisiert sich zugleich als Frage-Erfahrung im Nachgang geschichtlich sich
wandelnder Epochen (vgl. 279ff. und 298). Der Frage-Modus «Zweifel» führt zu einer
Subjektivitätsmetaphysik, die das,Ich als Grundlage allen Seins und aller Wahrheit erkennt und
anerkennt (vgl. 2420".); der Frage-Modus «Staunen» (vgl. 8 Iff.) leitet zu den philosophischen
Ur- und Grundworten zurück bzw. lässt diese allererst aufspringen und in Metaphysik und
deren Geschichte dann eintreten. Im hermeneutischen <Als> kommt der analoge Sinn von
<ist> in den mannigfaltigen Weisen von Sein (Sein als Seiendsein, als Grundsein, als Wahrsein,

als Göttlichsein) spekulativ und phänomenal sichtsam zur Gegebenheit. Solche
Gegebenheit qua Metaphysik wird zur Aufgabe des philosophierenden Menschen dann, wenn die

Notwendigkeit, die Einheit des Sinnes von Sein zu denken (vgl. 162ff.), erblickt wird. Subtile

Differentialinterpretationen des Verfassers helfen in diesen Blick. Hinsichtlich prospektiver
Bedeutung des Buches muss lebhaft bedauert werden, dass des Verfassers Versprechen, eine

Fichte-Deutung vorzulegen, die sich von seitherigen Angeboten abdrückt, nun uneingelöst
bleiben muss. Einzelhinweise (vgl. 32ff.) erlauben aber bereits, die Konturen eines Gedankens

zu sehen, der das Ende der Metaphysik nicht im Willen zur Macht Nietzsches vermutet,
sondern im Setzungs-Ich Fichtes. Wer mit Sein und Zeit den Willen zur Macht als

«Entschlossenheit» denkt, die sich nicht auf das sich entschliessende Ich abkapselt, sondern im
Seienden im Ganzen steht (vgl. Heidegger, Nietzsche I, 59), wird im Blick auf Fichte und
seiner Konzeption des Absoluten, welches jenes Tun ist, das sein eigenes Nicht-Ich sich

gegenübersetzt, die äusserste Differenz zu Heideggers späterem Seinsdenken orten können:
dort nämlich, wo Ende und Vollendung Versammlung und Ortschaft für ein Denken sind,
das sich als gegeben, als Gabe, erfährt.

In diese Erfahrung hinter Fichte zurück und über Heidegger hinaus weist das vorliegende,
in jeder Weise bemerkenswerte Buch. Heinrich Treziak, Regensburg

269



Renzo Vitali: Gorgia. Retorica e filosofia (Argalia, Urbino 1971). 255 p. (Pubblicazioni del-
l'Università di Urbino).

Ce livre prend place dans l'entreprise contemporaine de réhabilitation des sophistes, qui
comprend déjà nombre de travaux importants.

L'auteur commence par dégager les significations du terme sophislès. Alors que sophos
tend à désigner celui qui possède une sagesse dépassant la condition humaine, sophislès
s'applique plutôt à celui qui possède un savoir spécialisé correspondant à une direction
déterminée de l'expérience humaine. Sophislès désigne aussi l'homme cultivé, et plus
spécialement l'expert en discours et raisonnements. De cette signification on passe à celle de

«rhéteur», avec laquelle l'accent est mis sur l'incapacité d'atteindre l'être par le discours.
Enfin, si le sophislès excelle dans la vie pratique et cherche à s'intégrer à la société, c'est en

premier lieu un théoricien: sa supériorité dans l'ordre pratique a un fondement théorique.
Puis une enquête sur les antécédents historiques de la sophistique met en lumière le rôle

déterminant de l'éléatisme comme «prémisse inévitable» (p. 77) de la sophistique. Avec
l'identité de l'être, de la pensée et du langage, telle que la postulent les éléates, le problème de

l'être se pose comme problème de langage {logos) et sa solution dépend exclusivement de
l'ordonnance correcte du langage. Mais le développement même de l'éléatisme, avec Zénon
et Mélissos, conduira à opposer l'être et le logos, comme en témoigne la perplexité d'Aristote
face à la démonstration par Mélissos de l'unité de l'être {Gen. el Corr. 1,8,325 a 17): «D'après
les raisonnements il paraît en être ainsi, mais d'après les faits une pareille opinion ressemble à

une folie» (cit. p. 91). Gorgias poussera cette opposition jusqu'à l'affirmation d'un écart
infranchissable entre l'être et le logos. Par là il est aux yeux de R. Vitali le «point nodal de la

culture grecque du Ve siècle» (p. 238).
On attendrait de l'auteur qu'il justifie cette thèse par une analyse des textes fondamentaux

de Gorgias. Mais il considère ces textes comme connus (cf. p. 9) et se borne à en citer divers

passages sans les soumettre à une véritable analyse. C'est là une lacune regrettable. La
production de Gorgias soulève de redoutables problèmes d'interprétation, qui sont loin
d'être résolus. La signification des affirmations que l'on peut en extraire n'apparaît qu'au
terme d'une analyse philologique qui les replace dans leur contexte, et toute nouvelle
tentative d'interprétation d'un passage isolé ou d'un texte complet devrait fournir au lecteur
les explications nécessaires à sa justification.

Les témoignages anciens font de Gorgias le fondateur de la rhétorique. R. Vitali s'efforce
de montrer que la rhétorique n'est pas pour lui un simple art oratoire destiné à embellir le

logos, mais «l'élaboration doctrinale par excellence du logos» (p. 126). Le rhéteur, selon
Gorgias, persuade parce que son discours se déroule «selon la loi interne du logos» (p. 127).

Ce discours comporte sa vérité propre: la «vérité logique» (p. 130) fondée sur l'accord du
logos avec lui-même, c'est-à-dire sur la non-contradiction. Une proposition du traité Du
Non-être (B 3, 67): «il est tout à fait absurde que quelque chose à la fois soit et ne soit pas»,
constitue d'après l'interprétation de Vitali la première affirmation dans la tradition occidentale

du principe de non-contradiction (cf. p. 188): dans cette oeuvre, qui est une réponse au
traité De l'Etre de Mélissos, nous assisterions à la «naissance de la logique» (p. 158).

Loin de laisser échapper le critère de la vérité, comme le soutient Sextus Empiricus (VII,
87), Gorgias le place donc dans le logos. Mais, selon le traité Du Non-être (B 3, 84), le logos
n'est pas l'être. La vérité dont il est porteur ne saurait donc être la «vérité absolue de l'être»

(p. 147). que cherchaient les éléates. Vitali soutient qu'il s'agit d'une vérité construite par
l'homme et relative à l'homme (cf. p. 166 et 168). Ainsi naîtrait l'idéal nouveau d'un sage
s'identifiant au rhéteur, pour qui, selon un mot de YEloge d'Hélène (B 11,8), «Logos est un
puissant seigneur».

270



Mais le logos dont l'Eloge d'Hélène décrit la puissance est-il, comme le veut Vitali, le

«grand et unique seigneur de la vérité» (p. 199)? N'est-ce pas au contraire un logos ensorcelant,

doté d'une force incantatoire? A l'interprétation habituelle de ces termes qui caractérisent

le logos poétique, Vitali oppose une interprétation nouvelle pour laquelle l'apatè
opérée par ce logos n'est pas une tromperie, mais une «déviation» soustrayant l'âme à

l'opinion pour la remettre sur la voie de la vérité (cf. p. 148, 195, 211). Cette manière d'interpréter

l'expression Sô^riç àttaTf)|.iaTa (B 11, 10) demanderait une justification philologique
que la note de la p. 148 ne fournit guère. Au premier abord elle offre l'avantage d'établir un
lien entre le traité Du Non-être et L'Eloge d'Hélène et d'étayer la thèse selon laquelle la

première de ces œuvres est «l'arrière-fond théorique» (p. 198) de toute la production de

Gorgias. Mais cet avantage est illusoire, car dans la perspective de Vitali la vérité à laquelle le

logos poétique achemine l'âme n'est pas la vérité logique, mais la «vérité originaire» (p. 148)

jaillissant de la «coïncidence entre le dire et l'être» (p. 196). Loin d'assurer l'unité de la pensée
de Gorgias. l'interprétation hasardeuse qui nous est proposée ici la fait éclater en prêtant à ce

sophiste deux conceptions opposées du logos. Elle nous conduit à douter que sa «théorétisa-
iion du logosti soit suffisante pour lui conférer une «prééminence» sur tous les autres
sophistes, comme l'affirme Vitali (cf. p. 199).

Il n'en reste pas moins que Gorgias occupe une place importante dans la philosophie et,

plus largement, la culture hellénique. Vitali a raison de le souligner et, quelles que soient les

réserves que soulèvent certains aspects de son livre, cette étude ouvre des perspectives fort
intéressantes sur l'auteur du traité Du Non-être et sur la sophistique en général.

A.-J. Voelke, Lausanne

Norbert A. Luvten (Hg.): Das Menschenverständnis nach Thomas von Aquin. Arbeiten zur
Psychologie, Pädagogik und Heilpädagogik, Bd. 31 (Freiburg i. Ü. 1976).

Die Fribourger Dominikanerprofessoren haben 1974 ihre Vortragsreihe über die
Anthropologie des heiligen Thomas, die sie anlässlich der Siebenhundertjahrfeier des Todes
ihres Ordensbruders gehalten haben, veröffentlicht und bringen nun die Vorträge in (im
übrigen nicht immer geglückter) deutscher Übersetzung heraus. Das Programm der Beiträge
formuliert Luyten im Vorwort: Die Dozenten stellen sich die Aufgabe, «die thomasischen
Einsichten über den Menschen mit den anstehenden Problemen eines für heute gültigen
Menschenverständnisses zu konfrontieren» (7). Die angedeutete Zielrichtung wird im Laufe
der Vorträge aufden fachphilosophischen Kontext einer philosophischen Anthropologie hin
präzisiert: Es soll im Blick auf die «Erarbeitung einer integralen Anthropologie» (82) die

«Aktualität der thomanischen [sie!] Anthropologie» (42) erwiesen werden, so. dass sich

Thomas' System als «Grundkonzeption» (43) zur Integration der neuzeitlichen anthropologischen

Einsichten bewähren könnte.
Angesichts der thematischen und methodischen Pluralität in Sachen «philosophische

Anthropologie» beschränke ich mich darauf, einige Anhaltspunkte herauszustellen, die eine

Beurteilung der anthropologischen Relevanz der Beiträge von je verschiedener Position aus

ermöglichen sollten.
1. Die Autoren sind sich einig, dass Anthropologie ohne metaphysische Fundierung

Bruchstück bleibt. Gemäss ihrer Systematik ist sie ja die Anwendung der ontologischen - der
nicht erfahrbaren, aber erkennbaren - Prinzipien des Seins auf einen Teilbereich. Sie ist
zudem an die (natürliche) Theologie geknüpft, insofern sie, nach dem Wesen des menschlich
Seienden forschend, auch nach dem Ursprung und Ziel, mithin nach dem letzten Prinzip
dieses Seienden fragt. Diese etwas pauschale Kennzeichnung des thomistischen anthropologischen

Selbstverständnisses mag hinreichen, um dieses als eine spezifisch kritische
Gegenposition zu den gängigen anthropologischen Ansätzen zu typisieren:

271



a) Das «gültige» Menschenbild und darin die «Sonderstellung» des Menschen zu erarbeiten.

ist auch das Anliegen der klassischen philosophischen Anthropologie seit Scheler. Im
Rahmen dieses programmatischen Einverständnisses aber wird der Thomist den Verlust der
ontologischen Fundierung der Frage nach dem Menschen beklagen müssen. Unabdingbar
ist es ihm. dass etwa die phänomenologische Klärung der verschiedenen Elemente von
Personsein «metaphysisch zu vertiefen» (86) ist in Richtung auf eine Ontologie der Substanz.

b) Der neusten Tendenz der anthropologischen Forschung, ihrer Zersplitterung ins
einzelwissenschaftliche Detail und ihrem Desinteresse an der Wesensfrage kann die thomistische
Position gar nicht mehr als Gegner begegnen; denn sie vertritt ein nunmehr unerheblich
gewordenes Anliegen. Im klaren Bewusstsein der Kommunikationsschwierigkeiten kann sie

die für sie evidente Notwendigkeit der metaphysischen Vertiefung nur noch als Postulat
aufrechthalten, als die Forderung nach der synthetisierenden «Schau der Weisheit» (43),
nach der «integralen Anthropologie» (82).

c) Eine solche Position kann sich heute nicht mehr naiv-realistisch geben, und sie erarbeitet

sich denn auch sehr gründlich ihre epistemologischen Bedingungen. Da aber die Autoren
in der vorliegenden Vorlesungsreihe diesen ihren Standort nicht argumentativ, sondern bloss
antithetisch markieren, darf ich mich mit einer ideologiekritischen Anfrage begnügen; Wie
kommt es, dass der Thomismus eine solch bemerkenswerte Immunität gegenüber der
neuzeitlichen Destruktion der Metaphysik bewahren konnte? Ich frage also nach dem Interesse,
das die Thomisten im Festhalten an der «Objektivität» ihrer metaphysischen Spekulationen
vertreten.

2. Ich sehe die Thomisten an der akademischen Front jener Bewegung stehen, die, angesichts

der Säkularisierung, für eine Renaissance der christlichen Tradition kämpft. Massgeblicher

Impuls ist dabei das therapeutische Interesse, das die Neuzeit.wenn nicht als dekadent,
so doch als anämisch diagnostiziert. Die Thomisten verbinden dieses ihr Interesse - das im

übrigen noch kulturkritisch zu legitimieren wäre - mit dem metaphysisch gegründeten
Anspruch auf die umfassendere Wahrheit, der sie in der reproduzierenden Treue zur
katholischen Tradition dienen. Sie verstehen deshalb - zwar ohne jedes kulturkämpferische
Pathos - ihren Kampf als die Wiederherstellung mittelalterlich-katholischer Denkungsart.
Dies kommt etwa darin zum Ausdruck, dass sie die durch die theologische Avantgarde als

Irrung denunzierte Verbindung von griechischer Philosophie und biblischem Glauben in
reflektierter Naivität (vgl. p. 33) aufrechthalten und zu rechtfertigen suchen. Mit dem
Verzicht auf die scholastische Metaphysik müsste, so befürchten sie, das Wissen um die
Wirklichkeit der Transzendenz, um die Prädominanz der Geistseele, um die transmortale
Finalität des Menschen verlorengehen, welcher Verlust für sie auch ein gefährliches Defizit
an moralischer Kraft bedeuten müsste. Sie berufen sich gern auf die revolutionäre Dynamik
der jungen Bettelordenbewegung, der sich Thomas angeschlossen hat, sie betonen die

provozierende Radikalität und Originalität des thomasischen Ansatzes, und sie erinnern sich

an den politischen Mut eines Las Casas, der im frühen 16. Jahrhundert dem rassistischen

Zeitgeist widerstanden habe. Taktisch sinnvoll, aber um so verdächtiger scheint es mir aber,
dass sie sich nicht gleichzeitig von jener auch dominikanischen Tradition distanzieren, in der
sich ihre Ordensbrüder als domini canes, als die inquisitorischen Hüter der Rechtgläubigkeit
profiliert haben. Ich erwähne dies, weil ich, durch alle liberale Öffnung hindurch, das starke
Restaurationsbedürfnis sehe. Freilich: Ihr Ruf «Zurück zu Thomas» bedeutet auch, dass sie

die Holzwege der spätscholastischen Spekulation verlassen wollen. Sie eröffnen durch ein
erfrischendes Aggiornamento neu den Zugang zu einem grossen Denker, der es wert ist,

gehört zu werden. Die restaurative Imprägnation aber bedingt nicht nur die Abwehr einer
neuen Lesart des Thomas, wie sie etwa Metz in seiner «Christlichen Anthropozentrik»
vorschlägt (vgl. p. 150), sondern auch die Mobilisierung aller Kräfte zur Rettung der giganti-

272



sehen Schau der Seinshierarchie, in der der Mensch seinen eindeutigen ontologischen Platz
zwischen Engel und Tier zugewiesen bekommt. Die Thomisten reproduzieren ein Denkmodell,

das in sich, als theologischer Zirkel, sinnvoll sein kann, das aber, als «Grundkonzeption»
oder als «Rahmen» (43) für eine wissenschaftliche Lehre vom Menschen angeboten,

keine Verbindlichkeit beanspruchen kann, einfach deswegen, weil es gläubige Option bleibt.
Der allenthalben erhobene Objektivitätsanspruch erlaubt auch nicht, es als regulatives
Systemmodell oder als Arbeitshypothese zu empfehlen.

3. Trotz dieser Bedenken darf diese mögliche kritische Kompetenz des thomasischen
Denkens gegenüber den modernen Anthropologien nicht gering geschätzt werden. An zwei
konkreten Punkten bemüht sich das Fribourger Kollegium, die «Fruchtbarkeit des thomasischen

Denkansatzes für die heutige Zeit» (7) unter Beweis zu stellen. Darwin und Freud
werden zum Gespräch mit Thomas eingeladen. Der Dialog steht insofern unter günstigen
Voraussetzungen, als Thomas in erstaunlicher Klarsicht einerseits evolutionstheoretische
Einsichten antizipiert, andererseits - in seiner appetitus-Theorie - offen ist für die triebdynamische

Konzeption Freuds. Zudem ist auch eine Gesprächskonstellation gegeben, die eine
fruchtbare Konfrontation begünstigen müsste: Die thomasische Anthropologie bietet, als

Philosophie, ein alternatives Interpretationsmodell an, das berufen ist, den Deutungszusammenhang,

in dem die neuentdeckten Fakten vorgestellt werden, kritisch zu hinterfragen. Auf
dieser Ebene verspricht die Begegnung interessant zu werden. Denn trotz aller wissenschaftlichen

Integrität ist auch der Pionier, der bahnbrechende Entdecker eines neuen Prinzips,
und nicht nur dessen missionarische Epigonen, der Versuchung zur Reduktion ausgesetzt.
Das Objekt seiner Forschung interessiert ihn vor allem aus dem Blickwinkel des neuentdeckten

Prinzips. So ist der kritische Einwand grundsätzlich zuzulassen, dassder Mensch «mehr»
sei als - in unserer Gesprächssituation: «mehr» sei als ein mit Mängeln behaftetes Tier und
«mehr» als ein Bündel von libidinösen Trieben. Solche kritische Korrektur scheint mir
legitim und notwendig, vielleicht sogar das vordringliche Geschäft einer Philosophie, die
sich im interdisziplinären Gespräch qualifizieren will. Nun aber erreicht - psychologisch
und sachlich - die philosophische Kritik den Gesprächspartner, wenn sie die postulierte
Integralität der Anthropologie, in deren Namen sie die materialistischen und biologistischen
Voraussetzungen des Gegners bekämpft, als ein Regulativ und nicht als eine realisierte Idee
anbietet. Hier scheint mir der Thomist zu fehlen. Er zeichnet, unter Berufung auf Thomas,
«mit fester Hand die grossen Linien eines Menschenbildes, das den evidentesten und
grundlegendsten Gegebenheiten unserer Erfahrung gerecht» (43) zu werden verspricht und das

«die wesentlichen Strukturen unseres Menschseins» (ebda.) aufzuzeigen beansprucht. So

bleibt er nicht bei der kritischen Anfrage und Infragestellung stehen, sondern gibt - durch
die Richtung seiner Frage - selber die Antwort. Die Frage der Hominisation «löst» er so: Er

exponiert zuerst den Menschen als das «paradoxe Wesen» (52ff.), indem er sowohl die
Inkommensurabilität von Geist und Materie herausarbeitet als auch an deren substantiellen
Einheit im Menschen festhält. Dieser aporetische Befund überzeugt dadurch, dass er, prinzipiell,

der monistischen wie der dualistischen Kurzschlüssigkeit den Riegel schiebt. Statt nun
die Aporie festzuhalten, um so das Fragen wachzuhalten und weitere Forschung zu initiieren.

ersetzt er das als unbefriedigend denunzierte Rahmensystem durch ein neues, theologisches

System, ohne sich über die offensichtliche metabasis eis alio genos Rechenschaft zu
geben. Die Frage, die als aporetisches Signal kritische Potenz hätte, entpuppt sich so als eine

paränetische Suggestivfrage: «Wie kann aus der Materie der Geist hervorgehen, der in ihr
nicht enthalten ist?» (55). Die Antwort heisst ohne zu zögern: «Einzig und allein die Geistseele,

die Gott in einer souveränen freien Tat-man würde fast sagen: einem Akt der Gnade-
erschafft, kann die tiefgehende Umformung zu einem menschlichen Wesen bewirken» (56).

IK Studia philos.. Vol. 37 273



Ähnlich verläuft die Auseinandersetzung mit Freud. Der Thomist hinterfragt die
philosophischen Optionen, die den Interpretationen der psychologischen Befunde zugrunde liegen.
Mit Recht weist er daraufhin, dass das energetische Modell (die Libido-Theorie) massgeblich

suggeriert ist durch eine tendentiell monistische «Weltanschauung». Unausgesprochen
liegt in diesem Nachweis die legitime Kritik, dass die spekulative Interpretation von Sachverhalten

die Gefahr in sich birgt, die Sache selbst zu vergewaltigen; daran anknüpfend müsste
die Forderung erhoben werden, dass vorläufig allzu gewagte Interpretationen suspendiert
werden zugunsten einer präziseren Beschreibung der Phänomene. Weit davon entfernt
denunziert der Thomist die gegnerische Position etikettierend als 'monistisch', 'materialistisch',

'positivistisch' usw. in der Absicht, die Metapsychologie als die falsche Metaphysik zu
entlarven, und bietet demgegenüber seine Seinsspekulation als das wahre, das umfassendere
Erklärungsmodell an. Nur selten begibt er sich auf die Ebene des Phänomenalen, um dort
die mögliche Einschlägigkeit seines Modells nachzuweisen; die grössere Evidenz liegt für ihn
darin, dass sein System die umfassende - Gott und Welt begreifende - Integrationskapazität
besitzt. Der Thomist verwirkt seine kritische Kompetenz, indem er durch die ebenso der
Verifikation bedürftigen Konstruktion (Appetitus-Lehre) und durch das souveräne
Überschreiten der Grenzen des analytischen Erfahrungsraumes (in die Ontotheologie) sich
seinerseits der Gefahr aussetzt, die psychologischen Tatsachen zu vergewaltigen. Es geht ihm,
so muss man argwöhnen, letztlich um die Rettung einer bestimmten Vision der Welt, um
«Weltanschauung». Der Ruf nach einer «integralen Anthropologie» wird so, als restaurati-
ver Seufzer, suspekt. In dem Masse, als der Thomist der Sehnsucht nach einer «integralen
Anthropologie», wie sie sich das Mittelalter noch leisten konnte, erliegt, disqualifiziert er sich
als Gesprächspartner im interdisziplinären Dialog um den Menschen.

So möchte ich die «Fruchtbarkeit des thomasischen Denkansatzes für die heutige Zeit» (7)
nicht so sehr im «Denkansatz» selber als vielmehr in der reflektierten Abwehr des Anspruchs
sehen. Das Irritiertsein, das das System mit seiner fremdgewordenen Begrifflichkeit, mit
seinem Anspruch auf wissenschaftliche Objektivität und mit seiner anmassenden Totaldeutung

auslöst, könnte, wenn es zur Besinnung führt, klärend und ernüchternd wirken.
Raphael Bielander, Basel

Friedrich A. Uehlein: Kosmos und Subjektivität. Lord Shaftesburys Philosophical Regimen.
Reihe Symposion 53 (Albert, Freiburg i. Br./München 1976). 274 S.

Immer von neuem zeigt es sich, dass Orientierung im Felde der Geschichte der Philosophie

imstande ist, neue Überraschungen und echtes philosophisches Erstaunen zum
Ausdruck zu bringen und auch das eigentliche philosophische Fragen anzuregen. In hohem
Masse gilt dies von diesem Werk, in dem der Verfasser zum erstenmal eine eingehende und
minuziöse Interpretation des wie am Rande der grossen Philosophen stehenden Lord
Shaftesbury 1671-1713) bringt, insbesondere des «Philosophical Regimen» (genauer Titel: «The
Life, Unpublished Letters, and Philosophical Regimen»), die 1698-1712 in der Form eines

philosophischen Tagebuches geschrieben wurden und erst um 1900 ans Licht gekommen
sind.

Unter neuen Aspekten und im Zusammenhang sowohl mit der antiken als auch mit der
neuzeitlichen Philosophie ist es hier dem Verfasser gelungen, eine neue Variante der
transzendentalen Philosophie aufzuzeigen, die nicht am Mcchanizismus und am Lockeschen
(von Locke geht sie aus, aber überwindet ihn) oder Kantischen kritizistischen Dogmatismus
(Ding an sich/Erscheinung) kranken muss. Das Subjekt von Shaftesburys Philosophie wird
in bezugaufden Kosmos nicht als das isolierte und selbstentfrcmdete «ich denke» dargelegt,
sondern als das. was sich im lebendigen Strom des Seienden als das selbstbewusste Selbst
denkt und zugleich in fortschreitender dialektischer Steigerung sich im Kosmos als dem

274



Anderen - dem selbstbewusst gewordenen Anderen - in Identität bzw. als «the whole in
which 1 am included» bewährt. Ein solcher transzendental-kosmischer Subjektivismus soll
aber trotz seiner Distanz zur christlichen Offenbarung nicht als Philosophie des Abseitsstehenden

interpretiert werden, denn sie artikuliert sich selbst als freie «Lebenspraxis» und als

«study of happiness», in der zugleich das Subjekt als «social being» bestimmt wird und in
«Demokratie» als «Bürger der Welt» seine Erfüllung findet: die wesentliche Frage nach den
Menschenrechten, für die Locke als einer der Klassiker massgebend ist, wird nicht ausdrücklich

interpretiert.
Dadurch wird eine durch «unvollkommene Spekulation» gegebene einzigartige Ontologie,

die einen neuen ontologischen Beweis (mit Recht nicht des Pantheismus, vielmehr des

Panentheismus) andeutet: «Im umfassenden Horizont der Idee 'Kosmos', den das Subjekt
nicht entwirft, sondern in dem es sich seiend weiss, hat alles Seiend-Erscheinende seinen
Sinn und erhält es seine Bedeutung» (147). Es ist nicht sicher, ob dieser Beweis zufolge der
«ethischen Intention» überhaupt ausgearbeitet werden kann und ob er als Beweis für beweisende

Philosophie von Bedeutung wäre. Jedenfalls könnte er aber als mögliche Alternative
dienen, um nicht dem Solipsismus zu verfallen.

Literatur- und Problematikkenntnis des Verfassers sind faszinierend. Alle wesentlichen
Termini und Zitate werden auch im Original angeführt. Deshalb stört ein wenig z.B. die
unpräzise Übersetzung von «infinit» einmal als «grenzenlos» oder gar «unabschliessbar»
und «unendlich». Ähnlich der Anglizismus im deutschen Text, und zwar «that» (101, 104).

Das Werk darf als wesentlicher Beitrag sowohl für Spezialisten als auch für begabte
Studenten gelten. Ladislav Menzel, Prag

Heinrich Reinhardt: Integrale Sprachtheorie. Zur Aktualität der Sprachphilosophie von
Novalis und Friedrich Schlegel (UNI-Druck, München 1976). 42 S.

Ausgehend von dem alten noch nicht überwundenen Dualismus der Denkstile (dem
substantialistischen und dem transzendentalen), versucht der Verfasser in diesem exklusiven
Opusculum auf einer sehr spezialisierten Ebene das Bewusstsein von der Philosophie als

einer kohärenten Universalwissenschaft in ihrer ersten inhaltlichen Bestimmung zu liefern.
Zunächst werden Novalis (1-29) und später Friedrich Schlegel (29-38) als merkwürdige
Beispiele, die lange vor Heidegger die Sprache als Werkzeug, Bedingung und Grund im
Sinne der Identität von Sprechen und Denken unabhängig vom metaphysischen Glauben
behandeln, vorgestellt, wobei Novalis mehr Aufmerksamkeit als Friedrich Schlegel gewidmet

wird.
Insbesondere das Beispiel von Friedrich Schlegel «wurde herangezogen, weil er am besten

zu zeigen vermag, dass die vermeintliche Unordnung eine Struktur ist: der 'lebendige'
Begriff von Sprache kann nur gemäss dem Strukturgesetz ständigen Transzendierens von
bestimmten Aspekten entfaltet und durchgehalten werden», wobei «als Leitmotiv dabei
sicher die unbedingte Universalität der Sprache impliziert ist». Das in Klammern angegebene

Beispiel, dass «der Seinsbegriff unabhängig von der Sprache nicht einmal auf
Anorganisches anwendbar ist, denn die Vorstellung vom 'stummen' Mineral z. B. ist ja bereits
durch die Sprache hindurchgegangene Distinktion» (37), mag instruktiv sein. Da aber
mindestens eine Andeutung des Themas von einer oder mehreren Sprachen, vom ganzen
lebendigen Weltsprachorganismus fehlt - denn sicherlich sind eine oder mehrere Sprachen
nicht einerlei mit der Vorstellung bzw. der «integralen Sprachtheorie» von ihnen, wenn sie

auch auf der Sprachebene artikuliert werden muss, besteht da eine Frage.
Der Verfasser darf sicherlich als guter Kenner von Novalis und Friedrich Schlegel

betrachtet werden, obwohl seine Analysen meistens durch Zitate ersetzt werden und obwohl er

275



von der Sprachtheorie von M. Heidegger, von der Geschichtstheorie von M. Müller (dem er
die Schrift zum 70. Geburtstag widmet) und von der Strukturtheorie von H. Rombach
ausgeht, ohne diese Theorien zur Sprache zu bringen. Somit eignet es sich für einen engen
Spezialistenkreis. Ladislav Menzel, Prag

Karl Schuhmann: llusserl-Chronik: Denk- und Lebensweg Edmund Husserls. Reihe
Husserliana-Dokumente, Band I (M. Nijhoflf, Den Haag 1977). XXI und 516 S.

In einer vom neuen Direktor des Löwener Husserl-Archivs, Samuel IJsseling. neu eröffneten

Reihe Husserliana-Dokumente ist als erster Band eine durch Materialfülle wie
Detailliertheit bestechende Husserl-Chronik erschienen. Autor ist Karl Schuhmann, ein langjähriger

Mitarbeiter des Husserl-Archivs und jetzt Professor für Geschichte der neuzeitlichen
Philosophie an der Rijksuniversiteit Utrecht. Schuhmann hatte sich bereits durch die
Neuedition der Ideen I und ein zweibändiges Kommentarwerk zu deren Vorgeschichte mit
besonderer Berücksichtigung des Verhältnisses von Husserl und Pfänder (Phaenomenologica
56 und 57) als, man kann wohl nur sagen, intimer Kenner des wegen seines Umfangs an
philosophischen und zeitgeschichtlichen Schätzen zu Recht legendären Husserl-Nachlasses
ausgewiesen. Die Idee war, in der Art der vorbildlichen Leibniz- und Marx-Chroniken
sämtliches auftreibbares bio- und bibliographisches Datenmaterial chronologisch aufzureihen,

unter bewusstem Verzicht auf Deutung und Wertung, die späteren, wahrscheinlich
kontrovers ausfallenden Biographien und Entwicklungsgeschichten vorbehalten sein sollten.

Entsprechend wurden nur Würdigungen und Kritiken, insbesondere Selbstzeugnisse,
die als zeitgenössische Dokumente zu klassifizieren sind, aufgenommen.

Der Autor scheint so vorgegangen zu sein, dass er den gesamten Manuskriptnachlass, die
Briefe von, an und über Husserl, die umfangreiche Privatbibliothek Husserls sowie alle
erreichbaren Erinnerungsnotizen von Husserl-Schülern und -Bekannten I. auf Daten und 2.

auf Namen abgesucht hat. Das Resultat sind ein Register von über 700 Namen1 (u.a. von
lebenslangen Kontaktpersonen wie Thomas G. Masaryk, von so unerwarteten Husserl-
Besuchern wie Charles Morris und Norbert Wiener und Husserl-Korrespondenlen wie
Lucien Lévi-Bruhl) und, besonders nach 1900, einem Tagebuch vergleichbar, kaum ein
Monat, zu dem nicht mehrere, in den spätem Jahren oft Dutzende auf den Tag datierte
Ereignisse - Abfassung von Manuskripten und Briefen, Besuche. Reisen, aber auch
Examenstermine, kleine Unpässlichkeiten und dergleichen mehr - notiert sind.

Die Fülle der gesammelten Daten und die Akribie, mit der sie grossenteils verzeichnet sind
(Husserl wird nicht einfach am 23. Januar 18B3 zum Dr. phil. promoviert, sondern, wie
archivarisch belegbar, «um 12 Uhr»!), erwecken nun freilich einen trügerischen Eindruck
der Vollständigkeit, den Schuhmann selber im Vorwort abzuwehren versucht: Nur solche
Dokumente wurden aufgenommen, die «hinreichend datiert oder datierbar sind». «Viele

Fragen lässt die Chronik ungeklärt, da alle nicht auf Jahr und Tag festlegbaren Daten in
Husserls Denkweg durch die Maschen unseres Netzes glitten.» Das Resultat dieser
Beschränkung ist - man muss, direkter als dies im Vorwort geschieht, davor warnen - für
jedermann, der nicht selber einen Zugang zu den Husserl-Archiven hat und den Einstieg in
Husserls «Denk- und Lebensweg» über die Chronik mit diesem Untertitel sucht, ein verzerrtes

Bild.
Die Verzerrung ist am auffallendsten bei Husserls Lektüre. Anscheinend von jeder Schrift

in Husserls Privatbibliothek, die eine Widmung und/oder ein Datum enthält, wird die Zeit
ihres Erwerbs bzw. ihrer Konsultation festgehalten, auch von solchen Büchern, die Husserl

1 Ein zusätzlicher Index nominum zum Nachlass von Edmund Husserl kann beim Husserl-
Archief. 2 Kardinaal Mercierplein, B-3000 Leuven erworben werden.

276



nicht oder ohne Auswirkung auf sein eigenes Schaffen studiert hat. Schriften, die weder
Widmung noch Daten enthalten, werden nicht erwähnt, selbst wenn Randnotizen eine
intensive Lektüre belegen. So wird etwa am 7. 1. 1907 festgehalten: «H. erhält (und liest?)
Carl Stumpfs Aufsatz 'Über Gefühlsempfindungen'.» Dass Husserl zwei andere Abhandlungen

des gleichen Autors, im gleichen Jahr 1907 erschienen, nämlich 'Erscheinungen und
psychische Funktionen' und 'Zur Einteilung der Wissenschaften', wie aus Unterstreichungen

und Randnotizen (mehrere grosse Notabene-Zeichen, Bemerkungen wie «sehr gut»
usw.) hervorgeht, mit Interesse gelesen hat, wird nicht vermerkt. Desgleichen wird das
Erscheinen von Freges berühmter Rezension von Husserls Philosophie der Arithmetik im
Jahre 1894 nicht verzeichnet. Die Schrift befindet sich nicht im Husserl-Nachlass. Erst für
den Juni 1935 wird Freges Kritik im Zusammenhang mit einer diesbezüglichen Frage eines
amerikanischen Besuchers ohne bibliographische Hinweise vermerkt. (Aus dem Jahre 1928

stammt im übrigen eine ausführlichere Tagebuchnotiz eines andern Besuchers, W. R. Boyce
Gibsons: «H. remarked that Frege's criticism was the only one he was really grateful for. It hit
the nail on his head.») Es entfällt auch ein Hinweis auf Husserls Exzerpte der Frege-Hilbert-
Korrespondenz im Zusammenhang mit seinem Vortrag in der Göttinger Mathematischen
Gesellschaft im Jahre 1901. Schelers grosses Werk Der Formalismus in der Ethik hat Husserl
in den Druckproben des Sondersdruckes aus dem Jahrbuchfür Philosophie und phänomenologische

Forschung I—II (1913/16) mit wenig schmeichelhaften Randbemerkungen (vgl.
meine Phänomenologie der Assoziation, S. 265) gelesen. Auch diese, indirekt mit viel
Wahrscheinlichkeit datierbare Lektüre wird nicht vermerkt. Für den Mai 1931 werden Husserls

Exzerpte aus Schelers Umsturz der Werte notiert, für den 22. Juni des gleichen Jahres die
Absicht, die Cartesianischen Meditationen auf «seit Scheler herrschend gewordene
Missverständnisse umzuarbeiten». Dass Kalenderzettel vom April und Mai 1931 im ersten Band von
Schelers Die Wissensformen und die Gesellschaft eine Lektüre dieses Werkes in der gleichen
Zeit nahelegen, wird nicht angeführt. Auch Schriften, auf deren Lektüre Husserl in Briefen
aufmerksam macht, werden nicht immer registriert, so etwa die Beckschen Nachschriften
von Brentanos Logikvorlesungen in einem Brief an Brentano vom 29. 12. 1886 und mehrere
(von Husserl teilweise exzerpierte) Schriften Natorps, die dieser Husserl selber empfohlen
hatte, in einem Brief an Natorp vom 14./15.3. 1897. Beide Briefe werden von Schuhmann im
übrigen anderweitig ausgewertet.

Die Auswertung der Briefe ist ein zweiter problematischer Punkt. Ohne Angabe eines

Kriteriums ist Schuhmann bei den Briefen davon abgekommen, alle datierbaren Dokumente

zu verzeichnen. Es werden anscheinend nur vom Autor als philosophisch wichtig
eingestufte Briefe mit wenigen Stichworten zum Inhalt eigens angeführt. Viele Briefe fehlen,
z. B. die drei Briefe bzw. Postkarten an Jaspers vom 17. 10. 1911, 9. 5. 1912 und 24. 10. 1922,

obwohl sie biographisches Material enthalten, das sonst verzeichnet wird, z. B. die Zusendung

der «ausgezeichneten Arbeit zur Analyse der Trugwahrnehmung» von Jaspers. Ebenso

fehlt ein umfangreicher Entwurf eines Briefes an Eduard Spranger aus dem Jahre 1918 mit
einer Stellungnahme Husserls zu den Zeitereignissen. Man vermisst ferner den Hinweis, dass

der letzte Brief Meinongs an Husserl aufschlussreich für den Bruch zwischen den beiden ist.

Bezüglich der Briefe ist auch zu bedauern, dass im Register am Ende des Bandes nicht
sämtliche zitierten Briefe von. an und über Husserl angeführt werden. So sucht man dort
umsonst nach dem für Husserls Kritik des Empiriokritizismus wichtigen Brief an Mach vom
18. 6. 1901. Der Brief ist zufällig bereits publiziert, und das Original befindet sich nicht im
Husserl-Archiv. Das Auswahlkriterium, nur nicht-publizierte, im Husserl-Archiv im Original

oder einer photomechanischen Kopie(?) aufbewahrten Briefe zu registrieren, wird freilich

nicht einheitlich gehandhabt. Von der ebenfalls bereits publizierten Meinong-Korre-
spondenz wird ein Teil registriert, ein anderer nicht. Ähnliches gilt für noch nicht publizierte

277



Briefe über Husserl, von denen anscheinend noch keine Kopien in die Bestände des Löwener
Archivs integriert worden sind. So fehlen im Register der Brief Brentanos an Stumpf vom 18.

10. 1886, der Brief Natorps (zu ergänzen wäre: an Görland) vom 28. 10. 1909 und ein Brief
Schelers (an wen?) vom 26. 4. 1922.

In technischer Hinsicht lallt auch auf. dass Schuhmann öfters nicht das Quellendokument
selber anführt, sondern nur die Publikation, in der dieses Dokument abgedruckt ist. oder die

Archivsignatur, unter der es im Löwener Archiv aufbewahrt wird. Vereinzelt findet man
anstelle des Quellendokuments und des Archivs, in dem es aufbewahrt wird, gar nur
Verweise auf Briefeseiner Forscherkollegen H. Spiegelberg und E. Avé-Lallemant von 1974 und
1975, so für Husserls Verlobung anno 1878 und den eben erwähnten Brief Schelers an
Ungenannt vom April 1922, oder - ohne nähere bibliographische Angabe - auf eine, wie
man beim so Geehrten erfahren kann, noch unpublizierte Studie (H. Holzhey: Cohen mul
Natorp), so für den ebenfalls erwähnten Brief Natorps an Görland vom Oktober 1909.

Ein weiterer bedenklicher Punkt ergibt sich im Zusammenhang mit den Begleittexten
dieser Chronik. Im Vorwort schreibt Schuhmann, dass Husserl selbst «der befugtesle inter-
pres sui» gewesen wäre. Das ist eine zu grosse und schiefe Verbeugung und kann nicht
unwidersprochen angenommen werden, weil es speziell an dieser Stelle eine für jeden Nicht-
Husserl-Fachntann irreführende Behauptung ist. Ähnliches ist gegen den U mschlagtext, den
wohl das Husserl-Archivzu verantworten hat, einzuwenden. Etwas zu arglos für eine
wissenschaftliche Publikation wird hier die Chronik, in der «meist Husserl selbst zu Worte kommt»,
als «ein ebenso getreues wie konkretes Bild der immanenten Entwicklung» seiner Phänomenologie

angepriesen. Husserl ist nicht immer ein zuverlässiger Interpret seines Denkweges, er
ist nicht einmal immer ein zuverlässiger Chronolog seines Lebensweges. Man tut mit einem
solchen Urteil seiner Bedeutung wenig Abbruch. Seine Grösse und Stärke liegt anderswo.

Man vergleiche etwa zu dem von Husserl in der Krisis auf «ungefähr im Jahre 1898»

datierten und von der Chronik auch für dieses Jahr angeführten «ersten Durchbruch dieses

universalen Korrelationsapriori von Erfahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen» die
kritische Studie von Theodorus de Boer über den Entwicklungsgang des Husserlschen
Denkens und die von Husserl selbst und seinen engsten Mitarbeitern insinuierten Zurück-
projektionen von Positionen der Formalen und transzendentalen Logik in die Logischen
Untersuchungen sowie auch den Kurzkommentar zu eben dieser Stelle in meiner Einleitung
zu den Prolegomena: Husserliana XVIII. Drei andere, durchsichtigere Beispiele: Am 4. 8.

1892 schreibt Husserl: «Der zweite Band des Werks (seil, der Philosophie der Arithmetik) ist

nahezu abgeschlossen.» Die Notiz leistet der Annahme Vorschub, Husserl verfüge über ein
nahezu druckfertiges Manuskript des zweiten Bandes seines Frühwerkes. Der Nachlass
enthält weder einen detaillierten Plan noch eine kohärente Manuskriptgruppe, die mit
diesem zweiten Band in Verbindung zu bringen wäre, und auch keinen anderweitigen
Hinweis, dass das eine oder das andere je vorhanden war. - Von den Prolegomena schreibt
Husserl im Manuskript Fill 1, sie seien «nur die Widergabe von Universitätsvorlesungen aus
dem Sommer und Herbst 1895». Die Jahreszahl wird von Schuhmann in « 1896» berichtigt.
Dass die Manuskripte, auch was den Inhalt der Notiz angeht, ein ganz anderes Bild ergeben
(vgl. dazu meine Einleitung zu den Prolegomena: Husserliana XVIII), wird den Richtlinien
dieser Chronik entsprechend ohne Erwähnung übergangen bzw. vielmehr durch einen
undifferenzierten Einleitungskommentar sogar überdeckt. Schuhmann bemerkt nämlich zu
den in Frage kommenden Logik-Vorlesungen, dass sie «Spuren einer Ausarbeitung» zeigen,
und führt als Beleg u.a. «Inhaltsverzeichnis, Einteilung in Paragraphen» sowie die Tatsache

an, dass sie «als einzige Hallenser Vorlesung vollständig durchpaginiert» seien. Inhaltsverzeichnis,

Einteilung in Paragraphen und Durchpaginierung sind in Wirklichkeit auf den
zweiten, allerdings umfangreicheren Teil dieser Vorlesungen beschränkt und fehlen gerade

278



im ersten Teil, der eine noch wenig entwickelte Frühversion der Prolegomena darstellt. Der
ausgearbeitete zweite Teil ist ein für die Brentano-Stumpf-Richtung der Philosophie
charakteristischer deskriptiv-psychologischer Traktat der Logik, in traditioneller Manier in drei
Abschnitte (über Begriffe und Vorstellungen(l), über Sätze und über Schlüsse) aufgeteilt,
der weder als ganzer noch in Auszügen einen Niederschlag weder im I. und noch II. Band der
Logischen Untersuchungen gefunden hat. - Aufgrund einer Gesprächserinnerung Andrew
Osborns an den Juni 1935 entsteht der Eindruck, Husserl hätte Bolzanos Werk per Zufall in
einem Antiquariat entdeckt, und nicht etwa, wie aus andern (für das WS 1884/85 auch

erwähnten) Dokumenten geschlossen werden kann, über Brentanos Vorlesungen.
Solche Selbstzeugnisse Husserls lassen an den Hinweis Spiegelbergs zu seinen Scraps von

Interviews mit Husserl-Schülern und -Besuchern denken, die Schuhmann mitsamt diesem
Hinweis zitiert. Er lautet: «Don't use before checking!» Schuhmann hat sich bei seinen
eigenen Informanten nicht immer an diese (historiographische wie journalistische) Recher-
chier-Regel gehalten. So zitiert er kritiklos eine Mitteilung von Husserls Tochter aus dem
Jahre 1975: «Masaryk [Husserls Freund und Mentor] konnte aus finanziellen Gründen nicht
an Habilitation denken.» Ein Blick in den Grossen Brockhaus oder auch nur etwas mehr
Umsicht in der in diesem Zusammenhang ebenfalls zitierten Meinong-Korrespondenz hätte
ihn eines Bessern belehrt. Masaryk habilitierte sich im Frühjahr 1879 in Wien mit seiner
damals berühmten Schrift über den Selbstmord - über ein Jahrzehnt vor der Geburt von
Schuhmanns Informantin.

Die aufgezählten Mängel und Lücken beziehen sich zur Hauptsache auf zwei thematisch
beschränkte Ausschnitte aus dem Lebenswerk Husserls. die mir von eigenen historischen
Arbeiten mit dem Nachlass Husserls besonders vertraut sind. Die Liste liesse sich vermehren.

So fragt man sich denn, ob diese monumentale Chronik nicht vorzeitig veröffentlicht
worden ist und ob es nicht klüger gewesen wäre, wenn nach dem Vorbild der Leibniz- und
Marx-Chroniken nicht ein einzelner, sondern ein Autorenteam Sichtung. Kontrolle und die
volle Verantwortung für den gesamten Stoff übernommen hätte. Die Ausgabe dürfte auch
deshalb etwas vorzeitig sein, weil vermutlich aus den Nachlässen kürzlich verstorbener
Husserl-Schüler (jedermann denkt an Heidegger) in nicht zu ferner Zukunft aufschlussreiches

Material zum Denk- und Lebensweg Husserls erwartet werden kann. Viele der Angaben
sind auch höchstens für das Husserl-Archiv nützlich, z.B. neben der separaten Aufzeichnung

der Lehrveranstaltungen zu Beginn jedes Semesters die Datierung einzelner
Lehrveranstaltungen, insbesondere der ersten und der letzten des jeweiligen Semesters, und zwar
nicht nur der Lehrveranstaltungen Husserls selber, sondern auch derjenigen seines Lehrers

Stumpf. Dankbarer wäre man für eine übersichtliche Zusammenstellung sämtlicher
Lehrveranstaltungen am Schluss des Bandes gewesen. Gewisse Angaben sind überhaupt nur für
die Benützer des Husserl-Archivs brauchbar, z. B. die Aufzählung der Signaturen der Bücher

(ohne Autoren- und Titelangabe), die Husserl 1916 aus dem Nachlass einer Schülerin
erhalten hat. Vielleicht wäre es angebracht gewesen, zwei Versionen dieser Chronik zu

erstellen, eine mit sämtlichen Daten und Namen für den Gebrauch in den verschiedenen

Husserl-Archiven und eine Auswahl davon mit den wichtigen biographischen und
philosophischen Informationen für den Druck.

All dieser Kritik zum Trotz ist festzuhalten, dass die vorliegende Chronik nicht nur für den

Husserl-Forscher, sondern für jeden an der Geistesgeschichte der letzten 100 Jahre Interessierten

ein an diversesten Anhaltspunkten reichhaltiges Nachschlagewerk ist, für das in
absehbarer Zeit weder eine gleichwertige Konkurrenz noch eine revidierte und komplettierte
Ausgabe zu erwarten ist2. Elmar Holenstein, Bochum

2 Erst nach der Niederschrift dieser Rezension erfuhr ich von Karl Schuhmann, dass

regelmässige Ergänzungen der Chronik in der Tijdschrifl voor Filosofie vorgesehen sind.

279



Peter Kamm: Paul Häbcrlin Leben und Werk. Bd. I. Die Lehr- und Wanderjahre 1878-1922

(Schweizer Spiegel, Zürich 1977). 492 p.
P. Kamm, dont la thèse de doctorat avait déjà retracé jadis la philosophie et la pédagogie

de Paul Häberlin «in ihren Wandlungen», était destiné par sa fidélité et par son exactitude à

devenir le biographe attitré du philosophe bâlois dont l'an prochain manquera le centenaire.
A en juger par ce premier volume, son ouvrage rendra les plus grands services sur plusieurs
points. Il offre d'abord - et pas seulement à ceux, de moins en moins nombreux, qui ont
connu personnellement Paul Häberlin - une mise au point sûre de plusieurs moments peu
connus de sa carrière et de son œuvre. 11 retrace toute une époque de la vie culturelle,
religieuse, pédagogique, académique, et spécialement de la philosophie en Suisse alémanique et

sur les confins de celle-ci. Et surtout il présente - ici encore dans leur genèse - les thèmes
essentiels d'un de nos principaux philosophes d'hier, et d'un des plus influents de nos
éducateurs.

A dire vrai, l'œuvre et la doctrine de Häberlin seront l'objet surtout du second volume, Die
Meisterzeit, 1922-1960, près d'être achevé et qu'on nous annonce dès que possible. Il faut
souhaiter avec insistance que cette possibilité se réalise rapidement car l'œuvre de Häberlin
est caractéristique par son indépendance à l'égard des idéologies culturelles de la première
moitié du siècle, auxquelles il savait demander ce qu'il jugeait bon, en psychologie et en

pédagogie autant qu'en philosophie. Ensuite, par son ampleur philosophique - éthique,
logique, esthétique tiennent une place ordonnée dans sa Weltanschauung - due à sa vision
globale des problèmes. Enfin par la force de conviction qui lui faisait simplifier et clarifier ces

problèmes, sans surcharge de démonstration, de critique - ni, il s'en est expliqué ici-même,
de citations et de références-, mais qui faisait la pénétration et la vigueur de ses intuitions
maîtresses.

Mais déjà ce premier volume contient de précieux chapitres pour l'histoire d'une pensée.
Certes, la documentation est parfois scrupuleusement surabondante; des lettres entières,
familiales, amicales ou administratives, sont citées dans le texte, alors que sur plus d'un point
on ferait volontiers crédit à la conscience vigilante de l'auteur. Mais les nuances ainsi
introduites par les documents mêmes ne sont pas inutiles. Ainsi, sur les relations du philosophe,
du psychologue et du pédagogue avec Freud et avec la psychanalyse, où de précieux textes ne

manquent pas. Et il n'est pas indifférent, dans l'histoire de sa jeunesse, de voir le futur
pédagogue, fuchsmajor de Germania à Göttingen, lire Ibsen et Björnson avec ses füchse,
puis, au cours des années, conter à ses amis l'évolution et les tâtonnements de sa carrière et de

sa pensée. Il est plus important de voir le jeune théologien, bientôt pasteur, abandonner cet
état et se tourner vers la pédagogie et vers la philosophie à travers des luttes intérieures et
extérieures de toutes sortes. Les heurs et malheurs d'un directeur de séminaire d'instituteurs,
en ce début de siècle, sont un chapitre d'histoire du progrès et de la libération, comme les

circonstances d'une carrière de privat-docent et de professeur sont un chapitre d'histoire
académique. Sur un autre plan, les circonstances et les jugements au début de la guerre de
1914 sont un chapitre d'une autre histoire, et l'on relèvera ici, au début de deux guerres, deux
efforts de Häberlin dans leur similitude et leurs différences: en 1914 il acceptait de diriger une
revue d'entente internationale et faisait appel au président de la Nouvelle société helvétique,
Gonzague de Reynold, mais les circonstances faisaient échouer ce projet; en 1939, il jouait
avec Jean de la Harpe un rôle décisif dans les démarches préalables à la fondation de notre
Société suisse de philosophie.

Cette histoire d'une genèse, et qui laisse bien voir les luttes et les détours d'une formation,
restera donc indispensable dans l'éclairage que doit apporter le volume II lorsque celui-ci
fera, n'en doutons pas, ressortir l'essentiel, la personnalité de Häbcrlin.

280



Ajoutons que l'ouvrage abonde en références, indications des sources, et que ce travail
consciencieux est judicieusement concentré en fin de volume avec les index nécessaires.

D. Christof!", Lausanne

PauI Gochet: Esquisse d'une théorie nominaliste de la proposition. Essai sur la philosophie de
la logique.«Philosophies pour l'âge de la science» (Armand Colin, Paris 1972) 249 p. (index
des auteurs et des notions, table analytique des matières).

Cet ouvrage est une des premières synthèses parues en français des recherches anglo-
saxonnes sur la logique, dans ses rapports avec l'analyse du langage et la philosophie de la

logique, dans un contexte empiriste. Son intérêt majeur réside dans la richesse et la précision
des informations apportées sur des travaux peu connus en France, généralement non traduits
et disséminés dans de nombreuses revues spécialisées: par ailleurs, le caractère systématiquement

didactique de l'exposé et la cohérence avec laquelle la problématique est articulée en

permettent une lecture suivie aussi bien qu'une consultation aisée.

L'objet de l'exposé est la question du statut de la proposition, entité dont l'existence et la

nature sont le sujet d'une vaste polémique. A son propos surgit en effet la problématique
d'une articulation entre syntaxe, sémantique et pragmatique, et cette articulation prend un
contenu différent selon les présupposés ontologiques qui sous-tendent différentes théories de
la proposition. Il s'agit alors de prendre position dans cette controverse, au nom de l'ontologie

la plus économique, conceptuellement parlant. La question est, en réalité, plus largement
posée; d'une part elle s'inscrit dans un effort pour rapprocher les recherches logiques et les

recherches linguistiques (en particulier celles de Chomsky et de la sémantique générative).
Mais d'autre part, cet effort de synthèse contre l'émiettement techniciste des recherches,
obéit à une nécessité doctrinale: la question du langage est première dans la théorie de la
connaissance et, plus généralement dans toute approche théorique de la signification.

La démarche proposée est celle de Russell, dans On Denoting (1905): mettre à l'épreuve la

validité d'une théorie de la proposition par sa capacité à résoudre des «puzzles» fonctionnant
comme autant de dispositifs expérimentaux. Cette analyse a, en particulier, à affronter les

questions suivantes (p. 9): 1. «Comment des phrases qui ont même valeur de vérité peuvent-
elles être vraies de choses différentes? 2. Comment des phrases fausses peuvent-elles avoir
néanmoins une signification et même une référence? 3. Comment pouvons-nous donner
immédiatement une signification à des phrases que nous n'avons jamais entendues
antérieurement?»

Pour y répondre (et dans une optique qui consiste non à trancher mais à intégrer
l'ensemble de ce qui, aujourd'hui, peut être admis comme savoir sur la question, jusqu'à
même y fonder des thèses philosophiques) le cadre doctrinal élaboré est celui d'un nomina-
lisme modéré. 11 se caractérise, au départ de la recherche, par un aspect méthodique, jouant le

rôle d'une règle dont la maxime du Rasoir d'Ockham définit l'opération. Mais le résultat de

l'application de cette règle sur la construction de la théorie de la proposition débouche sur un
nominalisme doctrinal, ensemble de thèses grâce auxquelles il sera possible de résoudre les

problèmes ontologiques posés en «les transférant systématiquement sur le registre du

langage». Ce nominalisme s'identifie, concernant la logique, à un extensionnalisme du tvpe de

celui que Quine défend (le langage a des vertus explicatives et les phrases réfèrent à des

individus). L'exposé passe alors en revue les points suivants selon un ordre croissant de

complexité:
a) examen du rôle de la notion de proposition dans la syntaxe logique et dans la définition

sémantique de la vérité logique: de même que le «schématisme» quinien en rend l'usage

superflu, de même, la définition de la vérité donnée par Tarski s'applique aux phrases. Par

contre la notion prend un sens pragmatique en théorie de l'énonciation, mais avec des usages

281



«ontologiquement compromettants»; le critère quinien de l'engagement ontologique permet
alors de «détecter» les assomptions indues;

b) étude du statut des «faits»: entre le platonisme russellien et la conception linguistique de

Carnap. le fait apparaît structuré par la phrase: ce sont les «servitudes du langage» qui
opèrent une réification;

c) critique de l'analyse relationnelle des énoncés de connaissance et de croyance et de la

conception relationnelle de la signification; le rôle producteur de la syntaxe dans la genèse du

sens et le lien entre sémantique et engagements ontologiques conduisent à «refouler dans la

syntaxe» ce qui est attribué à la sémantique;
d) examen des problèmes posés par le transfert, en syntaxe et en sémantique génératives, de

Yanalysefonctionnelle: la productivité du langage dissout l'opposition entre théorie atomiste
de la signification et «champs sémantiques»;

e) critique de l'opposition entre conceptions catégorématique et syncatégorématique des

prédicats au profit de leur relativité;
0 examen des rapports entre notions extensionnelles et notions inlensionnelles («crux»

des logiciens), à propos du discours indirect; l'opposition réifiante entre «sens»et «référence»
disparaît au profit d'une conception positionnelle, ce que montrent en particulier la
transformation de la notion de «contexte oblique» (Frege) «en contexte opaque» (Quine), la

logique épistémique de Hintikka et la pragmatique formelle de Montague,
Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

Jean Largeaull: Enquête sur le nominalisnie (B. Nauwelearts, Paris/Louvain 1971). 453 p.

(bibliographie).
L'«Enquête» de J. Largeault est, comme le dit R. Poirier dans sa Préface, «une mine, une

sorte de Bible du Nominalisme» (p. xvi), qui en fait un instrument de travail indispensable
aussi bien qu'une source importante d'interrogation philosophique. En effet, l'empan couvert

par l'information apportée, qui va de l'Antiquité aux doctrines les plus résolument
modernes, ne propose pas seulement une histoire du thème, mais un pari sur le défi que
constitue l'attitude nominaliste en philosophie, sorte d'«hvgiène mentale», un engagement
quant à sa validité, aujourd'hui pour l'épistémologie. De fait, le terme de «nominalisme»
désigne un champ très vaste de thèmes, de problèmes, de doctrines dont les liens ne sont pas
toujours évidents. Le travail proposé par l'auteur est un itinéraire qui structure ce champ de

manière féconde et originale, grâce à une connaissance précise de l'histoire de la philosophie
ainsi que de la technique logique et de la réflexion actuelle sur ce thème.

Un des enjeux est de montrer que le nominalisme, loin d'être une philosophie «facile», fait
une large part à l'activité créatrice de l'esprit, comme tout empirisme ou toute théorie
représentative pour qui la vérité est une question pratique. Mais de quel nominalisme s'agit-
il? On en trouve des expressions en philosophie de la logique et des mathématiques; on en

trouve, au delà de la théorie de l'abstraction, en droit, en théologie économique ou politique,
solidaires d'une doctrine libertaire et laïque. Pourtant, l'essai général de légitimer l'usage des

termes abstraits, soit en montrant qu'ils ne sont qu'une fiction utile soit en en produisant une
référence individuelle, non-abstraite, fixe la réflexion sur le problème du langage, inséparable

d'une gnoséologie.
L'exposé est chronologique. Une première partie, centrée sur le problème des universaux,

remonte à l'origine de l'antinomie du réalisme et du nominalisme. Après une discussion sur
les différentes sortes de nominalismes, l'auteur s'interroge sur sa genèse, des Sophistes aux
Stoïciens, puis à partir de réponses médiévales aux questions de Porphyre (existence réelle ou
intellectuelle des espèces et des genres, existence corporelle ou incorporelle dans le cas d'une
existence réelle, substance séparée ou non des choses sensibles). Dans une deuxième partie.

282



des formes médiévales de nominalisme sont étudiées: Rocelin, Abélard, et surtout Ockham,
dont l'apport original est la démonstration de la non-réalité des mathématiques (par la
destruction de la causalité des causes secondes): les relations ne sont plus que des signes; elles
n'affectent plus réellement les objets et désignent un ordre des choses.

Dans la troisième partie, le nominalisme est étudié dans ses rapports avec l'empirisme
moderne - son refus de la logique, sa problématique du général plutôt que de l'abstrait, ses

antinomies. Il est traité chez Hobbes, dans l'intuitionisme de Berkeley, chez Condillac, avec
la relation qui s'y établit entre langue et calcul, chez Hume, sa critique de l'abstraction et sa

théorie de la relation, dans l'individualisme de Rousseau, et enfin dans l'économie politique
du XVIIIe siècle («valeur», «monnaie», «nation», Dans une quatrième partie enfin, le
nominalisme apparaît lié à la technique logique. Le problème est abordé d'abord en philosophie

de la science, puis, plus spécifiquement et plus longuement, en philosophie de la

logique, dans le formalisme, l'intuitionisme, le néo-positivisme, le «nominalisme». On y
traite en particulier de Russell et de Lesniweski. puis de Quine et de Goodman. On s'interroge

enfin sur deux problèmes: celui des procédés d'analyse qu'il faut utiliser pour éviter le

platonisme (les efTets réifiants, les imports ontologiques) dans le langage nominaliste qu'il
s'agit de construire, conformément à l'analyse russellienne des descriptions, au profit de
définitions purement contextuelles ou positionnelles des parties du discours, des noms en
particulier. D'autre part, on mesure l'importance du finitisme en nominalisme, concernant le

problème de l'infini.
A l'issu de cette enquête, le nominalisme apparaît, en fait, comme un programme, en tant

que doctrine de la signification. Programme que la science remplit «comme fiction commode
et logique», et que la réflexion peut expliciter de manière particulièrement évidente en

prenant pour thème le rapport de la logique et des mathématiques à la réalité, concrète ou
mentale. Marie-Jeanne Borel, Neuchâtel

Hermann Lübbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik der

Historie (Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1977) 346 S.

Seit einer Reihe von Jahren schon hat Hermann Lübbe sich in vielen Aufsätzen mit
wissenschaftstheoretischen, wissenschaftspolitischen und kulturgeschichtlichen Aspekten
der Wissenschaft von der Geschichte sowie der Bedeutung des Geschichtsbildes für das

Selbstverständnis unserer Kultur und unserer Gegenwart beschäftigt.
In seinem nun erschienenen Buch Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse sind seine

Gedanken zu diesem Thema zusammengefasst und unter systematischem Aspekt geordnet -
gleichwohl ist es möglich, die einzelnen Kapitel des Buches wie abgeschlossene Aufsätze zu

lesen.
Wie schon der Untertitel des Buches, Analytik und Pragmatik der Historie, verrät, lassen

sich alle Beiträge unter zwei Gesichtspunkten ordnen, der Gegenüberstellung von Erkenntnis

und Interesse. Während aber Habermas mit diesem Schlagwort eine allzu griffige Theorie

über die Eingebundenheit von Denkmethoden verschiedenen Typs in lebenspraktische
Erkenntnisinteressen vorgenommen hat, die im übrigen auf seit langem tradierten Vorurteilen

der Geisteswissenschaftstheorie aufbaut, setzt sich Lübbe zum Ziel, eben diese Vorurteile
in Frage zu stellen bzw. durch klare und vernünftige Argumentation aufzulösen. Hierin liegt
die nicht zu unterschätzende Bedeutung begründet, die dem Buch in der Entwicklung des

wissenschaftstheoretischen Streites über die Position der Geisteswissenschaften im Verhältnis

zu den Naturwissenschaften zukommt.
Zu den seil geraumer Zeit im Bewusstsein vieler Geisteswissenschaftler verlestigten

falschen Gemeinplätzen gehört die Vorstellung, die im Ausgang vom Vorbild der N aturwissen-

283



Schäften entwickelte analytische Wissenschaftstheorie spreche aller historischen Forschung
die Existenzberechtigung ab, wolle in Verfolgung eines physikalistischen Programms alle
geisteswissenschaftlichen Sätze in Sätze der Physik auflösen und alles Individuelle auf
allgemeine Gesetze zurückführen. Die Furcht vor der Vereinnahmung durch die
Naturwissenschaften ist es gewesen, die die Geisteswissenschaftler zur pauschalen Abwertung des

analytischen Denkens schlechthin geführt hat.

Demgegenüber ist es Absicht des Lübbeschen Buches, diese falsche Frontenbildung in der
wissenschaftstheoretischen Diskussion aufzubrechen und den Fachhistorikern zu
demonstrieren, dass die analytische Wissenschaftstheorie «nicht Gegner, sondern Verbündeter»
(S. 13) für das Bemühen der Historiographie ist, ihre Eigenständigkeit zu behaupten.

Die Beiträge des ersten Teiles des Buches, der Analytik, kreisen um die mit dieser Thematik
zusammenhängenden Fragestellungen. Lübbe führt den Nachweis, dass historisches Erklären

nicht ein wissenschaftstheoretischer Restposten der noch nicht in Theorie überführten
Wirklichkeit ist, sozusagen eine ad-hoc-Lösung, die mit dem Fortschritt der Theorien
verschwinden muss, dass die Historie vielmehr als das Erzählen von nicht theoretisch deduzierbaren

Ereignissen einen festen Platz im Kanon der Wissenschaften einnimmt. Geschichte
und systematische Sozialwissenschaften stehen zu einander nicht in einem Verdrängungsverhältnis,

sondern fungieren füreinander wechselseitig als Hilfswissenschaften.
Die Begründung für diesen Sachverhalt ist darin zu erblicken, dass es in der Wirklichkeit

theorieresistente Ereignisfolgen gibt, die die Grundlage für das «unaufhebbar narrative
Element» (S. 27) der Historie bilden. Wir erzählen deshalb Geschichten und werden auch in
Zukunft Geschichten erzählen, weil Geschichten Vorgänge ohne Handlungssubjekt sind.
Die in Geschichten erzählten Ereignisse laufen nicht nach einem Gesamtplan ab, der somit
in die Zukunft hinein verlängerbar wäre, sondern sie sind das Ergebnis von
Handlungsinterferenzen. Handlungsgemengelagen und Zufällen, d.h. Geschichte entsteht nicht, insofern

ein Gesamtsubjekl handelnd seinen Plan verwirklicht, vielmehr ist es eine Vielzahl von
Einzelsubjekten, deren heterogene Zielsetzungen aufeinanderprallen und in den sich daraus
entwickelnden Ereignisfolgen die verschiedensten Modifizierungen erfahren. Geschichten
sind somit Prozesse der Systemindividualisierung. Diese treten auf als Antworten eines
bestehenden und um seine Erhaltung bemühten Systems auf eine nicht vorhersehbare
Änderung der Umweltbedingungen. Sie lassen sich demnach ex post historisch erklären,
nicht aber prognostisch aus gegebenen Anfangsbedingungen deduzieren.

Der von Lübbe explizierte Begriff von Geschichte gilt in gleicher Weise für das Erzählen
von Geschichten aus dem Bereich der Naturwissenschaften (Kosmologie, Erdgeschichte.
Stammesgeschichte einzelner Tierarten) wie für die Geschichte im engeren Sinn, die
Geschichte des Menschen. Mit dieser Feststellung soll aber nun, wie Lübbe ausdrücklich
betont, der Unterschied zwischen Natur- und Geisteswissenschaften nicht eingeebnet werden

(S. 99). Der Begriff verhält sich dieser Unterscheidung gegenüber indifferent, ebenfalls
wird durch ihn die Einsicht der hermeneutischen Philosophie in die «selbstreflexive Struktur
humaner Geschichte» (S. 101) nicht in Frage gestellt.

Lübbe zeigt darüber hinaus, dass die Historiker die Einheitswissenschaftsthese, die die
analytische Wissenschaftstheorie aufgestellt hat. nicht zu fürchten brauchen. In der von ihm
angeführten schlichten Formulierung von Carl Gustav Hempel, «that general laws have

quite analogous functions in history and in the natural sciences» (S. 106), liegt in Wirklichkeit
für die Historiker die Möglichkeit begründet, falsche Ansprüche an ihr Fach, etwa die
Forderung nach einer «nicht mehr narrativen Historie» oder auch die Rede von Gesetzen
des Geschichtsablaufs zurückzuweisen.

Die analytische Wissenschaftstheorie der Historie entzieht diesen Ansprüchen durch
exakte Begriffsbestimmungen den Boden, indem sie aufzeigt, dass «die Nutzung der an-

284



wachsenden Erklärungspotentiale theoretischer Wissenschaften durch die Historie deren
wissenschaftstheoretische Identität als Historie nicht ändert» (S. 123). Auf der anderen Seite
entzieht sie der «vermeintlichen oder tatsächlichen Theoriefeindlichkeit des Historismus»
(ebda.) die Grundlage. Zugleich aber wird der Historismus, modifiziert als ein analytischer
Historismus, ausdrücklich legitimiert. «Die analytische Philosophie sichert insofern methodisch

das unaufgebbare Interesse historischer Tradition an der Eigenständigkeit der historischen

Wissenschaften» (S. 126).
Der Legitimierung des Historismus als der Kultur des Interesses an den besonderen

Fakten (in Gegenübersetzung zum Interesse an allgemeinen Gesetzen) korrespondiert die
Abwehr des Historizismus. Lübbe deckt in dem sich mit dieser Fragestellung beschäftigenden

Kapitel die Theorierhetorik und Wortakrobatik vornehmlich marxistischer Historiographie

auf. die notwendig sind, um auf dem Boden einer (aus exogen politischen Gründen)
dogmatisch festgehaltenen Theorie von der Gesetzmässigkeit historischer Abläufe die
tatsächlichen historischen Ereignisfolgen adäquat erfassen zu können.

Die nicht aus Theorien deduzierbaren Geschichten sind es, die die Individualität und
Identität historischer Grössen ausmachen. Die Unverwechselbarkeit und Einmaligkeit der
einzelnen Subjekte rührt somit daher, dass jedes Subjekt eine individuelle Geschichte hat,
die nur es selbst betrifft. Durch das Erzählen unserer eigenen Geschichte und das Anhören
der Geschichte anderer lernen wir als Menschen, uns selber von anderen zu unterscheiden.

Von dieser Erkenntnis aus ergibt sich nun ohne Schwierigkeit der Einstieg in den zweiten
Teil der Untersuchung Lübbes, der sich mit der Pragmatik der Historie beschäftigt, also mit
der lebenspraktischen Bedeutung, die das Besitzen einer erzählbaren Geschichte für Individuen

wie für soziale Systeme hat. Diese Thematik berührt unmittelbar aktuelle politische
Fragen, vor allem kultur- und schulpolitische Fragen nach Sinn und Zweck der Geschichte.

Auch das Fach Geschichte kann sich dem Legitimationszwang nicht entziehen, dem

gegenwärtig alle Wissenschaften unterworfen sind. Nun gibt es eine Antwort auf die Frage
«Wozu Geschichte?», derzufolge der Geschichte eine auf die Gegenwart bezogene polit-
pädagogische Aufgabe zugeteilt wird. Dementsprechend werden etwa in Richtlinien für den
Geschichtsunterricht Lehrinhalte nach dem Prinzip ausgewählt, ob sie für die Entwicklung
eines bestimmten Gegenwartsbewusstseins, z. B. eines gesellschaftskritischen, nützlich sind
oder nicht. Lübbe stellt fest, dass in der Gegenwart «die Relevanz die curiositas als
letztinstanzliches Rechtfertigungsprinzip wissenschaftlicher Praxis zu verdrängen scheint» (S.

225).
Mit dieser Indienstnahme der Geschichte durch gesellschaftspolitische Zielsetzungen

entstehen für die Geschichte einige Nachfolgeprobleme, die Frage, wie die durch die
Geschichte vorzunehmende Identitätspräsentation in dem Spannungsfeld von Objektivität und
Parteilichkeit durchgeführt werden kann, wie verhindert werden kann, dass die
Identitätspräsentation zur ideologischen Rechtfertigung politischer Vorstellungen degeneriert. Gegen
diesen an die Geschichte herangetragenen Anspruch, sie könne und müsse uns lehren, was
wir tun sollen, beharrt Lübbe auf der Feststellung, die Geschichte könne uns nur lehren, wer
wir und andere sind (S. 213).

Zum einen kann eine auf die Feststellung von Tatsachen verpflichtete Disziplin aus sich

heraus prinzipiell keine Normen des Handelns begründen: dem steht der Dualismus von
Tatsachen und Entscheidungen entgegen. Zum anderen kann die Historie historistischer
Tradition deshalb aus der Geschichte keine Lehren mehr ziehen, weil diese Aufgabe inzwischen

von den verschiedenen theoriebildenden Sozialwissenschaften übernommen worden
ist, und Geschichte beschränkt sich ja auf die Präsentation der theorieresistenten Abläufe.
Der Historiker kann sozialwissenschaftliche Theorien für seine Aufgabe nutzen, aber er
kann sie in der Regel nicht mehr aus eigener Sachkompetenz heraus produzieren. Gewiss

285



können diese Wissenschaften, die sich gegenüber den historischen Wissenschaften verselbständigt

haben, in beachtlichem Masse handlungsorientierte makrosoziologische und
makroökonomische Theorien aufstellen und sich dabei auf historische Analogien stützen. Aber
die Möglichkeit, historisch analoge Situationen zu finden, aus deren Vergleich Theorien
aufgestellt werden können, aus denen wiederum sich Anweisungen zum Handeln ableiten
lassen, schwindet in dem Masse, wie Geschichte sich nicht als Wiederkehr des Gleichen
darbietet, sondern als ungesteuerte Evolution ins Ungewisse. In einer solchen Situation
scheinen wir uns jedoch gegenwärtig zu befinden. Einerseits wächst unser Theoriebedarf,
andererseits wird es schwieriger, Theorien aufzustellen, weil es immer schwieriger wird,
zukünftige gesellschaftliche Zustände vorauszusehen.

Der Historiker R. Koselleck, auf dessen Arbeiten sich Lübbe stützt, hat für die Gegenwart
das immer stärkere Auseinandertreten von Erfahrungsraum und Erwartungshorizont
konstatiert und dies auf das sich Beschleunigen historischer Prozesse zurückgeführt. Der hieraus
sich ergebende Schluss ist einfach: Wir können ohne Schwierigkeiten Theorien über eine

gleichbleibende Wirklichkeit aufstellen, mit Mühe über eine sich verändernde Wirklichkeit,
wenn wir noch gleichbleibende Elemente finden, die Analogieschlüsse erlauben, aber kaum
noch bzw. gar nicht mehr über eine sich mit zunehmender Beschleunigung ändernde
Wirklichkeit.

Wenn das so ist. dann bleibt nach Lübbe gegen die nostalgisch verfehlte Hoffnung und
Verheissung einer Geschichtsphilosophie, wie sie als Spätgestalt der historische Materialismus

repräsentiert, nur die Möglichkeit, Geschichte als Kultur der Kontingenzerfahrung
anzusehen. Aufklärung, im engeren Sinn historische Aufklärung, hätte somit die Aufgabe,
die Menschen von falschen Hoffnungen zu befreien, indem sie die «theorieinduzierte
Aufklärungsresistenz» (S. 295) etwa des historischen Materialismus aufweicht. «Aufklärung ist
die Kultur des Desinteresses, in der Praxis der Begründung von Annahmen über die
Wirklichkeit zu diesen und keinen anderen Annahmen zu gelangen. Die Wirklichkeit ist ja
ohnehin, wie sie ist» (S. 298f.).

Zusammenfassend lässt sich also die Intention des Buches folgendermassen charakterisieren:

Im wissenschaftstheoretischen Teil setzt Lübbe sich das Ziel, festgefahrene Vorurteile
aus dem wissenschaftstheoretischen Methodenstreit aufzulösen, die sich verwirrend auf den
Wissenschaftsbetrieb ausgewirkt haben. Erstellt die analytische Wissenschaftstheorie unter
immer neuen Aspekten aus dem Bereich der Geschichtswissenschaft dar und erläutert ihre
Vorzüge derart beharrlich und minutiös, dass man durchaus hoffen darf, die Geisteswissenschaften

könnten ihre unberechtigte Furcht vor der Einheitswissenschaftsthese verlieren.
Die Lübbesche Untersuchung bietet ein anschauliches Beispiel für das, was dialektisches
Denken bedeutet. Denn nicht derjenige ist Dialektiker, der sich selbst unaufhörlich so nennt,
sondern derjenige, der aus der intimen Kenntnis der Fakten und Argumente heraus eine

Lösung zu bieten vermag, die einen lange erbittert geführten Streit beendet.
Historie wird nicht als immer kleiner werdender Bereich des noch nicht in Theorie

Überführten verschwinden, sondern sie wird immer Geschichten als Geschichten von
Systemindividualisierungen erzählen. Aus dieser Bestimmung des Wesens der Geschichte leitet
Lübbe sein Plädoyer gegen eine Indienstnahme der Historie durch politische Zielsetzungen
ab. Geschichte kann uns nicht Normen des Handelns vorgeben, sie kann uns nur darüber
aufklären, wer wir sind im Unterschied zu anderen, die eine andere Geschichte besitzen, und
sie kann, indem sie uns die Kontingenz historischer Existenz vor Augen führt, uns
verblüffungsfest machen gegenüber allen historizistischen Patentrezepten.

Roland Simon-Schaefer, Düsseldorf

286



Philosophie et relations interpersonnelles. Rencontre de deux traditions. - Publié sous la
direction de Alan Montefiore (Presses de l'Université de Montréal 1973).

Le projet de ce recueil d'articles est né au cours d'un séminaire tenu à Oxford au printemps
de 1969 sur le sujet: La philosophie des relations interpersonnelles. A. Montefiore, professeur

à Balliol College, Oxford, dans une introduction à l'ouvrage, en explique les origines et
les intentions. Notons que l'ouvrage en français est doublé d'un recueil en anglais sur le

même thème, publié sous le titre: Philosophy and Personal Relations (Routledge 1973).
Deux raisons ont, nous dit A. Montefiore, motivé la collaboration de philosophes

anglophones et francophones à ce projet: 1. une clarification des différences de point de vue sur la

question des relations interpersonnelles entre les philosophes «continentaux» et les

philosophes de tradition dite «analytique», 2. une étude des possibilités de communication (ou des

causes du manque de communication) entre philosophes de traditions très différentes. On ne

disposera, bien sûr, avec le présent recueil, que de l'un des deux volets de cette confrontation.
Parmi les études qui y figurent, signalons-en deux: celle de Francis Jacques (qui vient de

soutenir une thèse à Paris sur la théorie des descriptions de Russell). Son étude trace le

contour d'une philosophie transcendantale nouvelle, de type linguistique, soulignant le

rapport à autrui dans la parole. L'étude de Jacques Poulain, professeur à l'Université de

Montréal, pose le problème des relations personnelles entre philosophes.
11 faut se réjouir de telles tentatives de rapprochement entre des traditions philosophiques

qui souvent s'ignorent, quand ces tentatives ne feraient que montrer à quel point il est

difficile, pour les philosophes, de se comprendre entre eux. J.-P. Leyvraz, Genève

Philippe Muller: Approches de l'homme contemporain (Editions Messeiler, Neuchâtel 1976)
297 p.

Contribuer à l'élaboration d'une (anthropologie philosophique), telle est la tâche que
M. Scheler assignait au philosophe contemporain et que l'auteur s'est ici fixée comme
objectif en réunissant dans ce volume une vingtaine d'articles consacrés à des problèmes de

philosophie, de psychologie et de politique dont la dernière section (Culture et Société)
effectue la synthèse.

Le premier groupe d'articles traitant de philosophie, outre un hommage à J. de la Harpe et

une étude sur l'esthétique de Schiller, propose d'une part un recensement des interrogations
que la réalité moderne suscite dans les domaines de l'épistémologie, de l'éthique et du

politique et, d'autre part, une réflexion sur la spécificité de la démarche philosophique qui,
libérée des apories de la théorie représentative impliquée par toute position réaliste, s'affirme

comme démarche dialectique. Cette référence hégélienne laisse voir que, si le questionnement

de l'auteur a des résonances existentialistes, c'est avant tout à Hegel qu'il emprunte ses

instruments conceptuels.
La partie consacrée à la psychologie débute par une présentation de la conception piagé-

tienne de l'intelligence. Suivent: un article qui fait le point sur le problème de la famille
envisagé sous le double éclairage de la psychologie et de la sociologie: un autre, clarifiant le

statut de la psychologie comme science, décrit sa lente maturation des origines à nos jours où.

parvenue à élaborer des modèles théoriques opératoires, elle atteste sa scientificité. C'est à

une juste appréciation des pouvoirs et des savoirs dont dispose actuellement la psychologie

que s'attache l'article intitulé «L'homme cassé des psychologies contemporaines» qui, dès

l'énoncé du titre, annonce que la scientificité sectorielle n'a été acquise ici qu'en renonçant à

une saisie totalisante de l'homme. Un même effort d'évaluation de la psychanalyse d'une

part, de la psychologie industrielle d'autre part, est tenté dans les trois derniers textes de cette
deuxième section.

287



La troisième section nous ramène à des considérations philosophiques. A propos des

œuvres de jeunesse de Marx, l'auteur s'interroge sur les raisons d'une rupture avec la philosophie

et sur le défi qu'elle lance au philosophe contemporain. Il montre que le motif de la

rupture tient au refus du système hégélien identifié avec l'aboutissement inévitable de toute
pensée philosophique conséquente à laquelle Marx oppose l'exigence d'une praxis transformatrice

de l'histoire. L'histoire est également au centre de la philosophie de Collingwood
que l'auteur soumet à un examen critique pour en dégager la fécondité mais aussi les

faiblesses qui ont pour origine une radicalisation de la thèse hisloriciste engageant à méconnaître

la nature propre du vrai scientifique. Une autre mise en question du système hégélien
est envisagée dans l'article suivant: celle de Kierkegaard. Certes, ses critiques n'atteignent
pas toutes leur cible, il n'en demeure pas moins qu'elle ont rendu impossible la plate récitation

du système et qu'elles imposent une relecture critique de Hegel. C'est ce que l'auteur
entreprend à propos de l'anthropologie hégélienne pour montrer qu'elle offre un cadre

conceptuel nullement périmé et riche d'enseignement pour la compréhension de l'homme
moderne.

Dans les trois articles réunis sous le titre Politique, l'auteur nous livre une réflexion sur sa

propre orientation politique au sein du mouvement socialiste et brosse un tableau des

possibilités et des choix qui sollicitent l'homme moderne dans le domaine de l'action. Culture
et Société, dernière section du recueil, établit également un bilan de l'évolution du monde

contemporain qui, sans en masquer les traits négatifs trop souvent pris à tort comme seuls

déterminants, conclut par une appréciation résolument optimiste, qu'il s'agisse du problème
de la jeunesse, de la chute des tabous ou de la situation de la femme. Une même foi en

l'homme et en ses capacités à tirer parti des libérations envers les contraintes matérielles

grâce à ses réussites techniques pour s'accomplir comme être libre et raisonnable, s'exprime
dans le texte que l'auteur nous propose en conclusion de son ouvrage.

Et c'est bien cette profession de foi humaniste qui constitue l'unité profonde de ce recueil
et qui semble animer la recherche de l'auteur dans laquelle il sait faire jouer ses compétences
de philosophe et de psychologue et ses expériences d'homme engagé dans la vie politique.

F. Bonhôte, Neuchâtel

Hans Georg Gadamer: Die Aktualität des Schönen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest (Philipp
Reclamjun. Universalbibliothek Nr. 9844, Stuttgart 1977). 77 S.

Hegels Satz vom Vergangenheitscharakter der Kunst bringe bereits die Tatsache zum
Ausdruck, dass Kunst seit der Sokratik der Rechtfertigung bedürfe. Die ungewöhnlichen
und grundlegenden Veränderungen in sämtlichen Bereichen der Kunst, wie sie sich in den
letzten zwei Jahrhunderten vollzogen, provozieren die Frage, ob es ein die traditionelle und
die moderne Kunst Verbindendes gibt. Angesichts dieses Problems könne ein Rekurs auf die
Geschichte der Ästhetik sowie auf die angestammten Begriffe der Kunst und der Schönheit
nicht mehr genügen. Allenfalls eine Reflexion auf so allgemeine anthropologische Momente
wie Spiel, Symbol und Fest kann nach Gadamer den tiefen Graben, der sich zwischen dem
Alten und dem Neuen in der Kunst auftut, schliessen.

Bei der Betrachtung des Spielcharakters von Kunst solle man neben der Tatsache, dass

Spielen Überschuss zur Darstellung bringt, jene nicht vergessen, dass es vermöge, Dauer zu
verleihen. Das Symbolische solle nicht nur vom Wiedererkennen und vom Erlebnis der
Wiederholung her gedeutet werden ; vielmehr müsse man betonen, dass es nur aufgrund stets

neuer Begegnungen zustande komme. Am Aspekt des Festes ist für Gadamer dessen

Kommunikationsfunktion (Kunst spreche über sämtliche Klassen- und Bildungsvoraussetzungen
hinweg) bedeutsam.

288



Gadamer lässt sich verhältnismässig stark von der philosophischen Anthropologie her
inspirieren (vgl. vor allem die Autoren Nietzsche, Plessner, Gehlen). Sein Vorgehen ist
hermeneutisch, was sich insbesondere in seinem häufigen Einsatz von Wort- und Begriffsge-
schichte, in der Betonung von Einheit, Kontinuität und Tradition sowie in der oftmaligen
Verwendung der Metapher vom 'Lesen des Kunstwerkes' manifestiert. Verschiedene
Gedanken von Aristoteles, Baumgarten, Kant, Schiller, Goethe und Heidegger (vgl. da vor
allem die verbergende Seite seines Wahrheitsbegriffes) werden in die Darstellung positiv
aufgenommen.

Ambivalent ist das Verhältnis zu Hegel, dessen These von der Rechtfertigungsbedürftigkeit
der Kunst akzeptiert, dessen Definition des Kunstschönen aber (ein sinnliches Scheinen

der Idee) als 'idealistische Verführung' (44) abgelehnt wird.
Grundsätzlich negativ ist Gadamers Verhältnis zum Ansatz der Informationsästhetik, die

uns weismachen wolle, dass eine quantitativ messbare Informationsmasse zu einem
Qualitätsträger werden könne.

Gerade in diesem Zusammenhang aber dürfte sich die kritische Frage stellen, ob nicht
auch der hermeneutisch orientierte Ästhetiker auf die präzisen Analysen der Informationsästhetik

angewiesen sei. Ob er nicht, wiewohl die Ganzheit als sein Anliegen zu respektieren
ist, vermehrt die konkreten Ergebnisse der historischen und systematischen Kunstwissenschaften

berücksichtigen müsse. - Vgl. dazu Gerd Wolandt: Elemente der Ästhetik, in:
Lehrstücke der praktischen Philosophie und der Ästhetik, herausgegeben von K. Bärthlein
und G. Wolandt (Schwabe, Basel/Stuttgart 1977) S. 1911T

Seltsam mutet es an, dass ein so zentraler Begriff wie derjenige der Qualität bloss verwendet,

nicht aber explizit reflektiert wird. Diese Lücke zeigt sich schon in Wahrheit und Methode

(Tübingen 21962). Im Register (S. 520) wird der Terminus Qualität nicht aufgeführt.
Schliesslich drängt sich auch die ernste Frage auf, ob der hermeneutische Ansatz, der stets

vom Apriori des Sinnes ausgeht, überhaupt der Grundintention vieler Künstler der neuesten
Zeit gerecht zu werden vermag, vor allem, wenn er die Kunst als «Botschaft des Heilen» (43)

interpretiert. Entweder versteht man nämlich den Begriff des 'Heilen' material-inhaltlich,
und dann dürfte er angesichts vieler Werke unserer Tage problematisch werden, oder wir
deuten ihn rein formal, und dann wird er. wie der Begriff des formal Guten allzu allgemein
und unverbindlich, so dass er für die Beantwortung der Frage: «Was macht die Bedeutsamkeit

des Schönen und der Kunst aus?» (S. 43) nicht mehr allzuviel hergeben kann.

Müsste, so kann man weiter fragen, wer von der «Aktualität des Schönen» schreibt, nicht
auch noch andere als nur die griechische Tradition berücksichtigen? Selbstverständlich ist

diese Beschränkung legitim, wenn man sie auch zugibt, etwa in der möglichen Formulierung:

die Aktualität des abendländisch aufgefassten Schönen. Tut man das nicht, so läuft
man Gefahr, in einem Zeitalter mit planetarischem Bewusstsein, des Eurozentrismus geziehen

zu werden.
Trotz der angeführten Bedenken hat das besprochene Werk vor allem in seiner klaren

Linienführung, in seinen feinen phänomenologischen Beschreibungen und in der nicht zu
übersehenden Seinsbejahung Vorzüge, die es auf jeden Fall zu einem gleichsam klassischen

Text machen, den der an Ästhetik Interessierte auf keinen Fall missen möchte.
Hans Widmer, Luzern

August Brunner: Erkenntnis und Überlieferung. Reihe epimeleia, Bd. 29 (Berchmans, München

1976). 118 S.

Einer der Senioren der katholisch-christlichen Philosophie und Theologie, der auch im
Osten u.a. durch seine Grundfragen der christlichen Philosophie bekannt geworden ist, setzt

19 Studia philos.. Vol. 37 289



in der vorgelegten Abhandlung seine erkenntnistheoretischen und ontologischen Ergebnisse
aus seinen Werken Erkenntnistheorie (1948) und Glaube und Erkenntnis (1951) in der Art
und Weise fort, dass diese auch ohne ihre Kenntnis verstanden werden kann. Sie bringt aber
kein blosses Wiederholen des schon Erreichten, sondern vielmehr eine weitere thematisch
geschlossene Synthese, die keineswegs ihre Lehrebedingtheit verschweigen will.

Die Abhandlung besteht aus drei Teilen. Der erste Teil <Das alltägliche Erkennen) geht
vor allem vom Oflfensein für das Seiende des Menschen aus, das am klarsten aus der Erkenntnis

anderer Menschen hervorgeht. Aus diesem Offensein folgt Zwiegespräch als Wesensbestimmung

des Menschen, in der er sich als Person zeigt. Von da aus wird auch das Verhältnis
des geistigen und des sinnlichen Moments auf der Ebene des alltäglichen Erkennens durch
Betonung des synthetischen Charakters des jeweiligen Konkreten ausgearbeitet. Überall
wird nicht nur auf die geistigen Grundlagen hingewiesen, sondern auch auf die Grenzen, die
im neuzeitlichen Subjektivismus bestehen, aufmerksam gemacht. Dafür ist die antikantiani-
sche Maxime, die Vernunft sei der Wirklichkeit inne (14), kennzeichnend. Der Verfall des

Subjektivismus als «Käfig des Solipsismus» wird insbesondere am «hermeneutischen Zirkel»
(54ff.), der etwa durch den konvergierenden Kreis der objektiven Erkenntnis zu ersetzen sei

(57), dargestellt.
Der zweite Teil <Die wissenschaftliche Erkenntnis) wendet sich den philosophischen

Grundlagen der Geisteswissenschaften zu. Die im Hintergrund steckende Auseinandersetzung

mit dem Historismus, die in Grundlagen der christlichen Philosophie ausdrücklich
ausgearbeitet wurde, wird durch die Feststellung der Überschätzung der Wissenschaft und
ihrer Grenzen gegenüber dem Leben sichtbar (82). Bemühung um Verständnis in Konfrontation

und Kampf mit illegitimen Verabsolutierungen charakterisieren die ganze Abhandlung

im allgemeinen und in diesem und folgenden Teil im besonderen; auch hier wird Kant
zur Zielscheibe.

Der abschliessende Teil (Religiöse Erkenntnis, Theologie und Exegese) lässt erkennen,
wie man vom natürlichen Wissen bzw. von der Offenbarung durch das Glaubensgeheimnis
und seiner Exegese sowie von der Theologie der Heilsgeschichte zur Christus- und Gottes-
offenbarung in der gesamten katholischen Kirche mit ihrer Überlieferung zu kommen

vermag. Es darf gefragt werden, ob es nicht nur um ausgewählte Überlieferung und darum
geschichtlich bedingte Erkenntnis geht und ob und wie man unter solchen Bedingungen in
ein produktives «Zwiegespräch» mit Andersdenkenden oder -glaubenden kommen könnte,
um sie als Personen anzuerkennen? Soll man die Abhandlung eine unzeitgemässe, verschleierte

Form des Antimodernismus heissen? Ladislav Menzel, Prag

Bernhard Welte: Zeit und Geheimnis. Philosophische Abhandlungen zur Sache Gottes in der
Zeit der Welt (Herder, Freiburg i. Br. 1975).

Die im vorliegenden Band zusammengefassten philosophischen Aufsätze verstehen sich
als Fortführung der unter dem Titel «Spuren des Ewigen» 1965 erschienenen Arbeit. Welte
bleibt auch im neuen Sammelband dem «Ewigen» auf der Spur, von den neuen «Fragehorizonten»

ausgehend, die ihm repräsentativ durch «neue Formen des Positivismus und der
analytischen Sprachphilosophie», vor allem aber durch «die kritische Theorie der Frankfurter

Schule» (7) vermittelt werden. So mag das Buch auch als verschwiegene Antwort an diese

Positionen gelesen werden, auch wenn es sie in der Argumentation kaum direkt anspricht.
Welte ist um eine klare, nicht durch Fachsprache erschwerte Kommunikation bemüht. Sie

gelingt ihm nicht immer. Vornehmlich dort, wo er sich an Heidegger anlehnt, bricht ein
tiefschürfender Jargon durch, der um so bemerkenswerter ist, als Welte auch anders redet.

290



Welte hat die zwanzig Aufsätze in fünf Teile gruppiert. Das Kernstück bildet der vierte
Teil, die «Beiträge zur Geschichte des Gottesgedankens und der Theologie» (179-280).
Welte erweist sich hier als sachkundiger Interpret von Thomas, Hegel und Heidegger; eine
Prise distanziertere Kritik würde die Verehrung für die «Väter» kaum beeinträchtigen. Wir
beschäftigen uns hier vor allem mit den drei ersten Teilen, weil in ihnen der spezifische
Denkansatz Weltes deutlicher zu fassen ist. Auf drei methodologisch voneinander zu
unterscheidenden Wegen folgen wir Weltes Gedanken;

1. Im ersten Teil untersucht Welte die Phänomene der Zeit, der Erfahrung, der Person.
Seine Absicht ist es, «Sachverhalte» ins Blickfeld zu rücken und nach Möglichkeit besser zu
verstehen (16). Sorgfältig führt er den Leser, von der täglichen Erfahrung herkommend, in
die Subtilitäten einer phänomenologischen Besinnung eigenen Stils. Das Besondere an
diesem Stil ist der meditative Charakter. Welte sammelt erinnerte Erfahrungen und fügt sie

schrittweise zusammen zu einem strukturierten Bild des problematisierten Gegenstandes; er
ist sparsam in der Verwendung konstruktiver Elemente und lässt durch genaue Deskription
die Sache selber in Erscheinung treten. Manchmal freilich scheint das Wort Macht über die

Erinnerung zu gewinnen: Etymologien und Assoziationen weisen die Denkrichtung, so dass

der Verdacht aufkommt, die Besinnung könnte den Kontakt mit dem Sachverhalt verloren
haben. «Die Fahrt der Erfahrung», «unsere Welt das uns winkende Ganze», «es kommt
das Kommen selbst» - solche wie viele ähnliche Formulierungen drücken vielleicht
angemessen aus, was sich dem meditierenden Philosophen zeigt, es bleibt aber fraglich, ob sie

auch zur Mitteilung taugen. In ihrer ungewohnten Bildhaftigkeit sind sie zwar üblicherweise
aus dem Kontext zu enträtseln, sie teilen dann aber nichts Neues mit, es sei denn eine kaum
zu kontrollierende Stimmung. Darum erachte ich solche Wendungen nicht nur als überflüssig,

sondern auch als gefährlich, weil möglicherweise irreführend. Als Träger von nicht
bestimmten Stimmungen werden die Begriffe aufgeweicht und führen zu tiefsinnigen
Identifikationen, die kaum mehr erleuchtend sind: Die «Fahrt der Erfahrung» «ist selber die
Geschichte als das Geschehen des Daseins im Ganzen in seiner spezifischen Zeitlichkeit»
(37). Welte verführt in einen Tiefsinn, der im Medium des mystifizierenden Wortes seine

Evidenz haben kann, der aber kaum noch dem Anspruch genügt, einen Sachverhalt auch
kommunikativ zu klären.

2. Im zweiten Teil stellt uns Welte seine «Gedanken zur Analyse und Kritik der gegenwärtigen

Zeit» vor. In seiner Diagnose der Zeitkrankheit schliesst sich unser Autor bekannten

zeitgenössischen Kulturkritikern an; er nennt Heidegger, Marcuse, Horkheimer, Lorenz,
versucht aber, deren Kritik vom implizierten Postulat her zu präzisieren: Wenn die
fortgeschrittene Zivilisation antihuman ist, was wäre dann der «reale Sinn» (65) von Humanität?
Wenn die epochale Intelligenz zum Instrument verkümmert, was wäre dann das «Kontrastmodell»

(79) dazu? Der postulative Impuls bringt - so möchte ich die Absicht in diesem

Fragen interpretieren - die Kritik in Bewegung und weist sie auch in eine bestimmte Richtung.

Nun aber wäre es für die Abschätzung der philosophischen Gültigkeit des Postulats
entscheidend zu wissen, wie es eruiert worden ist. Es ist klar, dass ein empirisch (z. B.

ethnologisch) erarbeitetes Bild des Menschen nicht - mindestens nicht in dem Rohzustand, wie es

uns von der empirischen Wissenschaft geliefert wird - als ein philosophisches Postulat in

Anspruch genommen werden könnte. Welte gibt uns kaum Rechenschaft darüber. In der

Anmerkung S. 94 scheint er geneigt zu sein, «eine ursprüngliche Integrität» des Menschen als

ein Datum der Empirie zu nehmen; andererseits setzt er das ihn faszinierende ethnologische
Material-M. Griaule: Dieu de l'eau (Paris 1948,21966); dtsch.: Schwarze Genesis (Freiburg
i.Br. 1970) - eher in didaktischer Absicht ein: Er möchte an einem Modell einer intakten
Gesellschaft die Kriterien zu einer strukturierten Analyse der Not in den fortgeschrittenen
Gesellschaften gewinnen. Das Ergebnis ist mager. Welte entdeckt, dass das Verhältnis des

291



Menschen zur Natur, zur Gemeinschaft und zum Geheimnis gestört ist und dass der
Zusammenhang der drei Beziehungsfelder fehlt. Die nächstliegende anthropologische Systematik
hätte wahrscheinlich ähnliche Kriterien der Differenzierung angeboten. Die Frage bleibt:
Was beabsichtigt nun wirklich Welte mit dem interkulturellen Vergleich? Schauen wir zu,
was er aus dem Ergebnis des Vergleichs für Schlussfolgerungen zieht: Er ist nüchtern genug,
um den technischen Fortschritt nicht einfach zu verteufeln, und vorsichtig genug, um uns
nicht auf einen integrierenden Mythos zu verpflichten. Er weist auf die «sehr reale Dialektik
zwischen Integration und Fortschritt» hin und leitet daraus sein postulatives Bild der Humanität

ab: «Der neue Humanismus wird darin bestehen, technologische Zivilisation zu
gebrauchen, damit aber nicht nur die Mühsal des Lebens zu mindern, sondern mit und in
dieser Zivilisation die Fülle des integralen Menschentums nicht nur zu bewahren, sondern
auch reich zu entfalten» (77). Es wäre verfehlt, die Formalität des Postulats zu beklagen; in

gut existenzphilosophischer Manier appelliert Welte an den Willen zur guten Praxis, was
bedingt, dass die Utopie inhaltlich offen bleibt. Freilich wäre es wünschenswert und
durchführbar, den kritischen Hinweis zu präzisieren, nämlich das, was Welte die «sehr reale
Dialektik» nennt, anthropologisch zu konkretisieren. Welte scheint auch das Bedürfnis zu

verspüren, konkreter zu werden. Nun aber rächt sich der oben angedeutete Mangel an
methodologischer Reflexion: statt die kritische Analyse voranzutreiben, strapaziert er das

utopische Bild: Er hält Ausschau nach einer «integralen Lebensintelligenz» (83ff.), die
wieder weiss, worauf es im ganzen ankommt, die also so etwas wie eine Weltanschauung zu
entwickeln vermöchte, ja, die in fast trivialer Pragmatik wieder nach Gott greift: «Ist es nicht
noch besser, d.h. noch konsequenter, im Zuge des intelligenten Handelns an Gott zu glauben.

der das Glück gewährt, wenn er will, und der den Spruch spricht, der alles gewähren
und auf die verheissende Zukunft hinlenken kann?» (90) Und er ruft nach einer Erneuerung
der Bedingungen der Kultfähigkeit: «Eine neue Erfahrung der Transzendenz, eine neue
Kommunikation mit der Tiefe, eine Erweckung der Fähigkeit zum Symbol» (105). Dies

nenne ich ein Programm, das in die Irre leitet; denn Sinnfindung kann nicht reglementiert
und zweckgebunden arrangiert werden, ohne dass sie Gefahr läuft, pervertiert zu werden.

3. Im dritten Teil geht Welte der philosophischen Gottesfrage nach. Nachdem ich bisher
den phänomenologischen und den diagnostisch-therapeutischen Weg Weltes skizziert habe,
möchte ich hier den Weg verfolgen, den man den existenzphilosophischen im engeren Sinn
nennen könnte.

Welte vermutet, dass die Frage nach Gott im Raum der Frage nach dem Sein sinnvoll
gestellt werden muss. Die letztere Frage springt dort hervor, wo das Denken «erfüllt und
ermüdet zugleich» (114) nicht mehr nach Einzelnem fragt, sondern umschlägt in die Frage
nach dem Ganzen. Wenn aber das Sein des Seienden selbst befragt wird, dann gerät das
Denken vor das Nichts als das nicht mehr als Seiendes Bestimmbare; jede erklärende
Antwort, die wieder Seiendes als Begründendes vorführt, wird als verfehlt durchschaut. Nun
steht das Denken vor der Alternative, entweder das Nichts nihilistisch als absolute Sinnlosigkeit

zu deuten oder aber gläubig als ein sinnvolles Unbestimmbares festzuhalten. Die
gläubige Möglichkeit ergibt sich, wenn sich der Mensch auf das ihm innewohnende Postulat
besinnt, auf das ihm als reflektierendem Lebewesen zugehörige Interesse an einem sinnvollen

Leben. Dieses Sinnpostulat findet seinen Rechtsgrund in der konkreten Mitmenschlichkeit.

Im Ernst dieses Postulats gibt es angesichts des Nichts nur die eine ethische
Grundentscheidung: «Alles hat Sinn» (136); das Nichts ist «die Spur unbedingter, aber entzogener
und verborgener Wirklichkeit, einer Wirklichkeit, die allen Sinn wahrt...» (137).

Welte behauptet nicht, einen Gottesbeweis zu liefern. Immerhin stellt er fest, dass jedem,
der mutig und konsequent sich in «diese Bestände und ihren Zusammenhang» (138) vertieft,
sein Gedankengang einsichtig sein müsste.

292



Mir ist er nicht einsichtig, und ich protestiere gerade im Namen des beschworenen
konsequenten Mutes: Mit Recht hebt Welte hervor, dass das Sinnpostulat, wenn irgendwo, dann
in der konkreten mitmenschlichen Situation seine Legitimität findet. Welte vergisst oder
verwischt die Tatsache, dass es sich hier um eine praktische Gewissheit handelt, die nicht als

Antwort auf die Frage nach Sinn überhaupt taugt; denn diese Frage ist eine theoretische, sie

ist im Grunde die hybride Frage nach einer totalen Welterklärung. Die Sinnfrage ist als eine
ethische immer nur eine situative, konkret bezogene, und hier, jetzt, in der Praxis ethisch
entscheidbare. Deshalb kann ich, gerade im Blick auf künftiges Handeln, die von Welte
behauptete einzig mögliche Alternative des Ja oder Nein zum Sinn des Nichts nicht gelten
lassen. Es gibt auch ein Drittes, das mindestens soviel Mut und Konsequenz verlangt wie das
Ja: das Suspendieren der Antwort und das Festhalten an der Nichtentscheidbarkeit des

Nichts. Weltes «Alles hat Sinn» lehne ich als verführerische Droge ab: Ich würde mich
meiner Verantwortung entziehen, wenn ich das Leiden des Leidenden, wenn ich Ungerechtigkeit,

wenn ich, um anschaulich zu werden, Folter und Menschenschinderei als sinnvoll
erachtete. Ich will meine Empörung nicht im Sedativ einer schönen allgemeinen Sinngebung
ertränken.

Zusammenfassend: Ein religiöser Denker ist ein Philosoph, der seine religiöse Erfahrung
im Medium des vernünftigen Gedankens zu vermitteln versucht. Sein Versuch muss nicht
scheitern, weil die Vernunft auch auf etwas hinweisen kann, das ihr zunächst fremd ist. Sie

muss nur auf die Weise der Mitteilung achten, so dass diese ihre Hinweisfunktion zum
Ausdruck kommt. Anders gesagt: Der religiöse Denker muss die der Philosophie eigenen
Kommunikationsregeln beachten. Diese sind, so meine ich, von der kritischen Philosophie
seit Kant und Kierkegaard für uns hinreichend geklärt worden. Es gelten, angewandt auf die
von mir Welte gegenüber markierten kritischen Punkte folgende Regeln:

Erstens: Die Mitteilung muss die kritische Unterscheidung von theoretischer und praktischer

Frage durchhalten. Die praktische, jeweils situative Vergewisserung von Sinn ist nicht
die Antwort auf die Frage nach Sinn überhaupt und allgemein. Wenn diese Verwechslung
geschieht, dann verkehrt sich die religiöse Erfahrung in Weltanschauung, die sogleich unter
Ideologieverdacht steht.

Zweitens: Das Postulat, d. h. die Artikulation eines Interesses in konkretem Handeln kann
nur seiner formalen Seite nach verallgemeinert werden; eine Utopie, die als verbindliches
Postulat auftritt, darf inhaltlich nicht fixiert werden; geschieht diese materiale Festlegung,
dann verkehrt sich Utopie zum Instrument der Manipulation, die die Würde des Menschen,
seine freie Verantwortung für die Zukunft verletzt.

Drittens: Der philosophische Hinweis auf die religiöse Erfahrung muss sich bewusst

bleiben, dass er nicht das religiös Erfahrene selbst, bestenfalls den Ort der Erfahrung anzeigen

kann. Eine esoterisch-liturgische Sprache, die sich als philosophische Trägerin religiöser
Erfahrung empfiehlt, kann bloss noch ein Surrogat des nur indirekt Mitteilbaren sein.

Ein religiöser Denker, der sich regelwidrig mitteilt, begeht nicht nur einen Stilbruch; er
muss gewärtigen, dass er seine eigene Sache diskreditiert und als Verführer wirkt. Einem
Denker wie Welte Regelwidrigkeit vorzurechnen heisst nicht, ihm unredliche Verführungsabsichten

zu unterstellen. Ich will nur seine Aufmerksamkeit - und die des allfälligen Lesers

- darauf lenken, dass seine Rede statt hinzuführen zu verführen droht. So mute ich seiner
Redlichkeit auch zu, dass er sich erneut Rechenschaft über die Bedingungen der Möglichkeit
religiös-philosophischer Mitteilung gibt. Raphael Bielander, Basel

293




	Buchbesprechungen = Comptes rendus

