Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 37 (1977)

Buchbesprechung: Buchbesprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen / Comptes rendus

Studia Philosophica 37/1977

Edmund Husserl: 1deen zu einer reinen Phinomenologie und phiinomenologischen Philoso-
phie, I. Buch, 1. Halbband: Text der 1.-3. Auflage, 2. Halbband: Erginzende Texte (1912—
1929). Husserliana, Band I11/1-2, neu hg. von Karl Schuhmann (M. Nijhoff, Den Haag
1976). LVII, VIII und 708 S.

Husserls phanomenologisches Fundamentalwerk, unter dem Kurztitel /deen I bekannt
geworden, wurde 1950 erstmals in der Reithe Husserliana abgedruckt. Vermutlich infolge
einer zeitbedingten Uberschiatzung des damals in der philosophischen Offentlichkeit be-
kannt gewordenen Nachlasses und der von der aufstrebenden franzosischen Phiinomeno-
logie betonten Entwicklung Husserls von «cartesianischen» und «intellektualistischen» An-
fangen zur Entdeckung der Lebenswelt und der «passiven» Schichten des Subjekts wurden
die Annotationen zur Umarbeitung und Erweiterung in Husserls Handexemplaren, im
damaligen Vorwort primir als «Verbesserungen» bewertet, in den Haupttext mitaufgenom-
men. Interessierte man sich fiir den urspriinglichen Text, musste man den textkritischen
Anhang konsultieren. Die vorliegende Neuauflage in zwei Halbbinden restituiert den Text
der 1. Auflage. Den textkritischen Anhang und den Ergidnzungsband braucht man jetzt nur,
wenn man sich fir Husserls Annotationen, Aus- und Umarbeitungen interessiert. Die
Verteilung des von Husserl selbst edierten Textes und der handschriftlichen Erginzungen
aufzwei Halbbinde erweist sich nicht nur als handlicher als ein Anhang im gleichen Band, er
gibt auch den von Husserl selber edierten Texten im immer uniibersichtlicher werdenden
Gesamtwerk etwas von der ihnen gebiithrenden Sonderstellung zuriick. Die Neuedition
enthilt neben einem informativen historischen Uberblick iiber die Entstehungs- und Uber-
arbeitungsgeschichte der Ideen I durch den Herausgeber zwei Sachregister, das umfangrei-
che, das Gerda Walther fiir die 2. Auflage von 1923 zusammengestellt hatte und das von
Husserl annotiert worden ist, und das kiirzere von Ludwig Landgrebe, das der 3. Auflage von
1926 und dann auch der ersten Husserliana-Ausgabe von 1950 beigegeben worden ist. Die
(fir diese Edition neu ausgewihlten) erginzenden Texte sind {ibersichtlich in vier Gruppen
aufgeteilt, die Randbemerkungen aus dem Handexemplar, die Manuskripte zur Nieder-
schrift der Ideen I, die Beiblitter aus den Handexemplaren und die Texte aus dem 1929 im
Hinblick auf die englische Ubersetzung zusammengestellten«Gibson-Konvoluty.

Elmar Holenstein, Bochum

Edmund Husserl: Zur Phiinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Erster Teil 1905-1920, Zweiter Teil 1921-1928, Drittel Teil 1929-1935. Husserliana Bd. XIII
(XLVIII, 548 S.), Bd. XIV (XXXV, 624 S.), Bd. XV (LXX, 742 S.). Herausgegeben von Iso
Kern. Aufgrund des Nachlasses veroffentlicht in Gemeinschaft mit dem Husserl-Archiv an
der Univ. K6ln vom Husserl-Archiv (Léwen) unter Leitung von H. L. van Breda (M. Nijhoff,
Den Haag 1973).

Les phénomeénologues et les philosophes ont une dette considérable a I'égard de Iso Kern,
naguére assistant a Louvain et auteur d’un Husserl und Kant (Phaenomenologica Bd. 16,
1964) qui a mené a bien I'édition de ces quelque 1700 pages de manuscrits inédits et qui a
présenté les textes, précédés d’introductions aussi discrétes qu’'indispensables et suivis d’ap-
pendices critiques, en sorte que I'attention peut sans obstacle se concentrer sur I’essentiel.

17 Stwdia philos.. Vol. 37 237



On ne trouve ici ni les inédits qui se rattachent étroitement a des ceuvres déja publiées, telles
que les Ideen, cela en vue de leur réédition future, ni les simples variantes, mais réellement
tout ce qui, dans les méditations et les ébauches de Husserl, se rattache effectivement a la
question de l'intersubjectivité.

Question cruciale puisque d’une part la phénoménologie promet, en vertu de ses principes
de méthode, un abord nouveau de la question, et peut-étre le seul décisif — alors que d’autre
part la phénoménologie transcendentale et la méthode de réduction de Husserl peuvent
paraitre menacées de solipsisme. C’est au reste aprés le premier exposé de la réduction (1907)
que la question de I'intersubjectivité parait avoir ét¢ abordée par Husserl,

Nous avons la un ensemble de «manuscrits de recherche» — une part relativement limitée
seulement étant consacrée a des manuscrits de cours (notamment le cours de Gottingen en
hiver 1910-1911, vol. I, texte 6) ou a une autre version d’un texte publié (notamment la Se
Méditation cartésienne, vol. II1), ou a des textes élaborés en vue d’une publication (notam-
ment a la suite des Méditations cartésiennes, en 1930, vol. 111). Ces manuscrits de recherche
paraissent ne proposer que des tentatives, souvent avortées, et, de plus, apres 1929, la forme
du discours achevé a laquelle Husserl s’était toujours tenu fait place a des notations plus
rapides et elliptiques. L’éditeur peut cependant relever la présence de certains noyaux, par
exemple les textes que nous venons de mentionner; ainsi, Husserl jugeait encore par la suite
que le cours de Gottingen apportait les points principaux d’une solution possible.

Le lecteur peut suivre aussi les reprises multiples, sinon le développement, de certains
thémes fondamentaux, tout particuliérement de l'intropathie (vol. I, textes 8-13; vol. II,
textes 11, 12, 15, etc.), le rapport de I'intropathie et du souvenir, le probleme de la perceptibi-
lité des vécus d’autrui, dans la Mitwahrnehmung, puis I'apprésentation, les difficultés propres
au raisonnement par analogie, le retour obstiné de la notion de monadologie, etc.

L’ensemble de ces textes parait devoir enrichir et susciter la réflexion particuliérement sur
deux problémes, celui du «natiirlicher Weltbegriff», de la nature comme index des vécus
d’autrui (cf. vol. I, texte 5) dés la critique du «menschlicher Weltbegriff» d’ Avenarius, jusqu’a
lanotion de Lebenswelt, et d’autre part la relation entre la réduction et la double réduction de
la Vergegenwdrtigung.

Disons seulement 'attention avec laquelle I’éditeur s’attache a situer les inédits présentés
dans leur contexte de réflexion et des projets de Husserl et la portée de ses notes pour la
compréhension de I'évolution de cette recherche et pour la clarification des problémes.

D. Christoff, Lausanne

Albert Lautman: Essai sur 'unité des mathématiques et divers écrits. Préfaces de O. Costa de
Beauregard, Jean Dieudonné, membre de I’Académie des sciences, et Maurice Loi du sémi-
naire de Philosophie et de Mathématiques de I’Ecole normale supérieure (Union générale
d’Editions, coll. 10/18 dirigée par Christian Bourgois, Paris 1977).

Albert Lautman et ét¢ presque complétement oublié si Maurice Loi, directeur du sémi-
naire de Philosophie et Mathématiques de I’Ecole Normale Supérieure de Paris, n’avait
réédité sa thése et quelques autres écrits. Son ceuvre philosophique est toute entiére une
réflexion sur les théories mathématiques en cours d’¢laboration de son temps; le sérieux et la
variété de I'information mathématique de ce philosophe sont, comme le souligne J. Dieu-
donné, tres exceptionnels. Ce qui est particuliérement remarquable d’un point de vue
philosophique, c’est que les références mathématiques et les développements techniques ne
figurent pas comme simple illustration d’idées philosophiques mais comme processus de
spécification de ces idées. Une telle spécification suppose un lien étroit entre philosophie et
mathématiques, en 'occurrence établi par le concept de dialectique. La «dialectique» se

258



présente sous deux aspects chez Lautman: tout d’abord comme ensemble de relations
possibles entre couples de notions que 'examen de la seule mathématique «classique»
permettait de considérer encore comme simplement opposées entre elles; ensuite, la dialec-
tique assume les rapports entre philosophie et mathématiques. C’est dans cette perspective
philosophique que nous allons rendre compte des écrits de Lautman, laissant de c6té les
nombreux développements mathématiques.

Lautman critique tout d’abord les couples de notions servant a I'interprétation des théories
mathématiques: le tout et la partie (point de vue global et point de vue local), les propriétés
intrinséques et les propriétés induites ou de situation (les deux points de vue respectifs de
Leibniz et de Kant), le fini et I'infini, le discontinu (algébre) et le continu (analyse). Considé-
rées comme contraires, ces notions tendent a cloisonner les différentes théories mathéma-
tiques; or, selon Lautman, les mathématiques modernes ne justifient plus un tel cloisonne-
ment. Pour le montrer, Lautman se réfé¢re a des théories mathématiques précises, cela non
pas tant pour donner un sérieux a son argumentation que parce que les liaisons effectuées
entre ces divers couples sont soumises a des conditions mathématiques chaque fois spéci-
fiées. Par exemple, si I'on considére un espace défini par ses propriétés (point de vue global),
ou, au contraire, un espace construit de proche en proche a partir des propriétés du voisinage
d’un point donné (point de vue local), il est possible de parvenir a des résultats a peu prés
équivalents, mais seulementsi I'espace remplit certaines conditions d’«achévement», selon le
terme de Lautman: en 'occurence, il faut que toute suite fondamentale converge vers une
limite située elle aussi sur cet espace considéré comme surface. Ces conditions mathéma-
tiques auxquelles nous venons de faire allusion ont un grand intérét philosophique, car elles
permettent de circonscrire le probléme des relations entre la structure d’une théorie (point de
vue global) et les parties qui la composent (point de vue local). De méme, Lautman remarque
que I'algebre moderne permet des constatations analogues concernant la structure ou «do-
maine de base» et les étres mathématiques de la théorie considérée: en effet, en algebre, les
propriétés d’un étre ne sont complétement déterminées que lorsque 'on indique I'anneau, le
corps, etc., sur lequel il est défini. Au contraire, selon Lautman, les mathématiques «clas-
siques» sont «constructivistesy»: les étres mathématiques y sont individuellement construits a
partir de I'arithmétique des nombres naturels. Ainsi, avec les mathématiques modernes, la
notion de structure devient primordiale. Lautman en tire d’importantes conséquences, dont
une réinterprétation de I'«essence» et de I'«existence» en mathématiques: il n’est plus
possible de conclure a 'existence d’un étre du fait que sa définition n’entraine pas de contra-
diction dans la théorie considérée: en effet, essence et existence désignent des objets distincts,
respectivement un domaine de base (la structure) et 'étre mathématique auquel il donne lieu
— cette distinction étant relative 4 une situation mathématique déterminée. Cet ensemble de
réflexions rapproche davantage Lautman — il le dit lui-méme — du point de vue axiomatique
de Hilbert que de celui, logiciste, de Russell.

C’est la notion de structure mathématique qui améne Lautman a spécifier les relations
entre la philosophie et les mathématiques comme dialectiques. En effet, la critique des
couples de notions a permis de mettre en lumiére des analogies entre des structures mathé-
matiques différentes; ces analogies ne sont pas dues 4 des rencontres fortuites, mais a des
conditions structurales que Lautman appelle rapports d’«imitation» ou d’«expression» selon
les cas. Cela améne I'auteur a poser une theése: il doit «exister» des «préstructures» dont les
spécifications sont les différentes théories mathématiques effectives — thése qui a 'avantage,
selon Lautman, d’expliquer de fagon rationnelle I'applicabilit¢ des mathématiques a la
physique. Lautman aborde ces questions en des termes empruntés, plus ou moins artificielle-
ment, a Platon, plus souvent a Heidegger: les rapports entre philosophie et mathématiques
peuvent s'exprimer dans les termes de I'«ontologique» (niveau philosophique) et de

229



I'«contique» (niveau des théories mathématiques effectivement existantes); ou encore, la
philosophie pose une «question», témoigne d’une «intention», exprime un «souci» — et les
réponses effectives sont les théories mathématiques constituées. C’est ainsi que la logique,
partie d’interrogations sur les mathématiques, a résolu ces questions en prenant elle-méme la
forme mathématique. Ainsi les exemples mathématiques permettent-ils de prolonger les
idées philosophiques — mais en leur imposant des restrictions, des limitations, des spécifica-
tions. Lautman comprend par exemple la genése d’un étre mathématique comme la concréti-
sation d’une dialectique entre I'immanence (niveau mathématique) et la «transcendance» (la
préstructure, les idées, I'ontologique). Le «réel» mathématique réside alors dans les théories,
les structures, et non pas, comme I’a soutenu toute une tradition d’épistémologie empiriste,
dans les faits et les étres mathématiques. La critique de Lautman & I'épistémologie empiriste
(dont Poincaré) ne s’en tient pas a cette seule these: il montre, par le détail, en critiquant les
notions reques d’abstrait et de concret, de contenu et de contenant, qu’il n’est plus possible de
distinguer de facon définitive un langage de son contenu, en particulier en physique. Laut-
man annonce ainsi de nombreuses réflexions actuelles en philosophie. Comme Cavaillés
pour la philosophie des mathématiques, ou Canguilhem pour la biologie et son histoire,
Lautman a critiqué et affiné des concepts descriptifs en passant par I’étude de problémes trés
définis et circonscrits. C’est ce qui, a notre avis, fait la valeur de son ceuvre: elle mériterait
d’étre actuellement étudiée au méme titre que celle des deux philosophes précités.
Anne-Frangoise Schmid, Lausanne

Alwin Diemer: Dialektik. Elementarkurs Philosophie. 1. Aufl. (Econ, Diisseldorf/Wien
1976). 223 S. (Bibliographie, Informationsindex, Register).

Mit diesem Buch eréffnete der Autor in Zusammenarbeit mit dem Econ-Verlag vor einem
Jahr eine wissenschaftliche Reihe, betitelt Elementarkurs Philosophie.

Der Autor Dr. med. Dr. phil. Alwin Diemer mochte mit dieser Reihe moglichst umfassend
iber bestimmte Grundprobleme orientieren, indem er einen einfachen Grundplan variie-
rend unter drei Abteilungen (die Grunddisziplinen, Bereichsphilosophien und Sonderdiszi-
plinen) die darunterfallenden Disziplinen erarbeitet,

Einleitend gibt er eine vorliufige Charakterisierung von Dialektik und ihrer je verschiede-
nen Verwendung (S. 15ff.).

Er bietet dann eine aufschlussreiche Beschreibung des Wortfeldes und weiterer zur Dia-
lektik gehorender Termini mit der Absicht, die verwirrende Vielfalt moglicher Gegensiitze
logisch zu gliedern (S. 19-28). Den grossten Teil des Werkes (S. 33—-128) widmet Diemer der
historischen Herleitung dialektischen Denkens; in der Antike beginnt er mit dem Ansatz der
Vorsokratiker Heraklit und Zenon von Elea und geht dann niher ein auf die Entwicklung bei
Platon zur Ontologie und zu einer gesonderten Logik bei Aristoteles und ihren Sondergebie-
ten: Apodeiktik, Dialektik und Eristik. Als hilfreich und einprigsam erscheinen mir hier und
anderswo die kurzen Zusammenfassungen und die schematischen Tafeln iiber die Vertreter
der verschiedenen Richtungen.

Das Mittelalter wird nur ganz kurz erwiihnt (S. 47); ausfiihrlicher erfolgt die Auseinander-
setzung mit Kant und dem deutschen Idealismus (S. 49-78), wobei die Kantischen «regulati-
ven Ideeny» und die transzendentale Subjektivitiit als fiir Kants transzendentale Dialektik
wesentlich hervorgehoben werden, withrend im Hegelschen System negative Dialektik iiber-
wunden wird durch positive Vernunft, d.h. durch die Aufhebung des formalen in das
spekulative Denken. Um ein offenbar hiufiges Missverstindnis Hegelscher Logik abzuwen-
den, zitiert Diemer ausfithrlich Passagen aus der Enzyklopddie der Wissenschaften, 1. Teil:
«Die Wissenschaft der Logik» (§§ 79-82), S. 59-61. Wiihrend Dialektik bei Kant methodi-

260



scher Vollzug des Subjekts bleibt, wird sie bei Hegel Gesetzlichkeit der Gedanken und Ideen
selbst, Bewegung der Begriffe, also gewissermassen losgelést vom Subjekt (S. 61f.).

Diemer kritisiert Hegels mangelnde Differenzierung der Negation; da er sich auf die
bestimmte Negation beschrinke, leiste er dialektischem Spiel und beliebiger Auslegung
Vorschub, womit — wie spiter deutlich wird — Vertreter der Kritischen Theorie gemeint sind.
Schleiermacher riickt nach Darstellung Diemers die Dialektik in ganz neue Zusammen-
hdnge, und zwar indem er sie charakterisiert als «Darlegung der Grundsiitze fiir die kunstge-
misse Gesprichsfithrung im Gebiet des reinen Denkensy; er sieht darin den Ubergang von
der Dialektik zur Hermeneutik angedeutet.

Der Umbruch, der sich mit und vor allem nach Hegel vollzieht, wird in einer Zusammen-
fassung und in einem Schema deutlich gemacht (S. 71-78); dass die Darstellung der einzel-
nen Richtungen oder Momenta dabei vereinfacht ist, ergibt sich aus der Kiirze der Behand-
lung: es geht dem Autor offenbar vor allem darum, folgende Punkte hervorzuheben: den
Zusammenhang des Spitidealismus mit einer bestimmten Lebensphilosophie, die Ver-
wandtschaft frither — auch Marxscher — Dialektik mit der modernen Existenzdialektik, das
Fehlen einer Naturdialektik.

Moderne und Gegenwart: Nach 1850 wird die Dialektik verkiirzt gesehen als Logik der
negativen Vernunft, wihrend diese bei Hegel aufgehoben wurde im spekulativen Denken.
Infolge dieser Verdnderung kann sie einseitig beansprucht werden zur Begriindung und
Durchsetzung von Gruppen- oder Privatinteressen; anstelle theoretischer Betrachtungen
riickt jetzt iiberall die Praxis in den Vordergrund (allerdings in Varianten) (S. 79f.). Diemer
differenziert die Fiille verschiedener Materialismusbegriffe durch sechs verschiedene Ak-
zente: als Realismus, Physikalismus, Positivismus, Okonomismus, Metaphysik und als Ho-
lismus. Ein «Stammbaum» des Marxismus hilft die verschiedenen Ansitze marxistischer
Dialektik iibersichtlich zu gliedern. Der Autor fithrt aus, dass ein differenziertes Verstindnis
des «dialektischen Materialismus» bei Marx’ Schriften nur wenig Anhaltspunkte findet, z. B.
die Vorrede zur 2. Auflage des (Kapitaly, wo aber ausdriicklich von der Dialektik nur als
Methode die Rede ist; erst Engels, Plechanow und Lenin haben diesen Begriff geprigt. So
stellt Diemer die Frage, ob Dialektik im Sinne einer universalen Gesetzlichkeit in Natur und
Gesellschaft iiberhaupt fiir den Marxismus wesentlich sei oder ob nicht die 6konomischen
Grundbedingungen des Menschen als gesellschaftlichem Wesen etwas anderes seien. Sehr
zu Recht weist Diemer auf ein unterschiedliches Selbstverstindnis der Marxisten in Ost und
West hin: Wihrend bei den einen nur Marx und Engels als massgeblich akzeptiert werden,
greifen die anderen z. B. Lukacs und die Frankfurter Schule auf andere Philosophen - z. B.
Kant - zuriick und haben weder Platz fiir Dialektik als Universalwissenschaft noch vor allem
fiir eine Naturdialektik; letztere wollen den Bereich der Dialektik also einschrinken auf
bestimmte gesellschaftliche Phiinomene. In drei Stufen erfolgt dann eine Ubersicht iiber die
Auffassung der Dialektik bei Marx, Engels, Lenin, Stalin. Das unterschiedliche Verstindnis
von objektiver und subjektiver Dialektik und vor allem das Fehlen einer ndheren Bestim-
mung der dialektischen Logik deutet Diemer als Hinweis dafiir, dass man im Grunde nicht
tiber die Hegelsche Erkenntnistheorie hinausgekommen sei (S. 96ff.). Das Einschwenken auf
spieltheoretische und kybernetische Ansitze im Osten wiren dann bezeichnende Versuche,
die dialektische Logik neu und anders zu begriinden. Unter dem Gesichtspunkt «anthropo-
logisch-marxistischer Dialektik» geht der Autor besonders auf Lukacs und die Frankfurter
Schule ein, die lebensphilosophisch und antiidealistisch orientiert sei (S. 101ff.). Diemer
zeigt auch in neo-idealistischen Strémungen in Italien, England und den USA eine dhnliche
Tendenz zur Lebensphilosophie auf und sieht darin eine Abkehr von all den materialisti-
schen, naturalistischen Erkldrungen.

Auf wenigen Seiten (S. 129-134) versucht der Autor dann die Auseinandersetzung um

261



dialektisches Denken auf die wichtigsten Einwinde zuriickzufithren; dieser kritische Teil ist
zu formelhaft; er miisste im Interesse philosophischen Weiterfragens besser entwickelt sein.
Im letzten Teil (S. 135-168) versucht Diemer eine systematische Ubersicht zu geben. Als
erstes steckt er von der Geschichte her noch einmal den Rahmen fiir die Dialektik ab, wobei
er neben der Negativitdt der Dialektik vor allem ihre Positivitit rehabilitieren will. Er
schliisselt dann Negativitiat in ihre verschiedenen Bedeutungen auf und geht nochmals
ausfiithrlich auf das Problem einer absoluten oder relativen Negativitit bei Hegel ein.

In einer Typologie dialektischer Modi ist alles zusammengefasst, was unter Dialektik
positiv oder negativ verstanden wird, und auch ihre Anwendung in verschiedenen Diszipli-
nen wird ausfithrlich besprochen; dies sind meines Erachtens hilfreiche Hinweise fiir das
Selbstverstindnis dieser Disziplinen und vor allem fiir das interdisziplinire Gesprich. In
einem letzten Abschnitt «Die Dialektik als Methode) (S. 164-168) unterscheidet er sie a) als
Begriindung und Argumentationsmethode, b) als Analysemethode und c¢) als Darstellungs-
methode. In a) und b) kritisiert Diemer vor allem Adorno und stiitzt sich dabei auf Popper; in
¢) hebt er die Dialektik besonders als Darstellungsmethode hervor und riickt sie dabei
bewusst in die Ndhe zur Hermeneutik, die nach seiner Meinung anthropologischen Phino-
menen besser angemessen ist als eine starre Dialektik. K. Bosch, Malters

Ablwin Diemer: Elementarkurs Philosophie. Hermeneutik. 1. Aufl. (Econ, Diisseldorf/Wien
1977). 292 S. (Bibliographie, Informationsindex, Register).

Dies ist der zweite Band der Reihe Elementarkurs Philosophie; er gehort, wie auch die
Dialektik, nach Diemers Einteilung zu den Sonderdisziplinen. Es ist gewiss nicht Zufall, dass
der Autor diese methodologischen Fragen an den Anfang seiner Reihe stellt. In diesem Band
wird durch die Vielfalt der bearbeiteten Aspekte und durch die Komplexitit ihrer Thematik
klar, dass die Benennung (Elementarkurs) nicht im Sinne einer simplen Propiddeutik zu
verstehen ist, sondern, wie der Autor auf S. 118 andeutet, eher im Sinne von Kants Kritik der
reinen Vernunft, wo dieser zwischen «Elementarlehre» und Methodenlehre unterscheidet.

Schon in der Inhaltsiibersicht erkennen wir denselben Grundplan wie im ersten Band:
Nach der Darstellung des Wortfeldes (1) gibt der Autor eine detaillierte Ubersicht iiber die
alte, die neuzeitliche und dann die gegenwirtige Hermeneutik (2). Bei der systematischen
Behandlung des Verstehensphinomens (3) bringt er die verschiedenen Aspekte, wie z. B. des
Horizontes, der Typologie und der hermeneutischen Begriindung ins Spiel und bietet ver-
schiedene Auslegungsmodelle an; nachdem er im Umfeld der Philosophie und im Verhiltnis
zu den Wissenschaften die Hermeneutik beschrieben hat, kommt er am Schluss (4) auf die
Anwendung der Hermeneutik und ihrer Regeln sowie auf die Zeitproblematik zu sprechen.

(1) Bei der Erklarung des Wortfeldes kommt mehrfach zum Ausdruck, dass Hermeneutik
urspriinglich religidos-metaphysische Bedeutung hatte, auf ein Sinn-Ganzes hintendierte, das
nicht mit dem Verstand allein zu erfassen ist, was in der heutigen Verwendung dieses Begrif-
fes und seiner Synonyme meist zu kurz kommt. Der Autor ist sich offenbar der Schwierigkei-
ten seines Unterfangens bewusst, wenn er von der Geschichte «der» (?) bzw. einer Herme-
neutik zu sprechen beginnt, weil jede Darstellung eben von einem bestimmten Vorverstind-
nis geleitet ist und dieses meist eingegrenzt ist in unsere abendlindische Tradition.

(2) Im Gegensatz zu einem engeren Verstindnis von Hermeneutik, das dessen Geschichte
«erst um 1800 mit Schleiermacher ... beginnen lisst» mochte Diemer «eine mittlere Liniey
finden und «wesentlich das Allgemeine im Auge behalteny (S. 32).

Er unterscheidet deshalb zwischen dem jeweiligen geschichtlichen Verstehen und den
Theorien und Modellen dieses Verstehens. Gerade dort, wo das Verstehen nicht mehr
selbstverstindlich ist, setzt nach Diemer Hermeneutik ein, und nach den entsprechenden
Umbriichen gliedert er deshalb die Epochen der Hermeneutik in: 1. Vom Mythos zum Logos

262



— 2. Die Spitantike — 3. Die christliche Tradition — 4. Der neuzeitliche Ansatz — 5. Die klas-
sisch-moderne Hermeneutik (1800-1900) — 6. Die Hermeneutik des 20. Jahrhunderts.

Einen interessanten historischen Durchblick zeigt der Autor im neuzeitlichen Ansatz der
Hermeneutik auf, indem er darauf hinweist, dass man sich seit der «Re-naissance und der
Re-formation» (vgl. «Revolutiony) jeweils in einer Umbruchsituation einerseits geschicht-
lich riickwirts wendet zu den Urspriingen und sich andererseits rationalistisch der Gegen-
wart zuwendet. Das Verhiiltnis der beiden Intentionen und was sich daraus ergibt, ist zuwe-
nig entwickelt; durch die genannten Trends: Profanisierung, Rationalismus und Historis-
mus scheint sich das Verhiltnis einseitig zuungunsten der originalen Quellen zu entwickeln.
Ist das nicht zu negativ gesehen und ist nicht durch ein besseres Methodenbewusstsein auch
eine gegenlaufige Entwicklung moglich, so dass z. B. durch die historisch-kritische Methode
der originale Sinn eines NT-Textes deutlicher wird denn je (S. 40ff., vgl. S. 185ff.)? Der Autor
fithrt dann weiter aus, dass der rationale Trend und die Orientierung an einem vorgegebenen
Objekt die Hermeneutik bis hin zum kritischen Idealismus kennzeichne; von daher wire
auch Marx’ Kritik an den Hermeneutikern zu verstehen — da der Bezug zur Zukunft fehlt
(S. 40fT.).

Hier bringt erst die Hermeneutik der Gegenwart eine Korrektur mit Heideggers Sein und
Zeit. Als einen charakteristischen Zug hermeneutischer Stromungen stellt der Autor auch
eine Art Humanismus heraus. Unter dem Ausdruck «klassische moderne Hermeneutiky ist
die idealistische Hermeneutik zu verstehen, die durch Schleiermacher («Sich-selbst-finden
des denkenden Geistes») begonnen und durch Dilthey («das Leben aus ihm selbst verstehen
wollen») weitergefithrt wird. Als spat- und nachidealistische Hermeneutiker sind
F. A. Wolff, A. Boeck, J. G. Herder, W. von Humboldt und L. von Ranke kurz dargestellt;
entscheidendes Gewicht wird Droysen und seiner «unseligen» Scheidung zwischen Erkldren
und Verstehen beigemessen (S. 59-68). Die Hermeneutik der Gegenwart ist durch den
Pluralismus von Weltanschauungen und ihre Konkurrenz gekennzeichnet, was nach Diemer
eine gute Hermeneutik um so dringlicher macht; er sagt zugleich, dass sie fast nur deutsche
Angelegenheit sei, und deutet dann kurz an, dass es «natiirlich auch eine aussereuropiische
Hermeneutik gibty (S. 74f.). Statt ndher auszufithren, wie eine universale Hermeneutik
aussehen konnte, bespricht er die grossen philosophischen Strémungen unseres Jahrhun-
derts unter dem Gesichtspunkt pro- und antihermeneutischer Philosophien. So vielseitig
und interessant diese Darstellungen sind, so ist doch zu fragen, ob mehrere darunter nicht zu
global abgehandelt werden; vor allem jene, die von einem anderen Ansatz ausgehen, z.B.
der kritische Rationalismus, der Behaviorismus oder der Marxismus.

(3) In den nichsten 100 Seiten des Buches (S. 117-216) finden wir den Versuch Diemers zu
einem ungeheuer schwierigen Unternehmen: einer Art allgemeiner Hermeneutik, die vom
eigenen Standpunkt ausgehend viele andere hermeneutische Konzeptionen einbeziehen
und sie auf ihre Tragfihigkeit iiberpriifen mochte. Zu den Schwierigkeiten, die er eingangs
(S. 117f)) dazu nennt, z. B. verschiedenen Positionen voll gerecht zu werden oder die richtige
Mitte zu finden zwischen theoretischer und praktischer Hermeneutik, wiren wohl noch
andere zu nennen.

Die Vielfalt der bearbeiteten Aspekte ist nicht zu iibersehen; wie weit aber dieser Versuch
hilfreich und klirend sein kann fiir das Verstindnis zwischen verschiedenen philosophischen
Richtungen und vor allem in Richtung auf das Gespréch mit den Naturwissenschaften, kann
ich nicht beurteilen. Nach meinem Empfinden kommt aber neben der Darstellung verschie-
denster hermeneutischer Positionen und ihrer methodischen Detailprobleme gerade die
Explikation des eigenen Standpunktes zu kurz, und zwar im Hinblick auf die Praxis dieser
Theorie, die mit der «angewandten Hermeneutik» (S. 235-241) nur andeutungsweise skiz-
ziert ist. K. Bosch, Malters

263



Esoterik und Exoterik der Philosophie. Beitrige zu Geschichte und Sinn philosophischer
Selbstbestimmung. Herausgegeben von Helmut Holzhey und Walther Ch. Zimmerli. Rudolf
W. Meyer zum 60. Geburtstag (Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1977) 408 S.

Selten tritt eine Festschrift thematisch so gebunden in Erscheinung wie dieses Buch. Seine
Thematik bewegt sich im Umkreis der ewigen Frage, was Philosophie sei und was nicht, wie
sie sich zu geben habe und wie nicht. Thre spezifische Zuspitzung erfihrt diese Thematik
allerdings dadurch, dass die Herausgeber (1) wie selbstverstindlich voraussetzen, Philoso-
phie sei «selbstgeniigsames Denken», «autonom und sich selbst suchend» und gleichwohl in
gewissem Sinn «fremdverwiesen», und (2) dieses «Suchen zwischen Innen und Aussen» als
Frage nach Esoterik und Exoterik interpretieren (S. 9). Konkret soll dieses Buch, das sich in
Philosophiegeschichtliche Analysen (Beitrige von R. Marten, L. Hasler, Th. A. Szlezak, J.-
P. Schobinger, W. Tinner, H. Holzhey, H. Kimmerle, P. Giinter, K. Weisshaupt), Interpreta-
tionen und Aspekte (H. Mettler, D. v. Uslar, W. Binder) und Konzeptionen (W. Ch. Zimmerli,
W. Keller, G. Kohler, H.-W. Schaffnit, H.-M. Sass, H. Liibbe) gliedert, darlegen, dass die
Beziehung von Esoterik und Exoterik keinesfalls nur als Disjunktion auftritt und dass es in
jedem Fall irrefithrend wire zu behaupten, die Philosophie habe sich bei dieser Suche stets
fiir die Esoterik entschieden oder sei als solche immer schon esoterisch. — Das Ergebnis selbst
kann nicht iiberraschen. Denn die Konjunktion der Thesen (1) und (2) lisst gar keinen
anderen Schluss zu. Nun wird fiir (1) aber gar nicht argumentiert. Und (2) involviert — ganz
unabhingig von der Frage, wie (1) nun genau zu verstehen ist — eine zumindest idiosynkra-
tisch zu nennende Verwendung der Ausdriicke «exoterisch» und «esoterisch». Faktisch
handelt es sich jedoch um einen Sprachmissbrauch. Denn genau genommen hiitte dieses
Buch auf dem Hintergrund der im Vorwort getroffenen Setzungen ebenfalls zeigen miissen,
dass sich die Philosophie stets dann, wenn sie nicht fiir Esoterik pladierte, «auf-anderes-
angewiesen» bzw. «fremdverwiesen» wusste. Aber eben dies ist nicht der Fall; im Gegenteil,
namentlich die historisch seridsen Beitrige zeigen unzweideutig, dass die in Rede stehende
Exoterik so gut wie nichts mit dem zu tun hat, was man bona fide unter «Fremdverwiesen-
heit» verstehen konnte. Der im Vorwort statuierte begriffliche Zusammenhang diirfte sich
bei ndherem Hinsehen als ausserordentlich obskur erweisen.

Die Genese des Mythos vom esoterischen Charakter der Philosophie, den die Herausge-
ber dieses Bandes fiir destruierbar halten, wurde wohl durch ein historisch gefestigtes
Missverstindnis begiinstigt, — durch die Annahme ndmlich, der Ausdruck ‘exoterisch’ werde
von Aristoteles zur Bezeichnung dessen verwendet, was nicht eigentlich philosophisch sei,
und der Ausdruck ‘esoterisch’ mit Bezug auf Platon zur Bezeichnung dessen, was als nicht-
publizierbare Lehre im Hintergrund der Dialoge stehe. Doch handelt es sich hierbei wohl
um eine fable convenue. Denn nach dem heutigen Stand der Forschung gibt es keinen
Anhaltspunkt dafiir, dass Aristoteles in den sog. exoterischen Schriften die Gegenstinde
seiner bekanntlich unveroffentlichten Vorlesungsmanuskripte prinzipiell zuriickgehalten
hiitte. Noch handelt es sich bei dem, was Platon nicht eigens publizierte (aber 6ffentlich
vortrug!), um eine Geheimlehre oder um etwas, was von den dialogisch bzw. dialektisch
gewonnenen Wahrheiten substanziell verschieden wire. Diese Sachlage wird von R. Marten
in seinem Beitrag « Esoterik und Exoterik » oder « Die philosophische Bestimmung wahrheitsfi-
higer Offentlichkeit», demonstriert an Platon und Aristoteles (S. 13-31) zu wenig priizis
beschrieben. Seine Unterscheidung zwischen einer «esoterischen Offentlichkeity einerseits,
wobei es sich hier um die Offentlichkeit der Wahrheit selbst handelt, welche weder dffentlich
noch nicht-6ffentlich ist, und einer wahrheitsfihigen «exoterischen Offentlichkeit» anderer-
seits schafft mehr Probleme denn Kldrung. Gut zeigt T. A. Szlezik in seinem Beitrag Plotin
und die geheimen Lehren des Ammonios (S. 52-69), wie das wirkliche Mysterium im Gegen-
satz zu den irdischen Geheimlehren dem Uneingeweihten nur deshalb verborgen bleiben

264



muss, weil es sich der Aussage grundsitzlich entzieht, und dass Plotin, der eindeutige
Mystiker unter den Neuplatonikern, zugleich auch derjenige ist, der in allem. auch in der
Frage der Esoterik am eindeutigsten der Vernunft verpflichtet ist. Er zeigt ferner, wie die
Anfinge des Neuplatonismus bei Porphyrios, dreissig Jahre nach dem Tod Plotins in seltsa-
mer Mystifikation erscheinen und dass Ammonios offenbar auf der Grundlage durchaus
unzureichenden Tatsachenmaterials zu einem zweiten Pythagoras hostilisiert werden soll.

Interessante Momente der Innen-Aussen-Struktur zeichnet J.-P. Schobinger in seinem
sensitiven Beitrag Augustins Einkehr als Wirkung seiner Lektiire (S. 70-100). Seine Analyse
der admonitioTheorie Augustins erweist, dass die einzelnen Lektiireerfahrungen Etappen
bilden: sie fithren zu einem Gang nach Innen, dessen existenzeller Zielpunkt die Bekehrung
ist und dessen literarische Konsequenz die 397 entstehenden «Confessiones» sind, welche
durch die Darstellung dieses Ganges die eigenen Lektiireerfahrungen zur Wirkung bringen
wollen: «Sie tragen den Gang-nach-Innen — in seiner ganzen Esoterik — nach Aussen, damit
er zur Nachfolge Anlass gebe. Sie sind der Umschlag der Wirkung zur Ursache, die Exoterik
der Esoterik» (S. 96). Tatsichlich wird die Abfassung der «Confessiones» damit zu einem
erklidrbaren Ereignis. — Die Augustin-Forschung wird von diesem Beitrag sicherlich profitie-
ren; ausserdem wird hier eine Briicke zur Diskussion jener semantischen Theorien geschla-
gen, die dem Traktat De Dialectica zugrunde liegen. Die Frage der Echtheit dieses Traktates
wird allerdings problematisch behandelt. Erwdhnenswert ist auch der Beitrag von L. Hasler,
der die anti-dogmatischen Attacken der Skeptiker pyrrhonischer Observanz als Die skepti-
sche Zerstorung der Esoterik interpretiert: «Esoterischy mutet der Anspruch dogmatischen
Philosophierens nicht etwa auf Grund der Unverstidndlichkeit dessen an, was behauptet
wird, sondern weil dogmatisches Philosophieren dann, wenn es die von der Realitiits-
Situation geforderte philosophische Losung nur «nach inneny, d.i. fiir das Bediirfnis des
Philosophierenden selbst schafft und damit offensichtlich auf «innerlicher» Dezision gebaut
ist (S. 32-51). Speziell interessant ist hierbei auch L. Haslers Versuch einer Destruktion jener
zuletzt wiederum namentlich von M. Hossenfelder propagiertern Auffassung, wonach die
Maxime der Urteilsenthaltung das Bestreben widerspiegele, ein gleichsam ideologiefreies
Leben zu fithren. — In der Tat demonstriert dieser Typus von Interpretation generell die
Schwiichen jener Art hermeneutischen Erkldrens, welches triviale psychologische Annah-
men zugrunde legt. Jedenfalls wird der Pyrrhonismus in der Darstellung von Hasler als ein
Stiick genuiner Philosophie erkennbar, welche das Odium der Lebensphilosophie verliert. —
Auch W. Tinners Beitrag Leibniz: System und Esoterik (S. 101-116) illustriert wesentliche
Ziige der klassischen Konfrontation von Esoterik und Exoterik: zudem eroffnet er der
Leibniz-Forschung interessante Perspektiven. Von generellem Interesse ist hier, dass Leib-
niz’ Unterscheidung zweier Modi des Philosophierens den Ausdriicken ‘akroamatisch’ (i.e.
esoterisch) und ‘exoterisch’ Bedeutungen unterlegt, die in dem einschligigen Werk des
seinerzeit berithmten und von Morhof geschiitzten Altdorfer Aristotelikers Philipp Scherb
Theses de libris Aristotelcis Acroamaticis et Exotericis anvisiert wurden. Jedenfalls besteht das
eigentliche Kriterium der Unterscheidung zwischen Akroamatik einerseits und Exoterik
andererseits filr Leibniz im Prinzip nicht anders als fiir Scherb darin, dass der akroamatische
Modus des Philosophierens durch die Moglichkeit einer vollstindigen Demonstration seiner
Gegenstinde charakterisiert ist, wohingegen die Exoterik auf bloss wah rscheinlichen Sitzen
beruht. — Aristotelisch gesprochen geht es dabei also um den fundamentalen Unterschied
zwischen nicht-dialektischen Syllogismen einerseits und dialektischen Syllogismen anderer-
seits, der im Einleitungskapitel der Topik exponiert wird. Leibniz’ Bemithungen in den
Jahren 1670-1705 gehen offenbar nicht zletzt dahin, den Modus «exoterischen Philosophie-
rens bzw. populidren Philosophierens systematisch zu begriinden» (S. 113).

Insgesamt tritt die Bandbreite dessen, was der zeitgenossische Leser mit der Kontroverse

265



um Exoterik und Esoterik in der Regel verbindet, wohl nirgendwo deutlicher hervor als in
der Darstellung jener Diskussion, die das Profil der philosophischen Szene des 18, Jahrhun-
dert beleuchtet: Der Philosoph fiir die Welt — eine Chimdire der deutschen Aufkldrung?(S. 117-
138). — ein ebenso kluger wie professioneller Beitrag von H. Holzhey, der das Problem einer
«Offentlichen Philosophie» hier — anders als in dem Vorwort der Herausgeber — an drei
Gesichtspunkten beobachtet: dem Gesichtspunkt des Adressaten («Welty), dem der Darstel-
lungsweise («populiry) und dem des Philosophiebegriffes.

Das Programm einer Philosophie fiir die Welt wurde im ganzen 18. Jahrhundert primiir als
Programm allgemeinverstindlicher Darstellung philosophischer Gedanken diskutiert: da-
bei weist ‘Welt’ zunehmend auf die biirgerliche Leserschaft und deren Welt, wobei mit
diesem Begrifit ausgemacht wird, woriiber der Philosoph spricht und wie er es tut. Die
Forderung nach Allgemeinverstindlichkeit betrifft hier iibrigens einen Aspekt jener Zwei-
deutigkeit, die dem Begriff der Popularititin der philosophischen Literatur des 18. Jahrhun-
derts fast durchgingig anhaftet: der andere Aspekt betrifft den Gedanken an eine inhaltliche
Revision, so wie er in Gestalt jener Auffassungen Ausdruck findet, welche Logik, spekulative
Metaphysik usw. als unniitz deklarierten und stattdessen Philosophie iiber den Menschen in
Form von empirischer Psychologie und Anthropologie sowie die sog. Lebensphilosophie auf
den Schild hoben. Demgegeniiber grenzt Kant die Frage der Popularitit ganz auf eine
Entscheidung dartiber ein. ob und unter welchen Umstinden eine bestimmte Materie so
ctwas wie eine allgemeinfassliche Darstellung erlaubt. Indem er aber das Darstellungs-
problem auf die Unterscheidung zwischen einem Schul- und einem Weltbegriff zuriick-
bringt und eine blosse Schreibart propagiert, bleibt der Begriff einer Philosophie fiir die Welt
buchstiblich ‘unterbestimmt’. Doch hat nicht umgekehrt ecine derartige Abgrenzung, die
auch das Problem der Vermittlung zwischen wirklichem Philosophieren und dem Stand-
punkt der Welterfahrung aufwirft, auch das Positive, die Schwiiche des aufklirerischen
Ansatzes coram philosophico schonungslos aufzudecken? Und zeigt nicht Kants «Philoso-
phie nach dem Weltbegriff» mit ihrer Abbildung im «Lehrer im Ideal», der sich als Weis-
heitslehrer und Gesetzgeber und mithin wahrer Philosoph vom blossen Vernunftkiinstler als
Personifikation des Schulbegriffes unterscheidet, die Gefahr, dass metaphysische Welten
geschaffen werden und die Welt, in der der Philosoph lebt, dariiber in Vergessenheit gerit? —
Fiir Nietzsche, tiber den K. Weisshaupt in seinem Beitrag Maske und Gehali. Stufen des
Esoterischen bei Nietzsche (S. 190-205) handelt, ist Philosophie ein Titel fir Irrtiitmer und
Vorstellungen von Jahrtausenden, fiir eine Versammlung von Unwahrheiten grossen Stils,
aber auch das Losungswort fiir die Prisenz und Zukunft der Wahrheit des Seienden im
Ganzen. Das Verhiltnis von exoterischer und esoterischer Philosophie erfihrt bei ihm eine
interessante Interpretation, die durch eine Korrektur der Raummetaphorik charakterisiert
ist: Wihrend die Alten namlich die in Frage stechende Differenz dahingehend verstanden,
dass der Exoteriker draussen steht und von aussen her sicht, schiitzt, misst. urteilt, der
Esoteriker dies alles aber von innen her tut, lauft die Korrektur der Raummetaphorik bei
Nietzsche darauf hinaus, dass die Differenz als «Von-Oben-herab-Sehen» des Esoterikers
und als «Von-Unten-hinauf-Sehen» des Exoterikers zu sehen ist (S. 193): die Hohe des
Esoterischen sieht Nietzsche darin, dass er in seinen hochsten Einsichten ohne Schiiler und
Freunde bleibt. Gemiiss Nietzsches Selbstverstindnis ist die Maske die 6ffentliche Gestalt
seines Denkens fur seine Zeitgenossen, der Gehalt dieser Maske ist eine andere Maske, — der
Zeitgenosse spiht nach einer «Lehre dahintery, nach der esoterischen Lehre, denn er ver-
steht nicht, was sich lesbar prisentiert: Dieses «Dahinter» ist nicht eine neue und andere
Lehre, sondern ein verschlungenes Weggewiihl durch Hohlen und weitere Masken, eben der
Prozess des Verstehens des Esoterischen (S. 204).

Die heutige Frage nach dem Standort der Philosophie stellt sich inmitten jener umbruch-

266



artigen Situation, in welcher Welt- und Handlungsorientierung in zunehmendem Masse
durch die Wissenschaften bereitgestellt zu werden scheinen. Die Antworten der Philosophie
auf diese wissenschaftliche Herausforderung untersucht W. Ch. Zimmerli in seinem Beitrag
Esoterik und Exoterik in den Selbstdarstellungsbegriffen der Gegenwartsphilosophie. Eine
historische Analyse in systematischer Absicht (S. 253-288). Dabei werden nur diejenigen
Positionen ins Auge gefasst, die im deutschen Sprachbereich schulbildend geworden sind, —
nimlich die Kritische Theorie, der Kritische Rationalismus, die Erlanger/Konstanzer
Schule und schliesslich die Philosophische Hermeneutik. Zimmerli argumentiert dahin, dass
alle diese Positionen der Herausforderung durch die Wissenschaft mit «philosophischem
Hinterfragen» begegnen und dass sie mithin hinsichtlich ihres Selbstverstindnisses auf ein
und dieselbe formale Grundstruktur reduzierbar sind. Aber eben dieser Versuch, die Wis-
senschaft unter Zuhilfenahme eines — esoterisch oder pseudoexoterisch-lebensweltlich ge-
wonnenen — «Superkriteriums» zu hinterfragen und die damit verbundene Tendenz zu
allgemeiner Exoterisierung in der Rechtfertigung esoterisch gewonnener Kritik-Kriterien
fithrt zu neuer Esoterik. Die damit verbundenen Gefahren sollen durch eine «arbeitsteilige
Philosophie» eliminiert werden. d.h. durch den Ansatz des dreistufigen Modelles von exote-
rischem Problemaufgriff, esoterisch-problemaufklirendem Philosophieren und exoteri-
scher Rhetorik. — Zimmerlis modellhafte Konzeption, die eingestandenermassen gewisse
Aspekte der Philosophischen Hermeneutik weiterentwickelt (S. 278), hat eine ganze Reihe
von interessanten Implikationen. Was mich eher beunruhigt, ist auch hier die Selbstver-
stindlichkeit, mit der Probleme geschaffen werden, ohne dass die Voraussetzungen selbst
einigermassen klar zu Tage treten.

Die Moglichkeit einer Arbeitsteilung anderer Art diskutiert H. Liibbe in seinem program-
matischen Beitrag Philosophie oder Bindestrich-Philosophie? (S. 386-399). Dabei geht Liibbe
von der Uberlegung aus, dass die Frage, ob sich die Philosophie 6ffentlich in den Spezialiti-
ten der sogenannten Bindestrich-Philosophien darzustellen habe oder schlechthin als solche
auftreten solle, nicht sinnvoll ohne Rekurs auf die Pragmatik ihrer institutionellen Verfas-
sung zu beantworten ist. Diese Pragmatik ist einmal dadurch charakterisiert, dass die Zuord-
nung der Philosophie zu den Wissenschaftszweigen heute jenseits der Grenzen der histo-
risch-philologisch geprigten Philosophischen Fakultit wiederhergestellt wird: zum anderen
dadurch, dass die Bindestrich-Philosophien Kompetenzanforderungen spezifizieren, denen
der Nachweis einer Ausbildung und Betitigung in der Philosophie als solcher offenbar nicht
mehr zu geniigen vermag, Die Institutionalisierung von Bindestrich-Philosophien stellt sich
Liibbe als der Versuch dar, Realititsverluste zu kompensieren, die die Philosophie schlecht-
hin erlitten hat; sie ist der Versuch, unter gegenwirtigen wissenschaftsorganisatorischen
Bedingungen den universalen Charakter der Philosophie zu restituieren und somit gegebe-
nenfalls auf jene orientierungspraktischen Schwierigkeiten Rechnung zu tragen, die wir
haben, die Philosophie unseres Lebens in dieser Welt festzustellen und zu disziplinieren. —
H. Liibbes Pladoyer fiir die von M. Heidegger verschmihte Bindestrich-Philosophie gehort
sicher zum Besten, was dieser insgesamt lesenswerte, aber nichtimmer leicht lesbare Band zu
bieten hat. Die Tatsache. dass die philosophische Diskussion des angelsiichsischen Sprach-
raums ginzlich unbeachtet und unberiicksichtigt bleibt, macht dieses Buch fiir die interna-
tionale Philosophie allerdings iiber weite Strecken zu einem rein esoterischen Ereignis.

Andreas Graeser, Bern

Hermann Levin Goldschmidt: Freiheit fiir den Widerspruch. Mit einem einfithrenden Inter-
view von Alfred A. Hiissler (Novalis, Schaffhausen 1976). 245 S.
In dem Interview stellt sich der bekannte Verfasser als Aussenseiter im freien Feld des

267



Philosophierens vor, der als Jude von dem durch «Auschwitz» bestimmten Judentum nicht
loskommt und mit Recht nicht loskommen kann.

Im Werk selbst wird eine neue Moglichkeit der Philosophie als einer kritisch schwebenden
Metasoziologie geliefert—ein originaler Versuch kritischer Gesellschaftstheorie aus der Sicht
der als Freiheit fiir den Widerspruch geschichtsstrukturell artikulierten Dialogik, die durch
Aufnahme und Uberwindung der Dialektik entstanden ist. Es ist ein neuer — diesmal nicht
auf biblische Besinnung fiir Juden und Christen gerichteter wie in Weil wir Briider sind
(1975), sondern — durch den Aufbruch der vierten Welle des Anarchismus seit 1964 und die
Revolte der Jugend gegen die dltere Generation genidhrter Aufschwung bis zur Grundfrage
der Philosophie.

Ohne relativieren zu wollen, sondern vielmehr um zu relationieren, bringt der Verfasser
die Grundfrage der Philosophie auf die Formel: «Den Kampf zwischen Idealismus und
Materialismus, der ja nicht erst von Hegel und Marx herrithrt, sondern seit dem Beginn der
Philosophie seit Parmenides und Heraklit besteht, konnen wir heute losen, indem wir zu
einer Offenheit vorstossen, die beide zusammen gelten ldsst. Anstatt Authebung dialekti-
scher Widerspriiche sage ich: Aufgeraumtheit.»

Mag es gefallen oder nicht, es ist da, und zwar in der Art und Weise, dass wesentliche
Zeitfragen, an denen die akademische Philosophie vorbeigeht, in zwolf Kapiteln zum Thema
werden. Neben und mit dem Thema der Philosophie werden artikuliert solche Fragen wie
Wissenschaft und Glaube, Technik, Freiheit, ihre Unterdriickung im neuzeitlichen Totalita-
rismus und Faschismus, die Fragen des Nihilismus, des Schmerzes, der Krankheit und des
Todes, deren Sinn verlorenging auch dank der drztlichen Wissenschaft, und last not least die
Frage des Widerstandes gegen das Bose, fiir das es keine Freiheit fiir den Widerspruch geben
darf. Am Ende - in den beiden letzten Kapiteln — wird das eigentliche Plidoyer fiir die
Freiheit zum Widerspruch, die auch der Gefahr des ins Leere laufenden Pandialogismus
standhalten soll, gebracht.

Es wirkt ein wenig befremdend, dass der Verfasser sich nicht verpflichtet fiihlt, sein — und
nicht nur sein, sondern «das» — Aussenseitertum in bezug auf die akademische Philosophie
auf die Formel ‘Freiheit fiir den Widerspruch’ zu bringen. Im Zusammenhang mit dem An-
archismus, der sich letzthin als «gewaltlosy darstellt (in der vierten durch H. Marcuse
angeregten Welle), lisst er zwar Distanz auch gegeniiber dessen Grosse spiiren, indem er
sagt, «jeder und alles andere miisse ebenfalls zu Worte kommen, nicht bloss man selber»
(139), was vielleicht gegen das Kleine oder Bose in der Auseinandersetzung mit der allmich-
tigen Staatsmacht gelten soll.

Es darf gesagt werden, dass in dem Werk vor uns der zum Philosophen aufgewachsene
«Nathan der Weise» spricht und dass es fiir jeden Denker von Wert ist, es zu lesen. Nur
scheint es sonderbar zu sein, dass das konsistent und widerspruchsfrei fir Freiheit plidie-
rende Werk zugleich auch fiir den Widerspruch plidiert. Ladislav Menzel, Prag

Fridolin Wiplinger: Metaphysik. Grundfragen ihres Ursprungs und ihrer Vollendung. Alber-
Broschur Philosophie (Alber, Freiburg i. Br./Miinchen 1976). 312 S.

Das anzuzeigende Buch ist die letzte, durch den Herausgeber leicht kollationierte Vorle-
sung des allzu frith verstorbenen Verfassers. Als Heidegger-Interpret in seinen bisherigen
Ver6ffentlichungen ausgewiesen und durch ein Heidegger-Vorwort zu vorliegendem Werk
als solcher gleichsam bestitigt, iiberrascht Wiplinger in seiner Meraphysik damit, dass er
Heideggers Interpretationshorizont (die Frage nach dem Sinn von Sein) hinsichtlich der
Destruktion der Geschichte der Metaphysik fiir die Ausspiegelung metaphysischer oder
vormetaphysischer Denkerfahrungen wie selbstverstindlich akzeptiert, die so gewinnbaren

268



Kldarungen aber nicht bloss als Korrekturen im Blick auf die problematisierten Ansitze
wirksam sein lasst; vielmehr wendet er die Korrekturen gegen Heidegger selbst bzw. fiihrt
diesen dadurch iiber ihn hinaus (vgl. 308), dass er dessen wesentliches Fragen Ernst nimmt,
d.h. entschieden radikalisiert, und zwar so, dass er die metaphysische Leitfrage, die Frage
nach dem Sein als der Wahrheit des Seienden, zurtickstellt zugunsten der Frage nach der
Wahrheit des Seins selbst, der Grundfrage. Radikale Fraglichkeit, Suche, Bewegung, Um-
briiche sind treibendes Movens der Arbeit, die nirgends sich eigentlich «festmachty, es sei
denn an den beigezogenen Texten. Ist dieses Unterwegs von Fragen, dieses Unterlaufen von
Positionen auch der angesagte methodische Anfang zur Gewinnung lebendiger Fragehin-
sichten (vgl. 35 und 289), so ist mehr noch der Sprach- bzw. Sprechstil der Vorlesung das
fliissige, weil zweifellos addquate Element philosophischer Mitteilung. Das hat zur Folge,
dass die Ausfithrungen, insofern sie in Wiederaufnahmen, Riickblenden, Exkursen die
Grundfrage der Metaphysik und was die Metaphysik selbst sei, allméhlich profilieren und
vorstellen, den Leser zum fithligen Mitgang einladen, ja nétigen.

Den Verfasser leitet die Uberzeugung — und darin akzeptiert er die Hauptmaxime der
Phianomenologie, wonach Denken und wesentliches Wissen der konkreten Ausweisung
bediirfen —, dass «der Wesensgrund jeder Metaphysik aus einer urspriinglichen Erfahrung»
kommt. «Gemeint ist eine geschichtlich einmalige unverfiigbare, unableitbare Erfahrung,
die schlechthin uniiberholbar ist ... eine Erfahrung, die ... mit keiner anderen von gleicher
Urspriinglichkeit vergleichbar oder gar in einer allgemeinen bzw. einem allgemeineren
Begriff, einer allgemeinen Theorie von Erfahrung zu vermitteln und aufzuheben ist, wohl
aber sich radikal und total mitsamt der ihr entspringenden Grundstellung einer Metaphysik
und so mit dieser selbst, in einer solchen verwandeln kann» (296f.). Die Grund-Frage der
Metaphysik in ihrer Vollendungsgestalt ist die Frage nach der Frage. Sie ist das Vehikel fiir
die Verwindung der Metaphysik selber («durch sie hindurch in ihren Ursprung zuriick», 309)
und konkretisiert sich zugleich als Frage-Erfahrung im Nachgang geschichtlich sich wan-
delnder Epochen (vgl. 279ff. und 298). Der Frage-Modus «Zweifel» fihrt zu einer Subjekti-
vititsmetaphysik, die das Ich als Grundlage allen Seins und aller Wahrheit erkennt und
anerkennt (vgl. 242fT.); der Frage-Modus «Stauneny (vgl. 81ff.) leitet zu den philosophischen
Ur- und Grundworten zuriick bzw. lisst diese allererst aufspringen und in Metaphysik und
deren Geschichte dann eintreten. Im hermeneutischen (Als) kommt der analoge Sinn von
dsty in den mannigfaltigen Weisen von Sein (Sein als Seiendsein, als Grundsein, als Wahr-
sein, als Gottlichsein) spekulativ und phanomenal sichtsam zur Gegebenheit. Solche Gege-
benheit qua Metaphysik wird zur Aufgabe des philosophierenden Menschen dann, wenn die
Notwendigkeit, die Einheit des Sinnes von Sein zu denken (vgl. 162fT.), erblickt wird. Subtile
Differentialinterpretationen des Verfassers helfen in diesen Blick. Hinsichtlich prospektiver
Bedeutung des Buches muss lebhaft bedauert werden, dass des Verfassers Versprechen, eine
Fichte-Deutung vorzulegen, die sich von seitherigen Angeboten abdriickt, nun uneingeldst
bleiben muss. Einzelhinweise (vgl. 32T.) erlauben aber bereits, die Konturen eines Gedan-
kens zu sehen, der das Ende der Metaphysik nicht im Willen zur Macht Nietzsches vermutet,
sondern im Setzungs-Ich Fichtes. Wer mit Sein und Zeit den Willen zur Macht als «Ent-
schlossenheity denkt, die sich nicht auf das sich entschliessende Ich abkapselt, sondern im
Seienden im Ganzen steht (vgl. Heidegger, Nietzsche 1, 59), wird im Blick auf Fichte und
seiner Konzeption des Absoluten, welches jenes Tun ist, das sein eigenes Nicht-Ich sich
gegeniibersetzt, die dusserste Differenz zu Heideggers spiterem Seinsdenken orten kénnen:
dort namlich, wo Ende und Vollendung Versammlung und Ortschaft fiir ein Denken sind,
das sich als gegeben, als Gabe, erfiihrt.

In diese Erfahrung hinter Fichte zuriick und iiber Heidegger hinaus weist das vorliegende,
in jeder Weise bemerkenswerte Buch. Heinrich Treziak, Regensburg

269



Renzo Vitali: Gorgia. Retorica e filosofia (Argalia, Urbino 1971). 255 p. (Pubblicazioni del-
I'Universita di Urbino).

Ce livre prend place dans 'entreprise contemporaine de réhabilitation des sophistes, qui
comprend déja nombre de travaux importants.

L’auteur commence par dégager les significations du terme sophistés. Alors que sophos
tend & désigner celui qui posséde une sagesse dépassant la condition humaine, sophistés
s'applique plutot a celui qui posséde un savoir spécialisé correspondant & une direction
déterminée de I'expérience humaine. Sophistés désigne aussi 'homme cultivé, et plus spé-
cialement I'expert en discours et raisonnements. De cette signification on passe a celle de
«rhéteury, avec laquelle 'accent est mis sur 'incapacité d’atteindre I’étre par le discours.
Enfin, si le sophistés excelle dans la vie pratique et cherche a s’intégrer a la société, c’est en
premier lieu un théoricien: sa supériorité dans I'ordre pratique a un fondement théorique.

Puis une enquéte sur les antécédents historiques de la sophistique met en lumiére le role
déterminant de I'éléatisme comme «prémisse inévitable» (p. 77) de la sophistique. Avec
'identité de I'étre, de la pensée et du langage, telle que la postulent les éléates, le probléme de
I'étre se pose comme probléme de langage (/ogos) et sa solution dépend exclusivement de
'ordonnance correcte du langage. Mais le développement méme de I’éléatisme, avec Zénon
et Mélissos, conduira a opposer I’étre et le logos, comme en témoigne la perplexité d’Aristote
face a la démonstration par Mélissos de 'unité de I'étre (Gen. et Corr. 1, 8,325 a 17): «D’aprés
les raisonnements il parait en étre ainsi, mais d’aprés les faits une pareille opinion ressemble &
une folie» (cit. p. 91). Gorgias poussera cette opposition jusqu’a 'affirmation d’un écart
infranchissable entre I'étre et le logos. Par la il est aux yeux de R. Vitali le «point nodal de la
culture grecque du Ve siécley (p. 238).

On attendrait de 'auteur qu’il justifie cette thése par une analyse des textes fondamentaux
de Gorgias. Mais il considére ces textes comme connus (cf. p. 9) et se borne a en citer divers
passages sans les soumettre a une véritable analyse. C’est 1a une lacune regrettable. La
production de Gorgias souléve de redoutables problémes d’interprétation, qui sont loin
d’étre résolus. La signification des affirmations que I'on peut en extraire n’apparait qu’au
terme d’une analyse philologique qui les replace dans leur contexte, et toute nouvelle
tentative d’interprétation d’un passage isolé ou d’un texte complet devrait fournir au lecteur
les explications nécessaires a sa justification.

Les témoignages anciens font de Gorgias le fondateur de la rhétorique. R. Vitali s’efforce
de montrer que la rhétorique n’est pas pour lui un simple art oratoire destiné & embellir le
logos, mais «l’élaboration doctrinale par excellence du logos» (p. 126). Le rhéteur, selon
Gorgias, persuade parce que son discours se déroule «selon la loi interne du logos» (p. 127).
Ce discours comporte sa vérité propre: la «vérité logique» (p. 130) fondée sur I'accord du
logos avec lui-méme, c’est-a-dire sur la non-contradiction. Une proposition du traité Du
Non-étre (B 3, 67): «l est tout a fait absurde que quelque chose a la fois soit et ne soit pas»,
constitue d’aprés 'interprétation de Vitali la premiére affirmation dans la tradition occiden-
tale du principe de non-contradiction (cf. p. 188): dans cette ceuvre, qui est une réponse au
traité De I’Etre de Mélissos, nous assisterions a la «naissance de la logique» (p. 158).

Loin de laisser échapper le critére de la vérité, comme le soutient Sextus Empiricus (VII,
87), Gorgias le place donc dans le logos. Mais, selon le traité Du Non-étre (B 3, 84), le logos
n'est pas I'étre. La vérité dont il est porteur ne saurait donc étre la «vérité¢ absolue de I’étre»
(p. 147), que cherchaient les ¢léates. Vitali soutient qu’il s’agit d’une vérité construite par
’lhomme et relative a '’homme (cf. p. 166 et 168). Ainsi naitrait 'idéal nouveau d’un sage
s'identifiant au rhéteur, pour qui, selon un mot de I'Eloge d’Héléne (B 11, 8), «Logos est un
puissant seigneury.

270



Mais le logos dont I'Eloge d’Héléne décrit la puissance est-il, comme le veut Vitali, le
«grand et unique seigneur de la véritéy (p. 199)? N’est-ce pas au contraire un /ogos ensorce-
lant, doté d’une force incantatoire? A I'interprétation habituelle de ces termes qui caracté-
risent le logos poétique, Vitali oppose une interprétation nouvelle pour laquelle 'apaté
opérée par ce logos n’est pas une tromperie, mais une «déviation» soustrayant ’ame a
I'opinion pour la remettre sur la voie de la vérité (cf. p. 148, 195, 211). Cette maniére d’inter-
préter 'expression 66Eng anatnpata (B 11, 10) demanderait une justification philologique
que la note de la p. 148 ne fournit guére. Au premier abord elle offre 'avantage d’établir un
lien entre le traité Du Non-étre et L'Eloge d’Héléne et d’étayer la thése selon laquelle la
premiere de ces ceuvres est «l’arriére-fond théorique» (p. 198) de toute la production de
Gorgias. Mais cet avantage est illusoire, car dans la perspective de Vitali la vérité a laquelle le
logos poétique achemine ’dme n’est pas la vérité logique, mais la «vérité originaire» (p. 148)
jaillissant de la «coincidence entre le dire etI’étre» (p. 196). Loin d’assurer I'unité de la pensée
de Gorgias, I'interprétation hasardeuse qui nous est proposée ici la fait éclater en prétant a ce
sophiste deux conceptions opposées du logos. Elle nous conduit a douter que sa «théorétisa-
tion du logos» soit suffisante pour lui conférer une «prééminence» sur tous les autres so-
phistes, comme I'affirme Vitali (cf. p. 199).

Il n’en reste pas moins que Gorgias occupe une place importante dans la philosophie et,
plus largement, la culture hellénique. Vitali a raison de le souligner et, quelles que soient les
réserves que soulévent certains aspects de son livre, cette étude ouvre des perspectives fort
intéressantes sur I'auteur du traité Du Non-étre et sur la sophistique en général.

A.-J. Voelke, Lausanne

Norbert A. Luyten (Hg.): Das Menschenverstindnis nach Thomas von Aquin. Arbeiten zur
Psychologie, Pidagogik und Heilpiddagogik, Bd. 31 (Freiburg i. U. 1976).

Die Fribourger Dominikanerprofessoren haben 1974 ihre Vortragsreihe iiber die An-
thropologie des heiligen Thomas, die sie anlisslich der Siebenhundertjahrfeier des Todes
ithres Ordensbruders gehalten haben, veroffentlicht und bringen nun die Vortrage in (im
iibrigen nicht immer gegliickter) deutscher Ubersetzung heraus. Das Programm der Beitrige
formuliert Luyten im Vorwort: Die Dozenten stellen sich die Aufgabe, «die thomasischen
Einsichten iiber den Menschen mit den anstehenden Problemen eines fiir heute giiltigen
Menschenverstindnisses zu konfrontieren» (7). Die angedeutete Zielrichtung wird im Laufe
der Vortrige auf den fachphilosophischen Kontext einer philosophischen Anthropologie hin
prizisiert: Es soll im Blick auf die «Erarbeitung einer integralen Anthropologie» (82) die
«Aktualitidt der thomanischen [sic!] Anthropologie» (42) erwiesen werden, so, dass sich
Thomas’ System als «Grundkonzeption» (43) zur Integration der neuzeitlichen anthropo-
logischen Einsichten bewihren kénnte.

Angesichts der thematischen und methodischen Pluralitit in Sachen «philosophische An-
thropologie» beschriinke ich mich darauf, einige Anhaltspunkte herauszustellen, die eine
Beurteilung der anthropologischen Relevanz der Beitrage von je verschiedener Position aus
ermoglichen sollten.

1. Die Autoren sind sich einig, dass Anthropologie ohne metaphysische Fundierung
Bruchstiick bleibt. Gemiiss ihrer Systematik ist sie ja die Anwendung der ontologischen — der
nicht erfahrbaren, aber erkennbaren — Prinzipien des Seins auf einen Teilbereich. Sie ist
zudem an die (natiirliche) Theologie gekniipft, insofern sie, nach dem Wesen des menschlich
Seienden forschend, auch nach dem Ursprung und Ziel, mithin nach dem letzten Prinzip
dieses Seienden fragt. Diese etwas pauschale Kennzeichnung des thomistischen anthropo-
logischen Selbstverstindnisses mag hinreichen, um dieses als eine spezifisch kritische Ge-
genposition zu den gingigen anthropologischen Ansitzen zu typisieren:

2l



a) Das «giiltige» Menschenbild und darin die «Sonderstellung» des Menschen zu erarbei-
ten, ist auch das Anliegen der klassischen philosophischen Anthropologie seit Scheler. Im
Rahmen dieses programmatischen Einverstindnisses aber wird der Thomist den Verlust der
ontologischen Fundierung der Frage nach dem Menschen beklagen miissen. Unabdingbar
ist es thm, dass etwa die phinomenologische Kliarung der verschiedenen Elemente von
Personsein «metaphysisch zu vertiefen» (86) ist in Richtung auf eine Ontologie der Substanz.

b) Der neusten Tendenz der anthropologischen Forschung, ihrer Zersplitterung ins einzel-
wissenschaftliche Detail und ihrem Desinteresse an der Wesensfrage kann die thomistische
Position gar nicht mehr als Gegner begegnen; denn sie vertritt ein nunmehr unerheblich
gewordenes Anliegen. Im klaren Bewusstsein der Kommunikationsschwierigkeiten kann sie
die fiir sie evidente Notwendigkeit der metaphysischen Vertiefung nur noch als Postulat
aufrechthalten, als die Forderung nach der synthetisierenden «Schau der Weisheit» (43),
nach der «integralen Anthropologie» (82).

¢) Eine solche Position kann sich heute nicht mehr naiv-realistisch geben, und sie erarbei-
tet sich denn auch sehr griindlich ihre epistemologischen Bedingungen. Da aber die Autoren
inder vorliegenden Vorlesungsreihe diesen ihren Standort nicht argumentativ, sondern bloss
antithetisch markieren, darf ich mich mit einer ideologiekritischen Anfrage begniigen: Wie
kommt es, dass der Thomismus eine solch bemerkenswerte Immunitit gegeniiber der neu-
zeitlichen Destruktion der Metaphysik bewahren konnte? Ich frage also nach dem Interesse,
das die Thomisten im Festhalten an der «Objektivitity ithrer metaphysischen Spekulationen
vertreten.

2. Ich sehe die Thomisten an der akademischen Front jener Bewegung stehen, die, ange-
sichts der Sikularisierung, fiir eine Renaissance der christlichen Tradition kimpft. Massgeb-
licher Impuls ist dabei das therapeutische Interesse, das die Neuzeit,wenn nichtals dekadent,
so doch als anidmisch diagnostiziert. Die Thomisten verbinden dieses ihr Interesse — das im
tibrigen noch kulturkritisch zu legitimieren wire — mit dem metaphysisch gegriindeten
Anspruch auf die umfassendere Wahrheit, der sie in der reproduzierenden Treue zur katho-
lischen Tradition dienen. Sie verstehen deshalb — zwar ohne jedes kulturkdmpferische
Pathos — ihren Kampf als die Wiederherstellung mittelalterlich-katholischer Denkungsart.
Dies kommt etwa darin zum Ausdruck, dass sie die durch die theologische Avantgarde als
Irrung denunzierte Verbindung von griechischer Philosophie und biblischem Glauben in
reflektierter Naivitit (vgl. p. 33) aufrechthalten und zu rechtfertigen suchen. Mit dem
Verzicht auf die scholastische Metaphysik miisste, so befiirchten sie, das Wissen um die
Wirklichkeit der Transzendenz, um die Pridominanz der Geistseele, um die transmortale
Finalitit des Menschen verlorengehen, welcher Verlust fiir sie auch ein gefihrliches Defizit
an moralischer Kraft bedeuten miisste. Sie berufen sich gern auf die revolutionére Dynamik
der jungen Bettelordenbewegung, der sich Thomas angeschlossen hat, sie betonen die
provozierende Radikalitit und Originalitit des thomasischen Ansatzes, und sie erinnern sich
an den politischen Mut eines Las Casas, der im frithen 16. Jahrhundert dem rassistischen
Zeitgeist widerstanden habe. Taktisch sinnvoll, aber um so verdichtiger scheint es mir aber,
dass sie sich nicht gleichzeitig von jener auch dominikanischen Tradition distanzieren, in der
sich ihre Ordensbriider als domini canes, als die inquisitorischen Hiiter der Rechtgliaubigkeit
profiliert haben. Ich erwiihne dies, weil ich, durch alle liberale Offnung hindurch, das starke
Restaurationsbediirfnis sehe. Freilich: Thr Ruf «Zuriick zu Thomas» bedeutet auch, dass sie
die Holzwege der spitscholastischen Spekulation verlassen wollen. Sie eréffnen durch ein
erfrischendes Aggiornamento neu den Zugang zu einem grossen Denker, der es wert ist,
gehort zu werden. Die restaurative Imprignation aber bedingt nicht nur die Abwehr einer
neuen Lesart des Thomas, wie sie etwa Metz in seiner «Christlichen Anthropozentrik»
vorschligt (vgl. p. 150), sondern auch die Mobilisierung aller Kriifte zur Rettung der giganti-

272



schen Schau der Seinshierarchie, in der der Mensch seinen eindeutigen ontologischen Platz
zwischen Engel und Tier zugewiesen bekommt. Die Thomisten reproduzieren ein Denkmo-
dell, das in sich, als theologischer Zirkel, sinnvoll sein kann, das aber, als «Grundkonzep-
tion» oder als «Rahmen» (43) fir eine wissenschaftliche Lehre vom Menschen angeboten,
keine Verbindlichkeit beanspruchen kann, einfach deswegen, weil es glaubige Option bleibt.
Der allenthalben erhobene Objektivitdtsanspruch erlaubt auch nicht, es als regulatives
Systemmodell oder als Arbeitshypothese zu empfehlen.

3. Trotz dieser Bedenken darf diese mogliche kritische Kompetenz des thomasischen
Denkens gegeniiber den modernen Anthropologien nicht gering geschitzt werden. An zwel
konkreten Punkten bemiiht sich das Fribourger Kollegium, die «Fruchtbarkeit des thomasi-
schen Denkansatzes fur die heutige Zeit» (7) unter Beweis zu stellen. Darwin und Freud
werden zum Gespriach mit Thomas eingeladen. Der Dialog steht insofern unter giinstigen
Voraussetzungen, als Thomas in erstaunlicher Klarsicht einerseits evolutionstheoretische
Einsichten antizipiert, andererseits — in seiner appetitus-Theorie — offen ist fiir die triebdyna-
mische Konzeption Freuds. Zudem ist auch eine Gesprichskonstellation gegeben, die eine
fruchtbare Konfrontation begiinstigen miisste: Die thomasische Anthropologie bietet, als
Philosophie, ein alternatives Interpretationsmodell an, das berufen ist, den Deutungszusam-
menhang, in dem die neuentdeckten Fakten vorgestellt werden, kritisch zu hinterfragen. Auf
dieser Ebene verspricht die Begegnung interessant zu werden. Denn trotz aller wissenschaft-
lichen Integritat ist auch der Pionier, der bahnbrechende Entdecker eines neuen Prinzips,
und nicht nur dessen missionarische Epigonen, der Versuchung zur Reduktion ausgesetzt.
Das Objekt seiner Forschung interessiert ihn vor allem aus dem Blickwinkel des neuentdeck-
ten Prinzips. So ist der kritische Einwand grundsitzlich zuzulassen, dass der Mensch «mehr»
sei als — in unserer Gespriachssituation: «mehry sei als ein mit Mingeln behaftetes Tier und
«mehry als ein Biindel von libidingsen Trieben. Solche kritische Korrektur scheint mir
legitim und notwendig, vielleicht sogar das vordringliche Geschift einer Philosophie, die
sich im interdisziplindren Gesprich qualifizieren will. Nun aber erreicht — psychologisch
und sachlich — die philosophische Kritik den Gesprichspartner, wenn sie die postulierte
Integralitit der Anthropologie, in deren Namen sie die materialistischen und biologistischen
Voraussetzungen des Gegners bekdmpft, als ein Regulativ und nicht als eine realisierte Idee
anbietet. Hier scheint mir der Thomist zu fehlen. Er zeichnet, unter Berufung auf Thomas,
«mit fester Hand die grossen Linien eines Menschenbildes, das den evidentesten und grund-
legendsten Gegebenheiten unserer Erfahrung gerecht» (43) zu werden verspricht und das
«die wesentlichen Strukturen unseres Menschseins» (ebda.) aufzuzeigen beansprucht. So
bleibt er nicht bei der kritischen Anfrage und Infragestellung stehen, sondern gibt — durch
die Richtung seiner Frage — selber die Antwort. Die Frage der Hominisation «16st» er so: Er
exponiert zuerst den Menschen als das «paradoxe Wesen» (52ff.), indem er sowohl die
Inkommensurabilitit von Geist und Materie herausarbeitet als auch an deren substantiellen
Einheitim Menschen festhilt. Dieser aporetische Befund iiberzeugt dadurch, dass er, prinzi-
piell, der monistischen wie der dualistischen Kurzschliissigkeit den Riegel schiebt. Statt nun
die Aporie festzuhalten, um so das Fragen wachzuhalten und weitere Forschung zu initiie-
ren, ersetzt er das als unbefriedigend denunzierte Rahmensystem durch ein neues, theologi-
sches System, ohne sich iiber die offensichtliche metabasis eis allo genos Rechenschaft zu
geben. Die Frage, die als aporetisches Signal kritische Potenz hitte, entpuppt sich so als eine
parinetische Suggestivfrage: «Wie kann aus der Materie der Geist hervorgehen, der in ihr
nicht enthalten ist?» (55). Die Antwort heisst ohne zu zdgern: «Einzig und allein die Geist-
seele, die Gottin einer souverinen freien Tat—man wiirde fast sagen: einem Akt der Gnade -
erschafft, kann die tiefgehende Umformung zu einem menschlichen Wesen bewirken» (56).

I8 Studia philos.. Vol. 37 273



Ahnlich verlduft die Auseinandersetzung mit Freud. Der Thomist hinterfragt die philoso-
phischen Optionen, die den Interpretationen der psychologischen Befunde zugrunde liegen.
Mit Recht weist er darauf hin, dass das energetische Modell (die Libido-Theorie) massgeb-
lich suggeriert ist durch eine tendentiell monistische «Weltanschauungy. Unausgesprochen
liegtin diesem Nachweis die legitime Kritik, dass die spekulative Interpretation von Sachver-
halten die Gefahr in sich birgt, die Sache selbst zu vergewaltigen; daran ankniipfend miisste
die Forderung erhoben werden, dass vorlaufig allzu gewagte Interpretationen suspendiert
werden zugunsten einer priziseren Beschreibung der Phinomene. Weit davon entfernt
denunziert der Thomist die gegnerische Position etikettierend als ‘monistisch’, ‘materiali-
stisch’, ‘positivistisch’ usw. in der Absicht, die Metapsychologie als die falsche Metaphysik zu
entlarven, und bietet demgegeniiber seine Seinsspekulation als das wahre, das umfassendere
Erklirungsmodell an. Nur selten begibt er sich auf die Ebene des Phinomenalen, um dort
die mogliche Einschlagigkeit seines Modells nachzuweisen; die grossere Evidenz liegt fiir ihn
darin, dass sein System die umfassende — Gott und Welt begreifende — Integrationskapazitiit
besitzt. Der Thomist verwirkt seine kritische Kompetenz, indem er durch die ebenso der
Verifikation bediirftigen Konstruktion (Appetitus-Lehre) und durch das souverine Uber-
schreiten der Grenzen des analytischen Erfahrungsraumes (in die Ontotheologie) sich sei-
nerseits der Gefahr aussetzt, die psychologischen Tatsachen zu vergewaltigen. Es geht ihm,
so muss man argwohnen, letztlich um die Rettung einer bestimmten Vision der Welt, um
«Weltanschauungy. Der Ruf nach einer «integralen Anthropologie» wird so, als restaurati-
ver Seufzer, suspekt. In dem Masse, als der Thomist der Sehnsucht nach einer «integralen
Anthropologien, wie sie sich das Mittelalter noch leisten konnte, erliegt, disqualifiziert er sich
als Gesprichspartner im interdisziplinidren Dialog um den Menschen.

So méchte ich die «Fruchtbarkeit des thomasischen Denkansatzes fiir die heutige Zeit» (7)
nichtso sehrim «Denkansatzy selber als vielmehr in der reflektierten Abwehr des Anspruchs
sehen. Das Irritiertsein, das das System mit seiner fremdgewordenen Begrifflichkeit, mit
seinem Anspruch auf wissenschaftliche Objektivitit und mit seiner anmassenden Totaldeu-
tung ausldst, konnte, wenn es zur Besinnung fithrt, klirend und erniichternd wirken.

Raphael Bielander, Basel

Friedrich A. Uehlein: Kosmos und Subjektivitiit. Lord Shaftesburys Philosophical Regimen.
Reihe Symposion 53 (Albert, Freiburg i. Br./Miinchen 1976). 274 S.

Immer von neuem zeigt es sich, dass Orientierung im Felde der Geschichte der Philoso-
phie imstande ist, neue Uberraschungen und echtes philosophisches Erstaunen zum Aus-
druck zu bringen und auch das eigentliche philosophische Fragen anzuregen. In hohem
Masse gilt dies von diesem Werk, in dem der Verfasser zum erstenmal eine eingehende und
minuziose Interpretation des wie am Rande der grossen Philosophen stehenden Lord Shaf-
tesbury (1671-1713) bringt, insbesondere des «Philosophical Regimen» (genauer Titel: «The
Life, Unpublished Letters, and Philosophical Regimen»), die 16981712 in der Form eines
philosophischen Tagebuches geschrieben wurden und erst um 1900 ans Licht gekommen
sind.

Unter neuen Aspekten und im Zusammenhang sowohl mit der antiken als auch mit der
neuzeitlichen Philosophie ist es hier dem Verfasser gelungen, eine neue Variante der tran-
szendentalen Philosophie aufzuzeigen, die nicht am Mechanizismus und am Lockeschen
(von Locke geht sie aus, aber iiberwindet ihn) oder Kantischen kritizistischen Dogmatismus
(Ding an sich/Erscheinung) kranken muss. Das Subjekt von Shaftesburys Philosophie wird
in bezug auf den Kosmos nicht als das isolierte und selbstentfremdete «ich denke» dargelegt,
sondern als das, was sich im lebendigen Strom des Seienden als das selbstbewusste Selbst
denkt und zugleich in fortschreitender dialektischer Steigerung sich im Kosmos als dem

274



Anderen — dem selbstbewusst gewordenen Anderen — in Identitdt bzw, als «the whole in
which I am included» bewihrt. Ein solcher transzendental-kosmischer Subjektivismus soll
aber trotz seiner Distanz zur christlichen Offenbarung nicht als Philosophie des Abseitsste-
henden interpretiert werden, denn sie artikuliert sich selbst als freie « Lebenspraxis» und als
«study of happiness», in der zugleich das Subjekt als «social being» bestimmt wird und in
«Demokratie» als «Biirger der Welt» seine Erfiillung findet; die wesentliche Frage nach den
Menschenrechten, fiir die Locke als einer der Klassiker massgebend ist, wird nicht ausdriick-
lich interpretiert.

Dadurch wird eine durch «unvollkommene Spekulation» gegebene einzigartige Onto-
logie, die einen neuen ontologischen Beweis (mit Recht nicht des Pantheismus, vielmehr des
Panentheismus) andeutet: «Im umfassenden Horizont der Idee ‘Kosmos’, den das Subjekt
nicht entwirft, sondern in dem es sich seiend weiss, hat alles Seiend-Erscheinende seinen
Sinn und erhilt es seine Bedeutung» (147). Es ist nicht sicher, ob dieser Beweis zufolge der
«ethischen Intention» tiberhaupt ausgearbeitet werden kann und ob er als Beweis fiir bewei-
sende Philosophie von Bedeutung wiire. Jedenfalls konnte er aber als mogliche Alternative
dienen, um nicht dem Solipsismus zu verfallen.

Literatur- und Problematikkenntnis des Verfassers sind faszinierend. Alle wesentlichen
Termini und Zitate werden auch im Original angefiithrt. Deshalb stort ein wenig z. B. die
unprizise Ubersetzung von «infinity einmal als «grenzenlos» oder gar «unabschliessbar»
und «unendlich». Ahnlich der Anglizismus im deutschen Text, und zwar «that» (101, 104).

Das Werk darf als wesentlicher Beitrag sowohl fiir Spezialisten als auch fiir begabte
Studenten gelten. Ladislav Menzel, Prag

Heinrich Reinhardt: Integrale Sprachtheorie. Zur Aktualitit der Sprachphilosophie von
Novalis und Friedrich Schlegel (UNI-Druck, Miinchen 1976). 42 S.

Ausgehend von dem alten noch nicht iiberwundenen Dualismus der Denkstile (dem
substantialistischen und dem transzendentalen), versucht der Verfasser in diesem exklusiven
Opusculum auf einer sehr spezialisierten Ebene das Bewusstsein von der Philosophie als
einer kohirenten Universalwissenschaft in ihrer ersten inhaltlichen Bestimmung zu liefern.
Zunichst werden Novalis (1-29) und spiter Friedrich Schlegel (29-38) als merkwiirdige
Beispiele, die lange vor Heidegger die Sprache als Werkzeug, Bedingung und Grund im
Sinne der Identitit von Sprechen und Denken unabhingig vom metaphysischen Glauben
behandeln, vorgestellt, wobei Novalis mehr Aufmerksamkeit als Friedrich Schlegel gewid-
met wird.

Insbesondere das Beispiel von Friedrich Schlegel «wurde herangezogen, weil er am besten
zu zeigen vermag, dass die vermeintliche Unordnung eine Struktur /st: der ‘lebendige’
Begriff von Sprache kann nur gemiss dem Strukturgesetz stindigen Transzendierens von
bestimmten Aspekten entfaltet und durchgehalten werden», wobei «als Leitmotiv dabei
sicher die unbedingte Universalitit der Sprache impliziert ist». Das in Klammern angege-
bene Beispiel, dass «der Seinsbegriff unabhiingig von der Sprache nicht einmal auf An-
organisches anwendbar ist, denn die Vorstellung vom ‘stummen’ Mineral z. B. ist ja bereits
durch die Sprache hindurchgegangene Distinktion» (37), mag instruktiv sein. Da aber
mindestens eine Andeutung des Themas von einer oder mehreren Sprachen, vom ganzen
lebendigen Weltsprachorganismus fehlt — denn sicherlich sind eine oder mehrere Sprachen
nicht einerlei mit der Vorstellung bzw. der «integralen Sprachtheorie» von ihnen, wenn sie
auch auf der Sprachebene artikuliert werden muss, besteht da eine Frage.

Der Verfasser darf sicherlich als guter Kenner von Novalis und Friedrich Schlegel be-
trachtet werden, obwohl seine Analysen meistens durch Zitate ersetzt werden und obwohl er

275



von der Sprachtheorie von M. Heidegger, von der Geschichtstheorie von M. Miiller (dem er
die Schrift zum 70. Geburtstag widmet) und von der Strukturtheorie von H. Rombach
ausgeht, ohne diese Theorien zur Sprache zu bringen. Somit eignet es sich fiir einen engen
Spezialistenkreis. Ladislav Menzel, Prag

Karl Schuhmann: Husserl-Chronik: Denk- und Lebensweg Edmund Husserls. Reihe
Husserliana-Dokumente, Band I (M. Nijhoff, Den Haag 1977). XXI und 516 S.

In einer vom neuen Direktor des Lowener Husserl-Archivs, Samuel [Jsseling, neu erdffne-
ten Reihe Husserliana-Dokumente ist als erster Band eine durch Malerialfiille wie Detail-
liertheit bestechende Husserl-Chronik erschienen. Autor ist Karl Schuhmann, ein langjihri-
ger Mitarbeiter des Husserl-Archivs und jetzt Professor fiir Geschichte der neuzeitlichen
Philosophie an der Rijksuniversiteit Utrecht. Schuhmann hatte sich bereits durch die Neu-
edition der I/deen I und ein zweibdndiges Kommentarwerk zu deren Vorgeschichte mit
besonderer Beriicksichtigung des Verhiltnisses von Husserl und Pfiander (Phaenomenologica
56 und 57) als, man kann wohl nur sagen, intimer Kenner des wegen seines Umfangs an
philosophischen und zeitgeschichtlichen Schitzen zu Recht legendiren Husserl-Nachlasses
ausgewiesen. Die Idee war, in der Art der vorbildlichen Leibniz- und Marx-Chroniken
simtliches auftreibbares bio- und bibliographisches Datenmaterial chronologisch aufzurei-
hen, unter bewusstem Verzicht auf Deutung und Wertung, die spiteren, wahrscheinlich
kontrovers ausfallenden Biographien und Entwicklungsgeschichten vorbehalten sein soll-
ten. Entsprechend wurden nur Wiirdigungen und Kritiken, insbesondere Selbstzeugnisse,
die als zeitgendssische Dokumente zu klassifizieren sind, aufgenommen.

Der Autor scheint so vorgegangen zu sein, dass er den gesamten Manuskriptnachlass, die
Briefe von, an und tber Husserl, die umfangreiche Privatbibliothek Husserls sowie alle
erreichbaren Erinnerungsnotizen von Husserl-Schiilern und -Bekannten I. auf Daten und 2.
auf Namen abgesucht hat. Das Resultat sind ein Register von iiber 700 Namen' (u.a. von
lebenslangen Kontaktpersonen wie Thomas G. Masaryk, von so unerwarteten Husserl-
Besuchern wie Charles Morris und Norbert Wiener und Husserl-Korrespondenten wie
Lucien Lévi-Bruhl) und, besonders nach 1900, einem Tagebuch vergleichbar, kaum ein
Monat, zu dem nicht mehrere, in den spitern Jahren oft Dutzende auf den Tag datierte
Ereignisse — Abfassung von Manuskripten und Briefen, Besuche, Reisen, aber auch Ex-
amenstermine, kleine Unpisslichkeiten und dergleichen mehr — notiert sind.

Die Fiille der gesammelten Daten und die Akribie, mit der sie grossenteils verzeichnet sind
(Husserl wird nicht einfach am 23. Januar 1883 zum Dr. phil. promoviert, sondern, wie
archivarisch belegbar, «um 12 Uhr»!), erwecken nun freilich einen triigerischen Eindruck
der Vollstindigkeit, den Schuhmann selber im Vorwort abzuwehren versucht: Nur solche
Dokumente wurden aufgenommen, die «hinreichend datiert oder datierbar sind». «Viele
Fragen ldsst die Chronik ungeklirt, da alle nicht auf Jahr und Tag festlegbaren Daten in
Husserls Denkweg durch die Maschen unseres Netzes glitten.» Das Resultat dieser Be-
schriankung ist — man muss, direkter als dies im Vorwort geschieht, davor warnen — fir
jedermann, der nicht selber einen Zugang zu den Husserl-Archiven hat und den Einstieg in
Husserls «Denk- und Lebenswegy iiber die Chronik mit diesem Untertitel sucht, ein verzerr-
tes Bild.

Die Verzerrung ist am auffallendsten bei Husserls Lektiire. Anscheinend von jeder Schrift
in Husserls Privatbibliothek, die eine Widmung und/oder ein Datum enthilt, wird die Zeit
ihres Erwerbs bzw. ihrer Konsultation festgehalten, auch von solchen Biichern, die Husserl

I Ein zusitzlicher Index nominum zum Nachlass von Edmund Husserl kann beim Husserl-
Archief, 2 Kardinaal Mercierplein, B-3000 Leuven erworben werden.

276



nicht oder ohne Auswirkung auf sein eigenes Schaffen studiert hat. Schriften, die weder
Widmung noch Daten enthalten, werden nicht erwéhnt, selbst wenn Randnotizen eine
intensive Lektiire belegen. So wird etwa am 7. 1. 1907 festgehalten: «H. erhilt (und liest?)
Carl Stumpfs Aufsatz ‘Uber Gefiihlsempfindungen’.» Dass Husserl zwei andere Abhand-
lungen des gleichen Autors, im gleichen Jahr 1907 erschienen, nimlich ‘Erscheinungen und
psychische Funktionen’ und ‘Zur Einteilung der Wissenschaften’, wie aus Unterstreichun-
gen und Randnotizen (mehrere grosse Notabene-Zeichen, Bemerkungen wie «sehr guty
usw.) hervorgeht, mit Interesse gelesen hat, wird nicht vermerkt. Desgleichen wird das
Erscheinen von Freges berithmter Rezension von Husserls Philosophie der Arithmetik im
Jahre 1894 nicht verzeichnet. Die Schrift befindet sich nicht im Husserl-Nachlass. Erst fiir
den Juni 1935 wird Freges Kritik im Zusammenhang mit einer diesbeziiglichen Frage eines
amerikanischen Besuchers ohne bibliographische Hinweise vermerkt. (Aus dem Jahre 1928
stammt im iibrigen eine ausfithrlichere Tagebuchnotiz eines andern Besuchers, W. R. Boyce
Gibsons: «H. remarked that Frege’s criticism was the only one he was really grateful for. It hit
the nail on his head.») Es entfillt auch ein Hinweis auf Husserls Exzerpte der Frege-Hilbert-
Korrespondenz im Zusammenhang mit seinem Vortrag in der Gottinger Mathematischen
Gesellschaft im Jahre 1901. Schelers grosses Werk Der Formalismus in der Ethik hat Husserl
in den Druckproben des Sondersdruckes aus dem Jahrbuch fiir Philosophie und phéinomeno-
logische Forschung 1-11 (1913/16) mit wenig schmeichelhaften Randbemerkungen (vgl.
meine Phdnomenologie der Assoziation, S. 265) gelesen. Auch diese, indirekt mit viel Wahr-
scheinlichkeit datierbare Lektiire wird nicht vermerkt. Fiir den Mai 1931 werden Husserls
Exzerpte aus Schelers Umsturz der Werte notiert, fiir den 22. Juni des gleichen Jahres die
Absicht, die Cartesianischen Meditationen auf «seit Scheler herrschend gewordene Missver-
stindnisse umzuarbeiten». Dass Kalenderzettel vom April und Mai 1931 im ersten Band von
Schelers Die Wissensformen und die Gesellschaft eine Lektiire dieses Werkes in der gleichen
Zeit nahelegen, wird nicht angefithrt. Auch Schriften, auf deren Lektiire Husserl in Briefen
aufmerksam macht, werden nicht immer registriert, so etwa die Beckschen Nachschriften
von Brentanos Logikvorlesungen in einem Brief an Brentano vom 29. 12. 1886 und mehrere
(von Husserl teilweise exzerpierte) Schriften Natorps, die dieser Husserl selber empfohlen
hatte, in einem Brief an Natorp vom 14./15. 3. 1897, Beide Briefe werden von Schuhmann im
tibrigen anderweitig ausgewertet.

Die Auswertung der Briefe ist ein zweiter problematischer Punkt. Ohne Angabe eines
Kriteriums ist Schuhmann bei den Briefen davon abgekommen, alle datierbaren Doku-
mente zu verzeichnen. Es werden anscheinend nur vom Autor als philosophisch wichtig
eingestufte Briefe mit wenigen Stichworten zum Inhalt eigens angefiihrt. Viele Briefe fehlen,
z.B. die drei Briefe bzw. Postkarten an Jaspers vom 17. 10. 1911, 9. 5. 1912 und 24. 10. 1922,
obwohl sie biographisches Material enthalten, das sonst verzeichnet wird, z. B. die Zusen-
dung der «ausgezeichneten Arbeit zur Analyse der Trugwahrnehmungy von Jaspers. Ebenso
fehlt ein umfangreicher Entwurf eines Briefes an Eduard Spranger aus dem Jahre 1918 mit
einer Stellungnahme Husserls zu den Zeitereignissen. Man vermisst ferner den Hinweis, dass
der letzte Brief Meinongs an Husserl aufschlussreich fiir den Bruch zwischen den beiden ist.

Beziiglich der Briefe ist auch zu bedauern, dass im Register am Ende des Bandes nicht
samtliche zitierten Briefe von, an und iiber Husserl angefithrt werden. So sucht man dort
umsonst nach dem fiir Husserls Kritik des Empiriokritizismus wichtigen Brief an Mach vom
18. 6. 1901. Der Brief ist zufillig bereits publiziert, und das Original befindet sich nicht im
Husserl-Archiv. Das Auswahlkriterium, nur nicht-publizierte, im Husserl-Archiv im Origi-
nal oder einer photomechanischen Kopie(?) aufbewahrten Briefe zu registrieren, wird frei-
lich nicht einheitlich gehandhabt. Von der ebenfalls bereits publizierten Meinong-Korre-
spondenz wird ein Teil registriert, ein anderer nicht. Ahnliches gilt fiir noch nicht publizierte

217



Briefe iiber Husserl, von denen anscheinend noch keine Kopien in die Bestinde des Lowener
Archivs integriert worden sind. So fehlen im Register der Brief Brentanos an Stumpfvom 18.
10. 1886, der Brief Natorps (zu erginzen wiire: an Gorland) vom 28. 10. 1909 und ein Brief
Schelers (an wen?) vom 26. 4. 1922,

In technischer Hinsicht fillt auch auf, dass Schuhmann 6fters nicht das Quellendokument
selber anfiihrt, sondern nur die Publikation, in der dieses Dokument abgedruckt ist, oder die
Archivsignatur, unter der es im Lowener Archiv aufbewahrt wird. Vereinzelt findet man
anstelle des Quellendokuments und des Archivs, in dem es aufbewahrt wird, gar nur Ver-
weise auf Briefe seiner Forscherkollegen H. Spiegelberg und E. Avé-Lallemant von 1974 und
1975, so fiir Husserls Verlobung anno 1878 und den eben erwiithnten Brief Schelers an
Ungenannt vom April 1922, oder — ohne nihere bibliographische Angabe — auf eine, wie
man beim so Geehrten erfahren kann, noch unpublizierte Studie (H. Holzhey: Cohen und
Natorp), so fiir den ebenfalls erwihnten Brief Natorps an Gérland vom Oktober 1909.

Ein weiterer bedenklicher Punkt ergibt sich im Zusammenhang mit den Begleittexten
dieser Chronik. Im Vorwort schreibt Schuhmann, dass Husserl selbst «der befugteste inter-
pres sui» gewesen wire. Das ist eine zu grosse und schiefe Verbeugung und kann nicht
unwidersprochen angenommen werden, weil es speziell an dieser Stelle eine fiir jeden Nicht-
Husserl-Fachmann irrefithrende Behauptung ist. Ahnliches ist gegen den Umschlagtext, den
wohl das Husserl-Archiv zu verantworten hat, einzuwenden. Etwas zu arglos fiir eine wissen-
schaftliche Publikation wird hier die Chronik, in der «meist Husserl selbst zu Worte kommty,
als «ein ebenso getreues wie konkretes Bild der immanenten Entwicklungy» seiner Phiinome-
nologie angepriesen. Husserl ist nicht immer ein zuverlissiger Interpret seines Denkweges, er
ist nicht einmal immer ein zuverlissiger Chronolog seines Lebensweges. Man tut mit einem
solchen Urteil seiner Bedeutung wenig Abbruch. Seine Grosse und Stirke liegt anderswo.

Man vergleiche etwa zu dem von Husserl in der Krisis auf «ungefihr im Jahre 1898y
datierten und von der Chronik auch fiir dieses Jahr angefithrten «ersten Durchbruch dieses
universalen Korrelationsapriori von Erfahrungsgegenstand und Gegebenheitsweisen» die
kritische Studie von Theodorus de Boer iiber den Entwicklungsgang des Husserlschen
Denkens und die von Husserl selbst und seinen engsten Mitarbeitern insinuierten Zuriick-
projektionen von Positionen der Formalen und transzendentalen Logik in die Logischen
Untersuchungen sowie auch den Kurzkommentar zu eben dieser Stelle in meiner Einleitung
zu den Prolegomena: Husserliana XVIII. Drei andere, durchsichtigere Beispiele: Am 4. 8.
1892 schreibt Husserl: «Der zweite Band des Werks (scil. der Philosophie der Arithmetik) ist
nahezu abgeschlossen.» Die Notiz leistet der Annahme Vorschub, Husserl verfiige iiber ein
nahezu druckfertiges Manuskript des zweiten Bandes seines Frithwerkes. Der Nachlass
enthdlt weder einen detaillierten Plan noch eine kohirente Manuskriptgruppe, die mit
diesem zweiten Band in Verbindung zu bringen wire, und auch keinen anderweitigen
Hinweis, dass das eine oder das andere je vorhanden war. — Von den Prolegomena schreibt
Husserl im Manuskript F I1I 1, sie seien «nur die Widergabe von Universititsvorlesungen aus
dem Sommer und Herbst 1895». Die Jahreszahl wird von Schuhmann in «1896» berichtigt.
Dass die Manuskripte, auch was den Inhalt der Notiz angeht, ein ganz anderes Bild ergeben
(vgl. dazu meine Einleitung zu den Prolegomena: Husserliana XVIII), wird den Richtlinien
dieser Chronik entsprechend ohne Erwihnung iibergangen bzw. vielmehr durch einen
undifferenzierten Einleitungskommentar sogar iiberdeckt. Schuhmann bemerkt nimlich zu
den in Frage kommenden Logik-Vorlesungen, dass sie «Spuren einer Ausarbeitung» zeigen,
und fithrt als Beleg u. a. «Inhaltsverzeichnis, Einteilung in Paragraphen» sowie die Tatsache
an, dass sie «als einzige Hallenser Vorlesung vollstindig durchpaginierty seien. Inhaltsver-
zeichnis, Einteilung in Paragraphen und Durchpaginierung sind in Wirklichkeit auf den
zweiten, allerdings umfangreicheren Teil dieser Vorlesungen beschrinkt und fehlen gerade

278



im ersten Teil, der eine noch wenig entwickelte Frithversion der Prolegomena darstellt. Der
ausgearbeitete zweite Teil ist ein fiir die Brentano-Stumpf-Richtung der Philosophie charak-
teristischer deskriptiv-psychologischer Traktat der Logik, in traditioneller Manier in drei
Abschnitte (iiber Begriffe und Vorstellungen(!), iiber Sitze und iiber Schliisse) aufgeteilt,
der weder als ganzer noch in Ausziigen einen Niederschlag wederim I. und noch II. Band der
Logischen Untersuchungen gefunden hat. — Aufgrund einer Gesprichserinnerung Andrew
Osborns an den Juni 1935 entsteht der Eindruck, Husserl hitte Bolzanos Werk per Zufall in
einem Antiquariat entdeckt, und nicht etwa, wie aus andern (fiir das WS 1884/85 auch
erwihnten) Dokumenten geschlossen werden kann, iiber Brentanos Vorlesungen.

Solche Selbstzeugnisse Husserls lassen an den Hinweis Spiegelbergs zu seinen Scraps von
Interviews mit Husserl-Schiilern und -Besuchern denken, die Schuhmann mitsamt diesem
Hinweis zitiert. Er lautet: «Don’t use before checking!» Schuhmann hat sich bei seinen
eigenen Informanten nicht immer an diese (historiographische wie journalistische) Recher-
chier-Regel gehalten. So zitiert er kritiklos eine Mitteilung von Husserls Tochter aus dem
Jahre 1975: «Masaryk [Husserls Freund und Mentor] konnte aus finanziellen Griinden nicht
an Habilitation denken.» Ein Blick in den Grossen Brockhaus oder auch nur etwas mehr
Umsichtin der in diesem Zusammenhang ebenfalls zitierten Meinong-Korrespondenz hitte
ihn eines Bessern belehrt. Masaryk habilitierte sich im Frithjahr 1879 in Wien mit seiner
damals berithmten Schrift iiber den Selbstmord — iiber ein Jahrzehnt vor der Geburt von
Schuhmanns Informantin.

Die aufgezihlten Méngel und Liicken beziehen sich zur Hauptsache auf zwei thematisch
beschrinkte Ausschnitte aus dem Lebenswerk Husserls, die mir von eigenen historischen
Arbeiten mit dem Nachlass Husserls besonders vertraut sind. Die Liste liesse sich vermeh-
ren. So fragt man sich denn, ob diese monumentale Chronik nicht vorzeitig veréffentlicht
worden ist und ob es nicht kliiger gewesen wire, wenn nach dem Vorbild der Leibniz- und
Marx-Chroniken nicht ein einzelner, sondern ein Autorenteam Sichtung, Kontrolle und die
volle Verantwortung fiir den gesamten Stoff ibernommen hitte. Die Ausgabe diirfte auch
deshalb etwas vorzeitig sein, weil vermutlich aus den Nachlissen kiirzlich verstorbener
Husserl-Schiiler (jedermann denkt an Heidegger) in nicht zu ferner Zukunft aufschlussrei-
ches Material zum Denk- und Lebensweg Husserls erwartet werden kann. Viele der Angaben
sind auch hochstens fiir das Husserl-Archiv niitzlich, z. B. neben der separaten Aufzeich-
nung der Lehrveranstaltungen zu Beginn jedes Semesters die Datierung einzelner Lehrver-
anstaltungen, insbesondere der ersten und der letzten des jeweiligen Semesters, und zwar
nicht nur der Lehrveranstaltungen Husserls selber, sondern auch derjenigen seines Lehrers
Stumpf. Dankbarer wiire man fiir eine iibersichtliche Zusammenstellung simtlicher Lehr-
veranstaltungen am Schluss des Bandes gewesen. Gewisse Angaben sind iiberhaupt nur fiir
die Beniitzer des Husserl-Archivs brauchbar, z. B. die Aufziahlung der Signaturen der Biicher
(ohne Autoren- und Titelangabe), die Husserl 1916 aus dem Nachlass einer Schiilerin
erhalten hat. Vielleicht wire es angebracht gewesen, zwei Versionen dieser Chronik zu
erstellen, eine mit simtlichen Daten und Namen fiir den Gebrauch in den verschiedenen
Husserl-Archiven und eine Auswahl davon mit den wichtigen biographischen und philoso-
phischen Informationen fiir den Druck.

All dieser Kritik zum Trotz ist festzuhalten, dass die vorliegende Chronik nicht nur fiir den
Husserl-Forscher, sondern fiir jeden an der Geistesgeschichte der letzten 100 Jahre Interes-
sierten ein an diversesten Anhaltspunkten reichhaltiges Nachschlagewerk ist, fiirr das in
absehbarer Zeit weder eine gleichwertige Konkurrenz noch eine revidierte und komplettierte
Ausgabe zu erwarten ist2, Elmar Holenstein, Bochum

2 Erst nach der Niederschrift dieser Rezension erfuhr ich von Karl Schuhmann, dass regel-
miissige Erginzungen der Chronik in der Tijdschrift voor Filosofie vorgesehen sind.



Peter Kamm: Paul Hiberlin Leben und Werk. Bd. 1. Die Lehr- und Wanderjahre 18781922
(Schweizer Spiegel, Ziirich 1977). 492 p.

P. Kamm, dont la thése de doctorat avait déja retracé jadis la philosophie et la pédagogie
de Paul Haberlin «in ihren Wandlungen», était destiné par sa fidélité et par son exactitude a
devenir le biographe attitré du philosophe bélois dont I'an prochain manquera le centenaire.
A en juger par ce premier volume, son ouvrage rendra les plus grands services sur plusieurs
points. Il offre d’abord — et pas seulement a ceux, de moins en moins nombreux, qui ont
connu personnellement Paul Héiberlin — une mise au point stire de plusieurs moments peu
connus de sa carriére et de son ceuvre. Il retrace toute une époque de la vie culturelle, reli-
gieuse, pédagogique, académique, et spécialement de la philosophie en Suisse alémanique et
sur les confins de celle-ci. Et surtout il présente — ici encore dans leur genése — les thémes
essentiels d’un de nos principaux philosophes d’hier, et d’un des plus influents de nos
¢ducateurs.

A dire vrai, ’ceuvre et la doctrine de Hiberlin seront 'objet surtout du second volume, Die
Meisterzeit, 1922—1960, prés d’étre achevé et qu’on nous annonce dés que possible. Il faut
souhaiter avec insistance que cette possibilité se réalise rapidement car 'ceuvre de Hiberlin
est caractéristique par son indépendance a I'égard des idéologies culturelles de la premiere
moitié du siécle, auxquelles il savait demander ce qu’il jugeait bon, en psychologie et en
pédagogie autant qu’en philosophie. Ensuite, par son ampleur philosophique — éthique,
logique, esthétique tiennent une place ordonnée dans sa Weltanschauung — due a sa vision
globale des probléemes. Enfin par la force de conviction qui lui faisait simplifier et clarifier ces
problémes, sans surcharge de démonstration, de critique — ni, il s’en est expliqué ici-méme,
de citations et de références —, mais qui faisait la pénétration et la vigueur de ses intuitions
maitresses.

Mais d¢ja ce premier volume contient de précieux chapitres pour 'histoire d’une pensée.
Certes, la documentation est parfois scrupuleusement surabondante; des lettres entiéres,
familiales, amicales ou administratives, sont citées dans le texte, alors que sur plus d’un point
on ferait volontiers crédit a la conscience vigilante de I'auteur. Mais les nuances ainsi intro-
duites par les documents mémes ne sont pas inutiles. Ainsi, sur les relations du philosophe,
du psychologue et du pédagogue avec Freud et avec la psychanalyse, ou de précieux textes ne
manquent pas. Et il n’est pas indifférent, dans I'histoire de sa jeunesse, de voir le futur
pédagogue, fuchsmajor de Germania a Gottingen, lire Ibsen et Bjérnson avec ses fiichse,
puis, au cours des années, conter a ses amis I’évolution et les titonnements de sa carriére et de
sa pensée. Il est plus important de voir le jeune théologien, bientot pasteur, abandonner cet
état et se tourner vers la pédagogie et vers la philosophie a travers des luttes intérieures et
extérieures de toutes sortes. Les heurs et malheurs d’un directeur de séminaire d’instituteurs,
en ce début de siecle, sont un chapitre d’histoire du progrés et de la libération, comme les
circonstances d’une carriére de privat-docent et de professeur sont un chapitre d’histoire
académique. Sur un autre plan, les circonstances et les jugements au début de la guerre de
1914 sont un chapitre d’une autre histoire, et I'on relévera ici, au début de deux guerres, deux
efforts de Haberlin dans leur similitude et leurs différences: en 1914 il acceptait de diriger une
revue d’entente internationale et faisait appel au président de la Nouvelle société helvétique,
Gonzague de Reynold, mais les circonstances faisaient échouer ce projet; en 1939, il jouait
avec Jean de la Harpe un role décisif dans les démarches préalables a la fondation de notre
Société suisse de philosophie.

Cette histoire d’une genése, et qui laisse bien voir les luttes et les détours d’une formation,
restera donc indispensable dans I'éclairage que doit apporter le volume II lorsque celui-ci
fera, n’en doutons pas, ressortir I'essentiel, la personnalité¢ de Hiberlin,

280



Ajoutons que 'ouvrage abonde en références, indications des sources, et que ce travail
consciencieux est judicieusement concentré en fin de volume avec les index nécessaires.
D. Christoff, Lausanne

Paul Gochet: Esquisse d'une théorie nominaliste de la proposition. Essai sur la philosophie de
la logique.«Philosophies pour I’age de la science» (Armand Colin, Paris 1972) 249 p. (index
des auteurs et des notions, table analytique des matieres).

Cet ouvrage est une des premiéres synthéses parues en francais des recherches anglo-
saxonnes sur la logique, dans ses rapports avec ’analyse du langage et la philosophie de la
logique, dans un contexte empiriste. Son intérét majeur réside dans la richesse et la précision
des informations apportées sur des travaux peu connus en France, généralement non traduits
etdisséminés dans de nombreuses revues spécialisées; par ailleurs, le caractére systématique-
ment didactique de I’exposé et la cohérence avec laquelle la problématique est articulée en
permettent une lecture suivie aussi bien qu’une consultation aisée.

L’objet de 'exposé est la question du statut de la proposition, entité dont I’existence et la
nature sont le sujet d’une vaste polémique. A son propos surgit en effet la problématique
d’une articulation entre syntaxe, sémantique et pragmatique, et cette articulation prend un
contenu différent selon les présupposés ontologiques qui sous-tendent différentes théories de
la proposition. Il s’agit alors de prendre position dans cette controverse, au nom de ’ontolo-
gie la plus économique, conceptuellement parlant. La question est, en réalité, plus largement
posée; d’une part elle s’inscrit dans un effort pour rapprocher les recherches logiques et les
recherches linguistiques (en particulier celles de Chomsky et de la sémantique générative).
Mais d’autre part, cet effort de synthése contre ’émiettement techniciste des recherches,
obéit & une nécessité doctrinale: la question du langage est premiére dans la théorie de la
connaissance et, plus généralement dans toute approche théorique de la signification.

La démarche proposée est celle de Russell, dans On Denoting (1905): mettre a I'épreuve la
validité d’une théorie de la proposition par sa capacité a résoudre des «puzzles» fonctionnant
comme autant de dispositifs expérimentaux. Cette analyse a, en particulier, & affronter les
questions suivantes (p. 9): 1. «Comment des phrases qui ont méme valeur de vérité peuvent-
elles étre vraies de choses différentes? 2. Comment des phrases fausses peuvent-elles avoir
néanmoins une signification et méme une référence? 3. Comment pouvons-nous donner
immédiatement une signification a des phrases que nous n’avons jamais entendues anté-
rieurement?»

Pour y répondre (et dans une optique qui consiste non a trancher mais a intégrer
I'ensemble de ce qui, aujourd’hui, peut étre admis comme savoir sur la question, jusqu’a
méme y fonder des théses philosophiques) le cadre doctrinal élaboré est celui d’un nomina-
lisme modeéré. 11 se caractérise, au départ de la recherche, par un aspect mérhodique, jouant le
role d’une régle dont la maxime du Rasoir d’Ockham définit 'opération. Mais le résultat de
I'application de cette régle sur la construction de la théorie de la proposition débouche sur un
nominalisme doctrinal, ensemble de théses grace auxquelles il sera possible de résoudre les
problémes ontologiques posés en «les transférant systématiquement sur le registre du lan-
gage». Ce nominalisme s’identifie, concernant la logique, a un extensionnalisme du tvpe de
celui que Quine défend (le langage a des vertus explicatives et les phrases référent & des
individus). L’exposé passe alors en revue les points suivants selon un ordre croissant de
complexité:

a) examen du role de la notion de proposition dans la syntaxe logique et dans la définition
sémantique de la vérité logique: de méme que le «schématisme» quinien en rend I'usage
superflu, de méme, la définition de la vérité donnée par Tarski s’applique aux phrases. Par
contre la notion prend un sens pragmatique en théorie de I'énonciation, mais avec des usages

281



«ontologiquement compromettants»; le critére quinien de I'engagement ontologique permet
alors de «détectery les assomptions indues;

b) étude du statut des «faits». entre le platonisme russellien et la conception linguistique de
Carnap, le fait apparait structuré par la phrase: ce sont les «servitudes du langage» qui
opérent une réification;

¢) critique de I'analyse relationnelle des énoncés de connaissance et de croyance et de la
conception relationnelle de la signification; le role producteur de la syntaxe dans la genése du
sens et le lien entre sémantique et engagements ontologiques conduisent a «refouler dans la
syntaxe» ce qui est attribué a la sémantique;

d) examen des problémes posés par le transfert, en svntaxe et en sémantique génératives, de
Panalyse fonctionnelle; la productivité du langage dissout 'opposition entre théorie atomiste
de la signification et «champs sémantiquesy;

e) critique de I'opposition entre conceptions carégorématique et syncatégorématique des
prédicats au profit de leur relativité,

f) examen des rapports entre notions extensionnelles et notions intensionnelles («crux»
des logiciens), a propos du discours indirect; 'opposition réifiante entre «sens» et «référence»
disparait au profit d’'une conception positionnelle, ce que montrent en particulier la trans-
formation de la notion de «contexte oblique» (Frege) «en contexte opaque» (Quine), la
logique ¢pistémique de Hintikka et la pragmatique formelle de Montague.

Marie-Jeanne Borel, Neuchatel

Jean Largeault: Enquéte sur le nominalisme (B. Nauwelearts, Paris/Louvain 1971). 453 p.
(bibliographie).

L’«Enquéte» de J. Largeault est, comme le dit R. Poirier dans sa Préface, «une mine, une
sorte de Bible du Nominalisme» (p. xvi), qui en fait un instrument de travail indispensable
aussi bien qu’une source importante d’interrogation philosophique. En effet, I'empan cou-
vert par I'information apportée, qui va de I’Antiquité aux doctrines les plus résolument
modernes, ne propose pas seulement une histoire du théme, mais un pari sur le défi que
constitue I'attitude nominaliste en philosophie, sorte d’«hvgiéne mentale», un engagement
quant a sa validité, aujourd’hui pour I'épistémologie. De fait, le terme de «nominalisme»
désigne un champ trés vaste de thémes, de problémes, de doctrines dont les liens ne sont pas
toujours évidents. Le travail proposé par I'auteur est un itinéraire qui structure ce champ de
maniére féconde et originale, grace a une connaissance précise de I'histoire de la philosophie
ainsi que de la technique logique et de la réflexion actuelle sur ce théme.

Un des enjeux est de montrer que le nominalisme, loin d’étre une philosophie «facile», fait
une large part & lactivité créatrice de I'esprit, comme tout empirisme ou toute théorie
représentative pour qui la vérité est une question pratigue. Mais de quel nominalisme s’agit-
i1? On en trouve des expressions en philosophie de la logique et des mathématiques; on en
trouve, au dela de la théorie de 'abstraction, en droit, en théologie économique ou politique,
solidaires d’une doctrine libertaire et laique. Pourtant, 'essai général de légitimer 'usage des
termes abstraits, soit en montrant qu’ils ne sont qu'une fiction utile soit en en produisant une
référence individuelle, non-abstraite, fixe la réflexion sur le probléme du langage, insépa-
rable d’une gnoséologie.

L’exposé est chronologique. Une premiére partie, centrée sur le probléme des universaux,
remonte a l'origine de I'antinomie du réalisme et du nominalisme. Aprés une discussion sur
les différentes sortes de nominalismes, I'auteur s’interroge sur sa genése, des Sophistes aux
Stoiciens, puis a partir de réponses médiévales aux questions de Porphvre (existence réelle ou
intellectuelle des espéces et des genres, existence corporelle ou incorporelle dans le cas d’une
existence réelle, substance séparée ou non des choses sensibles). Dans une deuxi¢me partie,

282



des formes médiévales de nominalisme sont étudiées: Rocelin, Abélard, et surtout Ockham,
dont I'apport original est la démonstration de la non-réalit¢ des mathématiques (par la
destruction de la causalité des causes secondes): les relations ne sont plus que des signes; elles
n’affectent plus réellement les objets et désignent un ordre des choses.

Dans la troisiéme partie, le nominalisme est étudié dans ses rapports avec empirisme
moderne — son refus de la logique, sa problématique du général plutdt que de I'abstrait, ses
antinomies. Il est traité chez Hobbes, dans I'intuitionisme de Berkeley, chez Condillac, avec
la relation qui s’y établit entre langue et calcul, chez Hume, sa critique de I’abstraction et sa
théorie de la relation, dans I'individualisme de Rousseau, et enfin dans I’économie politique
du XVIlle siécle («valeur», «monnaie», «nationy, ...). Dans une quatriéme partie enfin, le
nominalisme apparait lié a la rechnique logique. Le probléme est abordé d’abord en philoso-
phie de la science, puis, plus spécifiquement et plus longuement, en philosophie de la
logique, dans le formalisme, l'intuitionisme, le néo-positivisme, le ¢nominalismey. On y
traite en particulier de Russell et de Le$niweski, puis de Quine et de Goodman. On s’inter-
roge enfin sur deux problémes: celui des procédés d’analyse qu’il faut utiliser pour éviter le
platonisme (les effets réifiants, les imports ontologiques) dans le langage nominaliste qu’il
s’agit de construire, conformément a 'analyse russellienne des descriptions, au profit de
définitions purement contextuelles ou positionnelles des parties du discours, des noms en
particulier. D’autre part, on mesure I'importance du finitisme en nominalisme, concernant le
probléme de I'infini.

A l'issu de cette enquéte, le nominalisme apparait, en fait, comme un programme, en tant
que doctrine de la signification. Programme que la science remplit «comme fiction commode
et logiquen, et que la réflexion peut expliciter de maniére particulierement évidente en
prenant pour théme le rapport de la logique et des mathématiques a la réalité, concréte ou
mentale. Marie-Jeanne Borel, Neuchatel

Hermann Liibbe: Geschichtsbegriff und Geschichtsinteresse. Analytik und Pragmatik der
Historie (Schwabe & Co., Basel/Stuttgart 1977) 346 S.

Seit einer Reihe von Jahren schon hat Hermann Liibbe sich in vielen Aufsitzen mit
wissenschaftstheoretischen, wissenschaftspolitischen und kulturgeschichtlichen Aspekten
der Wissenschaft von der Geschichte sowie der Bedeutung des Geschichtsbildes fiir das
Selbstverstindnis unserer Kultur und unserer Gegenwart beschéftigt.

In seinem nun erschienenen Buch Geschichisbegriff und Geschichtsinteresse sind seine
Gedanken zu diesem Thema zusammengefasst und unter systematischem Aspekt geordnet -
gleichwohl ist es moglich, die einzelnen Kapitel des Buches wie abgeschlossene Aufsitze zu
lesen.

Wie schon der Untertitel des Buches, Analytik und Pragmatik der Historie, verrit, lassen
sich alle Beitrige unter zwei Gesichtspunkten ordnen, der Gegeniiberstellung von Erkennt-
nis und Interesse. Wihrend aber Habermas mit diesem Schlagwort eine allzu griffige Theorie
iiber die Eingebundenheit von Denkmethoden verschiedenen Typs in lebenspraktische
Erkenntnisinteressen vorgenommen hat, die im iibrigen auf seit langem tradierten Vorurtei-
len der Geisteswissenschaftstheorie aufbaut, setzt sich Liibbe zum Ziel, eben diese Vorurteile
in Frage zu stellen bzw. durch klare und verniinftige Argumentation aufzuldsen. Hierin liegt
die nicht zu unterschitzende Bedeutung begriindet, die dem Buch in der Entwicklung des
wissenschaftstheoretischen Streites iiber die Position der Geisteswissenschaften im Verhilt-
nis zu den Naturwissenschaften zukommt.

Zu den seit geraumer Zeit im Bewusstsein vieler Geisteswissenschaftler verfestigten fal-
schen Gemeinplitzen gehort die Vorstellung, die im Ausgang vom Vorbild der Naturwissen-

283



schaften entwickelte analytische Wissenschaftstheorie spreche aller historischen Forschung
die Existenzberechtigung ab, wolle in Verfolgung eines physikalistischen Programms alle
geisteswissenschaftlichen Sidtze in Sdtze der Physik auflosen und alles Individuelle auf
allgemeine Gesetze zuriickfithren. Die Furcht vor der Vereinnahmung durch die Naturwis-
senschaften ist es gewesen, die die Geisteswissenschaftler zur pauschalen Abwertung des
analytischen Denkens schlechthin gefiihrt hat.

Demgegeniiberist es Absichtdes Liibbeschen Buches, diese falsche Frontenbildung in der
wissenschaftstheoretischen Diskussion aufzubrechen und den Fachhistorikern zu demon-
strieren, dass die analytische Wissenschaftstheorie «nicht Gegner, sondern Verbiindeter»
(S. 13) fiir das Bemithen der Historiographie ist, ihre Eigenstindigkeit zu behaupten.

Die Beitridge des ersten Teiles des Buches, der Ana/yrik, kreisen um die mit dieser Thematik
zusammenhangenden Fragestellungen. Liibbe fithrt den Nachweis, dass historisches Erkli-
ren nicht ein wissenschaftstheoretischer Restposten der noch nicht in Theorie tiberfithrten
Wirklichkeit ist, sozusagen eine ad-hoc-Losung, die mit dem Fortschritt der Theorien ver-
schwinden muss, dass die Historie vielmehr als das Erzihlen von nicht theoretisch deduzier-
baren Ereignissen einen festen Platz im Kanon der Wissenschaften einnimmt. Geschichte
und systematische Sozialwissenschaften stehen zu einander nicht in einem Verdriangungs-
verhiltnis, sondern fungieren fiireinander wechselseitig als Hilfswissenschaften.

Die Begriindung fiir diesen Sachverhalt ist darin zu erblicken, dass es in der Wirklichkeit
theorieresistente Ereignisfolgen gibt, die die Grundlage fiir das «unaufhebbar narrative
Element» (S. 27) der Historie bilden. Wir erzihlen deshalb Geschichten und werden auch in
Zukunft Geschichten erzihlen, weil Geschichten Vorginge ohne Handlungssubjekt sind.
Die in Geschichten erzihlten Ereignisse laufen nicht nach einem Gesamtplan ab, der somit
in die Zukunft hinein verlingerbar wire, sondern sie sind das Ergebnis von Handlungs-
interferenzen, Handlungsgemengelagen und Zufillen, d. h. Geschichte entsteht nicht, inso-
fern ein Gesamtsubjekt handelnd seinen Plan verwirklicht, vielmehr ist es eine Vielzahl von
Einzelsubjekten, deren heterogene Zielsetzungen aufeinanderprallen und in den sich daraus
entwickelnden Ereignisfolgen die verschiedensten Modifizierungen erfahren. Geschichten
sind somit Prozesse der Systemindividualisierung. Diese treten auf als Antworten eines
bestehenden und um seine Erhaltung bemihten Systems auf eine nicht vorhersehbare
Anderung der Umweltbedingungen. Sie lassen sich demnach ex post historisch erkliren.,
nicht aber prognostisch aus gegebenen Anfangsbedingungen deduzieren.

Der von Liibbe explizierte Begriff von Geschichte gilt in gleicher Weise fiir das Erzihlen
von Geschichten aus dem Bereich der Naturwissenschaften (Kosmologie, Erdgeschichte,
Stammesgeschichte einzelner Tierarten) wie fiir die Geschichte im engeren Sinn, die Ge-
schichte des Menschen. Mit dieser Feststellung soll aber nun, wie Liibbe ausdriicklich
betont, der Unterschied zwischen Natur- und Geisteswissenschaften nicht eingeebnet wer-
den (S. 99). Der Begriff verhiilt sich dieser Unterscheidung gegeniiber indifferent, ebenfalls
wird durch ihn die Einsicht der hermeneutischen Philosophie in die «selbstreflexive Struktur
humaner Geschichte» (S. 101) nicht in Frage gestellt.

Liibbe zeigt dariiber hinaus, dass die Historiker die Einheitswissenschaftsthese, die die
analytische Wissenschaftstheorie aufgestellt hat, nicht zu fiirchten brauchen. In der von ihm
angefithrten schlichten Formulierung von Carl Gustav Hempel, «that general laws have
quite analogous functions in history and in the natural sciences» (S. 106), liegt in Wirklichkeit
fur die Historiker die Moglichkeit begriindet, falsche Anspriiche an ihr Fach, etwa die
Forderung nach einer «nicht mehr narrativen Historie» oder auch die Rede von Gesetzen
des Geschichtsablaufs zuriickzuweisen.

Die analytische Wissenschaftstheorie der Historie entzieht diesen Anspriichen durch
exakte Begriffsbestimmungen den Boden, indem sie aufzeigt, dass «die Nutzung der an-

284



wachsenden Erkldrungspotentiale theoretischer Wissenschaften durch die Historie deren
wissenschaftstheoretische Identitdt als Historie nicht @andert» (S. 123). Auf der anderen Seite
entzieht sie der «vermeintlichen oder tatsichlichen Theoriefeindlichkeit des Historismus»
(ebda.) die Grundlage. Zugleich aber wird der Historismus, modifiziert als ein analytischer
Historismus. ausdriicklich legitimiert. «Die analytische Philosophie sichert insofern metho-
disch das unaufgebbare Interesse historischer Tradition an der Eigenstindigkeit der histori-
schen Wissenschaften» (S. 126).

Der Legitimierung des Historismus als der Kultur des Interesses an den besonderen
Fakten (in Gegeniibersetzung zum Interesse an allgemeinen Gesetzen) korrespondiert die
Abwehr des Historizismus. Liibbe deckt in dem sich mit dieser Fragestellung beschiftigen-
den Kapitel die Theorierhetorik und Wortakrobatik vornehmlich marxistischer Historiogra-
phie auf, die notwendig sind, um auf dem Boden einer (aus exogen politischen Griinden)
dogmatisch festgehaltenen Theorie von der Gesetzmaissigkeit historischer Ablaufe die tat-
sichlichen historischen Ereignisfolgen addquat erfassen zu kénnen.

Die nicht aus Theorien deduzierbaren Geschichten sind es, die die Individualitit und
[dentitit historischer Grossen ausmachen. Die Unverwechselbarkeit und Einmaligkeit der
einzelnen Subjekte rithrt somit daher, dass jedes Subjekt eine individuelle Geschichte hat,
die nur es selbst betrifft. Durch das Erzahlen unserer eigenen Geschichte und das Anhéren
der Geschichte anderer lernen wir als Menschen, uns selber von anderen zu unterscheiden.

Von dieser Erkenntnis aus ergibt sich nun ohne Schwierigkeit der Einstieg in den zweiten
Teil der Untersuchung Liibbes, der sich mit der Pragmatik der Historie beschiftigt, also mit
der lebenspraktischen Bedeutung, die das Besitzen einer erzidhlbaren Geschichte fiir Indivi-
duen wie fiir soziale Systeme hat. Diese Thematik berithrt unmittelbar aktuelle politische
Fragen, vor allem kultur- und schulpolitische Fragen nach Sinn und Zweck der Geschichte.

Auch das Fach Geschichte kann sich dem Legitimationszwang nicht entziehen, dem
gegenwirtig alle Wissenschaften unterworfen sind. Nun gibt es eine Antwort auf die Frage
«Wozu Geschichte?», derzufolge der Geschichte eine auf die Gegenwart bezogene polit-
piadagogische Aufgabe zugeteilt wird. Dementsprechend werden etwa in Richtlinien fiir den
Geschichtsunterricht Lehrinhalte nach dem Prinzip ausgewiihlt, ob sie fiir die Entwicklung
eines bestimmten Gegenwartsbewusstseins, z. B. eines gesellschaftskritischen, niitzlich sind
oder nicht. Liibbe stellt fest, dass in der Gegenwart «die Relevanz die curiositas als letztin-
stanzliches Rechtfertigungsprinzip wissenschaftlicher Praxis zu verdringen scheint» (S.
225),

Mit dieser Indienstnahme der Geschichte durch gesellschaftspolitische Zielsetzungen
entstehen fiir die Geschichte einige Nachfolgeprobleme, die Frage, wie die durch die Ge-
schichte vorzunehmende Identititsprisentation in dem Spannungsfeld von Objektivitit und
Parteilichkeit durchgefiithrt werden kann, wie verhindert werden kann, dass die Identitéts-
prisentation zur ideologischen Rechtfertigung politischer Vorstellungen degeneriert. Gegen
diesen an die Geschichte herangetragenen Anspruch, sie konne und miisse uns lehren, was
wir tun sollen, beharrt Liibbe auf der Feststellung, die Geschichte konne uns nur lehren, wer
wir und andere sind (S. 213).

Zum einen kann eine auf die Feststellung von Tatsachen verpflichtete Disziplin aus sich
heraus prinzipiell keine Normen des Handelns begriinden: dem steht der Dualismus von
Tatsachen und Entscheidungen entgegen. Zum anderen kann die Historie historistischer
Tradition deshalb aus der Geschichte keine Lehren mehr ziehen, weil diese Aufgabe inzwi-
schen von den verschiedenen theoriebildenden Sozialwissenschaften iibernommen worden
ist, und Geschichte beschriinkt sich ja auf die Prisentation der theorieresistenten Ablaufe.
Der Historiker kann sozialwissenschaftliche Theorien fiir seine Aufgabe nutzen, aber er
kann sie in der Regel nicht mehr aus eigener Sachkompetenz heraus produzieren. Gewiss

285



kénnen diese Wissenschaften, die sich gegeniiber den historischen Wissenschaften verselb-
stindigt haben, in beachtlichem Masse handlungsorientierte makrosoziologische und ma-
krookonomische Theorien aufstellen und sich dabei auf historische Analogien stiitzen. Aber
die Maglichkeit, historisch analoge Situationen zu finden, aus deren Vergleich Theorien
aufgestellt werden kénnen, aus denen wiederum sich Anweisungen zum Handeln ableiten
lassen, schwindet in dem Masse, wie Geschichte sich nicht als Wiederkehr des Gleichen
darbietet, sondern als ungesteuerte Evolution ins Ungewisse. In einer solchen Situation
scheinen wir uns jedoch gegenwiirtig zu befinden. Einerseits wiichst unser Theoriebedarf,
andererseits wird es schwieriger, Theorien aufzustellen, weil es immer schwieriger wird,
zukiinftige gesellschaftliche Zustinde vorauszusehen.

Der Historiker R. Koselleck, auf dessen Arbeiten sich Liibbe stiitzt, hat fir die Gegenwart
das immer stirkere Auseinandertreten von Erfahrungsraum und Erwartungshorizont kon-
statiert und dies auf das sich Beschleunigen historischer Prozesse zuriickgefithrt. Der hieraus
sich ergebende Schluss ist einfach: Wir konnen ohne Schwierigkeiten Theorien tiber eine
gleichbleibende Wirklichkeit aufstellen, mit Miihe iiber eine sich verindernde Wirklichkeit,
wenn wir noch gleichbleibende Elemente finden, die Analogieschliisse erlauben, aber kaum
noch bzw. gar nicht mehr {ber eine sich mit zunehmender Beschleunigung dndernde Wirk-
lichkeit.

Wenn das so ist, dann bleibt nach Liibbe gegen die nostalgisch verfehlte Hoffnung und
Verheissung einer Geschichtsphilosophie, wie sie als Spitgestalt der historische Materialis-
mus reprasentiert, nur die Moglichkeit, Geschichte als Kultur der Kontingenzerfahrung
anzuschen. Aufklirung, im engeren Sinn historische Aufklirung, hitte somit die Aufgabe,
die Menschen von falschen Hoffnungen zu befreien, indem sie die «theorieinduzierte Auf-
klirungsresistenz» (S. 295) etwa des historischen Materialismus aufweicht. «Aufklirung ist
die Kultur des Desinteresses, in der Praxis der Begriindung von Annahmen iiber die Wirk-
lichkeit zu diesen und keinen anderen Annahmen zu gelangen. Die Wirklichkeit ist ja
ohnehin, wie sie ist» (S. 298f.).

Zusammenfassend lisst sich also die Intention des Buches folgendermassen charakterisie-
ren: Im wissenschaftstheoretischen Teil setzt Liibbe sich das Ziel, festgefahrene Vorurteile
aus dem wissenschaftstheoretischen Methodenstreit aufzuldsen, die sich verwirrend auf den
Wissenschaftsbetrieb ausgewirkt haben. Er stellt die analytische Wissenschaftstheorie unter
immer neuen Aspekten aus dem Bereich der Geschichtswissenschaft dar und erldutert ihre
Vorziige derart beharrlich und minutits, dass man durchaus hoffen darf, die Geisteswissen-
schaften konnten ihre unberechtigte Furcht vor der Einheitswissenschaftsthese verlieren.
Die Liubbesche Untersuchung bietet ein anschauliches Beispiel fir das, was dialektisches
Denken bedeutet. Denn nicht derjenige ist Dialektiker, der sich selbst unaufhdrlich so nennt,
sondern derjenige, der aus der intimen Kenntnis der Fakten und Argumente heraus eine
Losung zu bieten vermag, die einen lange erbittert gefithrten Streit beendet.

Historie wird nicht als immer kleiner werdender Bereich des noch nicht in Theorie Uber-
fiuhrten verschwinden, sondern sie wird immer Geschichten als Geschichten von Systemin-
dividualisierungen erzihlen. Aus dieser Bestimmung des Wesens der Geschichte leitet
Liibbe sein Plidoyer gegen eine Indienstnahme der Historie durch politische Zielsetzungen
ab. Geschichte kann uns nicht Normen des Handelns vorgeben, sie kann uns nur dariiber
aufklaren, wer wir sind im Unterschied zu anderen, die eine andere Geschichte besitzen, und
sie kann, indem sie uns die Kontingenz historischer Existenz vor Augen fiithrt, uns verbliif-
fungsfest machen gegeniiber allen historizistischen Patentrezepten.

Roland Simon-Schaefer, Diisseldorf

286



Philosophie et relations interpersonnelles. Rencontre de deux traditions. — Publié sous la
direction de Alan Montefiore (Presses de 'Université de Montréal 1973).

Le projet de ce recueil d’articles est né au cours d’un séminaire tenu a Oxford au printemps
de 1969 sur le sujet: La philosophie des relations interpersonnelles. A. Montefiore, profes-
seur a Balliol College, Oxford, dans une introduction a I'ouvrage, en explique les origines et
les intentions. Notons que 'ouvrage en francgais est doublé d’un recueil en anglais sur le
méme théme, publié sous le titre: Philosophy and Personal Relations (Routledge 1973).

Deux raisons ont, nous dit A. Montefiore, motivé la collaboration de philosophes anglo-
phones et francophones a ce projet: 1. une clarification des différences de point de vue sur la
question des relations interpersonnelles entre les philosophes «continentaux» et les philo-
sophes de tradition dite «analytiquey, 2. une étude des possibilités de communication (ou des
causes du manque de communication) entre philosophes de traditions trés différentes. On ne
disposera, bien siir, avec le présent recueil, que de I'un des deux volets de cette confrontation.

Parmi les études qui y figurent, signalons-en deux: celle de Francis Jacques (qui vient de
soutenir une thése a Paris sur la théorie des descriptions de Russell). Son étude trace le
contour d’une philosophie transcendantale nouvelle, de type linguistique, soulignant le
rapport a autrui dans la parole. L’étude de Jacques Poulain, professeur a I'Université de
Montréal, pose le probléme des relations personnelles entre philosophes.

Il faut se réjouir de telles tentatives de rapprochement entre des traditions philosophiques
qui souvent s’ignorent, quand ces tentatives ne feraient que montrer a quel point il est
difficile, pour les philosophes, de se comprendre entre eux. J.-P. Leyvraz, Geneve

Philippe Muller: Approches de I'homme contemporain (Editions Messeiler, Neuchitel 1976)
297 p.

Contribuer & I'élaboration d’une <anthropologie philosophiques, telle est la tiche que
M. Scheler assignait au philosophe contemporain et que I'auteur s’est ici fixée comme
objectif en réunissant dans ce volume une vingtaine d’articles consacrés a des problémes de
philosophie, de psychologie et de politique dont la derniére section (Culture et Société)
effectue la synthése.

Le premier groupe d’articles traitant de philosophie, outre un hommage a J. de la Harpe et
une étude sur 'esthétique de Schiller, propose d’une part un recensement des interrogations
que la réalité moderne suscite dans les domaines de I'épistémologie, de I'éthique et du
politique et, d’autre part, une réflexion sur la spécificité¢ de la démarche philosophique qui,
libérée des apories de la théorie représentative impliquée par toute position réaliste, s’affirme
comme démarche dialectique. Cette référence hégélienne laisse voir que, si le questionne-
ment de ’'auteur a des résonances existentialistes, c’est avant tout a Hegel qu’il emprunte ses
instruments conceptuels.

La partie consacrée a la psychologie débute par une présentation de la conception piagé-
tienne de lintelligence. Suivent: un article qui fait le point sur le probléme de la famille
envisagé sous le double éclairage de la psychologie et de la sociologie: un autre, clarifiant le
statut de la psychologie comme science, décrit sa lente maturation des origines 4 nos jours ou,
parvenue a élaborer des modéles théoriques opératoires, elle atteste sa scientificité. C’est a
une juste appréciation des pouvoirs et des savoirs dont dispose actuellement la psychologie
que s’attache T'article intitulé «L’homme cassé des psychologies contemporaines» qui, des
I'énoncé du titre, annonce que la scientificité sectorielle n’a été acquise ici qu’en renongant a
une saisie totalisante de ’homme. Un méme effort d’évaluation de la psychanalyse d’une
part, de la psychologie industrielle d’autre part, est tenté dans les trois derniers textes de cette
deuxiéme section.

287



La troisieme section nous rameéne & des considérations philosophiques. A propos des
ceuvres de jeunesse de Marx, auteur s’interroge sur les raisons d’une rupture avec la philoso-
phie et sur le défi qu’elle lance au philosophe contemporain. Il montre que le motif de la
rupture tient au refus du systéme hégélien identifi¢ avec 'aboutissement inévitable de toute
pensée philosophique conséquente a laquelle Marx oppose I'exigence d’une praxis transfor-
matrice de I'histoire. L’histoire est également au centre de la philosophie de Collingwood
que l'auteur soumet a un examen critique pour en dégager la fécondité mais aussi les fai-
blesses qui ont pour origine une radicalisation de la thése historiciste engageant & mécon-
naitre la nature propre du vrai scientifique. Une autre mise en question du systéme hégélien
est envisagée dans I'article suivant: celle de Kierkegaard. Certes, ses critiques n’atteignent
pas toutes leur cible, il n’en demeure pas moins qu’elle ont rendu impossible la plate récita-
tion du systéme et qu’elles imposent une relecture critique de Hegel. C’est ce que 'auteur
entreprend a propos de 'anthropologie hégélienne pour montrer qu’elle offre un cadre
conceptuel nullement périmé et riche d’enseignement pour la compréhension de 'homme
moderne.

Dans les trois articles réunis sous le titre Politique, 'auteur nous livre une réflexion sur sa
propre orientation politique au sein du mouvement socialiste et brosse un tableau des
possibilités et des choix qui sollicitent 'homme moderne dans le domaine de 'action. Culture
et Sociéré, derniére section du recueil, établit également un bilan de I'évolution du monde
contemporain qui, sans en masquer les traits négatifs trop souvent pris & tort comme seuls
déterminants, conclut par une appréciation résolument optimiste, qu’il s’agisse du probléme
de la jeunesse, de la chute des tabous ou de la situation de la femme. Une méme foi en
'homme et en ses capacités a tirer parti des libérations envers les contraintes matérielles
grice a ses réussites techniques pour s’accomplir comme étre libre et raisonnable, s’exprime
dans le texte que 'auteur nous propose en conclusion de son ouvrage.

Et c’est bien cette profession de foi humaniste qui constitue I'unité profonde de ce recueil
et qui semble animer la recherche de I"auteur dans laquelle il sait faire jouer ses compétences
de philosophe et de psychologue et ses expériences d’homme engagé dans la vie politique.

F. Bonhdte, Neuchétel

Hans Georg Gadamer: Die Aktualitiit des Schonen. Kunst als Spiel, Symbol und Fest (Philipp
Reclam jun. Universalbibliothek Nr. 9844, Stuttgart 1977). 77 S.

Hegels Satz vom Vergangenheitscharakter der Kunst bringe bereits die Tatsache zum
Ausdruck, dass Kunst seit der Sokratik der Rechtfertigung bediirfe. Die ungewdhnlichen
und grundlegenden Verdnderungen in simtlichen Bereichen der Kunst, wie sie sich in den
letzten zwei Jahrhunderten vollzogen, provozieren die Frage, ob es ein die traditionelle und
die moderne Kunst Verbindendes gibt. Angesichts dieses Problems konne ein Rekurs auf die
Geschichte der Asthetik sowie auf die angestammten Begriffe der Kunst und der Schonheit
nicht mehr geniigen. Allenfalls eine Reflexion aufso allgemeine anthropologische Momente
wie Spiel, Symbol und Fest kann nach Gadamer den tiefen Graben, der sich zwischen dem
Alten und dem Neuen in der Kunst auftut, schliessen.

Bei der Betrachtung des Spielcharakters von Kunst solle man neben der Tatsache, dass
Spielen Uberschuss zur Darstellung bringt, jene nicht vergessen, dass es vermoge, Dauer zu
verleihen. Das Symbolische solle nicht nur vom Wiedererkennen und vom Erlebnis der
Wiederholung her gedeutet werden: vielmehr miisse man betonen, dass es nur aufgrund stets
neuer Begegnungen zustande komme. Am Aspekt des Festes ist fiir Gadamer dessen Kom-
munikationsfunktion (Kunst spreche iiber simtliche Klassen- und Bildungsvoraussetzungen
hinweg) bedeutsam.

288



Gadamer lisst sich verhiltnismissig stark von der philosophischen Anthropologie her
inspirieren (vgl. vor allem die Autoren Nietzsche, Plessner, Gehlen). Sein Vorgehen ist
hermeneutisch, was sich insbesondere in seinem hiufigen Einsatz von Wort- und Begriffsge-
schichte, in der Betonung von Einheit, Kontinuitit und Tradition sowie in der oftmaligen
Verwendung der Metapher vom ‘Lesen des Kunstwerkes’ manifestiert. Verschiedene Ge-
danken von Aristoteles, Baumgarten, Kant, Schiller, Goethe und Heidegger (vgl. da vor
allem die verbergende Seite seines Wahrheitsbegriffes) werden in die Darstellung positiv
aufgenommen.

Ambivalent ist das Verhiltnis zu Hegel, dessen These von der Rechtfertigungsbediirftig-
keit der Kunst akzeptiert, dessen Definition des Kunstschonen aber (ein sinnliches Scheinen
der Idee) als ‘idealistische Verfithrung’ (44) abgelehnt wird.

Grundsitzlich negativ ist Gadamers Verhiltnis zum Ansatz der Informationsisthetik, die
uns weismachen wolle, dass eine quantitativ messbare Informationsmasse zu einem Quali-
titstriger werden kénne.

Gerade 1n diesem Zusammenhang aber dirfte sich die kritische Frage stellen, ob nicht
auch der hermeneutisch orientierte Asthetiker auf die priizisen Analysen der Informations-
dsthetik angewiesen sei. Ob er nicht, wiewohl die Ganzheit als sein Anliegen zu respektieren
ist, vermehrt die konkreten Ergebnisse der historischen und systematischen Kunstwissen-
schaften beriicksichtigen miisse. — Vgl. dazu Gerd Wolandt: Elemente der Asthetik, in:
Lehrstiicke der praktischen Philosophie und der Asthetik, herausgegeben von K. Bérthlein
und G. Wolandt (Schwabe, Basel/Stuttgart 1977) S. 191ff.

Seltsam mutet es an, dass ein so zentraler Begriff wie derjenige der Qualitit bloss verwen-
det, nicht aber explizit reflektiert wird. Diese Liicke zeigt sich schon in Wahrheit und Methode
(Tibingen 21962). Im Register (S. 520) wird der Terminus Qualitéit nicht aufgefiihrt.

Schliesslich driingt sich auch die ernste Frage auf, ob der hermeneutische Ansatz, der stets
vom Apriori des Sinnes ausgeht, iberhaupt der Grundintention vieler Kiinstler der neuesten
Zeit gerecht zu werden vermag, vor allem, wenn er die Kunst als «Botschaft des Heilen» (43)
interpretiert. Entweder versteht man namlich den Begriff des ‘Heilen’ material-inhaltlich,
und dann diirfte er angesichts vieler Werke unserer Tage problematisch werden, oder wir
deuten ihn rein formal, und dann wird er, wie der Begriff des formal Guten allzu allgemein
und unverbindlich, so dass er fiir die Beantwortung der Frage: «Was macht die Bedeutsam-
keit des Schénen und der Kunst aus?» (S. 43) nicht mehr allzuviel hergeben kann.

Miisste, so kann man weiter fragen, wer von der «Aktualitit des Schoneny schreibt, nicht
auch noch andere als nur die griechische Tradition beriicksichtigen? Selbstverstindlich ist
diese Beschrinkung legitim, wenn man sie auch zugibt, etwa in der méglichen Formulie-
rung: die Aktualitit des abendlindisch aufgefassten Schonen. Tut man das nicht, so lduft
man Gefahr, in einem Zeitalter mit planetarischem Bewusstsein, des Eurozentrismus gezie-
hen zu werden.

Trotz der angefiihrten Bedenken hat das besprochene Werk vor allem in seiner klaren
Linienfithrung, in seinen feinen phinomenologischen Beschreibungen und in der nicht zu
iibersehenden Seinsbejahung Vorziige, die es auf jeden Fall zu einem gleichsam klassischen

Text machen, den der an Asthetik Interessierte auf keinen Fall missen mdchte.
Hans Widmer, Luzern

August Brunner: Erkenntnis und Uberlieferung. Reihe EPIMELEIA, Bd. 29 (Berchmans, Miin-
chen 1976) . 118 S.

Einer der Senioren der katholisch-christlichen Philosophie und Theologie, der auch im
Osten u. a. durch seine Grundfragen der christlichen Philosophie bekannt geworden ist, setzt

19 Studia philos., Vol. 37 289



in der vorgelegten Abhandlung seine erkenntnistheoretischen und ontologischen Ergebnisse
aus seinen Werken Erkenntnistheorie (1948) und Glaube und Erkenntnis (1951) in der Art
und Weise fort, dass diese auch ohne ihre Kenntnis verstanden werden kann. Sie bringt aber
kein blosses Wiederholen des schon Erreichten, sondern vielmehr eine weitere thematisch
geschlossene Synthese, die keineswegs ihre Lehrebedingtheit verschweigen will.

Die Abhandlung besteht aus drei Teilen. Der erste Teil <Das alltidgliche Erkennen» geht
vor allem vom Offensein fiir das Seiende des Menschen aus, das am klarsten aus der Erkennt-
nis anderer Menschen hervorgeht. Aus diesem Offensein folgt Zwiegespriich als Wesensbe-
stimmung des Menschen, in der er sich als Person zeigt. Von da aus wird auch das Verhiiltnis
des geistigen und des sinnlichen Moments auf der Ebene des alltiglichen Erkennens durch
Betonung des synthetischen Charakters des jeweiligen Konkreten ausgearbeitet. Uberall
wird nicht nur auf die geistigen Grundlagen hingewiesen, sondern auch auf die Grenzen, die
im neuzeitlichen Subjektivismus bestehen, aufmerksam gemacht. Dafiir ist die antikantiani-
sche Maxime, die Vernunft sei der Wirklichkeit inne (14), kennzeichnend. Der Verfall des
Subjektivismus als «Kifig des Solipsismusy wird insbesondere am «hermeneutischen Zirkel»
(54f1.), der etwa durch den konvergierenden Kreis der objektiven Erkenntnis zu ersetzen sei
(57), dargestellt.

Der zweite Teil (Die wissenschaftliche Erkenntnis) wendet sich den philosophischen
Grundlagen der Geisteswissenschaften zu. Die im Hintergrund steckende Auseinanderset-
zung mit dem Historismus, die in Grundlagen der christlichen Philosophie ausdriicklich
ausgearbeitet wurde, wird durch die Feststellung der Uberschitzung der Wissenschaft und
ihrer Grenzen gegeniiber dem Leben sichtbar (82). Bemithung um Verstindnis in Konfron-
tation und Kampf mit illegitimen Verabsolutierungen charakterisieren die ganze Abhand-
lung im allgemeinen und in diesem und folgenden Teil im besonderen; auch hier wird Kant
zur Zielscheibe.

Der abschliessende Teil ¢Religiose Erkenntnis, Theologie und Exegese) lisst erkennen,
wie man vom natiirlichen Wissen bzw. von der Offenbarung durch das Glaubensgeheimnis
und seiner Exegese sowie von der Theologie der Heilsgeschichte zur Christus- und Gottes-
offenbarung in der gesamten katholischen Kirche mit ihrer Uberlieferung zu kommen
vermag. Es darf gefragt werden, ob es nicht nur um ausgewihlte Uberlieferung und darum
geschichtlich bedingte Erkenntnis geht und ob und wie man unter solchen Bedingungen in
ein produktives «Zwiegesprich» mit Andersdenkenden oder -glaubenden kommen konnte,
um sie als Personen anzuerkennen? Soll man die Abhandlung eine unzeitgemisse, verschlei-
erte Form des Antimodernismus heissen? Ladislav Menzel, Prag

Bernhard Welte: Zeit und Geheimnis. Philosophische Abhandlungen zur Sache Gottes in der
Zeit der Welt (Herder, Freiburg i. Br. 1975).

Die im vorliegenden Band zusammengefassten philosophischen Aufsitze verstehen sich
als Fortfithrung der unter dem Titel «Spuren des Ewigen» 1965 erschienenen Arbeit, Welte
bleibt auch im neuen Sammelband dem «Ewigen» auf der Spur, von den neuen «Fragehori-
zonten» ausgehend, die ihm reprisentativ durch «neue Formen des Positivismus und der
analytischen Sprachphilosophie», vor allem aber durch «die kritische Theorie der Frankfur-
ter Schule» (7) vermittelt werden. So mag das Buch auch als verschwiegene Antwort an diese
Positionen gelesen werden, auch wenn es sie in der Argumentation kaum direkt anspricht.

Welte ist um eine klare, nicht durch Fachsprache erschwerte Kommunikation bemiiht. Sie
gelingt ihm nicht immer. Vornehmlich dort, wo er sich an Heidegger anlehnt, bricht ein
tiefschiirfender Jargon durch, der um so bemerkenswerter ist, als Welte auch anders redet.

290



Welte hat die zwanzig Aufsitze in funf Teile gruppiert. Das Kernstiick bildet der vierte
Teil, die «Beitrige zur Geschichte des Gottesgedankens und der Theologie» (179-280).
Welte erweist sich hier als sachkundiger Interpret von Thomas, Hegel und Heidegger: eine
Prise distanziertere Kritik wiirde die Verehrung fiir die «Vitery kaum beeintrichtigen. Wir
beschiftigen uns hier vor allem mit den drei ersten Teilen, weil in ithnen der spezifische
Denkansatz Weltes deutlicher zu fassen ist. Auf drei methodologisch voneinander zu unter-
scheidenden Wegen folgen wir Weltes Gedanken:

1. Im ersten Teil untersucht Welte die Phinomene der Zeit, der Erfahrung, der Person.
Seine Absicht ist es, «Sachverhalte» ins Blickfeld zu riicken und nach Moglichkeit besser zu
verstehen (16). Sorgfiltig fuhrt er den Leser, von der taglichen Erfahrung herkommend, in
die Subtilitdten einer phdnomenologischen Besinnung eigenen Stils. Das Besondere an
diesem Stil ist der meditative Charakter. Welte sammelt erinnerte Erfahrungen und fiigt sie
schrittweise zusammen zu einem strukturierten Bild des problematisierten Gegenstandes; er
ist sparsam in der Verwendung konstruktiver Elemente und lisst durch genaue Deskription
die Sache selber in Erscheinung treten. Manchmal freilich scheint das Wort Macht iiber die
Erinnerung zu gewinnen: Etymologien und Assoziationen weisen die Denkrichtung, so dass
der Verdacht aufkommt, die Besinnung kénnte den Kontakt mit dem Sachverhalt verloren
haben. «Die Fahrt der Erfahrungp, «unsere Welt ... das uns winkende Ganze», «es kommt
das Kommen selbsty — solche wie viele dhnliche Formulierungen driicken vielleicht ange-
messen aus, was sich dem meditierenden Philosophen zeigt, es bleibt aber fraglich, ob sie
auch zur Mitteilung taugen. In ihrer ungewohnten Bildhaftigkeit sind sie zwar iiblicherweise
aus dem Kontext zu entritseln, sie teilen dann aber nichts Neues mit, es sei denn eine kaum
zu kontrollierende Stimmung. Darum erachte ich solche Wendungen nicht nur als iiberfliis-
sig, sondern auch als gefihrlich, weil méglicherweise irrefithrend. Als Triger von nicht
bestimmten Stimmungen werden die Begriffe aufgeweicht und fithren zu tiefsinnigen Identi-
fikationen, die kaum mehr erleuchtend sind: Die «Fahrt der Erfahrungy «ist ... selber die
Geschichte als das Geschehen des Daseins im Ganzen in seiner spezifischen Zeitlichkeit»
(37). Welte verfiihrt in einen Tiefsinn, der im Medium des mystifizierenden Wortes seine
Evidenz haben kann, der aber kaum noch dem Anspruch geniigt, einen Sachverhalt auch
kommunikativ zu kldren.

2. Im zweiten Teil stellt uns Welte seine «Gedanken zur Analyse und Kritik der gegenwir-
tigen Zeit» vor. In seiner Diagnose der Zeitkrankheit schliesst sich unser-Autor bekannten
zeitgenossischen Kulturkritikern an; er nennt Heidegger, Marcuse, Horkheimer, Lorenz,
versucht aber, deren Kritik vom implizierten Postulat her zu prizisieren: Wenn die fortge-
schrittene Zivilisation antihuman ist, was wire dann der «reale Sinn» (65) von Humanitit?
Wenn die epochale Intelligenz zum Instrument verkiimmert, was wire dann das «Kontrast-
modelly (79) dazu? Der postulative Impuls bringt — so mochte ich die Absicht in diesem
Fragen interpretieren — die Kritik in Bewegung und weist sie auch in eine bestimmte Rich-
tung. Nun aber wiire es fiir die Abschitzung der philosophischen Giiltigkeit des Postulats
entscheidend zu wissen, wie es eruiert worden ist. Es ist klar, dass ein empirisch (z. B. ethno-
logisch) erarbeitetes Bild des Menschen nicht — mindestens nicht in dem Rohzustand, wie es
uns von der empirischen Wissenschaft geliefert wird — als ein philosophisches Postulat in
Anspruch genommen werden konnte. Welte gibt uns kaum Rechenschaft dariiber. In der
Anmerkung S. 94 scheint er geneigt zu sein, «eine urspriingliche Integritét» des Menschen als
ein Datum der Empirie zu nehmen; andererseits setzt er das ihn faszinierende ethnologische
Material - M. Griaule: Dieu de I’eau (Paris 1948, 21966); dtsch.: Schwarze Genesis (Freiburg
1. Br. 1970) — eher in didaktischer Absicht ein: Er méchte an einem Modell einer intakten
Gesellschaft die Kriterien zu einer strukturierten Analyse der Not in den fortgeschrittenen
Gesellschaften gewinnen. Das Ergebnis ist mager. Welte entdeckt, dass das Verhiiltnis des

291



Menschen zur Natur, zur Gemeinschaft und zum Geheimnis gestortist und dass der Zusam-
menhang der drei Beziehungsfelder fehlt. Die nichstliegende anthropologische Systematik
hiitte wahrscheinlich dhnliche Kriterien der Differenzierung angeboten. Die Frage bleibt:
Was beabsichtigt nun wirklich Welte mit dem interkulturellen Vergleich? Schauen wir zu,
was er aus dem Ergebnis des Vergleichs fiir Schlussfolgerungen zieht: Er ist niichtern genug,
um den technischen Fortschritt nicht einfach zu verteufeln, und vorsichtig genug, um uns
nicht auf einen integrierenden Mythos zu verpflichten. Er weist auf die «sehr reale Dialektik
zwischen Integration und Fortschritt» hin und leitet daraus sein postulatives Bild der Huma-
nitit ab: «Der neue Humanismus wird darin bestehen, technologische Zivilisation zu ge-
brauchen, damit aber nicht nur die Mithsal des Lebens zu mindern, sondern mit und in
dieser Zivilisation die Fiille des integralen Menschentums nicht nur zu bewahren, sondern
auch reich zu entfalten» (77). Es wiire verfehlt, die Formalitit des Postulats zu beklagen; in
gut existenzphilosophischer Manier appelliert Welte an den Willen zur guten Praxis, was
bedingt, dass die Utopie inhaltlich offen bleibt. Freilich wiire es wiinschenswert und durch-
fihrbar, den kritischen Hinweis zu prizisieren, nimlich das, was Welte die «sehr reale
Dialektik» nennt, anthropologisch zu konkretisieren. Welte scheint auch das Bediirfnis zu
verspiiren, konkreter zu werden. Nun aber richt sich der oben angedeutete Mangel an
methodologischer Reflexion: statt die kritische Analyse voranzutreiben, strapaziert er das
utopische Bild: Er hilt Ausschau nach einer «integralen Lebensintelligenzy (83ff.), die
wieder weiss, worauf es im ganzen ankommt, die also so etwas wie eine Weltanschauung zu
entwickeln vermochte, ja, die in fast trivialer Pragmatik wieder nach Gott greift: «Ist es nicht
noch besser, d.h. noch konsequenter, im Zuge des intelligenten Handelns an Gorr zu glau-
ben, der das Glick gewihrt, wenn er will, und der den Spruch spricht, der alles gewihren
und auf die verheissende Zukunft hinlenken kann?» (90) Und er ruft nach einer Erneuerung
der Bedingungen der Kultfihigkeit: «Eine neue Erfahrung der Transzendenz, eine neue
Kommunikation mit der Tiefe, eine Erweckung der Fihigkeit zum Symboly» (105). Dies
nenne ich ein Programm, das in die Irre leitet; denn Sinnfindung kann nicht reglementiert
und zweckgebunden arrangiert werden, ohne dass sie Gefahr lduft, pervertiert zu werden.

3. Im dritten Teil geht Welte der philosophischen Gottesfrage nach. Nachdem ich bisher
den phinomenologischen und den diagnostisch-therapeutischen Weg Weltes skizziert habe,
mochte ich hier den Weg verfolgen, den man den existenzphilosophischen im engeren Sinn
nennen konnte.

Welte vermutet, dass die Frage nach Gott im Raum der Frage nach dem Sein sinnvoll
gestellt werden muss. Die letztere Frage springt dort hervor, wo das Denken «erfiillt und
ermiidet zugleich» (114) nicht mehr nach Einzelnem fragt, sondern umschligt in die Frage
nach dem Ganzen. Wenn aber das Sein des Seienden selbst befragt wird, dann geriit das
Denken vor das Nichts als das nicht mehr als Seiendes Bestimmbare; jede erklirende
Antwort, die wieder Seiendes als Begriindendes vorfithrt, wird als verfehlt durchschaut. Nun
stehtdas Denken vor der Alternative, entweder das Nichts nihilistisch als absolute Sinnlosig-
keit zu deuten oder aber gliubig als ein sinnvolles Unbestimmbares festzuhalten. Die
glaubige Moglichkeit ergibt sich, wenn sich der Mensch auf das ihm innewohnende Postulat
besinnt, auf das thm als reflektierendem Lebewesen zugehorige Interesse an einem sinnvol-
len Leben. Dieses Sinnpostulat findet seinen Rechtsgrund in der konkreten Mitmenschlich-
keit. Im Ernst dieses Postulats gibt es angesichts des Nichts nur die eine ethische Grund-
entscheidung: «Alles hat Sinn» (136); das Nichts ist «die Spur unbedingter, aber entzogener
und verborgener Wirklichkeit, einer Wirklichkeit, die allen Sinn wahrt ...» (137).

Welte behauptet nicht, einen Gottesbeweis zu liefern. Immerhin stellt er fest, dass jedem,
der mutig und konsequent sich in «diese Bestéinde und ihren Zusammenhangy (138) vertieft,
sein Gedankengang einsichtig sein miisste.

292



Mir ist er nicht einsichtig, und ich protestiere gerade im Namen des beschworenen konse-
quenten Mutes: Mit Recht hebt Welte hervor, dass das Sinnpostulat, wenn irgendwo, dann
in der konkreten mitmenschlichen Situation seine Legitimitiit findet. Welte vergisst oder
verwischt die Tatsache, dass es sich hier um eine praktische Gewissheit handelt, die nicht als
Antwort auf die Frage nach Sinn tiberhaupt taugt; denn diese Frage ist eine theoretische, sie
ist im Grunde die hybride Frage nach einer totalen Welterklirung. Die Sinnfrage ist als eine
ethische immer nur eine situative, konkret bezogene, und hier, jetzt, in der Praxis ethisch
entscheidbare. Deshalb kann ich, gerade im Blick auf kiinftiges Handeln, die von Welte
behauptete einzig mogliche Alternative des Ja oder Nein zum Sinn des Nichts nicht gelten
lassen. Es gibt auch ein Drittes, das mindestens soviel Mut und Konsequenz verlangt wie das
Ja: das Suspendieren der Antwort und das Festhalten an der Nichtentscheidbarkeit des
Nichts. Weltes «Alles hat Sinn» lehne ich als verfiithrerische Droge ab: Ich wiirde mich
meiner Verantwortung entziehen, wenn ich das Leiden des Leidenden, wenn ich Ungerech-
tigkeit, wenn ich, um anschaulich zu werden, Folter und Menschenschinderei als sinnvoll
erachtete. Ich will meine Empdérung nichtim Sedativ einer schonen allgemeinen Sinngebung
ertrinken.

Zusammenfassend: Ein religioser Denker ist ein Philosoph, der seine religiose Erfahrung
im Medium des verniinftigen Gedankens zu vermitteln versucht. Sein Versuch muss nicht
scheitern, weil die Vernunft auch auf etwas hinweisen kann, das ihr zunichst fremd ist. Sie
muss nur auf die Weise der Mitteilung achten, so dass diese ihre Hinweisfunktion zum
Ausdruck kommt. Anders gesagt: Der religiose Denker muss die der Philosophie eigenen
Kommunikationsregeln beachten. Diese sind, so meine ich, von der kritischen Philosophie
seit Kant und Kierkegaard fiir uns hinreichend geklart worden. Es gelten, angewandt auf die
von mir Welte gegeniiber markierten kritischen Punkte folgende Regeln:

Erstens: Die Mitteilung muss die kritische Unterscheidung von theoretischer und prakti-
scher Frage durchhalten. Die praktische, jeweils situative Vergewisserung von Sinn ist nicht
die Antwort auf die Frage nach Sinn iiberhaupt und allgemein. Wenn diese Verwechslung
geschieht, dann verkehrt sich die religitse Erfahrung in Weltanschauung, die sogleich unter
Ideologieverdacht steht.

Zweitens: Das Postulat, d. h. die Artikulation eines Interesses in konkretem Handeln kann
nur seiner formalen Seite nach verallgemeinert werden; eine Utopie, die als verbindliches
Postulat auftritt, darf inhaltlich nicht fixiert werden; geschieht diese materiale Festlegung,
dann verkehrt sich Utopie zum Instrument der Manipulation, die die Wiirde des Menschen,
seine freie Verantwortung fiir die Zukunft verletzt.

Drittens: Der philosophische Hinweis auf die religiose Erfahrung muss sich bewusst
bleiben, dass er nicht das religios Erfahrene selbst, bestenfalls den Ort der Erfahrung anzei-
gen kann. Eine esoterisch-liturgische Sprache, die sich als philosophische Trigerin religidser
Erfahrung empfiehlt, kann bloss noch ein Surrogat des nur indirekt Mitteilbaren sein.

Ein religioser Denker, der sich regelwidrig mitteilt, begeht nicht nur einen Stilbruch; er
muss gewirtigen, dass er seine eigene Sache diskreditiert und als Verfiihrer wirkt. Einem
Denker wie Welte Regelwidrigkeit vorzurechnen heisst nicht, ihm unredliche Verfuhrungs-
absichten zu unterstellen. Ich will nur seine Aufmerksamkeit — und die des allfélligen Lesers
— darauf lenken, dass seine Rede statt hinzufiithren zu verfithren droht. So mute ich seiner
Redlichkeit auch zu, dass er sich erneut Rechenschaft iiber die Bedingungen der Moglichkeit
religios-philosophischer Mitteilung gibt. Raphael Bielander, Basel

293






	Buchbesprechungen = Comptes rendus

