
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Hülasa auf der Kanonenkugel

Autor: Albert, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion / Discussion

Studia Philosophica 37/1977

HANS ALBERT

Hülasa auf der Kanonenkugel

«... dunkle Satzwolken, aus denen
Blitze zuckten, die uns halb
gelähmt zurückliessen.»
H. G. Remadag: Stellen, Wesen, Währen.

Trotz meines etwas kursorisch geratenen Studiums philosophischer
Lehrmeinungen hat mich Hajato Hülasa - vermutlich ein Schüler Walter
Wegbauers1 - einer sehr witzigen Kritik gewürdigt2, deren ich mich nun
meinerseits würdig erweisen möchte. Seine verstehende Zuwendung zu
meiner Arbeit ist möglicherweise darauf zurückzuführen, dass mir angesichts

der «über weite Strecken gesunde[n] Tendenz» meines Denkens und

«manche[r] begrüssenswerte[n] Einzelkritik»3 doch irgendwie mildernde
Umstände zustehen, und zwar trotz meines pseudokritischen Antidogma-
tismus, der endlich einmal als solcher biossgestellt werden musste. Sehen

wir uns also einmal an, in welcher Weise meine bisherigen Bemühungen
an Hülasas kritischen Analysen zuschanden werden.

Es geht dem Verfasser darum zu zeigen, dass ich in meinem missionarischen

Eifer Poppers konsequente und bescheidene Lösung des Problems
der Option für den kritischen Rationalismus nicht genügend beachtet

habe und infolgedessen beträchtlich übers Ziel hinausgeschossen bin -

1 Vgl. Walter Wegbauer: Sachverhalte und Wertverhalte, in: Theo W. Herrmann (Hg.):
Dichotomie und Duplizität (Stuttgart/Wien 1974) 124, und die dort angeführte Arbeit des

gleichen Autors: Zur Explikation eines exakten Präzisierungsbegriffs, die offenbar als

Grundlage der Hülasaschen Argumentation in Betracht kommt.
2 Vgl. Hajato Hülasa: Baron Albertim Trilemma. In: Studia philosophicaXXX'V1(1976) B4.
3 So Hülasa, a.O. 89.

Korrespondenz: Prof. Dr. Hans Albert, Freiburgerstrasse 62. D-69 Heidelberg

235



etwas peinlich für den 'Kardinallegaten' der deutschen Provinz, aber doch

wohl menschlich verständlich Dabei bin ich selbst zu einer Art M ünch-
hausen geworden, also in genau die ausweglose Situation geraten, die ich

vorher eilfertig für andere Philosophen zurechtgeschneidert hatte. Hüla-
sas Ausführungen haben damit auch gleichsam einen moralischen

Aspekt, und zwar: im Sinne ausgleichender Gerechtigkeit. Im ganzen

genommen handelt es sich um eine Bumerang-Argumentation, wie der
Leser mit Vergnügen feststellen wird, wenn er Blick für das Wesentliche
hat.

Allerdings habe ich bisher vergeblich versucht, den von meinem Kritiker

festgestellten Gegensatz zu Popperschen Anschauungen zu identifizieren,

obwohl ich die in Betracht kommenden Stellen noch einmal zurate

gezogen habe. Die Poppersche Behandlung des erwähnten Optionsproblems

ist kritisch an der Forderung nach absoluter Rechtfertigung orientiert,

wie sie für den «umfassenden Rationalismus» charakteristisch ist.

Popper sucht zu zeigen4, dass ein Rationalismus dieser Art unmöglich ist,
während ein umfassender Irrationalismus ebenso möglich ist wie - unter
anderem - ein bescheidener und selbstkritischer Rationalismus. Im
Zusammenhang damit stellt er fest, dass Argumente eine so fundamentale
Entscheidung wie die zwischen diesen Alternativen nicht determinieren,
dass sie aber trotzdem dazu hilfreich sein können. Ich glaube kaum, dass er
der Hülasaschen These zustimmen würde, es handele sich hier um eine

sekundäre Rationalisierung primär irrationaler Antriebe5.
Wie dem auch sei, es wäre sicherlich nicht ganz unzweckmässig gewesen,

sich etwas genauer darüber zu informieren, wie ich das nämliche
Problem behandle und zum Vergleich einschlägige Textstellen heranzuziehen6.

Vermutlich hätte mein Kritiker dann erkennen können, dass mir

4 Vgl. Karl Popper: The Open Society and Us Enemies. II (London 41962) 228ff.
5 Hülasa, a.O. (Anm. 2) 85. Es ist mir nicht ganz klar geworden, warum Hülasa seine

Diskussion des Problems nicht auf" die in Anm. 4 erwähnten Passagen der Open Society
bezieht, in denen es explizit analysiert wird, sondern auf Stellen in der Logik der
Forschung, in denen es um die Kennzeichnung der empirischen Wissenschaft geht.

6 Z. B. mein Nachwort zur dritten Auflage meines Traktats über kritische Vernunft (Tübingen

1975) oder gar meine Schrift gegen Karl-Otto Apel, der mich vor einiger Zeit in
ähnlichen Schwierigkeiten sah. wie das Hülasa heute tut; vgl. Transzendentale Träumereien

(Hamburg 1975) 126ff. und passim. Auch ein Leser, der sich partout auf Claus
Grossners: Verfall der Philosophie (Hamburg 1971) beschränken möchte, kann übrigens
auf S. 191 dieses Buches einen weiterführenden Hinweis finden.

236



der Entscheidungscharakter der Annahme sogenannter letzter Voraussetzungen

oder oberster Prinzipien völlig vertraut ist, was übrigens auch dem

gründlichen Leser der von ihm selbst herangezogenen Texte deutlich
werden kann. Die These, dass man keinen Diskussionsgegner - und zwar
nicht nur in diesem Fragenbereich - zur Annahme einer Anschauung
zwingen kann, weil er immer die Möglichkeit hat, Voraussetzungen und

sogar Regeln der Argumentation7 in Frage zu stellen, ist ein wesentlicher
Bestandteil des kritischen Rationalismus, wie ich ihn verstehe.

Dennoch kann man, so meine ich, eine rationale Diskussion der
erwähnten Prinzipien versuchen, und zwar so, dass man Alternativen zu
ihnen sucht und nach übergeordneten Gesichtspunkten für eine vergleichende

Beurteilung Ausschau hält. Hülasa, der meine Auffassung dazu
zunächst richtig-wenn auch nicht gerade in übermässiger Breite - wiedergibt,

bezweifelt, dass sie tatsächlich auch für die Diskussion der Alternative

zwischen klassischem und kritischem Rationalismus gilt8. Hinsichtlich

der von mir in diesem Falle gemeinten übergeordneten Gesichtspunkte

sei man allerdings, so meint er, auf Vermutungen angewiesen. Das

gilt aber wieder, soweit ich sehe, nicht für den gründlichen Leser9. Hülasa
hat es vorgezogen, meine konkrete Argumentation in dieser Frage zu
übersehen und sie durch eine eigene Konstruktion zu ersetzen, die sich

besser für seine Zwecke eignet. Meine Analyse läuft- kurz gesagt - darauf
hinaus, dass der klassische Rationalismus in ein Trilemma gerät, das mit
seinen eigenen Ansprüchen nicht vereinbar ist10. Angesichts dieser

Schwierigkeit bietet sich der Ausweg des Dogmatismus an, als 'Notausgang'

gewissermassen, weil eine utopische Begründungsforderung scheitern

musste. Da eine 'Letztbegründung' dabei nicht erreicht wird, braucht
der kritische Rationalismus auch nicht die 'Vermeidung' einer solchen

7 Wer in diesem Punkt Zweifel hat, lese Paul Feyerabends Betrachtungen über 'pigeon-
logic'.

8 Hülasa, a.O. (Anm. 2) 86.
9 Die Methode, Vermutungen über die Anschauungen eines Autors anzustellen, ohne sich

dabei unnötig streng an den Text zu binden, habe ich schon bei anderen Diskussionsgegnern

festgestellt. Sie gehört in den Bereich der wohl von mir erstmalig identifizierten
«Tiefenhermeneutik»; vgl. dazu meine Schrift Theologische Holzwege (Tübingen 1973)

951T. und passim. An dieser Stelle kommen mir nun doch Zweifel hinsichtlich der in Anm.
1 versuchten Zuordnung. Vielleicht käme hier in methodischer Hinsicht eher Igor Zehrfasel

in Betracht als der oben genannte Wegbauer; vgl. Herrmann, a.O. 77ff.
10 Das entspricht der oben erwähnten Popperschen Argumentation.

237



Begründung zum methodischen Postulat zu erheben, wie Hülasa 'vermutet'.

Er macht nur darauf aufmerksam, dass sie nicht erreichbar ist, und

zeigt darüber hinaus, dass man Dogmatisierung stets erreichen kann, so

dass die Ersatzlösung des klassischen Rationalismus, mit dem er das

Streben nach Wahrheit teilt, epistemologisch wertlos ist. Der Skeptizismus
hatte diese Schwierigkeit schon erkannt und kann als eine rationale Reaktion

auf die zum Dogmatismus führende Form des Rationalismus angesehen

werden".
Statt meine Darstellung der Problemsituation zu berücksichtigen, hat

der Verfasser mit interessanten Vermutungen herumhantiert12. So kann er
dann zu seinem Dekret kommen, die Gesichtspunkte, die ich zur Problemlösung

anbiete, seien entweder übergeordnet, erlaubten aber dann keine

Entscheidung, oder sie seien bloss die des kritischen Rationalismus und
daher bereits Ergebnisse der Entscheidung. Überdies setze ich, so meint er,
offenbar kein allzugrosses Vertrauen in die Objektivität meines

Entscheidungsverfahrens, denn ich bezeichne die Wahl zwischen klassischem und
kritischem Rationalismus auch als eine «moralische Entscheidung», womit

ich mich im übrigen wieder Popper nähere. Dann rätselt er daran
herum, was das zu bedeuten habe. Aus dem Text ist aber relativ leicht zu
entnehmen, dass diese Wahl insofern moralische Bedeutung hat, als sie die
Übernahme einer allgemein für das soziale Leben wichtigen methodischen

Praxis involviert. Und die Annäherung an Popper ist hier kaum
nötig, da ich mich in diesem Punkte nicht von ihm entfernt habe.

Nachdem Hülasa mir auf diese Weise die Erfolglosigkeit meines
Unternehmens - der Suche nach übergeordneten Gesichtspunkten - bescheinigen

konnte, geht er nun zu der Frage über, ob sich das Problem überhaupt
in meinem Sinne lösen lasse. Wie der Leser sich denken kann, führen die
durch grössere logische Stringenz sich auszeichnenden Bemühungen meines

Kritikers hier auch nicht zum Erfolg. Um zu solcher Stringenz durch-
stossen zu können, versucht er sich zunächst - ganz im Sinne Wegbauers -

11 Vgl. das in Anm. 6 oben erwähnte Nachwort S. 184f.
12 Er bringt z.B. die Forderung nach Erklärungskraft, die in die Wissenschaftslehre gehört,

auf einer Stufe in die Diskussion ein, wo sie gar nicht auftritt. Er behauptet, die Wahrheitsidee

könne keine Rolle für die Entscheidung spielen, wenn sie präzisiert werde, obwohl
der kritische Rationalismus - im Gegensatz zu anderen Auffassungen - an der alten
Wahrheitsidee festhält: vgl. dazu meinen Beitrag zur Festschrift für Gerhard Frey: Sprache

und Erkenntnis, hg. v. Bernulf Kanitscheider (Innsbruck 1976).

238



an der Klärung des Begriffs der Alternative, der hier in Betracht kommt.
Es komme nämlich darauf an, so stellt er fest, ob sich die Alternative von
kritischem und klassischem Rationalismus «als strenge Alternative im
Sinne eines kontradiktorischen Gegensatzes oder als blosse Adjunktion,
d.h. als Nebeneinander verschiedener sich nicht ausschliessender
Möglichkeiten» verstehen lasse13. Wie ich annehme, können Leser der
betreffenden Texte, die mit Entscheidungsproblemen vertraut sind, ohne grosse
Schwierigkeiten herausbekommen, dass diese seine Alternative jedenfalls
unvollständig ist, weil sie gerade den üblichen Begriff der Alternative
nicht mitumfasst: nämlich den, der sich auf die Elemente einer Menge
einander paarweise sich ausschliessender Möglichkeiten bezieht, von
denen also nur eine jeweils gewählt werden kann, wobei kontradiktorische
Gegensätze natürlich als Grenzfall zugelassen sind. Seine Vermutungen
über meinen Begriff der Alternative führen ihn daher, wie man sich
vorstellen kann, in den Nebel. Kritischer und klassischer Rationalismus sind

für mich Alternativen weder in der einen noch in der anderen der von ihm
herangezogenen Bedeutungen, wenn ich auch die Darstellbarkeit mit
Hilfe einer Adjunktion natürlich nicht anzweifle. Soweit die Klärungsbemühungen

Hülasas, die ihm die Grundlage für seine weiteren Überlegungen

liefern.
Die Nichtberücksichtigung des üblichen Alternativenbegriffs führt ihn

aber nun zu einer Rekonstruktion der Wahlsituation, die alles Bisherige in
den Schatten stellt. Er zieht nämlich aus den beiden Auffassungen
zunächst zueinander kontradiktorische Konsequenzen, wie man das bei

miteinander unvereinbaren Anschauungen immer tun kann, offenbar in

der Meinung, er habe damit gezeigt, dass es sich hier um «strenge Alternativen»

in dem von ihm bevorzugten Sinne handele. Das aber, so meint er,
habe für mich «fatale Konsequenzen»14. Worin bestehen wohl diese

Konsequenzen? Darin, dass die von ihm konstruierten Implikationen der
beiden Auffassungen als oberste Prinzipien nur durch Selbstanwendung

überprüfbar seien und dass diese Selbstanwendung im Falle des kritischen

Rationalismus ebenso wie die Nicht-Zulassung einer solchen Selbstan-

13 Hülasa, a.O. (Anm. 2) 87.
14 Hülasa, a.O. (Anm. 2) 88: «Kein Wunder» also, dass meine «Suche nach übergeordneten

Gesichtspunkten erfolglos geblieben» sei und dass ich mich «über das logische Verhältnis
der beiden Positionen» ausschweige, so ruft mein Kritiker hier aus, nachdem er den

logischen Hintergrund meiner misslichen Lage ausgeleuchtet hat!

239



wendung in den «Sumpf des Dogmatismus» führe. In diesen logischen
Sumpf gehöre ich nämlich hinein, soweit man Hülasa in dieser Frage
trauen kann, nur: noch tiefer als die anderen philosophischen Lügenbarone15.

Sehen wir uns diesen Gedankengang einmal genauer an, um die verborgenen

Details würdigen zu können. Die beiden zueinander kontradiktorischen

Sätze, auf die Hülasa die beiden Positionen reduziert, lauten: «Es

gibt Theorien, die keine Alternativen zulassen» und: «Zu allen Theorien
kann und soll es Alternativen geben.» Schon die Konstruktion der beiden
Sätze ist ein wenig irreführend, denn der gemeinsame Punkt, dass es zu
wahren Theorien nur falsche Alternativen gibt, wird in leicht entstellter
Form zur Voraussetzung der Ableitung nur des ersten der beiden Sätze

gemacht16. Der Unterschied der beiden Auffassungen - des klassischen

und des kritischen Rationalismus - in diesem Punkt - der aber keineswegs
ausreicht, die beiden Positionen zu charakterisieren -, besteht de facto
darin, dass im einen Falle beansprucht wird, man könne die Wahrheit
sicher feststellen, so dass danach die Suche nach Alternativen keinen Sinn
mehr habe - daher als methodische Regel nicht in Betracht komme -,
während im anderen Falle die Suche nach Alternativen empfohlen wird,
weil man die betreffende Begründungsidee für illusorisch hält. Es ist

meines Erachtens irreführend, diesen Unterschied in den methodischen

Konsequenzen der beiden Auffassungen in die oben angegebenen Sätze

zu kleiden und damit den Anspruch zu verbinden, man resümiere die
beiden Positionen und zeige gleichzeitig, dass sie «strenge Alternativen»
im oben angegebenen Sinne seien.

Selbst wenn man Hülasas Formulierungen akzeptiert, kann man ihm

nur zugute halten, dass er damit die Unvereinbarkeit beider Positionen

gezeigt hat, an der Leser meines Textes ohnehin kaum zweifeln werden.
Meine Behandlung der Problemsituation zeigt aber darüber hinaus, dass

diese Positionen gemeinsame Komponenten haben, an die ihre Beurteilung

anknüpfen kann. Daher sind sie keineswegs nur durch Selbstanwendung

überprüfbar, wie Hülasa annimmt, der hier auf seine eigene Kon-

15 An dieser Stelle möchte ich zumindest um Gleichbehandlung bitten!
16 Vgl. Hülasa, a.O. (Anm. 2) 88: «Zur erreichten und entschiedenen Wahrheit kann es nur

falsche, d.h. keine Alternativen geben.» Nun: die Prädikate «erreicht» und «entschieden»
sind, wie leicht zu durchschauen ist, ebenso überflüssig, wie der letzte Passus irreführend
ist.

240



struktion strenger Alternativen hereinfällt. Aber abgesehen davon
braucht der kritische Rationalismus die Prüfung durch Selbstanwendung
keineswegs zu scheuen17.

Was nun Hülasas eigene Charakterisierung der Problemsituation
angeht, so verstehe ich zwar das Schema, nach dem er verfährt, aber mit der

gedanklichen Seite seiner Bemühungen habe ich erhebliche Schwierigkeiten.

Der kritische Rationalismus, wie ich ihn auffasse, lässt nämlich nicht

nur eine, sondern eine ganze Reihe weiterer grundsätzlicher Alternativen
zur Prüfung zu18. Nirgends wurde gezeigt, dass der klassische Rationalismus,

wie das der Verfasser behauptet, die einzige Alternative sei. Aber
auch die Zulassung dieser Art von Rationalismus als möglicher Alternative

widerspricht keineswegs einem Grundsatz des kritischen Rationalismus.

Damit wird ja nur für den Fall, dass die vergleichende Prüfung der
Positionen zugunsten des klassischen Rationalismus ausfällt, die Konsequenz

zugelassen, dass es unter Umständen sinnlos ist, nach Alternativen
zu suchen. Ich bin ausserstande zu sehen, wo hier die vom Verfasser
heraufbeschworene Prinzipien-Antinomie entsteht. Es besteht daher auch
kein Grund, die Selbstanwendung auszuschliessen.

Damit will ich die Betrachtung des Hülasaschen Husarenritts abschlies-

sen, der sich, wie ich gestehen muss, bei oberflächlicher Betrachtung ganz
hübsch ausnimmt, etwa wie Münchhausens Ritt auf der Kanonenkugel19,
bei dem ja auch die Bodenberührung zeitweise verloren ging. Gewiss

erlauben es die Methoden der modernen Tiefenhermeneutik zuweilen,
den Mangel an Bodenberührung durch assoziative Phantasie zu kompensieren,

so dass in diesem Falle auch die schon erwähnte kursorische Lektüre

kritisierter Texte zu interessanten Konsequenzen führt. Im Umgang
mit dem kritischen Rationalismus befleissigen sich deutsche Philosophen
aller Richtungen seit langem solcher Verfahrensweisen20. Die dabei zum

17 Auch dieses Problem wurde bereits ausgiebig behandelt, ohne dass Hülasa wohl davon

Kenntnis erhalten hat; vgl. dazu William Warren Bartley: The Retreat to Commitment

(New York 1962); vgl. auch das in Anm. 6 erwähnte Nachwort S. 185f. sowie Transzendentale

Träumereien a.O. (Anm. 6) 121ff.
18 Das habe ich an vielen Stellen betont, aber es ist auch schon bei Popper zu finden; vgl.

seine Open Society II. 231, sowie meine Diskussion in Transzendentale Träumereien zum

Apelschen Dezisionismus-Einwand, 137ff.
19 Dazu schon seinerzeit: Fritz Markwitz: Untermauern oder Hinterfragen? Bemerkungen

zu Oldemanns Analyse. Dialog, III (1960).
20 Eines der neuesten Beispiele ist zu finden in R. Spaemanns Aufsatz (Überzeugungen in

16 Studia philos.. Vol. 37 241



Vorschein kommenden Konsequenzen haben zwar oft keine direkte Beziehung

zu dieser Auffassung, aber sie sind mitunter sehr wohlmeinend
formuliert und erfrischend in ihrer Unbefangenheit. In diesem Sinne kann

man sagen, dass auch Hülasas Ritt auf der Kanonenkugel schon in einer
Tradition steht, die vermutlich mit ihm noch nicht ihr Ende gefunden hat.

einer hypothetischen Zivilisation), in: O. Schatz (Hg.): Abschied von Utopia. Anspruch
und Auftrag der Intellektuellen (Graz/Wien/Köln 1977) 326f. und passim, wo der Fallibi-
lismus in ähnlicher Weise kritisiert wird, wie das vorher durch Ebeling und dann durch
Apel geschehen ist, obwohl ich es in beiden Fällen an Bemühungen nicht habe fehlen
lassen, meine Anschauungen zu den betreffenden Problemen deutlich zu machen.

242


	Hülasa auf der Kanonenkugel

