
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Wozu noch Philosophiegeschichte? : Legitimationsprobleme als Ansatz
zu einer Philosophiegeschichtstheorie

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

WALTHER CH. ZIMMERLI

Wozu noch Philosophiegeschichte?

Legitimationsprobleme als Ansatz zu einer Philosophiegeschichtstheorie

Die aus dem reziproken Verwiesensein von Philosophie und Philosophiegeschichte
resultierende Zirkularität wird in einem ersten, reflexiven Gang als Ergebnis eines aporetisch-
'dialektischen' Denkerfahrungsprozesses philosophisch begründet. Das solchermassen
sichergestellte zirkuläre Selbstbegründungsfundament von Philosophie und Philosophiegeschichte

impliziert eine Philosophiegeschichtskonzeption, die ihre zumindest relative Validität

dadurch ausweist, dass sie die heute zur Hauptsache vertretenen anderen Philosophiege-
schichtskonzeptionen (die 'historistische'. 'pragmatistische', 'ideologiekritische' und 'herme-
neutische' Konzeption) als begriffliche Vereinseitigungen zu erklären imstande ist. Dass die
begrifflich explizierte Zirkelstruktur in der Tat ein angemessenes Verständnis darstellt, ist
damit also sowohl durch reflexive Begründung in der Denkerfahrung als auch durch Bewährung

in der Kritik anderer Auffassungen gezeigt. Es liegt daher nahe, aus dieser G rund legung
bereits Konsequenzen für die darauf aufzubauende Theorie der Philosophiegeschichte zu
ziehen. Die wichtigsten Resultate: Die Aufgabe der Philosophiegeschichte als der sich

reziprok historisch bedingend und bedingt wissenden Philosophie ist es, ihre Zeit daraufhin
zu analysieren, inwieweit sich in ihr aberratives Denken als Tendenz oder gar Faktum findet
und wie dem zu begegnen sei. Eine in dieser Art zu verstehende Philosophiegeschichts-
tätigkeit muss sich immer als gewordene, aber frei ordnende Projektionstätigkeit begrifflichen

Denkens in seine diachrone Erstreckung auffassen. Mithin sind die Standards
philosophiehistorischer Erklärung nicht analytisch, sondern nur erklärungspragmur/xc/i definiert.

In gewisser Hinsicht scheint die Leitfrage, die im Titel formuliert ist,

einige Jahre zu spät zu kommen1, denn man darf davon ausgehen, dass die

eigentliche 'Legitimationskrise' der Philosophiehistorie im Zusammen-

1 In der Tat greifen die nachstehenden Erörterungen auch zurück auf einen Vortrag
gleichen Titels, den ich bereits am 3. 12. 1973 vor der Philosophischen Gesellschaft Zürich
gehalten und in dem ich bestimmte Grundgedanken dieses Aufsatzes zum Ausdruck

gebracht habe. Der anregenden und für mich aufschlussreichen Diskussion verdanke ich

manche Bereicherungen; insbesondere habe ich Helmut Holzhey zu danken, aus dessen

Besprechung meines Vortrages ich wesentliche Hinweise entnehmen konnte; vgl. H.

Holzhey: Die Philosophie und ihre Geschichte. Zu einem Vortrag von Walther Zimmerli.
In: Neue Zürcher Zeitung IMorgenausgabe 17. 1. 1974) 25.

Korrespondenz: Prof. Dr. Walther Ch. Zimmerli. Hornstrasse 26, CH-8308 Illnau

199



hang stand mit der allgemeinen Krise der Geschichtswissenschaften2,

ausgelöst durch die Enthistorisierung der Wissenschaften in den

Hochschulreformbewegungen der ausgehenden sechziger Jahre. Die Krise der
Geschichtswissenschaften aber ist vorüber, in gewissem Sinne überwunden

(wenn auch wohl noch nirgends richtig bewältigt), und wir können
heute gar getrost von einem erneuten - vielleicht reaktiven - «allgemeinen
Prozess rasch fortschreitender Historisierung unserer öffentlichen Kultur»
sprechen, was soviel heissen soll, dass auch die Philosophiehistorie - wie
die Historie überhaupt - «ihre generelle Rechtfertigung» findet «in
denselben Gründen, auf die die Aktivitäten dieses allgemeinen Historisie-

rungsprozesses sich stützen». Diese Gründe lassen sich - so jedenfalls
Hermann Lübbe - zusammenfassen im Begriff der «kulturelle(n)
Kompensation eines änderungstempobedingten Schwundes an Vertrautheit»3.

Aber auch Lübbe muss zugeben, dass in Deutschland - jedenfalls in
der Selbstdarstellung der professionellen Philosophie in den letzten Jahren

- «die Philosophiehistorie in der Tat extrem randständig»4 war, und
das bedeutet, dass die 'Legitimationsprobleme der Philosophiehistorie'
gerade fachintern noch nicht gelöst sind, dass gerade dort, wo sie betrieben
werden soll, Philosophiegeschichte vielmehr immer noch - oder vielleicht

sogar erst recht wieder - das Odium von Nabelschau und Philosophieersatz

hat, auf das Kant bereits abhob, als er über die spottete, «denen die
Geschichte der Philosophie (der alten sowohl als der neuen) selbst ihre

Philosophie ist»5. Nun ist dem zwar uneingeschränkt zuzustimmen :

Philosophiehistorie ist in der Tat nicht Philosophieersatz: aber eine interne,
nicht auf ausserphilosophische Legitimation bezogene Funktion ist der

Philosophiehistorie sicherlich zuzuweisen, wie ich meine. Und dies nicht
auf eine äusserliche Weise, sondern aus der begrifflichen Verschränkung
von Philosophie und ihrer Geschichte zu tun. ist das Anliegen der folgenden

Gedanken.
Es leuchtet ein, dass die Einlösung dieses Anliegens, auch wenn sie im

2 Vgl. dazu R. Koselleck: Wozu noch Historie? In: H. M. Baumgartner/J. Rüsen (Hg.):
Seminar: Geschichte und Theorie. Umrisse einer Historik (Frankfurt a.M. 1976) 17fT.;

zuerst erschienen in: Historische Zeitschrift 212 (1971) Iff.
3 H. Lübbe: Philosophische Editionen - kulturpolitisch von hohem Rang, wissenschaftspolitisch

ohne Präferenz. In: Wirtschaft und Wissenschaft H. 2 (1976) 3.
4 Ebda.
5 I. Kant: Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird

auftreten können (1783). Vorwort. In: Akademie-Ausgabe Bd. IV. 255.

200



Rahmen der Gesamtkonzeption einer meta- bzw. periphilosophischen6
Theorie der Philosophiegeschichte geschieht, noch kein Bestandstück
derselben sein kann, sondern allenfalls den Status von Prolegomena zu einer
solchen hat. Prolegomena im Sinne einer reflexiven Durchdringung, die
im gleichen Legitimations- wie Grundlegungsfunktionen zu erfüllen
imstande ist. Als Ansatzpunkt wähle ich dabei, da dies das einzige ist, dessen

ich mich als Voraussetzung bedienen darf, die Frage 'Wozu noch
Philosophiegeschichte?' selbst (I). Nachdem diese auf ihre möglichen
Bedeutungsgehalte hin befragt ist, soll sie in einem exemplarischen reflexiven

Durchgang durch ihre Deutungsmöglichkeiten als Frage nach dem
Verhältnis von Philosophie und Philosophiegeschichte aporetisch auf ihren
fundamentalen Kern reduziert werden (II), von dem aus das befragte
Verhältnis in einem dritten Schritt wieder erneut konstruiert, also
rekonstruiert werden kann (III). Die Probe aufs Exempel stellt der vierte
Schritt dar, in dem die Rekonstruktion auf ihre Validität hin daran gemessen

wird, ob sie ihrerseits in der Lage ist, andere Philosophiegeschichtsauffassungen

kritisierend zu erklären (IV). Der fünfte und letzte Teil
versucht, aus der Skizze der wesentlichen theoretischen und methodologischen

Weiterungen, die sich aus der entwickelten Auffassung der konstitutiven

Beziehung von Philosophie und Philosophiegeschichte ergeben
haben, die möglichen Konsequenzen andeutungsweise zu ziehen, um so die

Prolegomena auf das auf sie Aufzubauende hin zu öffnen (V).
• Zugegeben - dieses Vorgehen ist recht kompliziert und zuweilen

anforderungsreich, zumal heute, da man in der Regel 'wie aus der Pistole
geschossen' mit einer deskriptiven Theorie oder einem Postulat zu beginnen
pflegt. Indessen darf Philosophie meines Erachtens den Anspruch reflexiver

Selbstbegründung aus Denkerfahrung nicht ungestraft preisgeben:
daran führt auch noch so viel und noch so schöne hausgemachte 'Theorie'
nicht vorbei.

6 Zu neuerer Literatur zur «Philosophie der Philosophie» bzw. «... der Philosophiegeschichte»

(E. Roer. F. Koppen) vgl. L. Geldsetzer: Die Philosophie der Philosophiegeschichte

im 19. Jahrhundert. Zur Wissenschaftstheorie der Philosophiegeschichtsschreibung
und -betrachtung (Meisenheim a.G. 1968) 117 Anni. 10; ders.: Was heisst

Philosophiegeschichte? Düsseldorfer Philosophische Bausteine I (Düsseldorf 1968) 15 Anm. 12.

201



I. Die Frage 'Wozu noch Philosophiegeschichte?'

Diese Frage, von deren Analyse ich ausgehen will, verrät sich selbst.
Schon durch ihre Formulierung 'bekennt' sie sich eines zweifachen 'schuldig':

Zum einen verrät sie dem Eingeweihten dadurch, dass dieser ihre
Analogbildung zu einer bedeutsam gewordenen Titelfrage Adornos7 sofort
bemerkt, die Intention meiner Ausführungen, nämlich die apologetische:
Ich thematisiere die Frage nach dem 'Wozu' der Philosophiegeschichte,
weil ich eine Antwort auf sie geben zu können meine, nicht weil ich

Philosophiegeschichte für sinnlos halte.
Zum anderen ist diese Frage aber ebenso ihrer eigenen Aktualität

direkt eingeständig. Sie fragt nicht: 'Was heisst und zu welchem Ende
betreibt man Philosophiegeschichte?' oder- in etwas modernisierter Form

- 'Wozu Philosophiegeschichte?' sondern der Ton liegt in ihr auf dem
'noch'. Ein 'noch' in einer Frage verweist auf einen früheren, eventuell
anderen Zustand. So fragen wir etwa 'Wozu brauchen wir heute noch
Latein?' und meinen damit, dass es früher wohl durchaus nützlich und
sinnvoll gewesen sein möge, Latein zu können, heute aber (vielleicht)
nicht mehr. Die Frage 'Wozu noch Philosophiegeschichte?' meint also

eigentlich: 'Wozu heute noch Philosophiegeschichte?'. Sie verrät damit
ihre Aktualität und läuft - im gleichen-Gefahr, als 'bloss modische' Frage
apostrophiert und im Regelfalle dadurch auch schon erledigt zu werden.
Indessen ist nicht alles, was aktuell ist, modisch (und umgekehrt): und zu
der Art von Fragen, die aktuell, aber nicht (oder noch nicht wieder)
modisch sind, gehört die Frage 'Wozu heute noch Philosophiegeschichte?.

Bislang habe ich das Wort 'aktuell' völlig umgangssprachlich
gebraucht. In dieser Verwendungsweise meint es soviel wie 'dringend', 'wichtig',

'brennend', wohl auch 'neu', und von dieser umgangssprachlichen
Bedeutung rührt auch die Gefahr, es mit 'modisch' zu verwechseln. Bei

etwas genauerem Zusehen entpuppt sich die Bedeutung dieses in
Philosophenohren so verdächtig klingenden Wortes der Umgangssprache aber
als etwas höchst Präzises und für die Philosophie durchaus Brauchbares:
'Aktualität einer Frage' heisst dann: ihre wirkende Wirklichkeit. So

betrachtet, ist Philosophiegeschichte ein aktuelles, ein wirkend wirkliches

7 Th. W. Adorno: Wozu noch Philosophie. In: ders.: Eingriffe. Neun kritische Modelle
(Frankfurt a.M. 1963) 11 ff.; zuerst in: Merkur (November 1962).

202



Problem. Für wen? - Doch wohl für den. der sie betreibt. Das Problem der

Philosophiegeschichte ist mithin nur dann ein wirkend wirkliches, wenn
Philosophiegeschichte auch betrieben wird.

Ein naheliegender Fehlschluss wäre nun, von der notwendigen Bedingung

auf die hinreichende zu schliessen, indem man anstelle des Satzes

'Nur wenn Philosophiegeschichte betrieben wird, wird sie zum aktuellen
Problem' den Satz 'Immer wenn Philosophiegeschichte betrieben wird,
wird sie zum aktuellen Problem' setzen würde. Dass aber das nicht zutrifft

- gerade darin liegt bereits ein Teil des Problems. Offenbar reicht die

Bestimmung 'Philosophiegeschichte wird betrieben' als hinreichende
Bedingung zur Problematisierung der Philosophiegeschichte noch nicht aus.
Es muss also mindestens eine weitere notwendige Bedingung namhaft
gemacht werden, damit die hinreichende Bedingung für die Problematisierung

der Philosophiegeschichte aufgefunden werden kann.
Hierbei kann uns die Formulierung des Themas 'Wozu noch

Philosophiegeschichte?' weiterhelfen. Zum Problem wird das 'Wozu' der
Philosophiegeschichte, ihr - so lässt sich in einer ersten Näherung formulieren -
Sinn und Zweck. Philosophiegeschichte wird demnach zum Problem,
wenn sie betrieben wird, ohne dass sie einen ersichtlichen Zweck hat, oder

umgekehrt: Solange der Sinn und Zweck von Philosophiegeschichte für
jedermann einleuchtend und selbstverständlich ist, werden höchstens
verfahrenstechnische Fragen ihrer Durchführung, wird aber nie sie selbst

zum Problem. Und damit ist in der Tat die hinreichende Bedingung für die

Problematisierung der Philosophiegeschichte genannt, und es gilt:
Philosophiegeschichte selbst wird immer dann zum Problem, wenn ihr Zweck
nicht mehr für jedermann einsichtig und selbstverständlich ist. Indessen
ist das 'jedermann' noch zu ungenau. Ist es z. B. bereits hinreichend für die

Problematisierung der Philosophiegeschichte, wenn ein irgendjemand',
einer, der von Philosophie sonst gar nichts versteht, nach ihrem Sinn und
Zweck fragt? Ich glaube, diese Frage muss bejaht werden, genauer: unter
der Bedingung bejaht werden, dass die Sinn- und Zweckfrage sich an den

richtigen Adressaten, und das heisst: an die Philosophie richtet. Nur sie ist

in der Lage, auf diese Frage Auskunft zu erteilen - wer sollte es sonst sein?

Und mit der Beantwortung dieser Frage wird sich, wenn der Zweck der

Philosophiegeschichte wirklich einleuchtend und selbstverständlich ist,
der Fragende zufriedengestellt erweisen, oder er fragt weiter, und dann ist

die Philosophiegeschichte auch für den Antwortenden, den Philosophen,

203



zum Problem, zum Stein des Frageanstosses geworden. - So betrachtet, ist

die Frage nach Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte eine
Legitimationsfrage. Sie fordert von der Philosophiegeschichte einen Ausweis ihrer
Legitimität.

Nun wird heute - daran besteht kein Zweifel - Philosophiegeschichte
betrieben, und ebenso zweifelsfrei lässt sich sagen, dass Sinn und Zweck
dieses Treibens sicher nicht allen völlig einsichtig und selbstverständlich
ist. Mit 'Sinn und Zweck' meine ich, um es deutlicher zu sagen, den
immanenten Sachsinn und Sachzweck der Philosophiegeschichte, nicht etwa
hochschul- und wissenschaftspolitische Zwecke (oder ähnliches), wie sie

heute mit viel Aufwand und gutem Recht etwa unter dem Motto 'Die
Rolle der Philosophiegeschichte in der Lehrerausbildung'8 oder 'Die
kulturpolitische Bedeutsamkeit von Klassikereditionen'9 diskutiert werden.
Solchen Unterfangen sei der Sinn nicht bestritten, und es steht ausser

Frage, dass ohne sie die professionelle Philosophie - nicht nur in ihrer
philosophiehistorischen Spielform - institutionell und finanziell bedeutend

schlechter dastünde. Indessen - noch besser wäre es, so meine ich,

wenn solche Werbedebatten um externen Sinn und Zweck es nicht mehr
nötig hätten, argumentativ gleichsam von der Hand in den Mund leben zu

müssen, sondern auf prinzipientheoretische Reflexionen zurückgreifen
könnten, die - dem Intersubjektivitätsstatus naturwissenschaftlicher
Experimente analog - prinzipiell jederzeit und für jedermann allein im
Umfeld der 'Erfahrung des Denkens' nachvollzieh/?«/- sind. - Der Ent-
schluss, den zu erfragenden Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte
philosophieimmanent anzusiedeln, unter Ausgrenzung aller externen
Funktionen, ist daher nicht rein dezisionistisch, sondern seinerseits
argumentationsfunktional zu begründen. Wohin er führen wird, ist, zumindest
tendenziell, bereits abzusehen: in Richtung auf einen aporetisch
konstituierten Selbstbegründungs- und -auslegungsgang, vergleichbar der
Intention des Beginnes der Hegeischen (Phänomenologie des Geistes)10.

8 Zur Rolle der Philosophie und ihrer Geschiehle im Rahmen der Lehrerbildung bietet eine

Literaturzusammenstellung der Aufsatz von H. Poser: Die Funktion der Philosophie in
der Lehrerbildung. In: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie H. 2 1976) 17ff„ bes. in den

Anmerkungen.
9 Vgl. H. Lübbe: Philosophische Editionen a.O. (Anm. 3).

10 Im Blick sind dabei die Gestalten I-V der (Phänomenologie), die noch «Gestalten nur des

Bewusstseins», noch nicht «Gestalten einer Welt» sind, vgl. G. W. F. Hegel: Phänomenologie

des Geistes, hg. von J. Hoffmeister (6. Aufl. Hamburg 1952) 315.

204



Zudem wird auch von aussen her, von der Seite des angeführten 'Jedermann'

heute tatsächlich die Frage nach Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte

gestellt, wobei immer zugleich auch Alternativen angeboten
werden. Wir können also unsere Ausgangsfrage nach dem bisher Dargelegten

als die in ihrer Aktualität ausgewiesene Frage formulieren: Was ist

Sinn und Zweck davon, dass die Philosophie heute noch Philosophiegeschichte

betreibt, wo doch anstelle der Philosophiegeschichte heute eher
dies oder jenes (auf Beispiele verzichte ich) betrieben werden müsste?

In dem von mir bisher Ausgeführten hat sich bereits implizit auch eine

Deutung des dritten Bestandteils der Ausgangsfrage, des Wortes
'Philosophiegeschichte', ergeben. Dieses Wort wird ja in vielfachen Bedeutungen
gebraucht. Analog zu den sattsam bekannten Bedeutungen des einen

seiner beiden Elemente, des Wortes 'Geschichte' nämlich, kann es objektiv

die 'res gestae', als das - zeitlich verstandene - Geschehen der Philosophie,

oder subjektiv die 'historia rerum gestarum' als die Geschichtsschreibung

dieses - zeitlich verstandenen - Geschehens bedeuten. Mein bisheriger

Gebrauch des Wortes 'Philosophiegeschichte' hat gezeigt, dass es eher

im zweiten Sinne aufzufassen ist. Jedoch meint 'historia' wohl vordringlich
ein Produkt, die geschriebene Geschichte, und erst dann die Tätigkeit des

Herstellens dieses Produktes, das philosophiegeschichtsschreibende Tun.
Dieses Tun aber ist es genauer, was hier als Philosophiegeschichte im Blick
steht. Es wird sich noch herausstellen, dass und warum diese Differenzierung

und Eingrenzung nötig ist. 'Philosophiegeschichte' in der Frage
'Wozu noch Philosophiegeschichte?' meint also die Tätigkeit oder das Tun
des 'Schreibens' von Geschichte der Philosophie.

Auch diese Bestimmung ist aber noch nicht streng genug. Zunächst ist

das 'Schreiben' in ihr als ein repräsentativer 'pars pro toto'-Ausdruck
aufzufassen. Das tatsächliche Aufschreiben von Geschichte der Philosophie

vertritt im Idealfall jeweils nur die Stelle des Ganz-Erfasst-Habens.
Wir können daher im Zusammenhang mit der vorhin getroffenen
Umschreibung der objektiven Bedeutung von 'Geschichte' auch sagen:
'Philosophiegeschichte' heisst hier 'Tätigkeit des im Idealfalle Ganz-Erfassens

des-zeitlich verstandenen-Geschehens der Philosophie'. Und noch eine

weitere Einschränkung drängt sich auf, bezieht man die Faktizität
philosophiegeschichtlichen Tuns in die Überlieferung ein: Auch das Erfassen

von Einzelnem, etwa des Gedankens der Negation der Negation bei Hegel
oder des ontologischen Arguments bei Anselm, müsste noch von der

205



Bestimmung der Philosophiegeschichte gedeckt werden. 'Philosophiegeschichte'

meint also im folgenden: 'Tätigkeit des im Idealfalle Ganz-Erfas-
sens von im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie Geschehenem

'.

Nun habe ich in der erläuternden Analyse der Ausgangsfrage bewusst

einen wesentlichen Faktor unterschlagen: den Faktor 'Philosophie'. Ich

sage (bewusst unterschlagen), denn dieses Unterschlagen hat seinen

Grund: Ich werde mich (einstweilen) nicht unterfangen, hier die Frage zu
beantworten 'Wozu noch Philosophie?', die ich zur auch nur ansatzweisen

Aufhellung des Faktors 'Philosophie' zumindest in Angriff nehmen
müsste. Es wird ja ohnehin jedermann einleuchten, dass es eigentlich die

Legitimationsprobleme der Philosophie sind, die hier in Form der Frage
'Wozu noch Philosophiegeschichte?' anstehen, und es bedarf auch keiner
sonderlich geschulten Beobachtungsgabe, um festzustellen, dass die Frage
'Wozu noch Philosophie?' seit dem genannten Adorno-Aufsatz (und auch
schon vor ihm) eine bedeutend stärkere Konjunktur hat als die analog
gebildete nach der Philosophiegeschichte-eine Unzahl von einschlägigen
Publikationen belegt dies1 '.-Und dennoch: Die polemisch oder apologetisch

gestellte Frage nach Sinn und Zweck der Philosophie selbst ist eine,
deren grundsätzliche Antwort immer schon feststeht und daher für unsere

Fragestellung vorausgesetzt werden kann.
Warum? - Weil jede Philosophielegitimation (oder deren Bestreitung),

auf die die Frage'Wozu noch Philosophie?' abzielt, sich selbst erübrigt:
Entweder läuft sie nämlich letzten Endes auf eine philosophie-wissen-
schaftspolitische Kosten-Nutzen-Rechnung hinaus, dann ist sie aber nicht
philosophisch, sondern allenfalls ökonomisch, oder sie führt Philosophie
vor, nimmt den Fragenden und Rechtfertigung Heischenden gleichsam
mit auf eine 'philosophische Denkreise', dann ist die Rechtfertigung aber
bereits geschenkt. Das ist das Auszeichnende an der Philosophie, dass sie

im durchgeführten Zweifel an ihrer Rechtfertigung - wieder: nicht der

Institution, aber der Sache nach - bereits gerechtfertigt ist. - Ich werde also

nicht die Philosophie rechtfertigen, sondern nur die konditionale Beziehung

von Philosophie und Philosophiegeschichte befragen; anders: unter

11 Die Publikation einer einschlägigen kommentierten Bibliographie steht noch aus; meine
eigenen Recherchen lassen mich vermuten, dass es sich dabei um über hundert Titel
(unterschiedlicher Qualität allerdings) allein im deutschsprachigen Raum handelt, und

zwar alle seit den sechziger Jahren.

206



vorausgesetzter Legitimation von Philosophie überhaupt die Frage stellen:

'Wozu dann (noch) Philosophiegeschichte?' Damit soll nicht gesagt
sein, dass ich im folgenden auf Reflexionen zum Thema Philosophie
gänzlich werde verzichten können.

II. Aporien der Frage ' Was ist eigentlich Philosophiegeschichte?'

Aus der Analyse der Ausgangsfrage hat sich als Gegenstand unseres
weiteren Durchdenkens die Frage ergeben: 'Welchen Sinn und Zweck hat

es, dass die Philosophie heute noch die Tätigkeit des im Idealfalle Ganz-
Erfassens von im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie
Geschehenem betreibt?' Dazu müssen wir aber wissen: Was ist eigentlich
Philosophiegeschichte? Letzterer Frage soll nun nachgegangen werden.
Aber wie? Damit stellen wir die Frage nach der Methode.

Als am nächsten liegend bietet sich hier die empirische Methode an, die
sich etwa so beschreiben liesse: In einem ersten Schritte werden alle
greifbaren Äusserungen über das, was Philosophiegeschichte eigentlich ist,

empirisch aufgesucht und klassifiziert. Bei der Beschreibung des nächsten
Schrittes wird man -je nachdem, ob man ein Vertreter des Induktionismus
oder des Deduktionismus ist - entweder sagen, es werde nun aus diesen

Aussagen das ihnen Gemeinsame abstrahiert und verallgemeinert, oder
aber, es werde -weiss Gott woher- eine Hypothese aufgestellt, die an dem

gesammelten Äusserungsmaterial überprüft werde.
Wie auch immer wir uns in dieser Frage entscheiden, jedenfalls führt

uns dieser Weg in ein Dilemma, das in der folgenden Alternative von
logischen Untragbarkeiten besteht:
1. Entweder begeht man beim empirischen Vorgehen den logischen Fehler

des 'petitio principii' genannten Zirkels, d.h. das, was gefunden
werden soll, in unserem Fall die Bestimmung dessen, was
'philosophiegeschichtliches Tun' eigentlich heisst, wird im eigenen Vorgehen in
Form des Auswahlkriteriums bei der Auswahl des zur Überprüfung
beigezogenen Materials schon vorausgesetzt.

2. Oder man setzt bereits ein nach der sogenannten 'Typenregel' gebildetes

Modell an und entnimmt das Auswahlkriterium einer Metatheorie.
Dann hätten wir also drei Stufen: 1. die Objektstufe, in unserem Falle
das philosophiegeschichtliche Tun, 2. die objektsprachliche Theorie,

207



also hier die Philosophiegeschichtstheorie. und 3. die Metaphilosophie-
geschichtstheorie, die die Regeln für die Bildung der Philosophiegeschichtstheorie

und eine Anzahl von Auswahlkriterien für als

Überprüfungsinstanzen zugelassene Elemente der Objektstufe enthielte. Man
sieht leicht, dass nun auf der erreichten Stufe der Metatheorie das

Problem der 'petitio principii' wieder auftaucht und dass die einzig
mögliche Art, es zu vermeiden, der Rückgang in den unendlichen
Regress ist.

Das 'Empirismus-Dilemma in der Philosophie' besteht mithin in der
Alternative: 'petitio principii' oder 'unendlicher Regress'. Da aber der

Ausweg in den unendlichen Regress nichts als die Iteration des 'petitio
principii'-Zirkels ist, handelt es sich dabei eigentlich gar nicht um ein

Dilemma, sondern nur um den Zirkel der 'petitio principii'. Der Weg des

empirischen Aufsuchens dessen, was Philosophiegeschichte eigentlich ist,
endet mithin in der Aporie des, wie ich es nennen möchte, 'Empirismus-
Zirkels'. - Lässt sich aus dieser Aporie etwas gewinnen für die Frage, wie
wir nun weiter vorgehen sollen? Mit anderen Worten: Lässt sich diese

Aporie auch produktiv machen?

Die Aporie, das Enden im 'Empirismus-Zirkel', ergab sich aus unserem
Ansatzpunkt bei dem, was andere Philosophen) darüber geäussert haben,

was Philosophiegeschichte eigentlich sei. Wir setzten also selbst bei unserer

Fragestellung schon Philosophiegeschichte voraus. Bereits in unserem
Ansatz liegt mithin der Grund für das Scheitern im Zirkel. Unser Ansatz
muss also geändert werden. Die folgenden alternativen Ansätze zur
Lösung der Frage 'Was ist eigentlich Philosophiegeschichte?' sind denkbar:
1. Nicht die Sichtung von Äusserungen über Philosophiegeschichte,

sondern von philosophiegeschichtlichem Tun selbst. Dieser Weg ist aber

aufgrund der offenkundig sich in ihm ebenfalls zeigenden Gefahr der

'petitio principii' für uns nicht gangbar.
2. Der Weg über die Befragung der Philosophie. Hier begehen wir offenbar

keinen logischen Fehler, da ja die Legitimation der Philosophie
schon vorausgesetzt ist und damit zugleich, dass Philosophie nicht eo

ipso dasselbe wie Philosophiegeschichte sei. Um nicht wieder der
Gefahr der 'petitio principii' zu verfallen, müssen wir allerdings hierbei ein

'Philosophiegeschichtsdenkverbot' aufstellen. Dieser Weg liegt auch

von der vorhin formulierten Aufgabenstellung her durchaus nahe, die

ja die Konditionalbeziehung 'Wenn Philosophie, dann Philosophiege-

208



schichtstätigkeit' problematisierte. Es muss also im folgenden darum
gehen, diese Beziehung aufzuweisen.
Dazu ist es notwendig zu fragen: Was tun wir eigentlich, wenn wir

philosophieren? Nicht das Produkt dieses Tuns steht in Frage, die Philosophie,

sondern das Tun selbst. - Was tun wir also, wenn wir philosophieren?

- Als minimalste Bestimmung, der wohl auch niemand widersprechen
wird, wäre anzugeben: wir denken. Nun denken wir allerdings oft und in
vielerlei verschiedenen Zusammenhängen, dass wir denken - dennoch
würden wir wohl kaum in all diesen Zusammenhängen sagen, dass wir
philosophieren. Gewöhnlich gebrauchen wir das Wort 'denken' in

Zusammensetzungen, etwa: wir 'denken über etwas nach', wir 'be-denken etwas'.
Was ist das 'etwas', das wir bedenken, über das wir nachdenken, wenn wir
dabei denken, dieses Denken sei Philosophieren? Das gesuchte Etwas

muss, soll das Denken, das es denkt, Philosophieren sein, sich selbst als ein

philosophisches ausweisen. 'Philosophieren' hiesse mithin, etwas
Philosophisches denken. Aber was ist philosophisch? Welches Unterscheidungskriterium

haben wir dafür, ob das, was einer denkt, philosophisch ist oder

nicht, wenn nicht das des Philosophierens selbst? Wir drehen uns also

abermals im Kreise, den wir nun erneut als 'petitio principii' oder schlicht
als 'circulus vitiosus' bezeichnen können. Auch aus diesem Kreis kommen
wir also nicht heraus, wir mögen es anstellen, wie wir wollen.

So können wir etwa - hypothetisch - die Bestimmung geben: Philosophieren

heisst die Probleme denken, die einen am stärksten bewegen.

Mitgedacht ist dabei aber immer: 'philosophisch denken'. Und so enden

wir auch bei diesem Ansatz in der Aporie, in der wir uns nun nur noch in
einem geschlossenen Zirkel einer Tautologie bewegen und der wir wiederum

nur um den Preis des unendlichen Regresses entgehen könnten. Der
Antwort aufdie gesuchte Frage sind wir folglich um nichts näher als zuvor.

Was ist der Grund dafür, dass auch dieser zweite Untersuchungsgang in
eine Aporie führt? Der Ansatzpunkt für den zweiten Untersuchungsgang
war die reflexive Wendung von der Philosophiegeschichte zur Philosophie,

genauer: vom philosophiegeschichtlichen Tun zum Philosophieren.
Dabei hatten wir, um den Empirismus-Zirkel zu vermeiden, ein Philoso-

phiegeschichtsdenkverbot aufgestellt. Wenn nun aber gerade in diesem

Verbot und in der darin sich ausdrückenden Voraussetzung, das Philosophieren

sei ohne philosophiegeschichtliches Tun denkbar, der Grund für
den aporetischen Ausgang läge?

14 Studia philos.. Vol. 37 209



Das, was wir denken, wenn wir dieses Denken 'philosophieren' nennen,
und die Weise dieses Denkens selbst waren als 'philosophisch' bezeichnet
worden: Philosophieren ist ein Denken, das philosophisch Philosophisches

denkt. Wenn wir nun den Begriff des Philosophischen aus dem des

Philosophiegeschichtlichen bestimmen wollten, ergäbe sich daraus nicht
wieder ein Zirkel, und zwar ein indirekter, der darin bestünde, dass

Philosophie durch Philosophiegeschichte bestimmt würde mit dem Ziel der

Bestimmung von Philosophiegeschichte? Auch dieser Weg endete also

aporetisch in einem Zirkel, der strukturell dem des Verhältnisses von Arzt
und Rechtsanwalt gleicht: Wie der Arzt, der einen Rechtsanwalt benötigt
und zu einem seiner Patienten geht, nun Klient seines Patienten, dieser

aber Patient seines Klienten ist, so wäre strukturell auch das Verhältnis
von Philosophie und philosophiegeschichtlichem Tun zu beschreiben12.

Und auch aus diesem Zirkel liesse sich nur dadurch entkommen, dass wir
in den unendlichen Regress eintreten.

Wir sind bei der Freilegung der Methode zur Bestimmung des Sinnes

und Zweckes der Philosophiegeschichte auf dem Wege über die Bestimmung

dessen, was Philosophiegeschichte in dem definierten Sinne eigentlich

sei, in drei zirkuläre Aporien geraten, die sich ihrerseits jeweils auseinander

ergaben, wenn wir auf den Grund ihres Zustandekommens
reflektierten und diesen auszuschalten versuchten. Es waren dies die drei Aporien

des 'Empirismus-Zirkels', des 'Tautologie-Zirkels' und des 'Arzt-
Rechtsanwalt-Zirkels'. Diese drei Aporien sind keineswegs alle, die sich

denken lassen. Ich habe sie hier repräsentativ durchreflektiert, um damit
anzudeuten, dassjede rückfragende Reflexion aufdas, was Philosophiegeschichte

eigentlich ist, in eine zirkuläre Aporie führt, die sich jeweils nur
um den Preis des unendlichen Regresses 'vermeiden', das heisst also: nicht
vermeiden lässt.

Damit habe ich die drei Einzelerfahrungen des aporetischen Endens der
Reflexion generalisiert und die These aufgestellt: Jede Reflexion auf das,

12 Zur Abwehr des Arzt-Rechtsanwalts-Zirkels vgl. G. Sebba: What is «History of Philosophy»?

Doctrinal vs. Historical Analysis. In: Journal ofthe History ofPhilosophy VIII (1970)
251. Auch Sebba führt allerdings dieses Bild nicht zur Illustration einer Denkerfahrung
ein, sondern bezeichnet damit nur eine unvermittelt zu verwerfende Irrmeinung: «We
have a history of technology but not a technology of history; we do have both a history of
philosophy, and a philosophy of history, dud this is not simply the case ofthe lawyer anil the

doctor where the lawyer is his client's patient and the doctor his patient's client.» (Hervorhebung

von mir, WZ.)

210



was Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte ist, muss aporetisch in
einem Zirkel enden. Oder - für Wissenschaftstheoretiker exakter formuliert:

Für alle x gilt, wenn x ein Reflektieren ist und als Gegenstand dieses

Reflektierens die Philosophiegeschichte angenommen wird, dann führt x
zu einem Zirkel. Eine solche Generalisierung ist sicher zulässig, ob sie aber

zutrifft, ist eine Frage ihrer Bewährung. Diese Bewährung kann empirisch
geschehen, dann würde sie aber aufeine Bestimmung dessen, was
Philosophiegeschichte ist, zurückgreifen müssen, sie würde also selbst wieder in
den philosophischen 'Empirismus-Zirkel' geraten, also auch wieder
aporetisch enden. Damit scheint auch unsere Befragung des philosophiegeschichtlichen

Tuns in einer generellen Aporie stecken zu bleiben.
Aber gerade aus der generalisierten und dadurch radikal verschärften

Aporie lässt sich ein Ausweg finden. Unsere Voraussetzung war bisher, ein
Zirkel müsse immer vitiös sein und sei gleichzusetzen mit einer Aporie.
Wie aber, wenn wir den Zirkel zum Prinzip machten? Das würde eine

grundsätzliche Änderung unseres bisherigen Denkens bedingen: In einem
erreichten Zirkel müsste sich nicht the Falschheit des Weges zeigen, der zu
ihm führte. Damit wäre philosophiegeschichtliches Tun als grundsätzlich
zirkulär bestimmt: Weil dem philosophiegeschichtlichen Tun eine prinzipiell

zirkuläre Struktur zugrunde liegt, deswegen muss alle Reflexion auf
sie zirkulär sein, aber gerade darum nicht enden. Die aporetisch scheinenden

Reflexionsgänge zu den drei vorgeführten Zirkeln hin wären dann
nicht Indizien für fehlerhaftes, sondern Indizien für richtiges Erfassen
dessen, was philosophiegeschichtliches Tun eigentlich ist. - Es versteht
sich wohl von selbst, dass dies reflexiv-selbstreferentiell dadurch begründbar

ist, dass unser Tun auch Philosophieren ist. Somit hat der Schluss auf
die Zirkelstruktur philosophiegeschichtlichen Tuns nichts mit naiver Ab-
bild-Dogmatik zu tun, wie man sie gelegentlich anlässlich der angeblichen
'Widersprüchlichkeit der Realität' von Möchtegern-Dialektikern zu hören
bekommt.

III. Die zirkuläre Verwiesenheit von Philosophie und Philosophiegeschichte

Somit hätten wir der Zirkelhaftigkeit in den vorgeführten Reflexionsgängen

den vitiosen Charakter des Aporetischen genommen, wenn ..„ja
wenn wir wüssten, was das heissen soll: dem philosophiegeschichtlichen

211



Tun liegt prinzipiell Zirkelstruktur zugrunde. Dieser Frage ist nun folglich
nachzugehen. Damit kommen wir zur konstruktiven Phase, nachdem die

reduktiv-aporetische Phase zur Einsicht geführt hatte, die wesentliche

Struktur des philosophiegeschichtlichen Tuns sei zirkelhaft. Das Ziel dieses

Teiles muss es nun sein, die gefundene abstrakte Bestimmung
philosophiegeschichtlichen Tuns so weit zu konkretisieren, dass sich daraus
unsere Ausgangsfrage 'Wozu noch Philosophiegeschichte?' beantworten
lässt.

Philosophiegeschichtliches Tun ist ein Denken, das sich auf Gegenstände

richtet, die es selbst damit erst hervorbringt, - so könnte eine erste

Näherungsbestimmung des Zirkelcharakters philosophiegeschichtlichen
Tuns lauten. Damit ist die Behauptung aufgestellt, es könne keine
philosophiegeschichtlichen 'res gestae', kein im - zeitlich verstandenen - Geschehen

der Philosophie Geschehenes geben ohne philosophiegeschichtliches
Tun. Diese - merkwürdig anmutende - Behauptung verliert sofort an

Merkwürdigkeit, wenn man sich fragt, was das heissen soll: 'es gibt
nicht ...'. So wie wir es hier verstehen, muss es heissen 'es ist nicht gegeben

...'. Schon durch diese einfache Deutungsoperation erweist sich zwingend

die Notwendigkeit, etwas anzunehmen, dem gegeben ist. Unser Satz

'Es gibt kein im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie
Geschehenes ohne philosophiegeschichtliches Tun' heisst nun 'Es ist kein
im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie Geschehenes

gegeben ohne etwas, dem es gegeben wäre'. Gegeben ist es aber nur dem

philosophiegeschichtlichen Tun, dem Tun also, das sich und sein Augenmerk

auf in dem - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie
Geschehenes richtet.

Gehen wir noch einen Schritt weiter: Wie ist dem philosophiegeschichtlichen

Tun das im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie
Geschehene gegeben? Da es im Geschehen der Philosophie Geschehenes

ist, doch wohl nicht anders als als Philosophie. Dieses 'als Philosophie'
setzt in seiner apophantischen Verfassung voraus, dass das philosophiegeschichtliche

Tun über ein Kriterium verfügt, welches erlaubt, etwas, das

'als Philosophie' gegeben ist, von anderem zu unterscheiden.
Das einzig mögliche Kriterium ist nun aber das der bewussten Identität

des Tuns, das das Kriterium verwendet, mit dem, was es 'als Philosophie'
von anderem abzutrennen hat. Ich sage 'das einzig mögliche Kriterium',
denn das einzige, was sonst noch als Kriterium denkbar wäre, das Krite-

212



rium 'ex negative»', lässt sich auf dieses zurückführen: Es wäre fundiert in
der Grundannahme einer kontradiktorisch aufgebauten Welt, die sich

teilen liesse in Philosophisches und Nicht-Philosophisches. Somit würde
Kenntnis alles Nicht-Philosophischen ex negativo ein Unterscheidungskriterium

für Philosophisches liefern. Nur wäre in einer so aufgebauten
Welt die Kenntnis alles Nicht-Philosophischen abhängig vom Wissen

darüber, was philosophisch ist. Anderenfalls wäre der Vorgang des Zur-
Kenntnis-Nehmens verunmöglicht, da man ja nie wüsste, ob das, was man
gerade zur Kenntnis nimmt, etwas Philosophisches oder etwas Nicht-
Philosophisches ist. Wir können also festhalten: Das einzig mögliche
Kriterium zur Unterscheidung des 'als Philosophisches' Gegebenen von
anderem liegt in der bewussten Identität dessen, dem es gegeben ist, mit dem,
was ihm gegeben ist. Mit anderen Worten: Das philosophiegeschichtliche
Tun muss selbst philosophisch sein, damit ihm in dem - zeitlich verstandenen

- Geschehen der Philosophie Geschehenes gegeben sein kann13.

Damit haben wir nun aber nur die eine Seite des grundlegenden Zirkels
bestimmt. Denn bislang ist nur die zwingende Verbindung gezeigt:
Philosophiegeschichte muss philosophisch sein. Damit daraus aber ein Zirkel
werde, muss sich noch erweisen, dass der umgekehrte Zusammenhang
ebenso notwendig ist. Dann erst ist der Zirkel der Philosophiegeschichte
geschlossen, und erst dann ist gleichzeitig auch die zu Beginn aufgestellte
Forderung eingelöst, es müsse die Konditional-Beziehung 'Wenn Philosophie,

dann Philosophiegeschichtstätigkeit' aufgewiesen werden.
Das führt uns erneut auf die Frage: Was tun wir denn eigentlich, wenn

wir philosophieren? Diesmal können wir diese Frage aber angehen, ohne
dass uns ein Philosophiegeschichtsdenkverbot im Wege stünde. Philosophieren

lässt sich umschreiben als das Denken, bei dem, worauf immer es

sich auch richten mag, stets sein eigenes Werden mit im Spiel ist. Sein

eigenes Werden ist mit im Spiel, - das heisst soviel wie: es denkt - ob be-

wusst oder unbewusst - immer in Begriffen und Denkformen, in einer
bestimmten Sicht - von einem bestimmten Problembestand her. In all
seinem Denken wirkt demnach sein Herkommen mit.

13 Bei Hegel findet sich hierfür die treffende Formulierung: «Der lebendige Geist, der in
einer Philosophie wohnt, verlangt, um sich zu enthüllen, durch einen verwandten Geist

gebohren zu werden.» G. W. F. Hegel: Differenz des Fichte'schen und Schelling'schen
Systems der Philosophie 1801). In: Gesammelle Werke 4,9; zur Interpretation vgl. W. Ch.
Zimmerli: Die Frage nach der Philosophie. Interpretationen zu Hegels «Diflferenzschrift».

Hegel-Studien Beiheft 12 (Bonn 1974) 36f.

213



Das ist nichts Aussergewöhnliches und gilt nicht nur für die Philosophie.

Die Philosophie ist aber als einzige in der Lage, sich als nicht
ergebnisgerichtete den 'Luxus' einer Reflexion aufdieses Herkommen leisten zu
können, und dies nicht nur bei sich, sondern auch bei anderen, etwa bei
Wissenschaften, Weltanschauungen, Ideologien. Für dieses reflektierende
Tun ist der Terminus 'Hinterfragen' in Gebrauch gekommen14. Der
Luxus, sich und anderes auf sein Herkommen hin zu hinterfragen, ist aber
nicht ein reiner Luxus, sondern - und das ist nichts weniger als 'communis
opinio'-schlechterdings notwendig. Tut die Philosophie es nämlich nicht,
so fällt sie selbst in den Zustand dogmatischer Behauptung dieser oder

jener sogenannten 'Wahrheit' zurück, deren Scheinhaftigkeit sie an anderen

gerade aufzuweisen versucht. Aufweis von aus seinem Herkommen als

scheinhaft Erkanntem kann man 'Kritik' nennen. Das von Philosophen
heute wegen seiner inflationären Entwertung nur noch ungern gebrauchte
Wort 'Kritik' erhält somit wieder einen präzisen Sinn, wenn wir philosophische

Kritik nun verstehen als das philosophiegeschichtliche Tun im
Sinne eines Aufweisens der Scheinhaftigkeit von etwas aus seinem
Herkommen. Da sich dieses Tun, wie wir sahen, aber vordringlich auf sich
selbst richten muss, gilt: Philosophieren ist wesentlich philosophiegeschichtliches

Tun, da es Kritik und Selbstkritik ist.

So haben wir nun jenen Punkt erreicht, an dem wir die Zirkelhaftigkeit
der Grundstruktur philosophiegeschichtlichen Tuns konkreter formulieren

können: Philosophiegeschichtliches Tun ist notwendige Bedingung
für Philosophieren ebenso wie dieses für jenes. Oder ausführlicher: Nur
wenn das philosophiegeschichtliche Tun selbst philosophisch ist, kann
ihm in dem - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie Geschehenes

gegeben sein, und nur wenn das Philosophieren philosophiegeschichtlich

ist, kann es Kritik und Selbstkritik, mithin Philosophieren sein.

Philosophiegeschichtliches Tun hat also damit seinen Sinn und Zweck,
sein 'Wozu' und seine Legitimation darin erhalten, notwendige Bedingung

für Philosophieren selbst zu sein.

14 Dieser Terminus stammt nach dem Artikel <Hinterfragen> von L. Oeing-Hanhoff im
Historischen Wörterbuch der Philosophie Bd. 3 1974) 1130f. vermutlich von F. Nietzsche.
Morgenröte 5. Aph. 523. in dem Nietzsche ausführt: «Hinterfragen. - Bei allem, was ein
Mensch sichtbar werden lässt, kann man fragen: was soll es verbergen? Wovon soll es den
Blick ablenken? Welches Vorurteil soll es erregen? Und dann noch: bis wie weit geht die
Feinheit dieser Verstellung? Und worin vergreift er sich dabei?»

214



In unseren Bestimmungen des philosophiegeschichtlichen Tuns haben
wir immer wieder die Wendung 'zeitlich verstanden' eingeschoben. Aus
der Auslegung dieser Wendung können wir nun auch noch den Bereich
der 'res gestae', des Geschehens der Philosophie, in unsere Überlegungen
miteinbeziehen. Das Geschehen der Philosophie-zeitlich verstanden - ist
eine Projektion von Überzeitlichem, nämlich immer Gegenwärtigem. Das
Geschehen der Philosophie ist dem philosophiegeschichtlich Denkenden
als Aggregat oder gar System von einzelnem Geschehenem, von Gedanken,

Begriffen, Modellen. Strukturen, und wie man es auch sonst immer
nennen mag, unzeitlich überzeitlich gegenwärtig. Darin, dass diese als

zeitlich verstanden werden, werden sie in einen genetischen
Gesamtzusammenhang projiziert, in einen Zusammenhang von Bedingungen und
Bedingtem. Und irgendwo am Ende dieses Zusammenhanges ordnet sich
auch der Ordnende selbst ein, er objektiviert sich in dem Konnex der

Philosophiegeschichte. Genau diese genetische Selbstobjektivation, deren

Voraussetzung die zeitliche Ordnungsprojektion des Geschehens der
Philosophie darstellt, ist ihrerseits 'conditio sine qua non' für die philosophischen

Funktionen der Kritik und Selbstkritik. Daraus ergibt sich aber
auch, dass Philosophiegeschichte im objektiven Sinne immer erst mit dem

eigenen Denken terminiert ist.

Die projektive Leistung, die ihrerseits ihren Gegenstand, die
Philosophiegeschichte im objektiven Sinne, erst konstituiert, verdient noch eine

etwas einlässlichere Betrachtung. Denn zweifelsohne kommt dem
projizierenden Ich, dem Subjekt der Philosophiegeschichte mithin, der Status
eines transzendentalen Subjekts zu, gewissermassen der des 'praeceptor
historiae'. Dieses genannte Philosophiehistoriker-(und damit, wie gezeigt,

Philosophen-jSubjekt projiziert also in Ausübung seiner als 'historia re-

rum gestarum' bezeichneten Tätigkeit das in und mit dieser subjektiv
Entworfene, einen 'regulativ' zu verstehenden Gesamtzusammenhang, in
einen zeitlich auseinandergelegten objektiven Ordnungsrahmen. Sicherlich

nicht 'subjektiv' im Sinne von 'willkürlich und beliebig', aber doch

spontan, nur begrenzt durch die sozusagen 'rezeptiv' aufgenommenen
Rahmenbedingungen des als Text oder ähnliches Gegebenen.

Dadurch nun, dass sich das ordnende Auseinanderlegen des sonst un-
zeitlich-überzeitlich Gegenwärtigen nur als ein diachrones Aufspannen in
der Zeitdimension fassen lässt, holt die Zeitlichkeit als scheinbar
nebensächlich gewordene den Schein der 'Hauptsache', des spontan projizieren-

215



den Philosophensubjektes nämlich, gleichsam wieder ein und hebt ihn
damit zugleich auf: Sie, die Zeitlichkeit, ist damit nicht mehr bloss reine

Anschauungsform, spontane Sinnlichkeit des inneren Sinnes etwa,
sondern wird zur konstitutiven Grundkategorie rationalen Ordnens und
reflexiven Selbstbewusstseins in einem. Denn die so - diachron - aufgespannte
Auslegung in Geschichte im objektiven Sinne umfasst ja diese und den

auslegend Projizierenden selbst: Die von ihm entworfene und diachron
aufgespannte Geschichte ist seine Geschichte, macht ihm sein eigenes
Herkommen - partiell - transparent und genügt so dem alten philosophiespezifischen

Postulat des Tvrôfh aeauxôv' - Philosophiegeschichte, heisst

das, als Mittel der Selbsterkenntnis.
Mit Hilfe dieser letzten Gedanken ist vermutlich auch einem möglichen

Missverständnis vorgebeugt, das in der Annahme sich ausdrücken könnte,
der zuvor im reflexiven Denkerfahrungsgang durch die Aporien negativ
aufgewiesene unabdingbare gegenseitige Verweisungszusammenhang
von Philosophie und Philosophiegeschichte sei letztlich nichts anderes
und daher auch nicht mehr als der bereits von Heidegger und Gadamer als

konstitutiv nicht nur für theoretische, sondern auch und gerade für
lebenspraktische Zusammenhänge aufgewiesene 'hermeneutische Zirkel' - nur
in anderem Gewände. - In der Tat ist zuzugestehen, dass das Substrat des

notwendig zirkelhaften Verhältnisses von Philosophie und Philosophiegeschichte

dasselbe ist wie das des hermeneutischen Zirkels. Aber dennoch
besteht ein Unterschied: Der hermeneutische Zirkel, in Heideggers und
Gadamers Konzeption unhintergehbares Strukturmuster des sprachlich
verfassten Selbst- und Weltverhaltens des Menschen, ist in einem und nur
einem Falle 'begründbar' im Sinne von: 'im Nachvollzug aporetisch
endender und sich wendender Denkerfahrung hintergehbar', nämlich im

vorgeführten Falle des Verhältnisses von Philosophie und Philosophiegeschichte.

Denn dies ist der einzige Fall, in dem Thematisierendes und
Thematisiertes identisch sind.

7K Haupttypen der Philosophiegeschichtsauffassung

Von dem im konstruktiven Durchgang bisher Erreichten her muss sich

zur Vollendung des Programmes einer Grundlegung zur Theorie der

Philosophiegeschichte noch eines leisten lassen: Es müssen nämlich die in

216



der Hauptsache vertretenen 'meta-' oder 'peri-philosophischen' Theoremtypen

zur Philosophiegeschichte daraus erklärt und richtiggestellt werden
können. Es sind dies vor allem vier: die, wie ich sie nennen möchte, 'histo-
ristische', 'pragmatistische', 'ideologiekritische' und 'hermeneutische'

Auffassung der Philosophiegeschichte15.
a) Die historistische Auffassung des philosophiegeschichtlichen Tuns

lässt sich etwa folgendermassen umschreiben. Die Philosophiegeschichte
hat die Aufgabe, mit Hilfe des durch die philologisch-historischen
Wissenschaften bereitgestellten Instrumentariums den Sinn von im - zeitlich
verstandenen - Geschehen der Philosophie Geschehenem, kurz: des

Zusammenhangs philosophiegeschichtlicher Texte, zu rekonstruieren, wie er

- und dies ist nun zur stehenden Redewendung geworden - 'eigentlich
gemeint war'. - Diese Auffassung ergibt sich, wenn wir unsere Zirkelthese
in Ansatz bringen, aus einer Absolutsetzung dessen, was wir 'Herkommen'
genannt haben. Versteht man das 'Herkommen' als objektiven Faktor, der
an sich gegeben und nicht vom Philosophieren des philosophiegeschichtlich

Philosophierenden bedingt ist, missversteht man also mit anderen
Worten den Zirkel von philosophiegeschichtlichem Tun und Philosophieren

als einseitiges Bedingungsverhältnis, dann ergibt sich allerdings zwingend

die Auffassung, es sei möglich, im - zeitlich verstandenen - Geschehen

der Philosophie Geschehenes in sich, aus sich und an sich auf seinen
Sinn hin zu untersuchen. Dabei ist aber von dem Bedingtsein
philosophiegeschichtlichen Tuns vom je eigenen Philosophieren des philosophiegeschichtlich

Philosophierenden abstrahiert. - Mit dieser Ableitung der
historistischen Auffassung ist gleichzeitig auch schon die Kritik an ihr
gegeben: Als echter Zirkel, d.h. als doppeltes Bedingungsverhältnis auf-
gefasst, erlaubt die Beziehung von Philosophie und Philosophiegeschichte
kein Absehen von der konstitutiven Subjektivität und ihrem philosophischen

input'. Wie der Sinn überkommener philosophischer Texte, gleich-

15 Natürlich lassen sich ohne Schwierigkeiten noch andere Gruppen nennen, aber es liesse

sich, wie ich meine, auch zeigen, dass sie Varianten oder Mischformen der genannten vier
Hauptrichtungen sind.-Zu den verschiedenen Standpunkten, die sich in den
philosophiegeschichtlichen Auffassungen aussprechen vgl. den materialreichen und informativen
Aufsatz von H.-M. Sass: Philosophische Positionen in der Philosophiegeschichtsschreibung.

Ein Forschungsbericht. In: Deutsche Vierteljahresschrift für Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 46 (1972) 539ff. - Eine interessante einschlägige Auseinandersetzung

zwischen J. Mittelstrass, A.-J. Voelke und H. Holzhey findet sich in den Studio
Philosophien XXXVI (1976) 3-51.

217



sam des Rohmaterials zum Bau unserer eigenen Geschichte, 'eigentlich
gemeint' war, ist nicht nur eo ipso schlechterdings unerkennbar (was ja
nota bene eigentlich bereits genügen sollte!), sondern darüber hinaus auch

völlig unerheblich! Denn abgesehen davon, dass wir nach Massgabe der

jeweiligen Textbasis nur über eine sehr beschränkte Menge von Falsifika-
toren verfügen, die gleichsam den äusseren Rahmen der Richtigkeit
philosophiehistorischer 'Ergebnisse' definieren, spielen die Inientionen eines

Autors ihrerseits nur als durch Texte dokumentierte Fakta aufder Objektseite,

die mithin auch nicht mehr sein können als Parameter für die Projektion

von Sinn und Zusammenhang, eine Rolle für die Leistung des

transzendentalen philosophierenden Subjekts.
Nun ist allerdings zuzugeben, dass sich in den theoretisch-reflexiven

Texten über philosophiegeschichtliches Tun heute kaum noch eine rein
historistische Position findet. Der Grund hierfür ist in der gründlichen
Abrechnung zu suchen, der Hans-Georg Gadamer die falschen Objekti-
vationen des Historismus unterzogen hat16 (wenn auch nicht spezifisch auf
die Philosophiegeschichte bezogen). Zwar lässt sich kaum behaupten, alle

Philosophiehistoriker seien in den sechziger Jahren zu Philosophischen
Hermeneutikern Heidelberger Schulprägung geworden, aber der
Gedanke des wirkungsgeschichtlich geformten und reflektierenden Bewusst-
seins hat sich doch so weit durchgesetzt, dass der schlichte historische
Positivismus aus den hehren Gefilden der Theoriebildung weitgehend
verbannt wurde. - Ganz anders in der philosophiegeschichtlichen Praxis!
Die unzähligen 'Querelles', Interpretationsmonopolisierungsversuche,
Erbstreitigkeiten usw., von deren Virulenz uns ein Blick in jede auch

philosophiegeschichtlich ausgerichtete philosophische Zeitschrift überzeugt
und von denen ein Grossteil 'wissenschaftlicher' Kongresse in der Philosophie

lebt, sind machtvolle, wenn auch getarnte Demonstrationen der

ungebrochenen Geltung, in der der Geschichtspositivismus in seiner

philosophiehistorischen Gestalt praktisch immer noch steht. Und so ganz
wird man den Verdacht nicht los, dass der philosophiehistorische Positivismus

zwar eine Schlacht verloren hat, aber aus strategisch wohlfundierten
Gründen: Die Bastion der Theorie ist (freiwillig) geräumt worden, um die

Entscheidung an der strategisch ungleich wichtigeren Front der prakti-

16 Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheil und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

(I960, 2. Aufl. Tübingen 1965) 20511". sowie den Nachtrag: Hermeneutik und
Historismus a.O. 477fl".

21S



sehen philosophiehistorischen Forschung zu erzwingen. Und es soll keiner
annehmen, dass dies etwas sei, was nur die Esoterik der Philosophiehistorie

angeht! Die zweijährlich unter grösstem Interesse der Massenmedien
stattfindenden Kongresse der Internationalen Hegel-Gesellschaft etwa,
des - horrible dictu - in der Tat einzigen philosophischen Forums, andern
offener ideologischer Schlagabtausch zwischen West und Ost stattfinden
kann, bieten jedesmal wieder das Bild des - unter anderem - auf dem
Rücken des philosophiehistorischen Positivismus mit den Mitteln
ebendesselben ausgetragenen Erbschaftsstreit um Hegel mit «Legitimationswirkungen

die tief ins Politische hineinreichen»17.

b) Der historistischen Auffassung diametral entgegengesetzt ist die, wie
ich es nennen möchte, 'pragmatistische' Auffassung philosophiegeschichtlichen

Tuns. Unter 'pragmatistischer Auffassung' subsumiere ich alle jene
metaphilosophiegeschichtlichen Theoreme, die Sinn und Zweck der
Philosophiegeschichte aus ihrer Nutzbarkeit für angeblich 'Neues' bestimmen.

Das reicht vom bloss dekorativen Gebrauch einzelner im Apparat
philosophiegeschichtlichen Materials vorfindlicher Elemente zu
Zitationszwecken mit der Absicht, die eigene Bildung nachzuweisen oder sich

durch einen Autoritätsbeweis der mit viel Mühe und Anstrengung
verbundenen rationalen Rechtfertigungspflicht zu entheben, bis hin zu der
sehr viel ernster zu nehmenden, in immer stärker werdendem Masse

vertretenen These, philosophiegeschichtliches Tun bestehe im Verwalten
und Aufbereiten der historischen 'Urkunden' der Philosophie, damit diese

ein zweckrational bedienbares Arsenal von bereits vorhandenen Problemlösungen

zur Erleichterung der Entscheidungsfindung bei neuen Problemen

werde. Dabei wird-etwa von G. Bien18-der Vergleich mit der Präze-

denzensammlung im angelsächsischen Rechtswesen zur Illustration
beigezogen. «Diese präjudizielle Struktur», so formuliert Bien im Hinblick
auf die «normative Konsistenz» philosophiehistorisch rezipierter und nun
applizierter «klassischer Texte», «begründet das Axiom der Anerkenntnis
einer präsumptiven Verbindlichkeit der Präjudizien bis zum Erweis ihrer
Unbrauchbarkeit, d.h. theoretisch bis zur Widerlegung ihres
Wahrheitsanspruches. Das Mass der Klassizität eines Autors oder Textes ist je das

17 H. Lübbe: Philosophische Editionen a.O. (Anm. 3) 4.
18 Vgl. G. Bien: Das Geschäft der Philosophie, am Modell des juristischen Prozesses erläutert.

In: L. Landgrebe (Hg.): Philosophie und Wissenschaft. 9. Deutscher Kongress für
Philosophie. Düsseldorf 1969 (Meisenheim a.G. 1972) 55ff.

219



Mass dieser Verbindlichkeit»19. Das Grundtheorem des «Wegfalles des

Unterschiedes von Legislative und Jurisdiktion in der philosophischen
Weise des Textbezuges» ist dabei durch die etwas frei wuchernde
Terminologie hindurch aufzufassen als die prinzipielle Freiheit, sich einer der

präjudiziell gegebenen Problemlösungen zu bedienen oder nicht: Der
normative Anspruch der Präjudizien oder - anders gesagt - die 'Autorität
des Textes' bleibt bezogen auf ihre gegenwartsrelative Problemlösungskompetenz

(und deren Performanz).
Diese Auffassung ist der historistischen, wie ich sagte, diametral

entgegengesetzt, weil sie auf der Absolutsetzung gleichsam der 'anderen Hälfte'
des grundlegenden Zirkels der Philosophiegeschichte beruht: Nimmt man
das im - zeitlich verstandenen - Geschehen der Philosophie Geschehene
als frei verfügbares atomares Material, so kommt es in der Tat nur noch

darauf an, wie man dieses Material verwendet. Das philosophiegeschichtliche

Tun ist dann nur noch vom Philosophieren bedingt, nicht aber umgekehrt.

Mit anderen Worten: Die auch noch das eigene Philosophieren
miteinbeziehende Projektionsleistung des philosophiegeschichtlichen
Tuns wird hier unterlassen, und diese Unterlassungssünde pflegt sich denn
auch in der Regel sehr spürbar in Form dessen zu rächen, was man mit
dem Vorwurf der 'Unreflektiertheit' oder der 'Ungeschichtlichkeit des

Denkens' zu bezeichnen pflegt. Im Rahmen dieser Auffassung kommt es

dann jeweils auch sehr bald zu nur mit Mühe zu kaschierender Abwertung
der Philosophiegeschichte, da sie ja - ebenso wie die Rechtssprechung
nach Präzedenzen - nur eine eigentlich schon überholte Form des

Problemlösungsverhaltens darstellt. Ganz deutlich wird das in der Wendung,
die die pragmatistische Auffassung von Philosophiegeschichte an prominenter

Stelle bei Jürgen von Kempski erhält, der in offener Frontstellung
gegen die Philosophische Hermeneutik die Konsequenzen aus der bloss

kaschierten Ablehnung der Philosophiegeschichte aus pragmatistischer
Sicht zieht: Es «besteht für uns kein Anlass, vor den grossen Philosophen
der Vergangenheit ins Nichts zu versinken und uns hinter ihren Texten zu
verstecken. Was immer sich hinter diesen Texten entdecken lässt, so jedenfalls

nicht die Begriffe, die uns erlaubten, neue Übergänge zu Theorien zu
finden und zu vollziehen»20. Woraus Kempski die frappierend einpräg-

19 a.O. 76.
20 J. v. Kempski: Philosophie und theoretischer Fortschritt. In: ders.: Brechungen. Kritische

Versuche zur Philosophie der Gegenwart (Reinbek b. Hamburg 1964) 326.

220



sam formulierte Forderung an die Adresse des Philosophen ableitet,
«Narr auf eigene Faust ohne Piaton» zu sein.

Die grundsätzliche Defizienz dieser Auffassung möchte ich, in der mit
dem 'Arzt-Rechtsantwalt-Zirkel' gegebenen Bildebene bleibend, nicht in
eine juristische, sondern in eine medizinische Metapher fassen: Die prag-
matistische Auffassung gleicht der Haltung eines Arztes, der nichts gelernt
hat als ein wenig Pharmakologie und darum sofort nach dem Auffinden
eines Symptoms die medikamentöse Symptomtherapie anordnet. Dabei

vergisst er den ersten und für den ätiologischen Abklärungszusammenhang

wichtigsten Schritt, den der Anamnese. Durch dieses Vorgehen aber
wird er nur in den seltensten Fällen dauerhaften therapeutischen Erfolg
haben und schliesslich auf den Rückgriff auf das Problemlösungs-, sprich :

Therapiearsenal der Pharmakologie Verzicht tun. - Ebenso der
konsequente pragmatistisch orientierte Philosoph.

c) Relativ nahe scheint der vollen Akzeptation des grundlegenden Zirkels

die 'ideologiekritische Auffassung'zu kommen: Sie scheint dem

philosophiegeschichtlichen Tun die Funktion der Kritik und Selbstkritik des

Philosophierens ebenso zuzuschreiben, wie wir es getan haben. Indessen:
dieser Schein trügt. Wenn man die Intention der ideologiekritischen
Auffassung zusammenfassend auf eine Formel bringen möchte, so müsste das

etwa so aussehen: Philosophiegeschichte findet ihre Legitimation darin,
dass sie durch Aufweis des geschichtlichen Zustandekommens erstarrter
herrschender Denkstrukturen (sogenannter 'Ideologien') denjenigen, der

ideologiekritisch Philosophiegeschichte betreibt, von der Herrschaft eben
dieser Strukturen befreit. Oder vorsichtiger: zumindest in die Lage
versetzt, sich von deren Herrschaft zu befreien. So kann Habermas im
'Hermeneutikstreit' gegenüber der These Gadamers, sich aufTradition herme-
neutisch beziehen, heisse deren Autorität anerkennen21, kritisch ins Feld
führen: «Autorität und Erkenntnis konvergieren nicht. Gewiss ist
Erkenntnis in faktischer Überlieferung verwurzelt; sie bleibt an kontingente
Bedingungen gebunden. Aber Reflexion arbeitet sich an der Faktizität der

21 «Es erscheint mir zwingend, wenn ich für die wirklichen Autoritätsverhältnisse Anerkennung

bestimmend finde. Was aber soll Anerkennung sein, wenn nicht dies, dass der
Autorität eine Überlegenheit an Erkenntnis zugebilligt wird und dass man deshalb glaubt,
dass sie recht hat.» H.-G. Gadamer: Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik. Metakritische

Erörterungen zu 'Wahrheit und Methode'. In: K..-0. Apel u.a.: Hermeneutik und
Ideologiekritik (Frankfurt a.M. 1971) 73; zuerst in: H.-G. Gadamer: Kleine Schriften I

(Tübingen 1967).

221



überlieferten Normen nicht spurlos ab.»22 Was die 'Spuren' sind, die sie

hinterlässt, und was somit zum Effekt ideologiekritischer Philosophiegeschichte

wird, drückt Habermas folgendermassen aus: «Aber indem die
Reflexion jenen Weg der Autorität erinnert, auf dem die
Sprachspielgrammatiken als Regeln der Weltauffassung und des Handelns dogmatisch

eingeübt wurden, kann der Autorität das, was an ihr blosse
Herrschaft war, abgestreift und in den gewaltloseren Zwang von Einsicht und
rationaler Entscheidung aufgelöst werden.»23 Philosophiegeschichte in
dieser Absicht wird dem emanzipatorischen Erkenntnisinteresse unterstellt.

Das aber heisst, dass sich ideologiekritische Philosophiegeschichte
nicht mehr bloss geistesgeschichtlich verstehen kann: Sie ist nun Element
der kritischen Sozialwissenschaften, mithin integriert in eine Art
Universalgeschichte: «Erst wenn Philosophie im dialektischen Gang der
Geschichte die Spuren der Gewalt entdeckt, die den immer wieder
angestrengten Dialog verzerrt, und aus den Bahnen zwangloser Kommunikation

immer wieder herausgedrängt hat, treibt sie den Prozess, dessen

Stillstellung sie sonst legitimiert, voran: den Fortgang der Menschengattung

zur Mündigkeit.»24 Mit dieser Bestimmung der philosophischen
Aufgabe gegenüber aber verlässt Habermas, wie er selbst weiss, den

Zusammenhang dessen, was herkömmlicherweise 'Philosophie' heisst:
indessen weiss er wenn auch vielleicht nicht dialektischen, so doch zumindest

paradoxen Rat: «Die Philosophie bleibt ihrer grossen Tradition treu,
indem sie ihr entsagt.»25

Aus dem exemplarisch an Habermas vorgeführten Selbstverständnis

ideologiekritisch-emanzipatorischer Philosophiegeschichte zeigt sich -
einmal ganz abgesehen von der hochgradigen Fragwürdigkeit der
Rahmenbestimmungen, die jeweils im konkreten Einzelfall zur Definition des

22 J. Habermas: Zu Gadamers 'Wahrheit und Methode', ebda. 50, zuerst erschienen als
Abschnitt in J. Habermas: Zur Logik der Sozialwissenschaften. Philosophische Rundschau

Beiheft 5 (Tübingen 1967). Zur Auseinandersetzung von Gadamer und Habermas
im sog. 'Hermeneutikstreif vgl. W. Ch. Zimmerli: Ist die kommunikationstheoretische
Wende ein Ausweg aus dem Hermeneutikstreit? In : R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli:
Theorie zwischen Kritik und Praxis. Jürgen Habermas und die Frankfurter Schule
(Stuttgart/Bad Cannstatt 1975) 95ff.

23 J. Habermas: Zu Gadamers a.O.
24 J. Habermas: Erkenntnis und Interesse. In: ders.: Technik und Wissenschaft als 'Ideologie'

(Frankfurt a. M. 1968) 164; zuerst publiziert in: Merkur (Dezember 1965).
25 a.O. 165.

222



'Zustandekommens' und 'Herkommens' einzelner sogenannter
'Ideologien' getroffen werden müssen - mit aller wünschenswerten Deutlichkeit,

dass sie in sich die einseitigen Verabsolutierungen der beiden anderen

angeführten Auffassungen miteinander verbindet. Sie erliegt dem (nebenbei

bemerkt von ihr selbst scharf verurteilten) objektivistischen Missverständnis

des Historismus, indem sie die Projektionsleistung des

philosophiegeschichtlich Philosophierenden als letztlich unabhängig vom eigenen

Philosophieren betrachtet, indem sie also die Uneinholbarkeit des

eigenen Bedingtseins aufheben möchte durch immer schon bedingte
Reflexion. Das heisst aber andererseits, dass die ideologiekritische
Philosophiegeschichtsauffassung implizit auch die pragmatistische These von der
freien Verfügbarkeit atomarer philosophiegeschichtlicher Elemente - nur
natürlich im Dienste der Ideologiekritik - vertritt. Die Ineinssetzung von
Philosophiegeschichte und Ideologiekritik führt demnach in letzter
Konsequenz-ebenfalls paradox formuliert-zur Emanzipation des Reflektierenden

auch noch von Ideologiekritik. Der Schein einer Übereinstimmung

der ideologiekritischen Philosophiegeschichtsauffassung mit der

von mir hier vertretenen rührt also daher, dass zweifache Einseitigkeit
leicht für die Aufhebung der Einseitigkeit überhaupt gehalten wird.

d) Es könnte nun so aussehen, als sei die Philosophiegeschichtsauffas-

sung der Philosophischen Hermeneutik diejenige, die den aus der reflexiven

Grundlegung sich ergebenden Theorieerfordernissen im Verhältnis von
Philosophie und Philosophiegeschichte am besten entspräche. Und in der
Tat geht ja bekanntlich die klassische Hermeneutik von Schleiermacher
bis Dilthey ebenso wie die neuere Philosophische Hermeneutik von
Heidegger über Gadamer bis Apel in gewissem Sinne von der Zirkelstruktur
des Verstehens als dem zentralen Grundphänomen aus. Auf die wesentlichen

Differenzen, die in der Art der Einführung des Zirkels, also im
methodisch-systematischen Bereich liegen und Rückwirkungen aufdie
spezifischen Bestimmungen desselben haben, wurde bereits hingewiesen. Hier
müssen nun aber noch die Konsequenzen aufgezeigt werden, die sich ganz
konkret für die Philosophiegeschichtsauffassung der Philosophischen
Hermeneutik aus der ontologischen Hypostasierung des hermeneutischen
Zirkels als Grundstruktur der Sprache im eminenten Sinne ergeben und
die über die methodisch-systematischen Differenzen hinaus das ihrige
dazu beitragen, dass auch die Philosophische Hermeneutik es versäumt,
das Verhältnis von Philosophie und Philosophiegeschichte in dem in

223



Denkerfahrung aufgewiesenen konstitutiven Zirkel theoriefähig
weiterzuentwickeln.

Als Generaltopos, unter dem sich die theorie-inhibierende Sprachonto-
logisierung zusammenfassen lässt, möchte ich die Formulierung
voranstellen: Philosophiegeschichte reduziert sich auf Begriffsgeschichte. In dieser

Formel stecken bereits die wesentlichen Probleme: Philosophie als

independent von anderem und diachrone Qualitätsänderungen des präzis
zu fassenden Gehalts der alles umgreifenden und fundierenden Sprachlichkeit.

So Verkürztes bedarf der Erläuterung. - Gadamer weist - völlig zu
Recht - in (Wahrheit und Methode» darauf hin, dass sich mit Fleidegger
der zuvor eher methodologisch gefasste Sinn des hermeneutischen Zirkels
radikal geändert habe. Den Inhalt dieser radikalen Änderung kann man
mit Gadamer als Wendung von Methode zu Ontologie verstehen: «Der
Zirkel des Verstehens ist also überhaupt nicht ein 'methodischer' Zirkel,
sondern beschreibt ein ontologisches Strukturmoment des Verstehens.»26

Bekanntlich macht Gadamer nun aber diese aufgewiesenen ontologi-
schen Strukturmomente in der Sprache fest, die, wie er hegelianisiert,
«eine Mitte ist, in der sich Ich und Welt zusammenschliessen, oder besser:

in ihrer ursprünglichen Zusammengehörigkeit darstellen»27. Die hier
gemeinte «Sprache als Horizont einer hermeneutischen Ontologie»28 ist

selbstverständlich nicht als die konkrete je einzelne Sprache zu verstehen,
deren Du und Ich sich bedienen. Wäre es so gemeint, dann wäre der im
'Hermeneutikstreit' - zumindest dem Sinne nach - heiss umkämpfte Satz

«Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache»29 nicht ein diskutabler,
sondern ein schlicht falscher Satz. Zu deuten ist 'Sprache' hier vielmehr als

'Existential', d. h. als Sprachlich^'?. Sprachlichkeit, unsere Konfrontation
mit Traditionshorizonten und deren zirkelhafte Struktur unter Fortgeltung

des 'Vorgriffs der Vollkommenheit' umfassend und konstituierend,
schlägt sich aber nieder in Begriffen, in Konkretisationen einzelner Sprachen.

Die Konsequenz daraus ist in unserem Fragezusammenhang, dass

Geschichte der Philosophie als Konfrontation der Philosophie mit ihrer

26 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode a.O. (Anm. 16) 277.
27 a.O. 449.
28 So der Titel des dritten Kapitels in Teil III von 'Wahrheit und Methode'; vgl. a.O. 415ff.
29 Gadamer, a.O. XX: Vorwort zur 2. Auflage; ders.: Rhetorik. Hermeneutik und Ideologiekritik

a.O. (Anm. 21)71.

224



Tradition, zur Geschichte der Kristallisationspunkte von
'Horizontverschmelzungen' im sprachlichen Kontext wird - kurz: zur Begriffsgeschichte.

Hierdurch wird nun deutlich, was mit den beiden oben genannten
Problemen (Philosophie als independent von anderem, diachrone
Qualitätsänderungen des präzis zu fassenden Gehalts der alles umgreifenden
und fundierenden Sprachlichkeit) gemeint ist, und es erhellt auch, dass die
beiden Probleme gleichsam komplementär zusammenhängen: Entweder
nämlich wird Philosophiegeschichte qua Begriffsgeschichte als rein
geistesgeschichtliche Disziplin aufgefasst, die die Reflexion aller ausser-

sprachlichen Parameter ausschliesst - etwa der Parameter 'Arbeit' und
'Herrschaft' -, dann ist Philosophie als independent von allen sie
bestimmenden Grössen anzusehen, was schlechterdings absurd wäre; oder aber

Philosophiegeschichte als Begriffsgeschichte meint mit 'Begriff die alles

umgreifende und fundierende Sprachlichkeit selbst, dann aber ist nicht
mehr klar, was daran noch 'Geschichte' sein soll, mit anderen Worten, wie
es zu diachronen Qualitätsänderungen des präzis zu fassenden Gehalts
von Sprachlichkeit soll kommen können.

Gadamer hat sich zu den Problemen der hermeneutischen
Philosophiegeschichtsauffassung bekanntlich geäiissert, und zwar in einem Aufsatz,
dessen Titel bereits zeigt, dass das zirkulär unabdingbare gegenseitige
Verweisungsverhältnis von Philosophie und Philosophiegeschichte zwar
gesehen, aber wieder begriffsgeschichtlich verkürzt ist; der Aufsatz heisst:

<Begriffsgeschichte als Philosophie)30. Gadamer schlägt dort eine

begriffsgeschichtliche Denkweise vor, die nicht als begriffsgeschichtliche
Forschung relevant ist, sondern deren Ziel es sein soll, «den Ausdruck des

Philosophierens aus scholastischer Erstarrung zu lösen und für die Virtualität

der lebendigen Rede zurückzugewinnen»31. Der Weg zur Erreichung
dieses Zieles besteht in einem In-Geltung-Halten oder Zur-Geltung-Brin-
gen der historischen Dimension, die, Obertönen in der Musik vergleichbar,

in jedem Element lebender Sprache mitschwingt. «Die Obertöne der
Wörter, die wir gebrauchen, lassen uns die Unendlichkeit der Denkaufgabe,

die Philosophie für uns ist, präsent halten, und das allein erlaubt, sie

- in aller Begrenzung - zu erfüllen.»32

30 H.-G. Gadamer: Begriffsgeschichte als Philosophie. In: ders.: Kleine Schriften III (Tübingen

1970) 237ff.; zuerst in: Archiv für Begriffsgeschichte.
31 a. 0.249. 32 Ebda.

15 Studia philos.. Vol. 37 225



So verstandene Begriffsgeschichte, die sich in grosser Nähe zur
ideologiekritischen Philosophiegeschichtsauffassung bewegt, da sie als

«Aufklärung» «die Verdecktheit der begrifflichen Herkunft der philosophischen

Begriffsworte aufzuklären»33 hat, schliesst zwar eo ipso noch nicht
die Berücksichtigung aussersprachlicher Parameter mit ein, kann sich

aber an der geistesgeschichtlich monoparametrischen Oberfläche
dadurch gleichsam halten, dass in ihr das Immer-schon-Mitbestimmtsein
neuer Begriffsbildungen durch «schon gesprochene Sprache»34 zum einzigen

Explanans-Element für begriffsgeschichtliche Bewegung geworden
ist. Gadamer löst also das Doppelproblem von monoparametrischer
Einengung und Verunmöglichung historischer Bewegung gar nicht, sondern
'halbiert' gleichsam nur beide Hälften. Denn: dass jedes Immerschon-
Mitbestimmtsein mindestens noch ein zusätzlich Mitbestimmendes
voraussetzt, sagt bereits das Wort, und durch das Verschweigen der Möglichkeit

anderer Parameter ist noch nichts über deren faktische Wirksamkeit
ausgesagt.

Hier könnte nun ein Theorem von Hermann Lübbe helfend eingreifen,
der die Begriffsgeschichte «als dialektischen Prozess»35 auffasst, nämlich
als eine Art von reziprokem Rückkoppelungsmechanismus zwischen

terminologisch geändertem Begriff und politisch-pragmatischer Realität.

Begriffsgeschichte als Geschichte der Umprägungen von Begriffen,
genauer: der Änderungen überlieferter Unterscheidungshandlungsschemata,

«gehorcht somit nicht einer geheimen Entelechie des Begriffs,
sondern der Provokation durch reale Widersprüche, mit denen es fertig zu

werden g(i)lt»36. Und auch Lübbe drückt sich bei der Beantwortung der

Frage nach Sinn und Zweck von Begriffsgeschichte quasi-ideologiekri-
tisch aus: Der Zweck (oder zumindest ein Zweckjsei: «zu verhindern, dass

wir durch Begriffe uns beherrschen lassen, indem wir sie nicht mehr als

unsere eigenen Werke, deren Rechtfertigung ihre Zweckmässigkeit ist,

erkennen und zu unserer Disposition gestellt wissen»37. Allerdings ver-
stösst diese 'Rettung' der Gadamerschen Begriffsgeschichte gegen den

Zirkel-Grundsatz unserer allgemeinen Reflexionen: Philosophiege-

33 a. 0.243.
34 a.O. 240.
35 H. Lübbe: BegrifTsgeschichte als dialektischer Prozess. In: Archiv für Begriffsgeschichte

XIX (1975) 8ff.
36 a.O. 14.
37 a.O. 15.

226



schichte als Begriffsgeschichte wird nicht als Philosophie, sondern als ein

hochspezialisiertes Instrument derselben aufgefasst. Und daran zeigt sich

sofort die Äquivokation im Begriff der 'Begriffsgeschichte': Bei Lübbe
bezeichnet er eine Spielform der pragmatistischen Philosophiegeschichtsauffassung.

- Dennoch wird man wohl den Gedanken der dialektischen
gegenseitigen Verwiesenheit von Begriffsentwicklung und Realitätsstruktur

- unter Vorzeichenänderung - in die Gadamersche These integrieren
müssen, um nicht dem 'Monoparametrismus' zu verfallen. Wie auch
immer - Begriffsgeschichte als Philosophiegeschichtsersatz stellt jedenfalls
eine Verkürzung auch noch der Dimension möglicher Leistungen des

wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins dar.
Damit wäre der Kreis der prolegomenischen Grundlegung einer Theorie

der Philosophiegeschichte geschlossen. Die herausgearbeitete gegenseitige

zirkuläre Verwiesenheit von Philosophie und Philosophiegeschichte

aufeinander liess sich 'geltungslogisch' in prinzipiell reproduzierbarer

Denkerfahrung begründen und konnte ihre Leistungsfähigkeit
durch integrative Kritik der (nicht erst heute, sondern zumindest seit
Kants Eröffnung der Möglichkeit von «Philosophiegeschichte als Philosophie»38)

zur Hauptsache vertretenen Auffassungen zur Philosophiegeschichte

unter Beweis stellen. Abschliessend muss nun noch eine Reflexion

des Erreichten dessen immanente Konsequenzen für die darauf
aufzubauende Theorie der Philosophiegeschichte herausstellen.

V. Noch einmal: 'Wozu noch Philosophiegeschichte - und wie?'

Wesentlich an dem Aufgewiesenen ist das Verhältnis von Philosophie
und Philosophiegeschichte als gegenseitig notwendige Bedingung. Das
bedeutet aber eben keine Äquivalenz der beiden, sondern ein zirkuläres
Verhältnis von Identischsein gerade durch die Differenz. Nun waren wir
aber ausgegangen von der Annahme unbestrittener Legitimität, genauer:
unangezweifelter Legitimation der Philosophie, und hatten an dies Ante-

38 Vgl. auch hierzu H. Lübbe: Philosophiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophie-
geschichtsphilosophie. In: Einsichten. Gerhard Krüger zum 60. Geburtstag (Frankfurt
a. M. 1962) 204ff.; auch W. E. Ehrhardt: Philosophiegeschichte und geschichtlicher Skeptizismus.

Untersuchungen zur Frage: Wie ist Philosophiegeschichte möglich? (Bern/München

1967)44ff.

227



zedens das Konsequens der Philosophiehistorie konditional angehängt.
Das bedeutet indessen, dass auch die Philosophiegeschichte nur konditional,

d.h. unter der Bedingung unbezweifelter Legitimation der Philosophie.

legitimiert ist. Zur Umwandlung des hypothetischen Charakters
dieser Legitimation in einen kategorischen muss zuerst die Philosophie als

solche kategorisch legitimiert sein. Aufgrund der Verschränkung der
beidseitigen Eigenschaft, notwendige Bedingung des je anderen zu sein, folgt,
dass vermutlich diese Kategorisierung ihrerseits philosophiehistorisch
bedingt sein muss.

Und damit verhält es sich in der Tat so.-Zunächst will ich umreissen, in

welcher Weise sich im Zusammenhang unserer These von der zirkulären
Bedingungsverschränktheit eine philosophiehistorisch bedingte Variante
der Legitimation von Philosophie ergibt. Diesem 'Umriss' müsste in einer
systematisch ausgeführten Theorie der Philosophiegeschichte eine

philosophiehistorische Entwicklung der hier nur andeutbaren konstitutiv
philosophiegeschichtlichen Legitimation von Philosophie selbst entsprechen.
In einem anschliessenden zweiten Durchgang sollen dann die methodologischen

Hauptfragen kurz gestreift werden, die in der ausgeführten
Theorie Kernstück der 'Methodologie der Philosophiegeschichte' wären.

a) Wie steht es nun mit der philosophiehistorisch induzierten Legitimation

der Philosophie? Da ich an anderer Stelle ausführlicher darüber
gehandelt habe39, will ich es hier nur kurz antönen. Beim jungen Hegel
findet sich die interessante These, dass Philosophiegeschichte gleichsam
der Puls, das immanente Gesetz der Geschichte sei. Philosophie kann
somit aus der Reflexion auf ihre Geschichte mit Hilfe des allgemeinen
Gesetzes des «Bedürfnisses der Philosophie» Handlungsanweisungen für
ihr eigenes Tun gewinnen. Dieses allgemeine Gesetz des Bedürfnisses der

Philosophie lässt sich in Form eines 'falsifikationsfähigen' Allsatzes so

formulieren: Genau dann, wenn, und überall dort, wo das menschliche
Denken ausser sich ist, muss Philosophie in das Leben der Menschen

eingreifen, um das Denken wieder zu sich zu bringen.
Es ergibt sich mithin aus der Verflechtung von Philosophie und

Philosophiehistorie die gesuchte philosophiehistorisch bedingte Variante der Le-

39 W. Ch. Zimmerli: Geschichtsphilosophie und Philosophiegeschichte im Denken des jungen

Hegel. Ansätze zu einer Theorie der Philosophiegeschichte. In: K. Hübner/A. Menne
(Hg.): Natur und Geschichte. X. Deutscher Kongress für Philosophie. Kiel 1972 (Hamburg
1973) 470ff.

228



gitimation von Philosophie selbst. Philosophie ist nämlich dadurch in
ihrer Legitimität voll ausweisbar. dass sie notwendig ist - nicht als schmük-
kendes Kulturgut oder als Arsenal für Festredner an besonderen Feiertagen.

Philosophie ist notwendig, weil sich ohne sie das Denken immer
weiter von sich entfernen würde: Das Denken würde ebenso wie die 'Realität'.

die es zu erfassen hat und auf die es wieder rückwirkt, immer
'verrückter'. Philosophie ist notwendig als Korrektiv für die scheiternden

Rationalitätstypen. Philosophie ist notwendig als Möglichkeitsgrund der
in der Denkerfahrung gegründeten Bewusstwerdung und Überwindung
der Defizienzen eingeschliffener Denk- und Erkenntnismuster- mithin als

das. was ich unter 'Dialektik'40 verstehe.

Angesichts dieser Fassung der Legitimation von Philosophie in ihrer
Notwendigkeit für den Prozess rational-selbstkorrektiver Evolution, wie

man das Zu-sich-Kommen 'per viam negationis' entfremdeten Denkens
auch bezeichnen kann, liesse sich, wie ich meine, integrativ kritisierend
aufweisen, wie es zu anderen Bestimmungen der Aufgabe der Philosophie
kommen konnte, und es lässt sich vielleicht gar erklären, warum es zu
diesen kommen musste. - Aber ob das möglich ist, hängt von der gelungenen

Klärung des theoretischen Status philosophiehistorischer Sätze ab

und gehört mithin in den noch anzureissenden Bereich der Methodologie.
Rückwirkend ergibt sich nun aber natürlich aus dieser funktionsbestimmenden

Legitimation von Philosophie auch wieder eine inhaltliche Antwort

auf die Frage 'Wozu (noch) Philosophiegeschichte?': Wenn Philosophie

in der Tat Korrektiv entfremdeten Denkens, aufbauend auf Defi-
zienzerfahrungen eingeschliffener Rationalitätstypen, ist, somit aber
weitgehend mit dem zusammenfallt, was 'Dialektik' heisst, dann muss
Philosophiegeschichte unter der zusätzlichen Zirkularitätsvoraussetzung
hinsichtlich des Verhältnisses von Philosophie und Philosophiegeschichte
keine andere Aufgabe haben als: ihre je gegenwärtige Zeit daraufhin zu

untersuchen, ob und wieweit sich in ihr aberratives Denken im Sinne von

Entfremdung als Tendenz oder gar schon als Faktum findet und wie dem

zu begegnen sei. Es liegt auf der Hand, dass es dazu der Reflexion auf das

40 Dialektik wäre nämlich, so meine ich, aufzufassen als «systematisierte Reflexion von
iterierender Defizienzerfahrung erklärenden und beschreibenden Bewusstseins gegenüber

einer von ihm nicht mehr zu erfassenden, d. h. von ihm als 'kontingent' apostrophierten

Realität.» W. Ch. Zimmerli: Was ist das eigentlich - Dialektik? In: R. Simon-Schaefer/
W. Ch. Zimmerli: Theorie a.O. (Anm. 22) 168.

229



Herkommen dieser aberrativen Denkrichlungen bedarf. Es liesse sich

wohl aufweisen, dass es kein Zufall ist, dass uns in unserer heutigen Befragung

von Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte gerade Hegel, und

zwar der frühe, noch nicht unter Systemzwang stehende Hegel der ersten
Jenaer Zeit41, ein aufschlussreiches Modell vorlegt, und zwar in der - von
mir kontaminierten - knappen Formulierung: Die Aufgabe der sich im
zirkulären Bedingungsverhältnis mit ihrer eigenen Geschichte wissenden

Philosophie sei es, ihre Zeit daraufhin zu analysieren, ob und in welcher
Weise in ihr die Gegensätze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung

verloren hätten und welche Rückkehr zum Eingreifen in das Leben

der Menschen zu finden sei42.

Es wäre nun Angelegenheit des auszuführenden zweiten Teiles einer
Theorie der Philosophiegeschichte, den Gehalt dieses Grundgedankens
systematisch zu entfalten und in Beziehung zu setzen zu den diskutierten
'Fehlern' der hermeneutischen Auffassung sowie der Möglichkeit einer
dialektischen Auffassung der Interrelationen von realer Entwicklung und
Evolution der Denkerfahrung.

b) Erst jetzt, dieses alles vorausgesetzt, sind wir so weit, uns den Fragen
der methodischen Durchführung faktischer philosophiegeschichtlicher
Forschung zuzuwenden, und es darf, wirft man einen Blick auf die breite
Diskussion entsprechender Fragen in anderen historischen Disziplinen43,
als gegeben angenommen werden, dass der entsprechende methodologische

Teil der auszuführenden Theorie der Philosophiegeschichte es mit
sehr differenzierten und abstrakten Problemen zu tun haben wird, die
letztlich nur noch sehr andeutungsweise bis in die pragmatische Ebene der

'Kunstregeln philosophiehistorischen Arbeitens' durchschlagen. Ich will
im folgenden nur zwei zentrale Problemkreise anschneiden und die Richtung

andeuten, in der ich ihre Bearbeitung sehe. Es sind dies die Problem-

41 Nämlich in der bereits angezogenen (s.o. Anm. 13) <Differenzschrift>.
42 Vgl. dazu G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke 4, 14 und J. Hoffmeister (Hg.): Briefe von

und an Hegel I (Hamburg 1952) 59f.
43 Vgl. etwa die Texte in dem Reader von B. Giesen/M. Sehnt id (Hg.): Theorie. Handeln und

Geschichte. Erklärungsprobleme in den Sozialwissenschaften (Hamburg 1975), auch die
Aufsätze unter «Forschungspraktische Strategien» und «Methodologische Konzepte» in:
H. M. Baumgartner/T Rüsen (Hg.) a.O. (Anm. 2) 97ff.; auch R. Sinton-Schaefer/W. Ch.
Zimmerli (Hg.): Wissenschaftstheorie der Geisteswissenschaften. Konzeptionen,
Vorschläge. Entwürfe (Hamburg 1975).

230



kreise 'Grundtypen philosophiehistorischer Tätigkeit' und 'Philosophiehistorische

Erklärung'.
Bislang hatte ich nämlich eine Unterscheidung bewusst unterschlagen:

die zwischen der Philosophiegeschichte als Gesamtdarstellung der
Geschichte der Philosophie auf der einen und den einzelnen philosophiegeschichtlichen

Untersuchungen auf der anderen Seite. Zwischen diesen
beiden Extremen gibt es natürlich noch beliebig viele Zwischenstufen:
etwa Epochengeschichten, Nationalgeschichten, problemgeschichtliche
Untersuchungen, Studien zum Verhältnis einzelner Philosophen, quellenkritische

Studien usw. Bei der Befragung dieser verschiedenen Typen, die
sich letztlich auf die beiden genannten Extreme reduzieren lassen, kann es

im Rahmen von Prolegomena nicht um eine Klassifikation gehen: was
hier von Interesse ist, ist vielmehr, ob sich zwischen den Extremen so etwas
wie ein signifikanter Unterschied hinsichtlich des methodologischen
Aspektes feststellen lässt.

Wie gesagt, diese Frage soll hier nicht abschliessend ausgefaltet und
beantwortet werden, sondern es soll nur die Richtung angedeutet sein, in
der ich eine inskünftige Bearbeitung und Beantwortung sehe. - Ich glaube,
es lässt sich nachweisen, dass kein signifikanter Unterschied besteht,
sondern dass auch hier wieder das zirkuläre Grundverhältnis von Philosophie
und Philosophiegeschichte zum Tragen kommt: Beide 'Extreme' bestehen
in einer wechselseitigen Beziehung zweier konstitutiver Elemente: der

philosophischen Leitidee, die man nun 'Idee des Ganzen' oder - stärker
wissenschaftstheoretisch - 'Explanans' nennen kann, und den

philosophiehistorischen Daten, dem Einzelnen oder den 'Explananda'. Es wird in
der Tat in Philosophiegeschichten ebenso wie in philosophiehistorischen
Einzelstudien Einzelnes in den grösseren Zusammenhang eingeordnet,
vielleicht auch erklärt. Der Unterschied ist, so müsste gezeigt werden, ein
bloss gradueller in dem Sinne, dass das Interesse bei der Gesamtdarstellung

auf die Totalität des 'Ganzen', bei der Einzeldarstellung dagegen
mehr auf das in das 'Ganze' einzuordnende Einzelne gerichtet ist. Dass

dem in der Tat so ist, wäre fallstudienartig an philosophiehistorischen
Gesamtdarstellungen und Einzeluntersuchungen zu belegen, etwa an
dem in Einzelstudien immer vorausgesetzten 'Set' theoretischer Annahmen

über das 'Ganze' oder umgekehrt an der bei Gesamtdarstellungen
immer fraglos angenommenen, sonst aber hermeneutisch umstrittenen
Möglichkeit von Doxographie. Die Deutungs- und Erklärungsmuster, die

231



sich in der Ausarbeitung dieses Problemkreises finden werden, werden
wohl grösstenteils pragmatischer Herkunft sein, da sie sich auf Kontingentes

beziehen44.

Implizit haben wir dabei bereits das Problemfeld philosophiehistorischer

Erklärung angeschnitten. Auch hier geht es nicht um eine Auflistung
der möglichen Erklärungsformen, die in philosophiehistorischen
Zusammenhängen vorkommen können, sondern um die Klärung zweier Fragen,
die wieder eng miteinander zusammenhängen, der Fragen nämlich 'Sind

Erklärungen im Rahmen der Philosophiegeschichte möglich?' und, darin
zum Teil eingeschlossen, 'Wie sieht das Muster philosophiehistorischer
Erklärung aus?'. Beide Fragen lassen sich auf fast undenkbar viele Arten
angehen. Grundvoraussetzung eines jeden Beantwortungsversuches muss

allerdings eine Aufhebung der im allgemeinen Wissenschaftsbewusstsein
immer noch allzu fest verankerten strikten Trennung von 'Erklären' und
'Verstehen', von 'Natur-' und 'Geisteswissenschaften' sein. Unter 'Aufhebung'

verstehe ich dabei allerdings keineswegs eine schlichte Leugnung
jeden Unterschiedes, sondern den Aufweis der Möglichkeit von, wie ich es

genannt habe, «verschränkt-wechselseitigen Dienstleistungen»45 von
Objekt- und Metatheorie dieser beiden Gruppen. Unter dieser Bedingung
wird sich dann zeigen lassen, dass die Ansprüche, die an eine Erklärung
gestellt werden, jeweils definieren, wie geartet sie sein muss, um als 'Erklärung'

akzeptiert zu werden. Die Erklärungspragmatik entscheidet mithin
letztlich darüber, ob ein Antezedens zugleich auch schon als Explanans
aufzufassen ist oder ob es dazu eines Rekurses auf höherstufige
Theorieelemente bedarf. Es gibt mithin - darauf wird die Ausarbeitung dieses

Teiles in Auseinandersetzung mit der gegenwärtigen analytischen,
transzendentalphilosophischen, dialektischen und sonstigen Debatte um den

Erklärungsbegriff in den Geschichtswissenschaften46 hinauslaufen - we-

4,1 Damit ist gemeint, dass in solchen Fällen immer Faktoren wie z. B. der der 'knappen
Ressource Zeit', also, wenn man will, zufällige Bestimmungen der Arbeitssituation des

betreffenden Philosophiehistorikers, als Erklärungen dafür beigezogen werden müssen,

warum etwa die Sozialparameter nicht untersucht wurden, obwohl sie es nach Massgabe
des Interesses am Ganzen und dessen, was gerade 'theorie-modisch' ist, hätte werden
müssen.

45 Vgl. W. Ch. Zimmerli: Paradigmawechsel und Streitbehebung. Einheitswissenschaft -
einmal anders. In: R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli (Hg.): Wissenschaftstheorie
a. O. (Anm. 22) 352ff.

46 Einen instruktiven Überblick über die Probleme im Rahmen der analytischen Diskussion

232



der 'richtige' Erklärungen vs. 'Pseudoerklärungen' noch verschiedene

Erklärungstypen, sondern nur verschiedene Anforderungsstandards und
entsprechend verschiedene extensive und intensive Parameterquantitäten47.

Demzufolge lässt sich antizipieren, dass aufdie beiden Leitfragen dieses

Problemkomplexes sich mit einer einzigen Antwort erwidern lässt: Es ist

philosophiehistorische Erklärung möglich, und die Standards, die sie

definieren, lassen sich in einer 'Logik der Plausibilität' zusammenfassen: also

bedarf es keines eigenen Musters philosophiehistorischer Erklärung,
sondern diese verfährt nach dem (nach Massgabe der Plausibilitätslogik)
abgewandelten allgemeinen Erklärungsschema, das mit entsprechenden
spezifischen Abwandlungen für alle Bereiche gilt, in denen etwas erklärt
werden soll, die - mit anderen Worten - zu verstehen48 sind.

Es bedarfwohl kaum noch eigens der Erwähnung, dass die den Schlussteil

der zu entwerfenden Theorie ausmachende 'Logik der Plausibilität' in
nichts anderem bestehen kann als in der reflexiven Ausarbeitung von
Rhetorik und Hermeneutik in Auseinandersetzung mit den ähnlich
angesetzten kommunikationstheoretischen Versuchen der Kritischen Theorie49.

Dies alles hat eingestandenermassen (wenigstens zum Teil) den
Charakter eines Programmes, aber, wie ich meine, eines Programmes, das

gibt K. Acham: Analytische Geschichtsphilosophie. Eine kritische Einführung (Freiburg/
München 1974) bes. 151 fT. ; als äusserst erhellend darf genannt werden G. H. van Wright:
Erklären und Verstehen (dt. Frankfurt a. M. 1974): vgl. auch die «Transzendentalen Analysen»

und «Dialektischen Reflexionen» in: H. M. Baumgartner/J. Rüsen(Hg.).a.O. (Anm.
2) 253fT.; vgl. aber auch H. M. Baumgartner: Kontinuität und Geschichte. Zur Kritik und
Metakritik der historischen Vernunft (Frankfurt a. M. 1972) 288ff.

47 Die Quantifizierungsdifferenzierung nach Extension und Intension versucht einzufangen.
dass es sowohl möglich ist, einer gegebenen Erklärung gegenüber mehr Erklärungsschritte
(in Richtung auf einen potentiellen unendlichen Regress) zu verlangen, als auch, strengere
Kriterien für jeden einzelnen Schritt zu fordern (etwa: wir wollen ab sofort keine statistischen

Erklärungen mehr zulassen o.ä.). Beides ist aber nach meiner Auffassung abhängig
von der je in Ansatz gebrachten und geltenden, d.h. allgemein anerkannten Erklärungspragmatik.

48 < Verstehen) wäre demnach nichts als ein anderer Ausdruck für ein in bestimmter anforde-

rungsstandard-abhängiger Weise abgewandeltes Erklären et vice versa.
49 Vgl. etwa H.-G. Gadamer: Rhetorik a.O. (Anm. 21): J. Habermas: Vorbereitende

Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kompetenz. In: ders./N. Luhmann:
Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie - Was leistet die Systemforschung? (Frankfurt

a.M. 1971) 101 fF.; ders.: Wahrheitstheorien. In: Wirklichkeit und Reflexion.
Festschrift für W. Schulz (Pfullingen 1973) 21 Iff.

233



zumindest in der Denkerfahrung jederzeit intersubjektiv begründbar ist

und dessen Leistungsversprechen mir noch im Steigen begriffen zu sein

scheinen50.

50 Die Berechtigung zu dieser Annahme stützt sich aufdie Vermutung, dasssich Philosophiegeschichte

im zu Beginn angezogenen Prozess allgemeiner Historisierung immer mehr
konsolidiert - gleichsam als 'Bollwerk'-Disziplin des ganzen Faches - und dass dadurch
das bislang ignorierte Theoriedefizit spürbar wird.

234


	Wozu noch Philosophiegeschichte? : Legitimationsprobleme als Ansatz zu einer Philosophiegeschichtstheorie

