Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Wozu noch Philosophiegeschichte? : Legitimationsprobleme als Ansatz
zu einer Philosophiegeschichtstheorie

Autor: Zimmerli, Walther Ch.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

WALTHER CH. ZIMMERLI

Wozu noch Philosophiegeschichte?

Legitimationsprobleme als Ansatz zu einer Philosophiegeschichtstheorie

Die aus dem reziproken Verwiesensein von Philosophie und Philosophiegeschichte resul-
tierende Zirkularitdt wird in einem ersten, reflexiven Gang als Ergebnis eines aporetisch-
‘dialektischen” Denkerfahrungsprozesses philosophisch begriindet. Das solchermassen si-
chergestellte zirkuldre Selbstbegriindungsfundament von Philosophie und Philosophiege-
schichte impliziert eine Philosophiegeschichtskonzeption, die ihre zumindest relative Validi-
tit dadurch ausweist, dass sie die heute zur Hauptsache vertretenen anderen Philosophiege-
schichtskonzeptionen (die ‘historistische’, ‘pragmatistische’, ‘ideologiekritische’ und ‘herme-
neutische’ Konzeption) als begriffliche Vereinseitigungen zu erkliren imstande ist. Dass die
begrifflich explizierte Zirkelstruktur in der Tat ein angemessenes Verstindnis darstellt, ist
damit also sowohl durch reflexive Begriindung in der Denkerfahrung als auch durch Bewiih-
rung in der Kritik anderer Auffassungen gezeigt. Es liegt daher nahe, aus dieser Grundlegung
bereits Konsequenzen fur die darauf aufzubauende Theorie der Philosophiegeschichte zu
ziechen. Die wichtigsten Resultate: Die Aufgabe der Philosophiegeschichte als der sich
reziprok historisch bedingend wnd bedingt wissenden Philosophie ist es, ihre Zeit daraufhin
zu analysieren, inwieweit sich in ihr aberratives Denken als Tendenz oder gar Faktum findet
und wie dem zu begegnen sei. Eine in dieser Art zu verstehende Philosophiegeschichts-
titigkeit muss sich immer als gewordene, aber frei ordnende Projektionstitigkeit begriffli-
chen Denkens in seine diachrone Erstreckung auffassen. Mithin sind die Standards philoso-
phiehistorischer Erkldrung nicht analytisch, sondern nur erklirungspragmatrisch definiert.

In gewisser Hinsicht scheint die Leitfrage, die im Titel formuliert ist,
einige Jahre zu spat zu kommen', denn man darf davon ausgehen, dass die
eigentliche ‘Legitimationskrise’ der Philosophiehistorie im Zusammen-

' In der Tat greifen die nachstehenden Erdrterungen auch zuriick auf einen Vortrag glei-
chen Titels, den ich bereits am 3. 12. 1973 vor der Philosophischen Gesellschaft Ziirich
gehalten und in dem ich bestimmte Grundgedanken dieses Aufsatzes zum Ausdruck
gebracht habe. Der anregenden und fiir mich aufschlussreichen Diskussion verdanke ich
manche Bereicherungen: insbesondere habe ich Helmut Holzhey zu danken, aus dessen
Besprechung meines Vortrages ich wesentliche Hinweise entnehmen konnte; vgl. H.
Holzhey: Die Philosophie und ihre Geschichte. Zu einem Vortrag von Walther Zimmerli.
In: Neue Ziircher Zeitung (Morgenausgabe 17. 1. 1974) 25.

Korrespondenz: Prof. Dr. Walther Ch. Zimmerli, Hornstrasse 26, CH-8308 IlInau

199



hang stand mit der allgemeinen Krise der Geschichtswissenschaften?,
ausgelost durch die Enthistorisierung der Wissenschaften in den Hoch-
schulreformbewegungen der ausgehenden sechziger Jahre. Die Krise der
Geschichtswissenschaften aber ist voriiber, in gewissem Sinne iiberwun-
den (wenn auch wohl noch nirgends richtig bewiiltigt), und wir kénnen
heute gar getrost von einem erneuten — vielleicht reaktiven — «allgemeinen
Prozess rasch fortschreitender Historisierung unserer 6ffentlichen Kultury
sprechen, was soviel heissen soll, dass auch die Philosophiehistorie — wie
die Historie iiberhaupt — «ihre generelle Rechtfertigungy findet «in den-
selben Griinden, auf die die Aktivititen dieses allgemeinen Historisie-
rungsprozesses sich stiitzen». Diese Griinde lassen sich — so jedenfalls
Hermann Liibbe — zusammenfassen im Begriff der «kulturelle(n) Kom-
pensation eines dnderungstempobedingten Schwundes an Vertrautheity»?.

Aber auch Liibbe muss zugeben, dass in Deutschland — jedenfalls in
der Selbstdarstellung der professionellen Philosophie in den letzten Jah-
ren — «die Philosophiehistorie in der Tat extrem randstiandig»4 war, und
das bedeutet, dass die ‘Legitimationsprobleme der Philosophiechistorie’
gerade fachintern noch nicht gelost sind, dass gerade dort, wo sie betrieben
werden soll, Philosophiegeschichte vielmehr immer noch — oder vielleicht
sogar erst recht wieder — das Odium 'von Nabelschau und Philosophie-
ersatz hat, auf das Kant bereits abhob, als er iiber die spottete, «denen die
Geschichte der Philosophie (der alten sowohl als der neuen) selbst ihre
Philosophie ist»®. Nun ist dem zwar uneingeschrinkt zuzustimmen: Philo-
sophiehistorie ist in der Tat nicht Philosophieersatz; aber eine interne,
nicht auf ausserphilosophische Legitimation bezogene Funktion ist der
Philosophiehistorie sicherlich zuzuweisen, wie ich meine, Und dies nicht
auf eine dusserliche Weise, sondern aus der begrifflichen Verschrinkung
von Philosophie und ihrer Geschichte zu tun, ist das Anliegen der folgen-
den Gedanken.

Es leuchtet ein, dass die Einlosung dieses Anliegens, auch wenn sie im

2 Vgl. dazu R. Koselleck: Wozu noch Historie? In: H. M. Baumgartner/J. Riisen (Hg.):
Seminar: Geschichte und Theorie. Umrisse einer Historik (Frankfurt a. M. 1976) 17ff.;
zuerst erschienen in: Historische Zeitschrift 212 (1971) 1ff.

3 H. Liibbe: Philosophische Editionen — kulturpolitisch von hohem Rang, wissenschafts-
politisch ohne Priferenz. In: Wirtschaft und Wissenschaft H. 2 (1976) 3.

4 Ebda.

5 1. Kant: Prolegomena zu einer jeden kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird
auftreten konnen (1783). Vorwort. In: Akademie-Ausgabe Bd. 1V, 255.

200



Rahmen der Gesamtkonzeption einer meta- bzw. periphilosophischen®
Theorie der Philosophiegeschichte geschieht, noch kein Bestandstiick der-
selben sein kann, sondern allenfalls den Status von Prolegomena zu einer
solchen hat, Prolegomena im Sinne einer reflexiven Durchdringung, die
im gleichen Legitimations- wie Grundlegungsfunktionen zu erfiillen im-
stande ist. Als Ansatzpunkt wihle ich dabei, da dies das einzige ist, dessen
ich mich als Voraussetzung bedienen darf, die Frage “Wozu noch Philoso-
phiegeschichte? selbst (I). Nachdem diese auf ithre moglichen Bedeu-
tungsgehalte hin befragt ist, soll sie in einem exemplarischen reflexiven
Durchgang durch ihre Deutungsmoglichkeiten als Frage nach dem Ver-
hiltnis von Philosophie und Philosophiegeschichte aporetisch auf ihren
fundamentalen Kern reduziert werden (II), von dem aus das befragte
Verhiltnis in einem dritten Schritt wieder erneut konstruiert, also re-
konstruiert werden kann (III). Die Probe aufs Exempel stellt der vierte
Schritt dar, in dem die Rekonstruktion aufihre Validitit hin daran gemes-
sen wird, ob sie ihrerseits in der Lage ist, andere Philosophiegeschichts-
auffassungen kritisierend zu erkldren (IV). Der fiinfte und letzte Teil
versucht, aus der Skizze der wesentlichen theoretischen und methodologi-
schen Weiterungen, die sich aus der entwickelten Auffassung der konstitu-
tiven Beziehung von Philosophie und Philosophiegeschichte ergeben ha-
ben, die moglichen Konsequenzen andeutungsweise zu ziehen, um so die
Prolegomena auf das auf'sie Aufzubauende hin zu 6ffnen (V).

- Zugegeben — dieses Vorgehen ist recht kompliziert und zuweilen anfor-
derungsreich, zumal heute, da man in der Regel ‘wie aus der Pistole ge-
schossen’ mit einer deskriptiven Theorie oder einem Postulat zu beginnen
pflegt. Indessen darf Philosophie meines Erachtens den Anspruch reflexi-
ver Selbstbegriindung aus Denkerfahrung nicht ungestraft preisgeben:
daran fithrt auch noch so viel und noch so schéne hausgemachte “Theorie’
nicht vorbei.

¢ Zu neuerer Literatur zur «Philosophie der Philosophie» bzw. «... der Philosophiege-
schichte» (E. Roer, F. Koppen) vgl. L. Geldsetzer: Die Philosophie der Philosophiege-
schichte im 19. Jahrhundert. Zur Wissenschaftstheorie der Philosophiegeschichtsschrei-
bung und -betrachtung (Meisenheim a.G. 1968) 117 Anm. 10; ders.: Was heisst Philoso-
phiegeschichte? Diisseldorfer Philosophische Bausteine I (Diisseldorf 1968) 15 Anm. 12.

201



I. Die Frage ‘Wozu noch Philosophiegeschichte?’

Diese Frage, von deren Analyse ich ausgehen will, verrit sich selbst.
Schon durch ihre Formulierung ‘bekennt’ sie sich eines zweifachen ‘schul-
dig’:

Zum einen verrit sie dem Eingeweihten dadurch, dass dieser ihre Ana-
logbildung zu einer bedeutsam gewordenen Titelfrage Adornos’ sofort
bemerkt, die Intention meiner Ausfithrungen, niamlich die apologetische:
Ich thematisiere die Frage nach dem ‘Wozu’ der Philosophiegeschichte,
weil ich eine Antwort auf sie geben zu konnen meine, nicht weil ich Philo-
sophiegeschichte fiir sinnlos halte.

Zum anderen ist diese Frage aber ebenso ihrer eigenen Aktualitit
direkt eingestdndig. Sie fragt nicht: ‘Was heisst und zu welchem Ende
betreibt man Philosophiegeschichte?’ oder —in etwas modernisierter Form
— ‘Wozu Philosophiegeschichte? sondern der Ton liegt in ithr auf dem
‘noch’. Ein ‘noch’ in einer Frage verweist auf einen fritheren, eventuell
anderen Zustand. So fragen wir etwa ‘Wozu brauchen wir heute noch
Latein? und meinen damit, dass es frither wohl durchaus niitzlich und
sinnvoll gewesen sein moge, Latein zu konnen, heute aber (vielleicht)
nicht mehr. Die Frage “‘Wozu noch Philosophiegeschichte?” meint also
eigentlich: “‘Wozu heute noch Philosophiegeschichte?’. Sie verridt damit
ithre Aktualitdt und lduft—im gleichen — Gefahr, als ‘bloss modische’ Frage
apostrophiert und im Regelfalle dadurch auch schon erledigt zu werden.
Indessen ist nicht alles, was aktuell ist, modisch (und umgekehrt): und zu
der Art von Fragen, die aktuell, aber nicht (oder noch nicht wieder) mo-
disch sind, gehort die Frage “Wozu heute noch Philosophiegeschichte?.

Bislang habe ich das Wort ‘aktuell’ vollig umgangssprachlich ge-
braucht. In dieser Verwendungsweise meint es soviel wie ‘dringend’, ‘wich-
tig’, ‘brennend’, wohl auch ‘neu’, und von dieser umgangssprachlichen
Bedeutung rithrt auch die Gefahr, es mit ‘modisch’ zu verwechseln. Bei
etwas genauerem Zusehen entpuppt sich die Bedeutung dieses in Philoso-
phenohren so verdachtig klingenden Wortes der Umgangssprache aber
als etwas hochst Préazises und fiir die Philosophie durchaus Brauchbares:
‘Aktualitit einer Frage’ heisst dann: ihre wirkende Wirklichkeit. So be-
trachtet, ist Philosophiegeschichte ein aktuelles, ein wirkend wirkliches

7 Th. W. Adorno: Wozu noch Philosophie. In: ders.: Eingriffe. Neun kritische Modelle
(Frankfurt a. M. 1963) 11fI.; zuerst in: Merkur (November 1962).

202



Problem. Fiir wen? — Doch wohl fiir den, der sie betreibt. Das Problem der
Philosophiegeschichte ist mithin nur dann ein wirkend wirkliches, wenn
Philosophiegeschichte auch betrieben wird.

Ein naheliegender Fehlschluss wire nun, von der notwendigen Bedin-
gung auf die hinreichende zu schliessen, indem man anstelle des Satzes
‘Nur wenn Philosophiegeschichte betrieben wird, wird sie zum aktuellen
Problem’ den Satz ‘Immer wenn Philosophiegeschichte betrieben wird,
wird sie zum aktuellen Problem’ setzen wiirde. Dass aber das nicht zutrifft
— gerade darin liegt bereits ein Teil des Problems. Offenbar reicht die
Bestimmung ‘Philosophiegeschichte wird betrieben’ als hinreichende Be-
dingung zur Problematisierung der Philosophiegeschichte noch nicht aus.
Es muss also mindestens eine weitere notwendige Bedingung namhaft
gemacht werden, damit die hinreichende Bedingung fiir die Problemati-
sierung der Philosophiegeschichte aufgefunden werden kann.

Hierbei kann uns die Formulierung des Themas ‘Wozu noch Philoso-
phiegeschichte?’ weiterhelfen. Zum Problem wird das “‘Wozu’ der Philoso-
phiegeschichte, ihr — so ldsst sich in einer ersten Niaherung formulieren —
Sinn und Zweck. Philosophiegeschichte wird demnach zum Problem,
wenn sie betrieben wird, ohne dass sie einen ersichtlichen Zweck hat, oder
umgekehrt: Solange der Sinn und Zweck von Philosophiegeschichte fiir
jedermann einleuchtend und selbstverstindlich ist, werden hochstens ver-
fahrenstechnische Fragen ihrer Durchfithrung, wird aber nie sie selbst
zum Problem. Und damit ist in der Tat die hinreichende Bedingung fiir die
Problematisierung der Philosophiegeschichte genannt, und es gilt: Philo-
sophiegeschichte selbst wird immer dann zum Problem, wenn ihr Zweck
nicht mehr fiir jedermann einsichtig und selbstverstindlich ist. Indessen
ist das ‘jedermann’ noch zu ungenau. Ist es z. B. bereits hinreichend fir die
Problematisierung der Philosophiegeschichte, wenn ein ‘Irgendjemand’,
einer, der von Philosophie sonst gar nichts versteht, nach ihrem Sinn und
Zweck fragt? Ich glaube, diese Frage muss bejaht werden, genauer: unter
der Bedingung bejaht werden, dass die Sinn- und Zweckfrage sich an den
richtigen Adressaten, und das heisst: an die Philosophie richtet. Nur sie ist
in der Lage, auf diese Frage Auskunft zu erteilen — wer sollte es sonst sein?
Und mit der Beantwortung dieser Frage wird sich, wenn der Zweck der
Philosophiegeschichte wirklich einleuchtend und selbstverstiandlich ist,
der Fragende zufriedengestellt erweisen, oder er fragt weiter, und dann ist
die Philosophiegeschichte auch fiir den Antwortenden, den Philosophen,

203



zum Problem, zum Stein des Frageanstosses geworden. — So betrachtet, ist
die Frage nach Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte eine Legitima-
tionsfrage. Sie fordert von der Philosophiegeschichte einen Auswelis ihrer
Legitimitat.

Nun wird heute — daran besteht kein Zweifel — Philosophiegeschichte
betrieben, und ebenso zweifelsfrei lidsst sich sagen, dass Sinn und Zweck
dieses Treibens sicher nicht allen vollig einsichtig und selbstverstindlich
ist. Mit ‘Sinn und Zweck’ meine ich, um es deutlicher zu sagen, den imma-
nenten Sachsinn und Sachzweck der Philosophiegeschichte, nicht etwa
hochschul- und wissenschaftspolitische Zwecke (oder dhnliches), wie sie
heute mit viel Aufwand und gutem Recht etwa unter dem Motto ‘Die
Rolle der Philosophiegeschichte in der Lehrerausbildung™ oder ‘Die kul-
turpolitische Bedeutsamkeit von Klassikereditionen™ diskutiert werden.
Solchen Unterfangen sei der Sinn nicht bestritten, und es steht ausser
Frage, dass ohne sie die professionelle Philosophie — nicht nur in ihrer
philosophiehistorischen Spielform — institutionell und finanziell bedeu-
tend schlechter dastiinde. Indessen — noch besser wire es, so meine ich,
wenn solche Werbedebatten um externen Sinn und Zweck es nicht mehr
notig hdtten, argumentativ gleichsam von der Hand in den Mund leben zu
miissen, sondern auf prinzipientheoretische Reflexionen zuriickgreifen
konnten, die — dem Intersubjektivititsstatus naturwissenschaftlicher Ex-
perimente analog — prinzipiell jederzeit und fiir jedermann allein im
Umfeld der ‘Erfahrung des Denkens’ nachvollziehbar sind. — Der Ent-
schluss, den zu erfragenden Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte
philosophieimmanent anzusiedeln, unter Ausgrenzung aller externen
Funktionen, ist daher nicht rein dezisionistisch, sondern seinerseits argu-
mentationsfunktional zu begriinden. Wohin er fithren wird, ist, zumindest
tendenziell, bereits abzusehen: in Richtung auf einen aporetisch konsti-
tuierten Selbstbegriindungs- und -auslegungsgang, vergleichbar der In-
tention des Beginnes der Hegelschen (Phinomenologie des Geistes)'©.

8 Zur Rolle der Philosophie und ihrer Geschichte im Rahmen der Lehrerbildung bietet eine
Literaturzusammenstellung der Aufsatz von H. Poser: Die Funktion der Philosophie in
der Lehrerbildung. In: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie H. 2 (1976) 171, bes. in den
Anmerkungen.

? Vgl. H. Liibbe: Philosophische Editionen a.O. (Anm. 3).

10 Im Blick sind dabei die Gestalten I-V der «Phinomenologie), die noch «Gestalten nur des
Bewusstseins», noch nicht «Gestalten einer Welty sind, vgl. G. W. F. Hegel: Phdnomeno-
logie des Geistes, hg. von J. Hoffmeister (6. Aufl. Hamburg 1952) 315.

204



Zudem wird auch von aussen her, von der Seite des angefiithrten ‘Jeder-
mann’ heute tatsichlich die Frage nach Sinn und Zweck der Philosophie-
geschichte gestellt, wobei immer zugleich auch Alternativen angeboten
werden. Wir konnen also unsere Ausgangsfrage nach dem bisher Darge-
legten als die in ihrer Aktualitit ausgewiesene Frage formulieren: Was ist
Sinn und Zweck davon, dass die Philosophie heute noch Philosophiege-
schichte betreibt, wo doch anstelle der Philosophiegeschichte heute eher
dies oder jenes (auf Beispiele verzichte ich) betrieben werden miisste?

In dem von mir bisher Ausgefiithrten hat sich bereits implizit auch eine
Deutung des dritten Bestandteils der Ausgangsfrage, des Wortes ‘Philoso-
phiegeschichte’, ergeben. Dieses Wort wird ja in vielfachen Bedeutungen
gebraucht. Analog zu den sattsam bekannten Bedeutungen des einen
seiner beiden Elemente, des Wortes ‘Geschichte’ namlich, kann es objek-
tiv die ‘res gestae’, als das — zeitlich verstandene — Geschehen der Philoso-
phie, oder subjektiv die ‘historia rerum gestarum’ als die Geschichtsschrei-
bung dieses — zeitlich verstandenen — Geschehens bedeuten. Mein bisheri-
ger Gebrauch des Wortes ‘Philosophiegeschichte’ hat gezeigt, dass es eher
im zweiten Sinne aufzufassen ist. Jedoch meint ‘historia’ wohl vordringlich
ein Produkt, die geschriebene Geschichte, und erst dann die Tatigkeit des
Herstellens dieses Produktes, das philosophiegeschichtsschreibende Tun.
Dieses Tun aber ist es genauer, was hier als Philosophiegeschichte im Blick
steht. Es wird sich noch herausstellen, dass und warum diese Differenzie-
rung und Eingrenzung notig ist. ‘Philosophiegeschichte’ in der Frage
‘Wozu noch Philosophiegeschichte? meint also die Tétigkeit oder das Tun
des ‘Schreibens’ von Geschichte der Philosophie.

Auch diese Bestimmung ist aber noch nicht streng genug. Zunichst ist
das ‘Schreiben’ in ihr als ein reprisentativer ‘pars pro toto’-Ausdruck
aufzufassen. Das tatsdchliche Aufschreiben von Geschichte der Philoso-
phie vertritt im Idealfall jeweils nur die Stelle des Ganz-Erfasst-Habens.
Wir kénnen daher im Zusammenhang mit der vorhin getroffenen Um-
schreibung der objektiven Bedeutung von ‘Geschichte’ auch sagen: ‘Phi-
losophiegeschichte’ heisst hier “Tatigkeit des im Idealfalle Ganz-Erfassens
des —zeitlich verstandenen — Geschehens der Philosophie’. Und noch eine
weitere Einschrinkung dringt sich auf, bezieht man die Faktizitit philo-
sophiegeschichtlichen Tuns in die Uberlieferung ein: Auch das Erfassen
von Einzelnem, etwa des Gedankens der Negation der Negation bei Hegel
oder des ontologischen Arguments bei Anselm, miisste noch von der

205



Bestimmung der Philosophiegeschichte gedeckt werden. ‘Philosophiege-
schichte’ meint also im folgenden: ‘Tdtigkeit des im Idealfalle Ganz-Erfas-
sens von im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie Geschehe-
nem’.

Nun habe ich in der erlduternden Analyse der Ausgangsfrage bewusst
einen wesentlichen Faktor unterschlagen: den Faktor ‘Philosophie’. Ich
sage (bewusst unterschlagen), denn dieses Unterschlagen hat seinen
Grund: Ich werde mich (einstweilen) nicht unterfangen, hier die Frage zu
beantworten ‘Wozu noch Philosophie?, die ich zur auch nur ansatzweisen
Aufhellung des Faktors ‘Philosophie’ zumindest in Angriff nehmen
miisste. Es wird ja ohnehin jedermann einleuchten, dass es eigentlich die
Legitimationsprobleme der Philosophie sind, die hier in Form der Frage
‘Wozu noch Philosophiegeschichte?” anstehen, und es bedarf auch keiner
sonderlich geschulten Beobachtungsgabe, um festzustellen, dass die Frage
‘Wozu noch Philosophie?’ seit dem genannten Adorno-Aufsatz (und auch
schon vor ihm) eine bedeutend stiarkere Konjunktur hat als die analog
gebildete nach der Philosophiegeschichte —eine Unzahl von einschligigen
Publikationen belegt dies''. — Und dennoch: Die polemisch oder apologe-
tisch gestellte Frage nach Sinn und Zweck der Philosophie selbst ist eine,
deren grundsitzliche Antwort immer schon feststeht und daher fiir unsere
Fragestellung vorausgesetzt werden kann.

Warum? — Well jede Philosophielegitimation (oder deren Bestreitung),
auf die die Frage‘Wozu noch Philosophie? abzielt, sich selbst eriibrigt:
Entweder lduft sie niamlich letzten Endes auf eine philosophie-wissen-
schaftspolitische Kosten-Nutzen-Rechnung hinaus, dann ist sie aber nicht
philosophisch, sondern allenfalls 6konomisch, oder sie fithrt Philosophie
vor, nimmt den Fragenden und Rechtfertigung Heischenden gleichsam
mit auf eine ‘philosophische Denkreise’, dann ist die Rechtfertigung aber
bereits geschenkt. Das ist das Auszeichnende an der Philosophie, dass sie
im durchgefithrten Zweifel an threr Rechtfertigung — wieder: nicht der
Institution, aber der Sache nach — bereits gerechtfertigt ist. — Ich werde also
nicht die Philosophie rechtfertigen, sondern nur die konditionale Bezie-
hung von Philosophie und Philosophiegeschichte befragen; anders: unter

I Die Publikation einer einschligigen kommentierten Bibliographie steht noch aus; meine
eigenen Recherchen lassen mich vermuten, dass es sich dabei um {iber hundert Titel
(unterschiedlicher Qualitit allerdings) allein im deutschsprachigen Raum handelt, und
zwar alle seit den sechziger Jahren.

206



vorausgesetzter Legitimation von Philosophie iiberhaupt die Frage stel-
len: “‘Wozu dann (noch) Philosophiegeschichte?” Damit soll nicht gesagt
sein, dass ich im folgenden auf Reflexionen zum Thema Philosophie
ganzlich werde verzichten kénnen.

I1. Aporien der Frage ‘Was ist eigentlich Philosophiegeschichte?’

Aus der Analyse der Ausgangsfrage hat sich als Gegenstand unseres
weiteren Durchdenkens die Frage ergeben: “Welchen Sinn und Zweck hat
es, dass die Philosophie heute noch die Tatigkeit des im Idealfalle Ganz-
Erfassens von im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie
Geschehenem betreibt? Dazu miissen wir aber wissen: Was ist eigentlich
Philosophiegeschichte? Letzterer Frage soll nun nachgegangen werden.
Aber wie? Damit stellen wir die Frage nach der Methode.

Als am nachsten liegend bietet sich hier die empirische Methode an, die
sich etwa so beschreiben liesse: In einem ersten Schritte werden alle greif-
baren Ausserungen iiber das, was Philosophiegeschichte eigentlich ist,
empirisch aufgesucht und klassifiziert. Bei der Beschreibung des néchsten
Schrittes wird man —je nachdem, ob man ein Vertreter des Induktionismus
oder des Deduktionismus ist — entweder sagen, es werde nun aus diesen
Aussagen das thnen Gemeinsame abstrahiert und verallgemeinert, oder
aber, es werde — weiss Gott woher — eine Hypothese aufgestellt, die an dem
gesammelten Ausserungsmaterial iiberpriift werde.

Wie auch immer wir uns in dieser Frage entscheiden, jedenfalls fithrt
uns dieser Weg in ein Dilemma, das in der folgenden Alternative von
logischen Untragbarkeiten besteht:

1. Entweder begeht man beim empirischen Vorgehen den logischen Feh-
ler des ‘petitio principii’ genannten Zirkels, d.h. das, was gefunden
werden soll, in unserem Fall die Bestimmung dessen, was ‘philosophie-
geschichtliches Tun’ eigentlich heisst, wird im eigenen Vorgehen in
Form des Auswahlkriteriums bei der Auswahl des zur Uberpriifung
beigezogenen Materials schon vorausgesetzt.

2. Oder man setzt bereits ein nach der sogenannten ‘Typenregel’ gebilde-
tes Modell an und entnimmt das Auswahlkriterium einer Metatheorie.
Dann hitten wir also drei Stufen: 1. die Objektstufe, in unserem Falle
das philosophiegeschichtliche Tun, 2. die objektsprachliche Theorie,

207



also hier die Philosophiegeschichtstheorie, und 3. die Metaphilosophie-

geschichtstheorie, die die Regeln fiir die Bildung der Philosophiege-

schichtstheorie und eine Anzahl von Auswahlkriterien fiir als Uberprii-
fungsinstanzen zugelassene Elemente der Objektstufe enthielte. Man
sicht leicht, dass nun auf der erreichten Stufe der Metatheorie das

Problem der ‘petitio principii’ wieder auftaucht und dass die einzig

maogliche Art, es zu vermeiden, der Riickgang in den unendlichen Re-

gress ist.

Das ‘Empirismus-Dilemma in der Philosophie’ besteht mithin in der
Alternative: ‘petitio principii’ oder ‘unendlicher Regress’. Da aber der
Ausweg in den unendlichen Regress nichts als die Iteration des ‘petitio
principii’-Zirkels ist, handelt es sich dabei eigentlich gar nicht um ein
Dilemma, sondern nur um den Zirkel der ‘petitio principii’. Der Weg des
empirischen Aufsuchens dessen, was Philosophiegeschichte eigentlich ist,
endet mithin in der Aporie des, wie ich es nennen mochte, ‘Empirismus-
Zirkels’. — Lasst sich aus dieser Aporie etwas gewinnen fiir die Frage, wie
wir nun weiter vorgehen sollen? Mit anderen Worten: Lisst sich diese
Aporie auch produktiv machen?

Die Aporie, das Enden im ‘Empirismus-Zirkel’, ergab sich aus unserem
Ansatzpunkt beidem, was andere (Philosophen) dariiber gedussert haben,
was Philosophiegeschichte eigentlich sei. Wir setzten also selbst bei unse-
rer Fragestellung schon Philosophiegeschichte voraus. Bereits in unserem
Ansatz liegt mithin der Grund fiir das Scheitern im Zirkel. Unser Ansatz
muss also gedndert werden. Die folgenden alternativen Ansitze zur Lo-
sung der Frage ‘Was ist eigentlich Philosophiegeschichte?” sind denkbar:
1. Nicht die Sichtung von Ausserungen iiber Philosophiegeschichte, son-

dern von philosophiegeschichtlichem Tun selbst. Dieser Weg ist aber

aufgrund der offenkundig sich in ithm ebenfalls zeigenden Gefahr der

‘petitio principii’ fiir uns nicht gangbar.

2. Der Weg tiber die Befragung der Philosophie. Hier begehen wir offen-
bar keinen logischen Fehler, da ja die Legitimation der Philosophie
schon vorausgesetzt ist und damit zugleich, dass Philosophie nicht eo
ipso dasselbe wie Philosophiegeschichte sei. Um nicht wieder der Ge-
fahr der ‘petitio principii’ zu verfallen, miissen wir allerdings hierbei ein
‘Philosophiegeschichtsdenkverbot’ aufstellen. Dieser Weg liegt auch
von der vorhin formulierten Aufgabenstellung her durchaus nahe, die
ja die Konditionalbeziehung ‘Wenn Philosophie, dann Philosophiege-

208



schichtstatigkeit’ problematisierte. Es muss also im folgenden darum

gehen, diese Beziehung aufzuweisen.

Dazu ist es notwendig zu fragen: Was tun wir eigentlich, wenn wir
philosophieren? Nicht das Produkt dieses Tuns steht in Frage, die Philoso-
phie, sondern das Tun selbst. — Was tun wir also, wenn wir philosophieren?
— Als minimalste Bestimmung, der wohl auch niemand widersprechen
wird, wire anzugeben: wir denken. Nun denken wir allerdings oft und in
vielerlei verschiedenen Zusammenhingen, dass wir denken — dennoch
wiirden wir wohl kaum in all diesen Zusammenhingen sagen, dass wir
philosophieren. Gewohnlich gebrauchen wir das Wort ‘denken’ in Zusam-
mensetzungen, etwa: wir ‘denken iiber etwas nach’, wir ‘be-denken etwas’.
Was ist das ‘etwas’, das wir bedenken, iiber das wir nachdenken, wenn wir
dabei denken, dieses Denken sei Philosophieren? Das gesuchte Etwas
muss, soll das Denken, das es denkt, Philosophieren sein, sich selbst als ein
philosophisches ausweisen. ‘Philosophieren’ hiesse mithin, etwas Philoso-
phisches denken. Aber was ist philosophisch? Welches Unterscheidungs-
kriterium haben wir dafiir, ob das, was einer denkt, philosophisch ist oder
nicht, wenn nicht das des Philosophierens selbst? Wir drehen uns also
abermals im Kreise, den wir nun erneut als ‘petitio principii’ oder schlicht
als ‘circulus vitiosus’ bezeichnen konnen. Auch aus diesem Kreis kommen
wir also nicht heraus, wir mogen es anstellen, wie wir wollen.

So kénnen wir etwa — hypothetisch — die Bestimmung geben: Philoso-
phieren heisst die Probleme denken, die einen am stirksten bewegen.
Mitgedacht ist dabei aber immer: ‘philosophisch denken’. Und so enden
wir auch bei diesem Ansatz in der Aporie, in der wir uns nun nur noch in
einem geschlossenen Zirkel einer Tautologie bewegen und der wir wiede-
rum nur um den Preis des unendlichen Regresses entgehen kdnnten. Der
Antwort aufdie gesuchte Frage sind wir folglich um nichts ndher als zuvor.

Was ist der Grund dafiir, dass auch dieser zweite Untersuchungsgang in
eine Aporie fithrt? Der Ansatzpunkt fiir den zweiten Untersuchungsgang
war die reflexive Wendung von der Philosophiegeschichte zur Philoso-
phie, genauer: vom philosophiegeschichtlichen Tun zum Philosophieren.
Dabei hatten wir, um den Empirismus-Zirkel zu vermeiden, ein Philoso-
phiegeschichtsdenkverbot aufgestellt. Wenn nun aber gerade in diesem
Verbot und in der darin sich ausdriickenden Voraussetzung, das Philoso-
phieren sei ohne philosophiegeschichtliches Tun denkbar, der Grund fiir
den aporetischen Ausgang lage?

14 Swdia philos.. Vol. 37 209



Das, was wir denken, wenn wir dieses Denken ‘philosophieren’ nennen,
und die Weise dieses Denkens selbst waren als ‘philosophisch’ bezeichnet
worden: Philosophieren ist ein Denken, das philosophisch Philosophi-
sches denkt. Wenn wir nun den Begriff des Philosophischen aus dem des
Philosophiegeschichtlichen bestimmen wollten, ergébe sich daraus nicht
wieder ein Zirkel, und zwar ein indirekter, der darin bestiinde, dass Philo-
sophie durch Philosophiegeschichte bestimmt wiirde mit dem Ziel der
Bestimmung von Philosophiegeschichte? Auch dieser Weg endete also
aporetisch in einem Zirkel, der strukturell dem des Verhiltnisses von Arzt
und Rechtsanwalt gleicht: Wie der Arzt, der einen Rechtsanwalt benotigt
und zu einem seiner Patienten geht, nun Klient seines Patienten, dieser
aber Patient seines Klienten ist, so wire strukturell auch das Verhiltnis
von Philosophie und philosophiegeschichtlichem Tun zu beschreiben!2.
Und auch aus diesem Zirkel liesse sich nur dadurch entkommen, dass wir
in den unendlichen Regress eintreten.

Wir sind bei der Freilegung der Methode zur Bestimmung des Sinnes
und Zweckes der Philosophiegeschichte auf dem Wege tiber die Bestim-
mung dessen, was Philosophiegeschichte in dem definierten Sinne eigent-
lich sei, in drei zirkuldre Aporien geraten, die sich ihrerseits jeweils ausein-
ander ergaben, wenn wir auf den Grund ihres Zustandekommens reflek-
tierten und diesen auszuschalten versuchten. Es waren dies die dre1 Apo-
rien des ‘Empirismus-Zirkels’, des ‘Tautologie-Zirkels’ und des ‘Arzt-
Rechtsanwalt-Zirkels’. Diese drei Aporien sind keineswegs alle, die sich
denken lassen. Ich habe sie hier reprisentativ durchreflektiert, um damit
anzudeuten, dass jede riickfragende Reflexion auf das, was Philosophiege-
schichte eigentlich ist, in eine zirkuldre Aporie fiihrt, die sich jeweils nur
um den Preis des unendlichen Regresses ‘vermeiden’, das heisst also: nicht
vermeiden lésst.

Damit habe ich die drei Einzelerfahrungen des aporetischen Endens der
Reflexion generalisiert und die These aufgestellt: Jede Reflexion auf das,

12 Zur Abwehr des Arzt-Rechtsanwalts-Zirkels vgl. G. Sebba: What is «History of Philoso-
phy»? Doctrinal vs. Historical Analysis. In: Journal of the History of Philosophy VIII (1970)
251. Auch Sebba fithrt allerdings dieses Bild nicht zur Illustration einer Denkerfahrung
ein, sondern bezeichnet damit nur eine unvermittelt zu verwerfende Irrmeinung: «We
have a history of technology but not a technology of history; we do have both a history of
philosophy, and a philosophy of history. And this is not simply the case of the lawyer and the
doctor where the lawyer is his client’s patient and the doctor his patient’s client.» (Hervorhe-
bung von mir, WZ.)

210



was Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte ist, muss aporetisch in
einem Zirkel enden. Oder - fiir Wissenschaftstheoretiker exakter formu-
liert: Fiir alle x gilt, wenn x ein Reflektieren ist und als Gegenstand dieses
Reflektierens die Philosophiegeschichte angenommen wird, dann fihrt x
zu einem Zirkel. Eine solche Generalisierung ist sicher zuldssig, ob sie aber
zutrifft, ist eine Frage ihrer Bewdhrung. Diese Bewdhrung kann empirisch
geschehen, dann wiirde sie aber aufeine Bestimmung dessen, was Philoso-
phiegeschichte ist, zuriickgreifen miissen, sie wiirde also selbst wieder in
den philosophischen ‘Empirismus-Zirkel” geraten, also auch wieder apo-
retisch enden. Damit scheint auch unsere Befragung des philosophiege-
schichtlichen Tuns in einer generellen Aporie stecken zu bleiben.

Aber gerade aus der generalisierten und dadurch radikal verschirften
Aporie ldsst sich ein Ausweg finden. Unsere Voraussetzung war bisher, ein
Zirkel miisse immer vitids sein und sei gleichzusetzen mit einer Aporie.
Wie aber, wenn wir den Zirkel zum Prinzip machten? Das wiirde eine
grundsitzliche Anderung unseres bisherigen Denkens bedingen: In einem
erreichten Zirkel misste sich nicht die Falschheit des Weges zeigen, der zu
ihm fithrte. Damit wire philosophiegeschichtliches Tun als grundsétzlich
zirkuldr bestimmt: Weil dem philosophiegeschichtlichen Tun eine prinzi-
piell zirkuldre Struktur zugrunde liegt, deswegen muss alle Reflexion auf
sie zirkulér sein, aber gerade darum nicht enden. Die aporetisch scheinen-
den Reflexionsgidnge zu den drei vorgefithrten Zirkeln hin wiren dann
nicht Indizien fiir fehlerhaftes, sondern Indizien fiir richtiges Erfassen
dessen, was philosophiegeschichtliches Tun eigentlich ist. — Es versteht
sich wohl von selbst, dass dies reflexiv-selbstreferentiell dadurch begriind-
bar ist, dass unser Tun auch Philosophieren ist. Somit hat der Schluss auf
die Zirkelstruktur philosophiegeschichtlichen Tuns nichts mit naiver Ab-
bild-Dogmatik zu tun, wie man sie gelegentlich anldsslich der angeblichen
‘Widerspriichlichkeit der Realitidt’ von Mdchtegern-Dialektikern zu horen
bekommt.

I11. Die zirkuldre Verwiesenheit von Philosophie und Philosophiegeschichte
Somit hitten wir der Zirkelhaftigkeit in den vorgefithrten Reflexions-
gangen den vitiosen Charakter des Aporetischen genommen, wenn ..., ja

wenn wir wiissten, was das heissen soll: dem philosophiegeschichtlichen

211



Tun liegt prinzipiell Zirkelstruktur zugrunde. Dieser Frage ist nun folglich
nachzugehen. Damit kommen wir zur konstruktiven Phase, nachdem die
reduktiv-aporetische Phase zur Einsicht gefiihrt hatte, die wesentliche
Struktur des philosophiegeschichtlichen Tuns sei zirkelhaft. Das Ziel die-
ses Teiles muss es nun sein, die gefundene abstrakte Bestimmung philoso-
phiegeschichtlichen Tuns so weit zu konkretisieren, dass sich daraus un-
sere Ausgangsfrage ‘Wozu noch Philosophiegeschichte? beantworten
lasst.

Philosophiegeschichtliches Tun ist ein Denken, das sich auf Gegen-
stinde richtet, die es selbst damit erst hervorbringt, — so konnte eine erste
Niherungsbestimmung des Zirkelcharakters philosophiegeschichtlichen
Tuns lauten. Damit ist die Behauptung aufgestellt, es konne keine philoso-
phiegeschichtlichen ‘res gestae’, kein im — zeitlich verstandenen — Gesche-
hen der Philosophie Geschehenes geben ohne philosophiegeschichtliches
Tun. Diese — merkwiirdig anmutende — Behauptung verliert sofort an
Merkwiirdigkeit, wenn man sich fragt, was das heissen soll: ‘es gibt
nicht ...”. So wie wir es hier verstehen, muss es heissen ‘es ist nicht gege-
ben ...". Schon durch diese einfache Deutungsoperation erweist sich zwin-
gend die Notwendigkeit, etwas anzunehmen, dem gegeben ist. Unser Satz
‘Es gibt kein im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie
Geschehenes ohne philosophiegeschichtliches Tun’ heisst nun ‘Es ist kein
im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie Geschehenes
gegeben ohne etwas, dem es gegeben wire’. Gegeben ist es aber nur dem
philosophiegeschichtlichen Tun, dem Tun also, das sich und sein Augen-
merk auf in dem — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie
Geschehenes richtet.

Gehen wir noch einen Schritt weiter: Wie ist dem philosophiegeschicht-
lichen Tun das im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie
Geschehene gegeben? Da es im Geschehen der Philosophie Geschehenes
ist, doch wohl nicht anders als als Philosophie. Dieses ‘als Philosophie’
setzt in seiner apophantischen Verfassung voraus, dass das philosophiege-
schichtliche Tun iiber ein Kriterium verfiigt, welches erlaubt, etwas, das
‘als Philosophie’ gegeben ist, von anderem zu unterscheiden.

Das einzig mogliche Kriterium ist nun aber das der bewussten Identitét
des Tuns, das das Kriterium verwendet, mit dem, was es ‘als Philosophie’
von anderem abzutrennen hat. Ich sage ‘das einzig mogliche Kritertum’,
denn das einzige, was sonst noch als Kriterium denkbar wiire, das Krite-

212



rium ‘ex negativo’, liasst sich auf dieses zuriickfithren: Es wire fundiert in

der Grundannahme einer kontradiktorisch aufgebauten Welt, die sich

teilen liesse in Philosophisches und Nicht-Philosophisches. Somit wiirde

Kenntnis alles Nicht-Philosophischen ex negativo ein Unterscheidungs-

kriterium fiir Philosophisches liefern. Nur wire in einer so aufgebauten

Welt die Kenntnis alles Nicht-Philosophischen abhingig vom Wissen

dariiber, was philosophisch ist. Anderenfalls wire der Vorgang des Zur-

Kenntnis-Nehmens verunméglicht, da man ja nie wiisste, ob das, was man

gerade zur Kenntnis nimmt, etwas Philosophisches oder etwas Nicht-

Philosophisches ist. Wir konnen also festhalten: Das einzig mogliche Kri-

terium zur Unterscheidung des ‘als Philosophisches’ Gegebenen von an-

derem liegt in der bewussten Identitit dessen, dem es gegeben ist, mit dem,
was thm gegeben ist. Mit anderen Worten: Das philosophiegeschichtliche

Tun muss selbst philosophisch sein, damit ihm in dem — zeitlich verstande-

nen — Geschehen der Philosophie Geschehenes gegeben sein kann!3.

Damit haben wir nun aber nur die eine Seite des grundlegenden Zirkels
bestimmt. Denn bislang ist nur die zwingende Verbindung gezeigt: Philo-
sophiegeschichte muss philosophisch sein. Damit daraus aber ein Zirkel
werde, muss sich noch erweisen, dass der umgekehrte Zusammenhang
ebenso notwendig ist. Dann erst ist der Zirkel der Philosophiegeschichte
geschlossen, und erst dann ist gleichzeitig auch die zu Beginn aufgestellte
Forderung eingelost, es miisse die Konditional-Beziehung “‘Wenn Philoso-
phie, dann Philosophiegeschichtstitigkeit’ aufgewiesen werden.

Das fithrt uns erneut auf die Frage: Was tun wir denn eigentlich, wenn
wir philosophieren? Diesmal kdnnen wir diese Frage aber angehen, ohne
dass uns ein Philosophiegeschichtsdenkverbot im Wege stiinde. Philoso-
phieren lasst sich umschreiben als das Denken, bei dem, worauf immer es
sich auch richten mag, stets sein eigenes Werden mit im Spiel ist. Sein
eigenes Werden ist mit im Spiel, — das heisst soviel wie: es denkt — ob be-
wusst oder unbewusst — immer in Begriffen und Denkformen, in einer
bestimmten Sicht — von einem bestimmten Problembestand her. In all
seinem Denken wirkt demnach sein Herkommen mit.

13 Bei Hegel findet sich hierfiir die treffende Formulierung: «Der lebendige Geist, der in
einer Philosophie wohnt, verlangt, um sich zu enthiillen, durch einen verwandten Geist
gebohren zu werden.» G. W. F. Hegel: Differenz des Fichte’schen und Schelling’schen
Systems der Philosophie (1801). In: Gesammelte Werke 4,9; zur Interpretation vgl. W. Ch.

Zimmerli: Die Frage nach der Philosophie. Interpretationen zu Hegels «Differenzschrifts.
Hegel-Studien Beiheft 12 (Bonn 1974) 36f.

213



Das ist nichts Aussergewohnliches und gilt nicht nur fiir die Philoso-
phie. Die Philosophie ist aber als einzige in der Lage, sich als nicht ergeb-
nisgerichtete den ‘Luxus’ einer Reflexion auf dieses Herkommen leisten zu
konnen, und dies nicht nur bei sich, sondern auch bei anderen, etwa bei
Wissenschaften, Weltanschauungen, Ideologien. Fiir dieses reflektierende
Tun ist der Terminus ‘Hinterfragen’ in Gebrauch gekommen!#. Der Lu-
xus, sich und anderes auf sein Herkommen hin zu hinterfragen, ist aber
nicht ein reiner Luxus, sondern — und das ist nichts weniger als ‘communis
opinio’ —schlechterdings notwendig. Tut die Philosophie es namlich nicht,
so fallt sie selbst in den Zustand dogmatischer Behauptung dieser oder
jener sogenannten ‘Wahrheit’ zuriick, deren Scheinhaftigkeit sie an ande-
ren gerade aufzuweisen versucht. Aufweis von aus seinem Herkommen als
scheinhaft Erkanntem kann man ‘Kritik’ nennen. Das von Philosophen
heute wegen seiner inflationdren Entwertung nur noch ungern gebrauchte
Wort ‘Kritik’ erhilt somit wieder einen prizisen Sinn, wenn wir philoso-
phische Kritik nun verstehen als das philosophiegeschichtliche Tun im
Sinne eines Aufweisens der Scheinhaftigkeit von etwas aus seinem Her-
kommen. Da sich dieses Tun, wie wir sahen, aber vordringlich auf sich
selbst richten muss, gilt: Philosophieren ist wesentlich philosophiege-
schichtliches Tun, da es Kritik und Selbstkritik ist.

So haben wir nun jenen Punkt erreicht, an dem wir die Zirkelhaftigkeit
der Grundstruktur philosophiegeschichtlichen Tuns konkreter formulie-
ren konnen: Philosophiegeschichtliches Tun ist notwendige Bedingung
fir Philosophieren ebenso wie dieses fiir jenes. Oder ausfiithrlicher: Nur
wenn das philosophiegeschichtliche Tun selbst philosophisch ist, kann
thm in dem - zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie Gesche-
henes gegeben sein, und nur wenn das Philosophieren philosophiege-
schichtlich ist, kann es Kritik und Selbstkritik, mithin Philosophieren sein.
Philosophiegeschichtliches Tun hat also damit seinen Sinn und Zweck,
sein ‘Wozu’ und seine Legitimation darin erhalten, notwendige Bedin-
gung fir Philosophieren selbst zu sein.

14 Dieser Terminus stammt nach dem Artikel (Hinterfragen) von L. Oeing-Hanhoff im
Historischen Warterbuch der Philosophie Bd. 3 (1974) 1130f. vermutlich von F. Nietzsche,
Morgenréte S, Aph. 523, in dem Nietzsche ausfithrt: «Hinterfragen. — Bei allem, was ein
Mensch sichtbar werden ldsst, kann man fragen: was soll es verbergen? Wovon soll es den
Blick ablenken? Welches Vorurteil soll es erregen? Und dann noch: bis wie weit geht die
Feinheit dieser Verstellung? Und worin vergreift er sich dabei?»

214



In unseren Bestimmungen des philosophiegeschichtlichen Tuns haben
wir immer wieder die Wendung ‘zeitlich verstanden’ eingeschoben. Aus
der Auslegung dieser Wendung kénnen wir nun auch noch den Bereich
der ‘res gestae’, des Geschehens der Philosophie, in unsere Uberlegungen
miteinbeziehen. Das Geschehen der Philosophie —zeitlich verstanden — ist
eine Projektion von Uberzeitlichem, nimlich immer Gegenwirtigem. Das
Geschehen der Philosophie ist dem philosophiegeschichtlich Denkenden
als Aggregat oder gar System von einzelnem Geschehenem, von Gedan-
ken, Begriffen, Modellen, Strukturen, und wie man es auch sonst immer
nennen mag, unzeitlich iiberzeitlich gegenwiirtig. Darin, dass diese als
zeitlich verstanden werden, werden sie in einen genetischen Gesamtzu-
sammenhang projiziert, in einen Zusammenhang von Bedingungen und
Bedingtem. Und irgendwo am Ende dieses Zusammenhanges ordnet sich
auch der Ordnende selbst ein, er objektiviert sich in dem Konnex der
Philosophiegeschichte. Genau diese genetische Selbstobjektivation, deren
Voraussetzung die zeitliche Ordnungsprojektion des Geschehens der Phi-
losophie darstellt, ist ihrerseits ‘conditio sine qua non’ fiir die philosophi-
schen Funktionen der Kritik und Selbstkritik. Daraus ergibt sich aber
auch, dass Philosophiegeschichte im objektiven Sinne immer erst mit dem
eigenen Denken terminiert ist.

Die projektive Leistung, die ihrerseits ihren Gegenstand, die Philoso-
phiegeschichte im objektiven Sinne, erst konstituiert, verdient noch eine
etwas einlédsslichere Betrachtung. Denn zweifelsohne kommt dem proji-
zierenden Ich, dem Subjekt der Philosophiegeschichte mithin, der Status
eines transzendentalen Subjekts zu, gewissermassen der des ‘praeceptor
historiae’. Dieses genannte Philosophiehistoriker-(und damit, wie gezeigt,
Philosophen-)Subjekt projiziert also in Austibung seiner als ‘historia re-
rum gestarum’ bezeichneten Titigkeit das in und mit dieser subjektiv
Entworfene, einen ‘regulativ’ zu verstehenden Gesamtzusammenhang, in
einen zeitlich auseinandergelegten objektiven Ordnungsrahmen. Sicher-
lich nicht ‘subjektiv’ im Sinne von ‘willkiirlich und beliebig’, aber doch
spontan, nur begrenzt durch die sozusagen ‘rezeptiv’ aufgenommenen
Rahmenbedingungen des als Text oder dhnliches Gegebenen.

Dadurch nun, dass sich das ordnende Auseinanderlegen des sonst un-
zeitlich-tiberzeitlich Gegenwairtigen nur als ein diachrones Aufspannen in
der Zeitdimension fassen ldsst, holt die Zeitlichkeit als scheinbar neben-
sachlich gewordene den Schein der ‘Hauptsache’, des spontan projizieren-

215



den Philosophensubjektes nimlich, gleichsam wieder ein und hebt ihn
damit zugleich auf: Sie, die Zeitlichkeit, ist damit nicht mehr bloss reine
Anschauungsform, spontane Sinnlichkeit des inneren Sinnes etwa, son-
dern wird zur konstitutiven Grundkategorie rationalen Ordnens und refle-
xiven Selbstbewusstseins in einem. Denn die so — diachron — aufgespannte
Auslegung in Geschichte im objektiven Sinne umfasst ja diese und den
auslegend Projizierenden selbst: Die von ithm entworfene und diachron
aufgespannte Geschichte ist seine Geschichte, macht ithm sein eigenes
Herkommen — partiell — transparent und geniigt so dem alten philosophie-
spezifischen Postulat des ‘T'viy31 oeavtov’ — Philosophiegeschichte, heisst
das, als Mittel der Selbsterkenntnis.

Mit Hilfe dieser letzten Gedanken ist vermutlich auch einem méglichen
Missverstindnis vorgebeugt, dasin der Annahme sich ausdriicken konnte,
der zuvor im reflexiven Denkerfahrungsgang durch die Aporien negativ
aufgewiesene unabdingbare gegenseitige Verweisungszusammenhang
von Philosophie und Philosophiegeschichte sei letztlich nichts anderes
und daher auch nicht mehr als der bereits von Heidegger und Gadamer als
konstitutiv nicht nur fiir theoretische, sondern auch und gerade fiir lebens-
praktische Zusammenhinge aufgewiesene ‘hermeneutische Zirkel” — nur
in anderem Gewande. — In der Tat ist zuzugestehen, dass das Substrat des
notwendig zirkelhaften Verhiltnisses von Philosophie und Philosophiege-
schichte dasselbe ist wie das des hermeneutischen Zirkels. Aber dennoch
besteht ein Unterschied: Der hermeneutische Zirkel, in Heideggers und
Gadamers Konzeption unhintergehbares Strukturmuster des sprachlich
verfassten Selbst- und Weltverhaltens des Menschen, ist in einem und nur
einem Falle ‘begriindbar’ im Sinne von: ‘im Nachvollzug aporetisch en-
dender und sich wendender Denkerfahrung hintergehbar’, nimlich im
vorgefithrten Falle des Verhiltnisses von Philosophie und Philosophiege-
schichte. Denn dies ist der einzige Fall, in dem Thematisierendes und
Thematisiertes identisch sind.

IV. Haupttypen der Philosophiegeschichtsauffassung
Von dem im konstruktiven Durchgang bisher Erreichten her muss sich
zur Vollendung des Programmes einer Grundlegung zur Theorie der

Philosophiegeschichte noch eines leisten lassen: Es miissen ndmlich die in

216



der Hauptsache vertretenen ‘meta-’ oder ‘peri-philosophischen’ Theorem-
typen zur Philosophiegeschichte daraus erklart und richtiggestellt werden
konnen. Es sind dies vor allem vier: die, wie ich sie nennen mochte, ‘histo-
ristische’, ‘pragmatistische’, ‘ideologiekritische’ und ‘hermeneutische’
Auffassung der Philosophiegeschichte!s.

a) Die historistische Auffassung des philosophiegeschichtlichen Tuns
lasst sich etwa folgendermassen umschreiben. Die Philosophiegeschichte
hat die Aufgabe, mit Hilfe des durch die philologisch-historischen Wissen-
schaften bereitgestellten Instrumentariums den Sinn von im — zeitlich
verstandenen — Geschehen der Philosophie Geschehenem, kurz: des Zu-
sammenhangs philosophiegeschichtlicher Texte, zu rekonstruieren, wie er
— und dies ist nun zur stechenden Redewendung geworden — ‘eigentlich
gemeint war’. — Diese Auffassung ergibt sich, wenn wir unsere Zirkelthese
in Ansatz bringen, aus einer Absolutsetzung dessen, was wir ‘Herkommen’
genannt haben. Versteht man das ‘Herkommen’ als objektiven Faktor, der
an sich gegeben und nicht vom Philosophieren des philosophiegeschicht-
lich Philosophierenden bedingt ist, missversteht man also mit anderen
Worten den Zirkel von philosophiegeschichtlichem Tun und Philosophie-
ren als einseitiges Bedingungsverhiltnis, dann ergibt sich allerdings zwin-
gend die Auffassung, es sei moglich, im — zeitlich verstandenen — Gesche-
hen der Philosophie Geschehenes in sich, aus sich und an sich auf seinen
Sinn hin zu untersuchen. Dabei ist aber von dem Bedingtsein philosophie-
geschichtlichen Tuns vom je eigenen Philosophieren des philosophiege-
schichtlich Philosophierenden abstrahiert. — Mit dieser Ableitung der
historistischen Auffassung ist gleichzeitig auch schon die Kritik an ihr
gegeben: Als echter Zirkel, d.h. als doppeltes Bedingungsverhiltnis auf-
gefasst, erlaubt die Beziehung von Philosophie und Philosophiegeschichte
kein Absehen von der konstitutiven Subjektivitat und ithrem philosophi-
schen ‘Input’. Wie der Sinn iiberkommener philosophischer Texte, gleich-

15 Natiirlich lassen sich ohne Schwierigkeiten noch andere Gruppen nennen, aber es liesse
sich, wie ich meine, auch zeigen, dass sie Varianten oder Mischformen der genannten vier
Hauptrichtungen sind. — Zu den verschiedenen Standpunkten, die sich in den philosophie-
geschichtlichen Auffassungen aussprechen vgl. den materialreichen und informativen
Aufsatz von H.-M. Sass: Philosophische Positionen in der Philosophiegeschichtsschrei-
bung. Ein Forschungsbericht. In: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 46 (1972) 539ff. — Eine interessante einschlagige Auseinanderset-
zung zwischen J. Mittelstrass, A.-J. Voelke und H. Holzhey findet sich in den Studia
Philosophica XXXVI (1976) 3-51.

217



sam des Rohmaterials zum Bau unserer eigenen Geschichte, ‘eigentlich
gemeint’ war, ist nicht nur eo ipso schlechterdings unerkennbar (was ja
nota bene eigentlich bereits gentigen sollte!), sondern dariiber hinaus auch
villig unerheblich! Denn abgesehen davon, dass wir nach Massgabe der
jeweiligen Textbasis nur iiber eine sehr beschrinkte Menge von Falsifika-
toren verfiigen, die gleichsam den dusseren Rahmen der Richtigkeit philo-
sophiehistorischer ‘Ergebnisse’ definieren, spielen die Intentionen eines
Autors ihrerseits nur als durch Texte dokumentierte Fakta auf der Objekt-
seite, die mithin auch nicht mehr sein konnen als Parameter fiir die Projek-
tion von Sinn und Zusammenhang, eine Rolle fiir die Leistung des tran-
szendentalen philosophierenden Subjekts.

Nun ist allerdings zuzugeben, dass sich in den theoretisch-reflexiven
Texten iiber philosophiegeschichtliches Tun heute kaum noch eine rein
historistische Position findet. Der Grund hierfiir ist in der griindlichen
Abrechnung zu suchen, der Hans-Georg Gadamer die falschen Objekti-
vationen des Historismus unterzogen hat'® (wenn auch nicht spezifisch auf
die Philosophiegeschichte bezogen). Zwar lisst sich kaum behaupten, alle
Philosophiehistoriker seien in den sechziger Jahren zu Philosophischen
Hermeneutikern Heidelberger Schulprigung geworden, aber der Ge-
danke des wirkungsgeschichtlich geformten und reflektierenden Bewusst-
seins hat sich doch so weit durchgesetzt, dass der schlichte historische
Positivismus aus den hehren Gefilden der Theoriebildung weitgehend
verbannt wurde. — Ganz anders in der philosophiegeschichtlichen Praxis!
Die unzdhligen ‘Querelles’, Interpretationsmonopolisierungsversuche,
Erbstreitigkeiten usw., von deren Virulenz uns ein Blick in jede auch philo-
sophiegeschichtlich ausgerichtete philosophische Zeitschrift tiberzeugt
und von denen ein Grossteil ‘wissenschaftlicher’ Kongresse in der Philoso-
phie lebt, sind machtvolle, wenn auch getarnte Demonstrationen der
ungebrochenen Geltung, in der der Geschichtspositivismus in seiner phi-
losophiehistorischen Gestalt praktisch immer noch steht. Und so ganz
wird man den Verdacht nicht los, dass der philosophiehistorische Positivis-
mus zwar eine Schlacht verloren hat, aber aus strategisch wohlfundierten
Griinden: Die Bastion der Theorie ist (freiwillig) geriumt worden, um die
Entscheidung an der strategisch ungleich wichtigeren Front der prakti-

16 Vgl. H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Herme-

neutik (1960, 2. Aufl. Tibingen 1965) 205ff. sowie den Nachtrag: Hermeneutik und
Historismus a. O. 477fT.

218



schen philosophichistorischen Forschung zu erzwingen. Und es soll keiner
annehmen, dass dies etwas sei, was nur die Esoterik der Philosophiehisto-
rie angeht! Die zweijahrlich unter grosstem Interesse der Massenmedien
stattfindenden Kongresse der Internationalen Hegel-Gesellschaft etwa,
des—horrible dictu —in der Tat einzigen philosophischen Forums, an dem
offener ideologischer Schlagabtausch zwischen West und Ost stattfinden
kann, bieten jedesmal wieder das Bild des — unter anderem — auf dem
Riicken des philosophiehistorischen Positivismus mit den Mitteln eben-
desselben ausgetragenen Erbschaftsstreit um Hegel mit «Legitimations-
wirkungen ..., die tief ins Politische hineinreicheny!’.

b) Der historistischen Auffassung diametral entgegengesetzt ist die, wie
ich es nennen mochte, ‘pragmatistische’ Auffassung philosophiegeschicht-
lichen Tuns. Unter ‘pragmatistischer Auffassung’ subsumiere ich alle jene
metaphilosophiegeschichtlichen Theoreme, die Sinn und Zweck der Phi-
losophiegeschichte aus ihrer Nutzbarkeit fiir angeblich ‘Neues’ bestim-
men. Das reicht vom bloss dekorativen Gebrauch einzelner im Apparat
philosophiegeschichtlichen Materials vorfindlicher Elemente zu Zita-
tionszwecken mit der Absicht, die eigene Bildung nachzuweisen oder sich
durch einen Autoritidtsbeweis der mit viel Mithe und Anstrengung ver-
bundenen rationalen Rechtfertigungspflicht zu entheben, bis hin zu der
sehr viel ernster zu nehmenden, in immer stirker werdendem Masse
vertretenen These, philosophiegeschichtliches Tun bestehe im Verwalten
und Aufbereiten der historischen ‘Urkunden’ der Philosophie, damit diese
ein zweckrational bedienbares Arsenal von bereits vorhandenen Problem-
lI6sungen zur Erleichterung der Entscheidungsfindung bei neuen Proble-
men werde. Dabeil wird —etwa von G. Bien'® —der Vergleich mit der Prize-
denzensammlung im angelsdchsischen Rechtswesen zur Illustration bei-
gezogen. «Diese prijudizielle Struktury, so formuliert Bien im Hinblick
auf die «normative Konsistenz» philosophiehistorisch rezipierter und nun
applizierter «klassischer Textey, «begriindet das Axiom der Anerkenntnis
einer prasumptiven Verbindlichkeit der Prijudizien bis zum Erweis ihrer
Unbrauchbarkeit, d. h. theoretisch bis zur Widerlegung ihres Wahrheits-
anspruches. Das Mass der Klassizitdt eines Autors oder Textes ist je das

17 H. Liubbe: Philosophische Editionen a.O. (Anm. 3) 4.

18 Vgl. G. Bien: Das Geschift der Philosophie, am Modell des juristischen Prozesses erldu-
tert. In: L. Landgrebe (Hg.): Philosophie und Wissenschaft. 9. Deutscher Kongress fiir
Philosophie. Diisseldorf 1969 (Meisenheim a.G. 1972) S5t

219



Mass dieser Verbindlichkeit»!?. Das Grundtheorem des « Wegfalles des
Unterschiedes von Legislative und Jurisdiktion ... in der philosophischen
Weise des Textbezuges» ist dabei durch die etwas frei wuchernde Termi-
nologie hindurch aufzufassen als die prinzipielle Freiheit, sich einer der
prajudiziell gegebenen Problemlosungen zu bedienen oder nicht: Der
normative Anspruch der Prijudizien oder — anders gesagt — die ‘Autoritit
des Textes’ bleibt bezogen auf ihre gegenwartsrelative Problemlosungs-
kompetenz (und deren Performanz).

Diese Auffassung ist der historistischen, wie ich sagte, diametral entge-
gengesetzt, weil sie auf der Absolutsetzung gleichsam der ‘anderen Hilfte’
des grundlegenden Zirkels der Philosophiegeschichte beruht: Nimmt man
das im — zeitlich verstandenen — Geschehen der Philosophie Geschehene
als frei verfiigbares atomares Material, so kommt es in der Tat nur noch
daraufan, wie man dieses Material verwendet. Das philosophiegeschicht-
liche Tun ist dann nur noch vom Philosophieren bedingt, nicht aber umge-
kehrt. Mit anderen Worten: Die auch noch das eigene Philosophieren
miteinbezichende Projektionsleistung des philosophiegeschichtlichen
Tuns wird hier unterlassen, und diese Unterlassungssiinde pflegt sich denn
auch in der Regel sehr spiirbar in Form dessen zu richen, was man mit
dem Vorwurf der ‘Unreflektiertheit’ oder der ‘Ungeschichtlichkeit des
Denkens’ zu bezeichnen pflegt. Im Rahmen dieser Auffassung kommt es
dann jeweils auch sehr bald zu nur mit Mithe zu kaschierender Abwertung
der Philosophiegeschichte, da sie ja — ebenso wie die Rechtssprechung
nach Priazedenzen — nur eine eigentlich schon iiberholte Form des Pro-
blemlosungsverhaltens darstellt. Ganz deutlich wird das in der Wendung,
die die pragmatistische Auffassung von Philosophiegeschichte an promi-
nenter Stelle bei Jiirgen von Kempski erhilt, der in offener Frontstellung
gegen die Philosophische Hermeneutik die Konsequenzen aus der bloss
kaschierten Ablehnung der Philosophiegeschichte aus pragmatistischer
Sicht zieht: Es «besteht fiir uns kein Anlass, vor den grossen Philosophen
der Vergangenheit ins Nichts zu versinken und uns hinter ihren Texten zu
verstecken. Was immer sich hinter diesen Texten entdecken lisst, so jeden-
falls nicht die Begriffe, die uns erlaubten, neue Uberginge zu Theorien zu
finden und zu vollziehen»??. Woraus Kempski die frappierend einpriag-

192.0.76.

20 J v, Kempski: Philosophie und theoretischer Fortschritt. In: ders.: Brechungen. Kritische
Versuche zur Philosophie der Gegenwart (Reinbek b. Hamburg 1964) 326.

220



sam formulierte Forderung an die Adresse des Philosophen ableitet,
«Narr auf eigene Faust ohne Platon» zu sein.

Die grundsitzliche Defizienz dieser Auffassung mochte ich, in der mit
dem ‘Arzt-Rechtsantwalt-Zirkel’ gegebenen Bildebene bleibend, nicht in
eine juristische, sondern in eine medizinische Metapher fassen: Die prag-
matistische Auffassung gleicht der Haltung eines Arztes, der nichts gelernt
hat als ein wenig Pharmakologie und darum sofort nach dem Auffinden
eines Symptoms die medikamentdse Symptomtherapie anordnet. Dabei
vergisst er den ersten und fir den #tiologischen Abklirungszusammen-
hang wichtigsten Schritt, den der Anamnese. Durch dieses Vorgehen aber
wird er nur in den seltensten Fillen dauerhaften therapeutischen Erfolg
haben und schliesslich auf den Riickgriff auf das Problemlésungs-, sprich:
Therapiearsenal der Pharmakologie Verzicht tun. — Ebenso der konse-
quente pragmatistisch orientierte Philosoph.

c) Relativ nahe scheint der vollen Akzeptation des grundlegenden Zir-
kels die ‘ideologiekritische Auffassung’zu kommen: Sie scheint dem philo-
sophiegeschichtlichen Tun die Funktion der Kritik und Selbstkritik des
Philosophierens ebenso zuzuschreiben, wie wir es getan haben. Indessen:
dieser Schein triigt. Wenn man die Intention der ideologiekritischen Auf-
fassung zusammenfassend auf eine Formel bringen méchte, so miisste das
etwa so aussehen: Philosophiegeschichte findet ihre Legitimation darin,
dass sie durch Aufweis des geschichtlichen Zustandekommens erstarrter
herrschender Denkstrukturen (sogenannter ‘Ideologien’) denjenigen, der
1deologiekritisch Philosophiegeschichte betreibt, von der Herrschaft eben
dieser Strukturen befreit. Oder vorsichtiger: zumindest in die Lage ver-
setzt, sich von deren Herrschaft zu befreien. So kann Habermas im ‘Her-
meneutikstreit’ gegeniiber der These Gadamers, sich auf Tradition herme-
neutisch beziehen, heisse deren Autoritiit anerkennen?!, kritisch ins Feld
fuhren: «Autoritdt und Erkenntnis konvergieren nicht. Gewiss ist Er-
kenntnis in faktischer Uberlieferung verwurzelt; sie bleibt an kontingente
Bedingungen gebunden. Aber Reflexion arbeitet sich an der Faktizitit der

21 «Es erscheint mir zwingend, wenn ich fiir die wirklichen Autorititsverhiltnisse Anerken-
nung bestimmend finde. ... Was aber soll ... Anerkennung sein, wenn nicht dies, dass der
Autoritit eine Uberlegenheit an Erkenntnis zugebilligt wird und dass man deshalb glaubt,
dass sie recht hat.» H.-G. Gadamer: Rhetorik, Hermeneutik und Ideologiekritik. Metakri-
tische Erorterungen zu ‘Wahrheit und Methode’. In: K.-O. Apel u.a.: Hermeneutik und
Ideologiekritik (Frankfurt a. M. 1971) 73; zuerst in: H.-G. Gadamer: Kleine Schriften 1
(Tibingen 1967).

221



tiberlieferten Normen nicht spurlos ab.»?? Was die ‘Spuren’ sind, die sie
hinterlasst, und was somit zum Effekt ideologiekritischer Philosophiege-
schichte wird, driickt Habermas folgendermassen aus: «Aber indem die
Reflexion jenen Weg der Autoritit erinnert, auf dem die Sprachspiel-
grammatiken als Regeln der Weltauffassung und des Handelns dogma-
tisch eingeiibt wurden, kann der Autoritit das, was an ihr blosse Herr-
schaft war, abgestreift und in den gewaltloseren Zwang von Einsicht und
rationaler Entscheidung aufgelost werden.»?? Philosophiegeschichte in
dieser Absicht wird dem emanzipatorischen Erkenntnisinteresse unter-
stellt. Das aber heisst, dass sich ideologiekritische Philosophiegeschichte
nicht mehr bloss geistesgeschichtlich verstehen kann: Sie ist nun Element
der kritischen Sozialwissenschaften, mithin integriert in eine Art Univer-
salgeschichte: «Erst wenn Philosophie im dialektischen Gang der Ge-
schichte die Spuren der Gewalt entdeckt, die den immer wieder ange-
strengten Dialog verzerrt, und aus den Bahnen zwangloser Kommunika-
tion immer wieder herausgedringt hat, treibt sie den Prozess, dessen
Stillstellung sie sonst legitimiert, voran: den Fortgang der Menschengat-
tung zur Mindigkeit.»?* Mit dieser Bestimmung der philosophischen
Aufgabe gegeniiber aber verlisst Habermas, wie er selbst weiss, den Zu-
sammenhang dessen, was herkommlicherweise ‘Philosophie’ heisst; in-
dessen weiss er wenn auch vielleicht nicht dialektischen, so doch zumin-
dest paradoxen Rat: «Die Philosophie bleibt ihrer grossen Tradition treu,
indem sie ithr entsagt.»?3

Aus dem exemplarisch an Habermas vorgefithrten Selbstverstindnis
ideologiekritisch-emanzipatorischer Philosophiegeschichte zeigt sich —
einmal ganz abgesehen von der hochgradigen Fragwiirdigkeit der Rah-
menbestimmungen, die jeweils im konkreten Einzelfall zur Definition des

22 J. Habermas: Zu Gadamers ‘Wahrheit und Methode’, ebda. 50, zuerst erschienen als
Abschnitt in J. Habermas: Zur Logik der Sozialwissenschafien. Philosophische Rund-
schau Beiheft 5 (Ttuibingen 1967). Zur Auseinandersetzung von Gadamer und Habermas
im sog. ‘Hermeneutikstreit’ vgl. W. Ch. Zimmerli: Ist die kommunikationstheoretische
Wende ein Ausweg aus dem Hermeneutikstreit? In: R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli:
Theorie zwischen Kritik und Praxis. Jirgen Habermas und die Frankfurter Schule (Stutt-
gart/Bad Cannstatt 1975) 9511.

23 J. Habermas: Zu Gadamers ... a. 0.

24 J. Habermas: Erkenntnis und Interesse. In: ders.: Technik und Wissenschaft als ‘Ideologie’
(Frankfurt a. M. 1968) 164; zuerst publiziert in: Merkur (Dezember 1965).

25a.0. 165.

222



“Zustandekommens’ und ‘Herkommens’ einzelner sogenannter ‘Ideo-
logien’ getroffen werden miissen — mit aller witnschenswerten Deutlich-
keit, dass sie in sich die einseitigen Verabsolutierungen der beiden anderen
angefithrten Auffassungen miteinander verbindet. Sie erliegt dem (neben-
bei bemerkt von ihr selbst scharf verurteilten) objektivistischen Missver-
standnis des Historismus, indem sie die Projektionsleistung des philoso-
phiegeschichtlich Philosophierenden als letztlich unabhidngig vom eige-
nen Philosophieren betrachtet, indem sie also die Uneinholbarkeit des
eigenen Bedingtseins auftheben mochte durch immer schon bedingte Re-
flexion. Das heisst aber andererseits, dass die ideologiekritische Philoso-
phiegeschichtsauffassung implizit auch die pragmatistische These von der
freien Verfuigbarkeit atomarer philosophiegeschichtlicher Elemente — nur
natiirlich im Dienste der Ideologiekritik — vertritt. Die Ineinssetzung von
Philosophiegeschichte und Ideologiekritik fithrt demnach in letzter Kon-
sequenz — ebenfalls paradox formuliert —zur Emanzipation des Reflektie-
renden auch noch von Ideologiekritik. Der Schein einer Ubereinstim-
mung der ideologiekritischen Philosophiegeschichtsauffassung mit der
von mir hier vertretenen rithrt also daher, dass zweifache Einseitigkeit
leicht fiir die Aufhebung der Einseitigkeit iiberhaupt gehalten wird.

d) Es konnte nun so aussehen, als sei die Philosophiegeschichtsauffas-
sung der Philosophischen Hermeneutik diejenige, die den aus derreflexiven
Grundlegung sich ergebenden Theorieerfordernissen im Verhiltnis von
Philosophie und Philosophiegeschichte am besten entspriache. Und in der
Tat geht ja bekanntlich die klassische Hermeneutik von Schleiermacher
bis Dilthey ebenso wie die neuere Philosophische Hermeneutik von Hei-
degger iiber Gadamer bis Apel in gewissem Sinne von der Zirkelstruktur
des Verstehens als dem zentralen Grundphénomen aus. Auf die wesentli-
chen Differenzen, die in der Art der Einfithrung des Zirkels, also im me-
thodisch-systematischen Bereich liegen und Riickwirkungen auf die spezi-
fischen Bestimmungen desselben haben, wurde bereits hingewiesen. Hier
miissen nun aber noch die Konsequenzen aufgezeigt werden, die sich ganz
konkret fiir die Philosophiegeschichtsauffassung der Philosophischen
Hermeneutik aus der ontologischen Hypostasierung des hermeneutischen
Zirkels als Grundstruktur der Sprache im eminenten Sinne ergeben und
die tiber die methodisch-systematischen Differenzen hinaus das ihrige
dazu beitragen, dass auch die Philosophische Hermeneutik es versdumt,
das Verhiltnis von Philosophie und Philosophiegeschichte in dem in

223



Denkerfahrung aufgewiesenen konstitutiven Zirkel theoriefihig weiter-
zuentwickeln.

Als Generaltopos, unter dem sich die theorie-inhibierende Sprachonto-
logisierung zusammenfassen ldsst, mochte ich die Formulierung voran-
stellen: Philosophiegeschichte reduziert sich auf Begriffsgeschichte. In die-
ser Formel stecken bereits die wesentlichen Probleme: Philosophie als
independent von anderem und diachrone Qualitidtsinderungen des prizis
zu fassenden Gehalts der alles umgreifenden und fundierenden Sprach-
lichkeit.

So Verkiirztes bedarf der Erlduterung. — Gadamer weist — vollig zu
Recht — in «<Wahrheit und Methode) darauf hin, dass sich mit Heidegger
der zuvor eher methodologisch gefasste Sinn des hermeneutischen Zirkels
radikal geindert habe. Den Inhalt dieser radikalen Anderung kann man
mit Gadamer als Wendung von Methode zu Ontologie verstehen: «Der
Zirkel des Verstehens ist also tiberhaupt nicht ein ‘methodischer’ Zirkel,
sondern beschreibt ein ontologisches Strukturmoment des Verstehens.»2°
Bekanntlich macht Gadamer nun aber diese aufgewiesenen ontologi-
schen Strukturmomente in der Sprache fest, die, wie er hegelianisiert,
«eine Mitte ist, in der sich Ich und Welt zusammenschliessen, oder besser:
in ihrer urspriinglichen Zusammengehorigkeit darstellen»?’. Die hier ge-
meinte «Sprache als Horizont einer hermeneutischen Ontologie»?® ist
selbstverstandlich nicht als die konkrete je einzelne Sprache zu verstehen,
deren Du und Ich sich bedienen. Wire es so gemeint, dann wire der im
‘Hermeneutikstreit’ — zumindest dem Sinne nach — heiss umkédmpfte Satz
«Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache»?? nicht ein diskutabler,
sondern ein schlicht falscher Satz. Zu deuten ist ‘Sprache’ hier vielmehr als
‘Existential’, d. h. als Sprachlichkeit. Sprachlichkeit, unsere Konfrontation
mit Traditionshorizonten und deren zirkelhafte Struktur unter Fortgel-
tung des ‘Vorgriffs der Vollkommenheit’ umfassend und konstituierend,
schlidgt sich aber nieder in Begriffen, in Konkretisationen einzelner Spra-
chen. Die Konsequenz daraus ist in unserem Fragezusammenhang, dass
Geschichte der Philosophie als Konfrontation der Philosophie mit ihrer

26 H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode a.O. (Anm. 16) 277.

7 a.0. 449.

28 So der Titel des dritten Kapitels in Teil III von ‘Wahrheit und Methode’; vgl. a. O. 415ff.

29 Gadamer, a. O. XX: Vorwort zur 2. Auflage; ders.: Rhetorik, Hermeneutik und Ideologie-
kritik a.O. (Anm. 21) 71.

224



Tradition, zur Geschichte der Kristallisationspunkte von ‘Horizontver-
schmelzungen’ im sprachlichen Kontext wird — kurz: zur Begriffsge-
schichte.

Hierdurch wird nun deutlich, was mit den beiden oben genannten
Problemen (Philosophie als independent von anderem, diachrone Quali-
tatsinderungen des prizis zu fassenden Gehalts der alles umgreifenden
und fundierenden Sprachlichkeit) gemeint ist, und es erhellt auch, dass die
beiden Probleme gleichsam komplementir zusammenhiangen: Entweder
nidmlich wird Philosophiegeschichte qua Begriffsgeschichte als rein gei-
stesgeschichtliche Disziplin aufgefasst, die die Reflexion aller ausser-
sprachlichen Parameter ausschliesst — etwa der Parameter ‘Arbeit’ und
‘Herrschaft’ —, dann ist Philosophie als independent von allen sie bestim-
menden Grossen anzusehen, was schlechterdings absurd wire; oder aber
Philosophiegeschichte als Begriffsgeschichte meint mit ‘Begriff” die alles
umgreifende und fundierende Sprachlichkeit selbst, dann aber ist nicht
mehr klar, was daran noch ‘Geschichte’ sein soll, mit anderen Worten, wie
es zu diachronen Qualitdtsinderungen des prizis zu fassenden Gehalts
von Sprachlichkeit soll kommen kénnen.

Gadamer hat sich zu den Problemen der hermeneutischen Philosophie-
geschichtsauffassung bekanntlich gedussert, und zwar in einem Aufsatz,
dessen Titel bereits zeigt, dass das zirkular unabdingbare gegenseitige
Verweisungsverhiltnis von Philosophie und Philosophiegeschichte zwar
gesehen, aber wieder begriffsgeschichtlich verkiirzt ist; der Aufsatz heisst:
(Begriffsgeschichte als Philosophie)3°. Gadamer schldgt dort eine begriffs-
geschichtliche Denkweise vor, die nicht als begriffsgeschichtliche For-
schung relevant ist, sondern deren Ziel es sein soll, «den Ausdruck des
Philosophierens aus scholastischer Erstarrung zu lésen und fiir die Virtua-
litat der lebendigen Rede zuriickzugewinneny3!. Der Weg zur Erreichung
dieses Zieles besteht in einem In-Geltung-Halten oder Zur-Geltung-Brin-
gen der historischen Dimension, die, Obertonen in der Musik vergleich-
bar, in jedem Element lebender Sprache mitschwingt. «Die Obertone der
Woarter, die wir gebrauchen, lassen uns die Unendlichkeit der Denkauf-
gabe, die Philosophie fiir uns ist, prasent halten, und das allein erlaubt, sie
—in aller Begrenzung — zu erfiillen.»?32

30 H.-G. Gadamer: Begriffsgeschichte als Philosophie. In: ders.: Kleine Schriften 111 (Tiibin-
gen 1970) 2371f.; zuerst in: Archiv fiir Begriffsgeschichte.
31 a. 0. 249. 32 Ebda.

15 Studia philos.. Vol. 37 2nd



So verstandene Begriffsgeschichte, die sich in grosser Nihe zur ideo-
logiekritischen Philosophiegeschichtsauffassung bewegt, da sie als «Auf-
klarung» «die Verdecktheit der begrifflichen Herkunft der philosophi-
schen Begriffsworte aufzukldaren»?? hat, schliesst zwar eo ipso noch nicht
die Beriicksichtigung aussersprachlicher Parameter mit ein, kann sich
aber an der geistesgeschichtlich monoparametrischen Oberfliche da-
durch gleichsam halten, dass in ihr das Immer-schon-Mitbestimmtsein
neuer Begriffsbildungen durch «schon gesprochene Sprache»?4 zum einzi-
gen Explanans-Element fiir begriffsgeschichtliche Bewegung geworden
ist. Gadamer 16st also das Doppelproblem von monoparametrischer Ein-
engung und Verunmoglichung historischer Bewegung gar nicht, sondern
‘halbiert’ gleichsam nur beide Hilften. Denn: dass jedes Immerschon-
Mitbestimmtsein mindestens noch ein zusitzlich Mitbestimmendes vor-
aussetzt, sagt bereits das Wort, und durch das Verschweigen der Moglich-
keit anderer Parameter ist noch nichts tiber deren faktische Wirksamkeit
ausgesagt.

Hier kénnte nun ein Theorem von Hermann Liibbe helfend eingreifen,
der die Begriffsgeschichte «als dialektischen Prozess»?®® auffasst, nimlich
als eine Art von reziprokem Riickkoppelungsmechanismus zwischen ter-
minologisch geindertem Begriff und politisch-pragmatischer Realitit.
Begriffsgeschichte als Geschichte der Umprdgungen von Begriffen, ge-
nauer: der Anderungen iiberlieferter Unterscheidungshandlungssche-
mata, «gehorcht somit nicht einer geheimen Entelechie des Begriffs, son-
dern der Provokation durch reale Widerspriiche, mit denen es fertig zu
werden g(i)lt»*¢. Und auch Libbe driickt sich bei der Beantwortung der
Frage nach Sinn und Zweck von Begriffsgeschichte quasi-ideologiekri-
tisch aus: Der Zweck (oder zumindest ein Zweck) sei: «zu verhindern, dass
wir durch Begriffe ... uns beherrschen lassen, indem wir sie nicht mehr als
unsere eigenen Werke, deren Rechtfertigung ihre Zweckmissigkeit ist,
erkennen und zu unserer Disposition gestellt wissen»?’. Allerdings ver-
stosst diese ‘Rettung’ der Gadamerschen Begriffsgeschichte gegen den
Zirkel-Grundsatz unserer allgemeinen Reflexionen: Philosophiege-
33a.0. 243.
34a.0. 240.

35 H. Lubbe: Begriffsgeschichte als dialektischer Prozess. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte

XIX (1975) 8ff.

362, 0. 14,
7:a.0.. 15,

226



schichte als Begriffsgeschichte wird nicht als Philosophie, sondern als ein
hochspezialisiertes Instrument derselben aufgefasst. Und daran zeigt sich
sofort die Aquivokation im Begriff der ‘Begriffsgeschichte’: Bei Liibbe
bezeichnet er eine Spielform der pragmatistischen Philosophiegeschichts-
auffassung. — Dennoch wird man wohl den Gedanken der dialektischen
gegenseitigen Verwiesenheit von Begriffsentwicklung und Realitatsstruk-
tur — unter Vorzeichendnderung — in die Gadamersche These integrieren
miissen, um nicht dem ‘Monoparametrismus’ zu verfallen. Wie auch im-
mer — Begriffsgeschichte als Philosophiegeschichtsersatz stellt jedenfalls
eine Verkiirzung auch noch der Dimension moglicher Leistungen des
wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins dar.

Damit wire der Kreis der prolegomenischen Grundlegung einer Theo-
rie der Philosophiegeschichte geschlossen. Die herausgearbeitete gegen-
seitige zirkuldre Verwiesenheit von Philosophie und Philosophiege-
schichte aufeinander liess sich ‘geltungslogisch’ in prinzipiell reproduzier-
barer Denkerfahrung begriinden und konnte ihre Leistungsfihigkeit
durch integrative Kritik der (nicht erst heute, sondern zumindest seit
Kants Eréffnung der Moglichkeit von «Philosophiegeschichte als Philoso-
phie»38) zur Hauptsache vertretenen Auffassungen zur Philosophiege-
schichte unter Beweis stellen. Abschliessend muss nun noch eine Refle-
xion des Erreichten dessen immanente Konsequenzen fiir die darauf
aufzubauende Theorie der Philosophiegeschichte herausstellen.

V. Noch einmal: ‘Wozu noch Philosophiegeschichte — und wie?’

Wesentlich an dem Aufgewiesenen ist das Verhiltnis von Philosophie
und Philosophiegeschichte als gegenseitig notwendige Bedingung. Das be-
deutet aber eben keine Aquivalenz der beiden, sondern ein zirkuléres
Verhiltnis von Identischsein gerade durch die Differenz. Nun waren wir
aber ausgegangen von der Annahme unbestrittener Legitimitit, genauer:
unangezweifelter Legitimation der Philosophie, und hatten an dies Ante-

38 Vgl. auch hierzu H. Liibbe: Philosophiegeschichte als Philosophie. Zu Kants Philosophie-
geschichtsphilosophie. In: Einsichten. Gerhard Kriiger zum 60. Geburtstag (Frankfurt
a.M. 1962) 204fT.; auch W. E. Ehrhardt: Philosophiegeschichte und geschichtlicher Skepti-
zismus. Untersuchungen zur Frage: Wie ist Philosophiegeschichte moglich? (Bern/Miin-
chen 1967) 44fF.

227



zedens das Konsequens der Philosophiehistorie konditional angehéngt.
Das bedeutet indessen, dass auch die Philosophiegeschichte nur konditio-
nal, d.h. unter der Bedingung unbezweifelter Legitimation der Philoso-
phie, legitimiert ist. Zur Umwandlung des hypothetischen Charakters
dieser Legitimation in einen kategorischen muss zuerst die Philosophie als
solche kategorisch legitimiert sein. Aufgrund der Verschrinkung der beid-
seitigen Eigenschaft, notwendige Bedingung des je anderen zu sein, folgt,
dass vermutlich diese Kategorisierung ihrerseits philosophiehistorisch be-
dingt sein muss.

Und damit verhilt es sich in der Tat so. — Zunichst will ich umreissen, in
welcher Weise sich im Zusammenhang unserer These von der zirkulidren
Bedingungsverschrinktheit eine philosophichistorisch bedingte Variante
der Legitimation von Philosophie ergibt. Diesem ‘Umriss’ miisste in einer
systematisch ausgefithrten Theorie der Philosophiegeschichte eine philo-
sophiehistorische Entwicklung der hier nur andeutbaren konstitutiv phi-
losophiegeschichtlichen Legitimation von Philosophie selbst entsprechen.
In einem anschliessenden zweiten Durchgang sollen dann die methodo-
logischen Hauptfragen kurz gestreift werden, die in der ausgefiithrten
Theorie Kernstiick der ‘Methodologie der Philosophiegeschichte’ wiren.

a) Wie steht es nun mit der philosophiehistorisch induzierten Legitima-
tion der Philosophie? Da ich an anderer Stelle ausfiithrlicher dariiber
gehandelt habe??, will ich es hier nur kurz antonen. Beim jungen Hegel
findet sich die interessante These, dass Philosophiegeschichte gleichsam
der Puls, das immanente Gesetz der Geschichte sei. Philosophie kann
somit aus der Reflexion auf ihre Geschichte mit Hilfe des allgemeinen
Gesetzes des «Bediirfnisses der Philosophie» Handlungsanweisungen fiir
ihr eigenes Tun gewinnen. Dieses allgemeine Gesetz des Bediirfnisses der
Philosophie ldsst sich in Form eines ‘falsifikationsfihigen’ Allsatzes so
formulieren: Genau dann, wenn, und iiberall dort, wo das menschliche
Denken ausser sich ist, muss Philosophie in das Leben der Menschen
eingreifen, um das Denken wieder zu sich zu bringen.

Es ergibt sich mithin aus der Verflechtung von Philosophie und Philoso-
phiehistorie die gesuchte philosophiehistorisch bedingte Variante der Le-

39 W. Ch. Zimmerli: Geschichtsphilosophie und Philosophiegeschichte im Denken des jun-
gen Hegel. Ansiitze zu einer Theorie der Philosophiegeschichte. In: K. Hitbner/A. Menne
(Hg.): Natur und Geschichte. X. Deutscher Kongress fiir Philosophie. Kiel 1972 (Hamburg
1973) 470fF.

228



gitimation von Philosophie selbst. Philosophie ist nimlich dadurch in
ithrer Legitimitat voll ausweisbar, dass sie notwendig ist — nicht als schmiik-
kendes Kulturgut oder als Arsenal fiir Festredner an besonderen Feierta-
gen. Philosophie ist notwendig, weil sich ohne sie das Denken immer
weiter von sich entfernen wiirde: Das Denken wiirde ebenso wie die ‘Rea-
litdt’, die es zu erfassen hat und auf die es wieder riickwirkt, immer ‘ver-
rickter’. Philosophie ist notwendig als Korrektiv fiir die scheiternden
Rationalitdtstypen. Philosophie ist notwendig als Moglichkeitsgrund der
in der Denkerfahrung gegriindeten Bewusstwerdung und Uberwindung
der Defizienzen eingeschliffener Denk- und Erkenntnismuster — mithin als
das, was ich unter ‘Dialektik’#? verstehe.

Angesichts dieser Fassung der Legitimation von Philosophie in ihrer
Notwendigkeit fiir den Prozess rational-selbstkorrektiver Evolution, wie
man das Zu-sich-Kommen ‘per viam negationis’ entfremdeten Denkens
auch bezeichnen kann, liesse sich, wie ich meine, integrativ kritisierend
aufweisen, wie es zu anderen Bestimmungen der Aufgabe der Philosophie
kommen konnte, und es ldsst sich vielleicht gar erkildren, warum es zu
diesen kommen musste. — Aber ob das moéglich ist, hingt von der gelunge-
nen Kliarung des theoretischen Status philosophiehistorischer Sitze ab
und gehort mithin in den noch anzureissenden Bereich der Methodologie.

Riickwirkend ergibt sich nun aber natiirlich aus dieser funktionsbestim-
menden Legitimation von Philosophie auch wieder eine inhaltliche Ant-
wort auf die Frage ‘Wozu (noch) Philosophiegeschichte?”: Wenn Philoso-
phie in der Tat Korrektiv entfremdeten Denkens, aufbauend auf Defi-
zienzerfahrungen eingeschliffener Rationalitétstypen, ist, somit aber weit-
gehend mit dem zusammenfillt, was ‘Dialektik’ heisst, dann muss Philoso-
phiegeschichte unter der zusitzlichen Zirkularititsvoraussetzung hin-
sichtlich des Verhiltnisses von Philosophie und Philosophiegeschichte
keine andere Aufgabe haben als: ihre je gegenwirtige Zeit daraufhin zu
untersuchen, ob und wieweit sich in ihr aberratives Denken im Sinne von
Entfremdung als Tendenz oder gar schon als Faktum findet und wie dem
zu begegnen sei. Es liegt auf der Hand, dass es dazu der Reflexion auf das

40 Dialektik wire niamlich, so meine ich, aufzufassen als «systematisierte Reflexion von
iterierender ... Defizienzerfahrung erklirenden und beschreibenden Bewusstseins gegen-
iiber einer von ihm nicht mehr zu erfassenden, d. h. von ihm als ‘kontingent’ apostrophier-
ten Realitit.» W, Ch, Zimmerli: Was ist das eigentlich — Dialektik? In: R. Simon-Schaefer/
W. Ch. Zimmerli: Theorie ... a.0. (Anm. 22) 168.

229



Herkommen dieser aberrativen Denkrichtungen bedarf. Es liesse sich
wohl aufweisen, dass es kein Zufall ist, dass uns in unserer heutigen Befra-
gung von Sinn und Zweck der Philosophiegeschichte gerade Hegel, und
zwar der frithe, noch nicht unter Systemzwang stehende Hegel der ersten
Jenaer Zeit*!, ein aufschlussreiches Modell vorlegt, und zwar in der — von
mir kontaminierten — knappen Formulierung: Die Aufgabe der sich im
zirkuldren Bedingungsverhiltnis mit ihrer eigenen Geschichte wissenden
Philosophie sei es, ihre Zeit daraufhin zu analysieren, ob und in welcher
Weise in ihr die Gegensitze ihre lebendige Beziehung und Wechselwir-
kung verloren hiatten und welche Riickkehr zum Eingreifen in das Leben
der Menschen zu finden sei??.

Es wire nun Angelegenheit des auszufithrenden zweiten Teiles einer
Theorie der Philosophiegeschichte, den Gehalt dieses Grundgedankens
systematisch zu entfalten und in Beziehung zu setzen zu den diskutierten
‘Fehlern’ der hermeneutischen Auffassung sowie der Moglichkeit einer
dialektischen Auffassung der Interrelationen von realer Entwicklung und
Evolution der Denkerfahrung.

b) Erst jetzt, dieses alles vorausgesetzt, sind wir so weit, uns den Fragen
der methodischen Durchfithrung faktischer philosophiegeschichtlicher
Forschung zuzuwenden, und es darf, wirft man einen Blick auf die breite
Diskussion entsprechender Fragen in anderen historischen Disziplinen*?,
als gegeben angenommen werden, dass der entsprechende methodologi-
sche Teil der auszufithrenden Theorie der Philosophiegeschichte es mit
sehr differenzierten und abstrakten Problemen zu tun haben wird, die
letztlich nur noch sehr andeutungsweise bis in die pragmatische Ebene der
‘Kunstregeln philosophiehistorischen Arbeitens’ durchschlagen. Ich will
im folgenden nur zwei zentrale Problemkreise anschneiden und die Rich-
tung andeuten, in der ich ihre Bearbeitung sehe. Es sind dies die Problem-

41 Namlich in der bereits angezogenen (s.0. Anm, 13) (Differenzschrift).

42 Vgl. dazu G. W. F. Hegel: Gesammelte Werke 4, 14 und J. Hoffmeister (Hg.): Briefe von
und an Hegel 1 (Hamburg 1952) 59f.

43 Vgl. etwa die Texte in dem Reader von B. Giesen/M. Schmid (Hg.): Theorie, Handeln und
Geschichte. Erklirungsprobleme in den Sozialwissenschaften (Hamburg 1975), auch die
Aufsitze unter «Forschungspraktische Strategien» und «Methodologische Konzeptey in:
H. M. Baumgartner/J. Riisen (Hg.) a. O. (Anm. 2) 97ff.; auch R. Simon-Schaefer/W. Ch.
Zimmerli (Hg.): Wissenschafistheorie der Geisteswissenschaften. Konzeptionen, Vor-
schldge, Entwiirfe (Hamburg 1975).

230



kreise ‘Grundtypen philosophiehistorischer Tatigkeit’ und ‘Philosophiehi-
storische Erklarung’.

Bislang hatte ich ndmlich eine Unterscheidung bewusst unterschlagen:
die zwischen der Philosophiegeschichte als Gesamtdarstellung der Ge-
schichte der Philosophie auf der einen und den einzelnen philosophiege-
schichtlichen Untersuchungen auf der anderen Seite. Zwischen diesen
beiden Extremen gibt es natiirlich noch beliebig viele Zwischenstufen:
etwa Epochengeschichten, Nationalgeschichten, problemgeschichtliche
Untersuchungen, Studien zum Verhéltnis einzelner Philosophen, quellen-
kritische Studien usw. Bei der Befragung dieser verschiedenen Typen, die
sich letztlich auf die beiden genannten Extreme reduzieren lassen, kann es
im Rahmen von Prolegomena nicht um eine Klassifikation gehen; was
hier von Interesse ist, ist vielmehr, ob sich zwischen den Extremen so etwas
wie ein signifikanter Unterschied hinsichtlich des methodologischen
Aspektes feststellen lasst.

Wie gesagt, diese Frage soll hier nicht abschliessend ausgefaltet und
beantwortet werden, sondern es soll nur die Richtung angedeutet sein, in
derich eine inskiinftige Bearbeitung und Beantwortung sehe.—Ich glaube,
es lasst sich nachweisen, dass kein signifikanter Unterschied besteht, son-
dern dass auch hier wieder das zirkuldre Grundverhéltnis von Philosophie
und Philosophiegeschichte zum Tragen kommt: Beide ‘Extreme’ bestehen
in einer wechselseitigen Beziehung zweier konstitutiver Elemente: der
philosophischen Leitidee, die man nun ‘Idee des Ganzen’ oder — stirker
wissenschaftstheoretisch — ‘Explanans’ nennen kann, und den philoso-
phiehistorischen Daten, dem Einzelnen oder den ‘Explananda’. Es wird in
der Tat in Philosophiegeschichten ebenso wie in philosophiehistorischen
Einzelstudien Einzelnes in den grésseren Zusammenhang eingeordnet,
vielleicht auch erklirt. Der Unterschied ist, so miisste gezeigt werden, ein
bloss gradueller in dem Sinne, dass das Interesse bei der Gesamtdarstel-
lung auf die Totalitit des ‘Ganzen’, bei der Einzeldarstellung dagegen
mehr auf das in das ‘Ganze’ einzuordnende Einzelne gerichtet ist. Dass
dem in der Tat so ist, wire fallstudienartig an philosophiehistorischen
Gesamtdarstellungen und Einzeluntersuchungen zu belegen, etwa an
dem in Einzelstudien immer vorausgesetzten ‘Set’ theoretischer Annah-
men iiber das ‘Ganze’ oder umgekehrt an der bei Gesamtdarstellungen
immer fraglos angenommenen, sonst aber hermeneutisch umstrittenen
Moglichkeit von Doxographie. Die Deutungs- und Erklarungsmuster, die

231



sich in der Ausarbeitung dieses Problemkreises finden werden, werden
wohl grosstenteils pragmatischer Herkunft sein, da sie sich auf Kontingen-
tes beziehen*4,

Implizit haben wir dabei bereits das Problemfeld philosophiehistori-
scher Erklirung angeschnitten. Auch hier geht es nicht um eine Auflistung
der moglichen Erklarungsformen, die in philosophiehistorischen Zusam-
menhdngen vorkommen kénnen, sondern um die Klarung zweier Fragen,
die wieder eng miteinander zusammenhidngen, der Fragen namlich ‘Sind
Erklarungen im Rahmen der Philosophiegeschichte méglich?” und, darin
zum Teil eingeschlossen, ‘Wie sieht das Muster philosophiehistorischer
Erklirung aus?’. Beide Fragen lassen sich auf fast undenkbar viele Arten
angehen. Grundvoraussetzung eines jeden Beantwortungsversuches muss
allerdings eine Aufhebung der im allgemeinen Wissenschaftsbewusstsein
immer noch allzu fest verankerten strikten Trennung von ‘Erkliren’ und
‘Verstehen’, von ‘Natur-" und ‘Geisteswissenschaften’ sein. Unter ‘Aufhe-
bung’ verstehe ich dabei allerdings keineswegs eine schlichte Leugnung
jeden Unterschiedes, sondern den Aufweis der Moglichkeit von, wie ich es
genannt habe, «verschriankt-wechselseitigen Dienstleistungen» 3 von Ob-
jekt- und Metatheorie dieser beiden Gruppen. Unter dieser Bedingung
wird sich dann zeigen lassen, dass die Anspriiche, die an eine Erkliarung
gestellt werden, jeweils definieren, wie geartet sie sein muss, um als ‘Erkli-
rung’ akzeptiert zu werden. Die Erklirungspragmatik entscheidet mithin
letztlich dariiber, ob ein Antezedens zugleich auch schon als Explanans
aufzufassen ist oder ob es dazu eines Rekurses auf hoherstufige Theorie-
elemente bedarf. Es gibt mithin — darauf wird die Ausarbeitung dieses
Teiles in Auseinandersetzung mit der gegenwirtigen analytischen, tran-
szendentalphilosophischen, dialektischen und sonstigen Debatte um den
Erklarungsbegriff in den Geschichtswissenschaften4® hinauslaufen — we-

44 Damit ist gemeint, dass in solchen Fillen immer Faktoren wie z.B. der der ‘knappen
Ressource Zeit’, also, wenn man will, zufillige Bestimmungen der Arbeitssituation des
betreffenden Philosophiehistorikers, als Erklirungen dafiir beigezogen werden miissen,
warum etwa die Sozialparameter nicht untersucht wurden, obwohl sie es nach Massgabe
des Interesses am Ganzen und dessen, was gerade ‘theorie-modisch’ ist, hitte werden
miissen.

43 Vgl. W. Ch. Zimmerli: Paradigmawechsel und Streitbehebung. Einheitswissenschaft —
einmal anders. In: R. Simon-Schaefer/W. Ch. Zimmerli (Hg.): Wissenschaftstheorie ...,
a.0. (Anm. 22) 352fT.

46 Einen instruktiven Uberblick iiber die Probleme im Rahmen der analytischen Diskussion

432



der ‘richtige’ Erklarungen vs. ‘Pseudoerklarungen’ noch verschiedene Er-
klarungstypen, sondern nur verschiedene Anforderungsstandards und
entsprechend verschiedene extensive und intensive Parameterquantité-
e,

Demzufolge ldsst sich antizipieren, dass auf die beiden Leitfragen dieses
Problemkomplexes sich mit einer einzigen Antwort erwidern lasst: Es ist
philosophiehistorische Erklarung moglich, und die Standards, die sie defi-
nieren, lassen sich in einer ‘Logik der Plausibilitit’ zusammenfassen: also
bedarf es keines eigenen Musters philosophiehistorischer Erkldrung, son-
dern diese verfihrt nach dem (nach Massgabe der Plausibilitiatslogik)
abgewandelten allgemeinen Erklarungsschema, das mit entsprechenden
spezifischen Abwandlungen fiir alle Bereiche gilt, in denen etwas erklart
werden soll, die — mit anderen Worten — zu verstehen?® sind.

Es bedarfwohl kaum noch eigens der Erwdahnung, dass die den Schluss-
teil der zu entwerfenden Theorie ausmachende ‘Logik der Plausibilitit’ in
nichts anderem bestehen kann als in der reflexiven Ausarbeitung von
Rhetorik und Hermeneutik in Auseinandersetzung mit den dhnlich ange-
setzten kommunikationstheoretischen Versuchen der Kritischen Theo-
met,

Dies alles hat eingestandenermassen (wenigstens zum Teil) den Cha-
rakter eines Programmes, aber, wie ich meine, eines Programmes, das

gibt K. Acham: Analytische Geschichtsphilosophie. Eine kritische Einfithrung (Freiburg/
Miinchen 1974) bes. 151fT.; als dusserst erhellend darf genannt werden G. H. van Wright:
Erkliren und Verstehen (dt. Frankfurt a. M. 1974); vgl. auch die «Transzendentalen Analy-
sen» und «Dialektischen Reflexionen» in: H. M. Baumgartner/J. Riisen (Hg.),a. O. (Anm.
2) 253f1.; vgl. aber auch H. M. Baumgartner: Kontinuitdiit und Geschichte. Zur Kritik und
Metakritik der historischen Vernunft (Frankfurt a. M. 1972) 288fF.

47 Die Quantifizierungsdifferenzierung nach Extension und Intension versucht einzufangen,
dass es sowohl méglich ist, einer gegebenen Erklidrung gegeniiber mehr Erklarungsschritte
(in Richtung auf einen potentiellen unendlichen Regress) zu verlangen, als auch, strengere
Kriterien fiir jeden einzelnen Schritt zu fordern (etwa: wir wollen ab sofort keine statisti-
schen Erklirungen mehr zulassen o.4.). Beides ist aber nach meiner Auffassung abhingig
von der je in Ansatz gebrachten und geltenden, d.h. allgemein anerkannten Erklirungs-
pragmatik.

48 (Verstehens wire demnach nichts als ein anderer Ausdruck fiir ein in bestimmter anforde-
rungsstandard-abhingiger Weise abgewandeltes Erkliren et vice versa.

49 Vgl. etwa H.-G. Gadamer: Rhetorik ... a.0. (Anm. 21); J. Habermas: Vorbereitende
Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kompetenz. In: ders./N. Luhmann:
Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie — Was leistet die Systemforschung? (Frank-
furt a.M. 1971) 101ff.; ders.: Wahrheitstheorien. In: Wirklichkeit und Reflexion. Fest-
schrift fir W. Schulz (Pfullingen 1973) 21 1.

233



zumindest in der Denkerfahrung jederzeit intersubjektiv begriindbar ist
und dessen Leistungsversprechen mir noch im Steigen begriffen zu sein
scheinen>9.

39 Die Berechtigung zu dieser Annahme stiitzt sich auf die Vermutung, dass sich Philosophie-
geschichte im zu Beginn angezogenen Prozess allgemeiner Historisierung immer mehr
konsolidiert — gleichsam als ‘Bollwerk’-Disziplin des ganzen Faches — und dass dadurch
das bislang ignorierte Theoriedefizit spiirbar wird.

234



	Wozu noch Philosophiegeschichte? : Legitimationsprobleme als Ansatz zu einer Philosophiegeschichtstheorie

