
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Vers une conception dialogique de la justice

Autor: Stucki, Pierre-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

PIERRE-ANDRÉ STUCKI

Vers une conception dialogique de la justice

Les jugements de justice, que chaque homme est conduit à formuler en une multitude de
circonstances particulières, sont souvent mal assurés, non seulement à cause des difficultés
propres de l'évaluation, mais encore du fait des controverses insistantes, aujourd'hui, à

propos des conceptions de la justice. Parmi celles-ci, la conception objectivante identifie la

justice à un état de fait représenté comme objectif, mais elle est inapte à nous fournir une
authentique certitude; la conception libérale-démocratique, ici nommée duale, est plus
satisfaisante, mais elle est incapable d'éclairer le jugement de justice dans le contexte de
l'existence individuelle. La conception prométhéenne (marxiste), de son côté, risque de

perturber la nécessaire pondération du jugement. Il semble dès lors possible d'attirer l'attention

sur l'importance du dialogue comme lieu et facteur de justice, et d'esquisser les
rudiments d'une conception dialogique. qui échapperait aux carences des précédentes.

Le thème de la justice est des plus controversés et des plus suspects dans
la pensée commune. Tantôt ce sont les jugements individuels, en des

occurrences particulières, qui s'accompagnent de doute ou d'étonnement,
tantôt ce sont les perspectives dernières, les horizons doctrinaux, qui
semblent un marasme dont on ne sortira pas. Ainsi, en l'absence de

consensus à propos des fondements de cette problématique, nous essayons
ici une esquisse schématique qui devrait, par la suite, être appuyée par des

études plus détaillées et plus minutieuses.
Nous proposons d'abord une grille qui vise à classer les jugements de

justice ponctuels, liés à une situation particulière; nous obtenons ainsi une
sorte d'inventaire des points de conflit, des incertitudes fréquentes, de ce

que l'on nomme couramment la complexité du problème. Nous examinons

ensuite quelques conceptions de la justice; nous entendons désigner

par là ces constructions intellectuelles de référence qui devraient
permettre d'éclairer les difficultés de l'inventaire et d'affermir nos jugements.
En ce qui concerne la matière documentaire d'où partir, nous nous

sommes décidé pour un petit nombre de textes simples, connus et clas-

Correspondunce: PD Dr Pierre-André Stucki, Croisettes 7, CH-I066 Epalinges

12 Studia philos.. Vol. 37 177



siques, mais de provenances assez diverses pour ne pas nous confiner à un

point de vue trop restrictif1.

I. Les jugements

Nous portons des jugements relativement à ce qui est juste et à ce qui ne
l'est pas. Les objets de ces jugements se situent en divers domaines de

réalité, dont la considération s'impose d'abord si l'on veut éviter de se

mettre dans une ornière qui fera perdre la vue d'ensemble.
Les jugements se constituent par l'utilisation et l'application de certains

principes. tel, par exemple, le principe d'égalité. Celui qui juge estime que
tel principe est utilisable parce qu'il se base sur telle ou telle référence, par
exemple sur le droit naturel ou bien sur l'Evangile. Nous nous proposons
donc de considérer les bases du jugement de justice avant que les principes.
et, finalement, la modalité.

1.1. Les domaines

Le deuxième article de la (Déclaration) pose que «le but de toute
association politique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles
de l'homme; ces droits sont la liberté, la propriété, la sûreté et la résistance
à l'oppression». Ces droits naturels signifient le droit de tout homme à

l'existence personnelle, et ils caractérisent l'idée de justice qui s'exprime
dans ce document.

Dans la mesure où ils constituent le 'but de toute association politique',
ils attestent à l'évidence que la justice concerne le domaine de la réalité

politique ou, en d'autres termes, la dimension politique de la réalité
humaine. Cette pensée est si peu étonnante que l'on tend quelquefois à faire
de la politique le lieu exclusif de la justice, à réduire la justice à une affaire

politique. Ce préjugé est abusivement limitatif.
1 Ces textes sont les suivants: a) La Déclaration des droits de l'homme et du citoyen, que nous

citerons en parlant de la (Déclaration), b) De la liberté du chrétien, de Luther, que nous
citerons d'après la traduction Gravier (Aubier, Paris 1969). c) L'idéologie allemande. Ire
partie, de Marx et Engels (Editions sociales. Paris 1974). d) Du contrat social, de Rousseau

(Gamier, Paris 1962). e) L'apologie de Socrate. de Platon, que nous citerons d'après la

traduction Chambry (Garnier-Flammarion, Paris 1965).

178



Que tout homme ait droit à l'existence personnelle, en effet, cela doit
bien signifier quelque chose d'essentiel pour lui. La justice concerne l'existence

individuelle de façon irréductible. Socrate, d'ailleurs, le disait: «Il
faut absolument, quand on veut combattre réellement pour la justice et si

l'on veut vivre quelque temps, se confiner dans la vie privée et ne pas
aborder la vie publique» (p. 44).

La justice ne se réduit ni à une question exclusivement politique, ni à

une question exclusivement éthique dans le contexte de l'existence
individuelle. Elle concerne les deux dimensions, elle signifie quelque chose pour
ces deux faces de la réalité humaine. Mais il ne faut ignorer pour autant ni
le domaine économique, ni le domaine intellectuel.

Dans leur activité économique, les hommes se trouvent confrontés à la

nature, en quête de ce qui est utile, et il peut sembler que ce qui est utile se

justifie de soi-même. On pense même quelquefois que ce qui est efficace, ce

qui réussit, se trouve justifié bien que son utilité demeure problématique.
Souvent, implicitement, cette idée se profile sur la croyance rationaliste
ancienne en un monde ordonné par la Providence de Dieu: ce qui réussit,
dès lors, est nécessairement conforme à la juste volonté du Créateur.

On peut penser au contraire que trop d'hommes souffrent de cet ordre
'naturel' qui n'est pas 'juste'. Avec Marx et Engels, on peut estimer que le

système économique résulte de l'activité des hommes, qu'il est donc modifiable

et susceptible d'être soumis à la volonté commune (cf. p. 117). Ainsi,
le domaine de l'efficacité à l'égard de la nature n'échappe pas aux
jugements de justice. La langue courante en porte d'ailleurs le témoignage,
puisque l'on dit couramment d'un individu qui, par exemple, ne sait pas se

servir d'un outil, q u' 'il ne fait pas juste'.
Il en va encore de même, finalement, du domaine de la connaissance et

des idées, où le 'juste' est fréquemment utilisé comme synonyme du 'vrai'

pour être opposé au 'faux'. L'exigence de justice ou de justesse régit le

domaine de la recherche de la vérité, et l'on sait depuis Platon que le règne
de l'injustice politique est solidaire du règne du mensonge et de la tromperie

dans le domaine de ce qui se dit.

179



1.2. Les bases

La (Declaration) subordonne l'exercice des pouvoirs et de la souveraineté

du peuple au respect des droits 'naturels et imprescriptibles'. Les

hommes ne 'peuvent' pas se donner n'importe quelles lois; ils ne sont pas
des législateurs 'souverains', car ils doivent respecter, conserver et garantir
les droits 'naturels'. Ce point apparaît encore en toute clarté à l'article V,

qui dit que «la loi n'a le droit de défendre que ...», ainsi qu'à l'article VIII,
qui précise que «la loi ne doit établir que ...» Les lois définissent Injustice
civile, qui est subordonnée au droit naturel, à Injustice absolue, laquelle
est «reconnue et déclarée», «en présence et sous les auspices de l'Etre
suprême» selon les termes du préambule. Telle serait donc la base de nos

jugements dans le champ politique.
Pour des raisons qui nous échappent, plusieurs commentateurs (dont

Ernst Bloch) voient une continuité de pensée entre le (Contrat Social) de

Rousseau et la (Déclaration). Pourtant, Rousseau pose, en ce qui concerne
l'origine, des thèses contraires à celle-ci, puisqu'il admet, comme clause

unique du contrat fondateur de la société «l'aliénation totale de chaque
associé avec tous ses droits à toute la communauté» (p. 243). Il n'existe
donc plus, pour Rousseau, au sein de la société, aucun droit naturel
imprescriptible, puisqu'ils ont tous été aliénés par le pacte fondateur. Les

hommes peuvent donc se donner les lois qu'ils veulent, car «la volonté
générale est toujours droite ...» (p. 252) et la souveraineté populaire n'est
soumise à aucune norme contraignante; «il n'y a ni ne peut y avoir nulle
espèce de loi fondamentale obligatoire pour le corps du peuple...» (p. 245).
Le droit naturel est aboli.

Dans le champ politique, la base de nos jugements de justice est donc
controversée: s'agit-il d'un droit naturel absolu d'origine transcendante,

ou d'un décret de la volonté commune? Nous ne sommes pas d'accord
entre nous à ce sujet, et il peut en découler des divergences notoires dans
des occurrences déterminées.

Si, comme le veut Rousseau, les hommes décident de ce qui est juste, on
doit se demander s'ils sont également les inventeurs de l'idée de justice.
C'est ce que semble penser Marx quand il écrit: «Ce sont les hommes qui
sont les producteurs de leurs représentations, de leurs idées, etc...» et, dans
le passage qui précède: «La production des idées, des représentations et de

la conscience est d'abord directement et intimement mêlée à l'activité

180



matérielle et au commerce matériel des hommes, elle est le langage de la

vie réelle» (p. 50).

A l'opposé de cette conception, on peut penser que l'ordre de la connaissance

et de la vérité est autonome par rapport aux dimensions économique
et politique. Dans l'esprit de la (Déclaration), la société ne doit pas
s'immiscer dans l'ordre de la vérité: «Nul ne doit être inquiété pour ses

opinions, même religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas
l'ordre public établi par la loi.» Si la vérité, et en son sein, l'idée de justice,
n'a pas son origine dans la 'production' des hommes, alors la société ne doit
pas se prononcer sur ce qui n'est pas de son ressort, et elle doit abandonner
à l'individu le souci et la responsabilité de se former ses convictions. Telle
était aussi la pensée du rationalisme, et déjà de Descartes, pour lequel c'est
bien par 'nature' que chaque homme est doué de bon sens. De plus, dans ce

rationalisme ancien, la vérité est d'origine transcendante.
Ainsi, la base des jugements de justesse-justice est controversée dans le

domaine intellectuel comme elle l'est dans le domaine politique. Il en va
encore de même dans le champ de l'existence individuelle.

Le célèbre article 4 de la (Déclaration) pose que «La liberté consiste à

pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas à autrui. Ainsi, l'exercice des droits
naturels de chaque homme n'a de bornes que celles qui assurent aux autres
membres de la société la jouissance de ces mêmes droits...» Voici ce que
'l'Assemblée nationale' peut dire de la liberté individuelle. Si on l'utilise
comme base de l'éthique, on se fait défenseur de la liberté arbitraire,
admettant que l'individu peut faire n'importe quoi sous la seule réserve du

droit d'autrui.
Il est possible de se référer à d'autres bases pour aborder la justice

individuelle, et notamment d'invoquer une exigence de justice qui serait constitutive

de l'existence. Ainsi pensait Socrate, semble-t-il: «Tu n'es pas dans

le vrai, mon ami, si tu crois qu'un homme qui a tant soit peu de valeur doit
calculer les chances qu'il a de vivre ou de mourir. Il ne doit, quoi qu'il fasse,

considérer qu'une chose, s'il agit justement ou injustement, s'il se conduit

en homme de cœur ou en lâche» (p. 40). Et encore: «comment ne rougis-tu

pas de mettre tes soins à amasser le plus d'argent possible et à rechercher la

réputation et les honneurs, tandis que de ta raison, de la vérité, de ton âme

qu'il faudrait perfectionner sans cesse, tu ne daignes en prendre aucun soin

ni souci?» (p. 41). Voici donc l'opposé de la liberté arbitraire: l'exigence de

justice domine l'existence individuelle; elle ne concerne pas seulement

181



l'action, mais également, peut-être plus fondamentalement, la réflexion et

la conscience de soi; et il s'agit d'une exigence infinie, car c'est 'sans cesse'

qu'il faut se soucier de 'perfectionner son âme'.
Dès l'instant où l'exigence de justice est ainsi reconnue, la question de la

culpabilité et de la justification ne peut guère être évitée. C'est donc ici

qu'il convient de situer le thème de la justice évangélique tel qu'il est

développé notamment par Luther; «il faut savoir que l'ensemble de la

Sainte Ecriture se divise en deux sortes de paroles qui sont les commandements

ou la loi de Dieu, et l'engagement ou la promesse» (p. 52-53). Les

commandements n'ont «pour but que d'amener l'homme à voir son
incapacité à faire le bien et à lui apprendre à désespérer de lui-même C'est
alors qu'intervient la seconde parole de Dieu, l'engagement ou promesse
divine qui dit: 'Si tu veux accomplir tous les commandements et te débarrasser

de tes mauvais désirs et de tes péchés, comme les commandements

l'exigent formellement, voici qu'il te faut croire en Jésus-Christ, en qui je te

promets toute grâce, toute justice, toute paix et toute liberté'» (p. 53-54).
«Ainsi nous voyons que la foi suffit à un chrétien, il n'a besoin d'aucune

œuvre pour se justifier. S'il n'a plus besoin d'aucune œuvre, il est certainement

délié de tous les commandements et de toutes les lois; s'il en est délié,
il est certainement libre. Telle est la liberté chrétienne, c'est la foi seule qui
la crée, ce qui ne veut pas dire que nous puissions rester oisifs ou faire le

mal, mais que nous n'avons besoin d'aucune œuvre pour nous justifier et

atteindre à la félicité ...» (p. 56).

Il apparaît donc clairement que les bases de la justice individuelle ne

sont pas moins controversées que celles des domaines politique ou intellectuel.

De plus, il est manifeste que la base socratique non plus que la base

évangélique ne peuvent valoir dans le domaine politique: elles sont
spécifiques à la dimension considérée.

1.3. Les principes

11 se peut fort bien que nous divergions entre nous sur les bases, mais

qu'en certaines occurrences nous nous accordions sur les principes. Ainsi,
nous pouvons fort bien, dans le domaine politique, nous entendre sur le

principe de l'égalité de tous les hommes, bien que nous puissions le baser

sur le droit naturel ou bien sur le contrat social.

182



Tentons maintenant, dans le cadre de notre inventaire, de dresser une
liste des principes de justice et d'examiner schématiquement quelles
relations ils entretiennent entre eux.

Le premier article de la <Déclaration> pose que «Les hommes naissent et
demeurent libres et égaux en droits; les distinctions sociales ne peuvent
être fondées que sur l'utilité commune». Le principe d'égalité est donc le

premier à s'imposer à l'attention: tous les hommes sont formellement
égaux, de naissance et en droit. C'est sur ce principe que se fondent toutes
les lois, et notamment leur forme logique de proposition universelle.

Mais les différentes lois ont différents contenus; les hommes légifèrent
dans différents secteurs de la réalité sociale, pour différentes catégories
d'individus; ceux qui travaillent, ceux qui possèdent, ceux qui sont
enfants, ceux qui sont malades, etc. Il faut donc faire des différences, attribuer

à chacun ce qui lui revient, selon son travail, selon son mérite ou selon

ses besoins. Tels seront les trois principes de différence, qui justifient ces

'distinctions sociales fondées sur l'utilité commune'.
Il est manifeste que ces quatre principes sont abstraitement

antinomiques. Il suffit, pour s'en convaincre, d'imaginer, en l'absence de toute
autre considération, la distribution des richesses selon chacun d'eux. Dans
les situations concrètes, les hommes ont mis en place des solutions qui,
dans les cas favorables, représentent un compromis acceptable entre leurs

exigences respectives.
Ces quatre principes présupposent une organisation du pouvoir social;

ils s'utilisent dans le contexte d'une société et sont en quelque sorte les

héritiers de principes en vigueur dans les contextes qui sont en marge ou
dans les interstices du pouvoir social. Il convient de citer, à ce propos le

principe de réciprocité: 'œil pour œil, dent pour dent', 'Ne fais pas à autrui
ce que tu ne voudrais pas qu'on te fasse'. Ce principe fonde toutes les

réflexions sur l'équité, notamment dans le contexte des échanges qui ne

sont pas, ou pas encore, régis par les lois.

L'idée de réciprocité est liée à celle d'adéquation: est juste, dans ce sens,

ce qui est adéquat à la situation, ce qui est en accord avec la réalité. C'est

dans cette perspective que le maladroit ne 'fait pas juste'; c'est en ce sens

que Socrate estimait injuste, de la part des Athéniens, de se soucier des

honneurs et de la richesse plus que de leur raison et de la vérité: c'est une

réponse inadéquate à la réalité de l'existence. Ce principe d'adéquation,
enfin, se trouve sans doute à l'origine des réflexions sur l'utilité, l'efficacité
et la vérité.

183



Mentionnons enfin le principe de fidélité, qui joue, assurément, un rôle
essentiel dans toute cette problématique. Je dois pouvoir avoir confiance

en autrui, et je ne dois pas trahir la confiance qu'autrui place en moi.

Notamment, il est scandaleux de punir quelqu'un sans l'avoir averti
auparavant des règles à respecter: il est 'injuste' de ne pas tenir ses promesses et

engagements. En d'autres termes, les relations de justice sont toujours des

relations de parole liées à des actions. Le principe de fidélité impose d'une

part l'existence des relations de parole et montre leur importance
prédominante; d'autre part, il exige que la conduite soit conforme à la parole.

Dans les interstices du pouvoir social, il est plausible que les principes de

fidélité et d'adéquation jouent un rôle prédominant, celui de réciprocité
ayant plutôt un sens négatif, visant à éviter des empiétements, à maintenir
un équilibre viable, à contrôler une situation plutôt qu'à l'instituer. Il est

également plausible que ces deux principes, fondamentaux, permettent
seuls le fonctionnement des pouvoirs sociaux et l'application des principes
d'égalité et de différence.

1.4. La modalité des jugements de justice

Nous portons des jugements de justice dans de nombreux domaines, en

nous appuyant sur des bases controversées et qui peuvent varier selon les

contextes. Nous formons ces jugements en utilisant plusieurs principes qui
sont tantôt concordants et tantôt antinomiques. Quel peut donc être le

degré de certitude de nos jugements de justice? Dans quelle mesure

sommes-nous en mesure de nous prononcer sur des situations déterminées?

Tel est le problème de la modalité.
En de nombreux cas, les actions considérées ou les décisions prises sont

discutables; on peut les justifier à l'aide de certains principes et en

s'appuyant sur certaines bases, mais on peut également les contester en se

référant à d'autres principes et à d'autres bases. Dans un tel cas, toutefois,
on doit reconnaître que l'objet jugé est, à la fois, justifiable et contestable.
En d'autres termes, le jugement ici posé est relatif, non pas tant aux
sentiments ou intuitions de l'individu qui le pose, comme on pense à tort trop
souvent, mais bien aux principes et bases utilisés, implicitement ou
explicitement.

En d'autres cas, l'objet du jugement se trouve indiscutablement injuste;

184



il est injustifiable, c'est-à-dire qu';7 n'existe pas de principe de justice
reconnu auquel cet objet puisse satisfaire, d'une part, et d'autre part qu'il
existe quelque principe de justice reconnu qui est violé par cet objet.

En d'autres cas, enfin, l'objet du jugement est indiscutablement juste; il
est incontestable, c'est-à-dire qu'il n'existe pas de principe de justice
reconnu qui soit violé par cet objet, et qu'il existe quelque principe de justice
reconnu qui se trouve satisfait.

L'incontestable et l'injustifiable constituent ensemble la zone indiscutable,

qui se caractérise par la possibilité de décider, à propos de l'objet, en
se référant aux seuls principes, abstraction faite des alternatives de bases.

La plupart du temps, nous formons nos jugements de justice spontanément

en des occurrences déterminées, et nous n'effectuons pas de

raisonnement explicite ou réfléchi dont notre jugement serait la conclusion.
Certains auteurs ont donc pu penser que nos jugements de justice expriment

une intuition émanant d'un sens de la justice qui serait constitutif de

notre personnalité.
Nous avons avoué, en commençant, la préoccupation de faire place aux

jugements de justice, et, si possible, de contribuer à les affermir. L'intui-
tionnisme nous paraît une philosophie trop faible pour ce propos. Car
notre situation culturelle est telle que des objets incontestables se trouvent
contestés, et des objets injustifiables, justifiés. Le résultat en est

malheureusement, pour bien des esprits, le relativisme, qui range tous les objets
dans la zone discutable, ou bien alors le fanatisme qui, pour éviter le
premier écueil, prétend faire passer le justifiable pour incontestable.

Il nous paraît donc préférable de considérer les jugements de justice non

pas comme intuitifs, mais comme conclusion de raisonnements au moins

implicites. Il est dès lors possible d'argumenter pour montrer la validité
d'une conclusion, de fournir ses raisons, d'essayer de convaincre.

Dans ce contexte, les jugements à propos des objets (actions ou
décisions) discutables ou indiscutables, deviennent à leur tour l'objet d'une
discussion. Notamment, on peut débattre de la liste des principes et de leur

signification, mais il est possible à ce sujet (tant qu'on ne fait pas intervenir
les bases) de parvenir à une certitude et à un consensus raisonnables. Ainsi,
au terme d'une discussion, il est possible de décider si un objet est discutable

ou indiscutable, si, en d'autres termes, notre conviction à son propos
s'appuie ou non sur des bases.

185



2. Les conceptions

Les conceptions de la justice sont des constructions intellectuelles qui
devraient fonctionner comme des hypothèses éclairantes par rapport aux
données et difficultés que l'analyse des jugements nous a conduit à mettre
en relief. Il n'entre pas dans notre propos de nous étendre ici sur les

caractéristiques logiques de ces sortes d'hypothèses; disons toutefois qu'elles
doivent être cohérentes et non-contradictoires, d'une part, et d'autre part
qu'elles doivent permettre de rendre compte de tous les éléments fournis

par l'analyse, et, sinon de résoudre, du moins de trancher les alternatives
de base.

Dans notre horizon culturel, il nous semble possible de repérer trois

conceptions de Injustice, fréquemment invoquées (implicitement ou
explicitement), mais peu satisfaisantes; nous les appellerons respectivement
les conceptions objectivante, duale et prométhéenne. Après en avoir
montré les caractéristiques et les défauts, à notre gré, nous en présenterons
une quatrième, que nous nommons dialogique et qui nous paraît préférable.

2.1. La conception objectivante

La conception objectivante définit la justice à l'aide d'une représentation

schématique d'un domaine d'objets déterminés. Ainsi, on peut constituer

un modèle de la réalité sociale, telle qu'elle est, devrait ou pourrait
être, et, cela fait, on décide que ce modèle définit la justice; on peut procéder

de même avec un modèle de comportement individuel, système
d'obligations, d'interdictions et de recommandations.

En ce qui concerne la société, le modèle doit assurer, aux meilleures
conditions et pour la plus longue période, la vie et survie de la collectivité.
On peut par exemple poser, l'idée est classique et célèbre, qu'il faut des

gens pour produire et échanger des biens économiques, d'autres pour
contrôler et défendre les premiers contre d'éventuels désordres ou agresseurs,

d'autres enfin, compétents dans l'ordre du savoir, pour prendre les

décisions les plus judicieuses et les plus justes, et pour se faire obéir et

respecter de tous les autres.
Le modèle définit ainsi un certain ordre social, qui se justifie par son

186



utilité et son efficacité, et qui, par conséquent, doit être adapté aux
contraintes de la nature, soit qu'il s'y oppose habilement, soit qu'il s'en

accommode de bon gré.

Il existe plusieurs modèles sociaux qui satisfont à ces conditions. Celui

que nous venons d'évoquer, nous le nommons aristocratique par mémoire
de ses origines, ou technocratique pour signaler la coloration de ses

éventuelles résurgences. Le deuxième, le modèle démocratique, pose qu'il
appartient à l'ensemble du peuple d'exercer le pouvoir. Le troisième, que
nous nommons libéral-économique, consiste à poser que la régulation
efficace du système se fait d'elle-même par les bienfaits des lois du marché,
lesquelles sont 'naturelles' ou quasi-naturelles.

Il y a donc plusieurs modèles sociaux, qui peuvent tous prétendre garantir

une utilité-efficacité satisfaisante. Mais lequel est 'juste', et comment en
décider? On pourra bien justifier celui-ci au détriment de celui-là en

invoquant tel ou tel principe, on n'en demeurera pas moins constamment dans

l'ordre du discutable, ainsi qu'en témoignent les interminables débats sur
les avantages et inconvénients respectifs des systèmes économiques ou

politiques. Tant que l'on demeure dans la logique de l'objectivation, la

question est indécidable.
Cette conception, de plus, n'éclaire en aucune façon (mais laisse plutôt

dans l'ombre) l'exigence de justice dans le domaine intellectuel, non plus

que dans le champ de l'existence individuelle (à moins qu'on ne réduise

l'individuel au social après avoir réduit le social à l'économique). Du fait
qu'elle procède par modèle représentatif d'un domaine d'objets, la

conception objectivante néglige la complexité ou pluridimensionnalité de

la réalité humaine; elle néglige également, par voie de conséquence, la

complexité de l'exigence de justice.

2.2. La conception 'duale'

On peut concevoir la justice dans la perspective de la dualité sujet/objet,
et poser que l'objet auquel s'applique un modèle doit en être également le

sujet, c'est-à-dire, sinon l'auteur, du moins l'approbateur ou le juge. En
d'autres termes, dans cette conception, pour qu'on puisse parler de justice,
il faut que les règles du système ne s'appliquent jamais sans que les

hommes auxquels elles s'appliquent ne puissent les comprendre et les

187



approuver: il n'y a de solution juste que celle qui permet aux hommes de

vivre dans l'autonomie.
Dans le cas du modèle aristocratique évoqué ci-dessus, ce privilège était

réservé aux spécialistes du savoir, dans la mesure où, à la fois, ils décident
du système et en font partie. Le modèle démocratique, au contraire, est

l'expression de la 'justice duale', puisque sa caractéristique est d'accorder à

tous les hommes le pouvoir de participer aux décisions qui constituent le

système auquel ils sont soumis. La conception duale de la justice admet
donc que les hommes ne doivent jamais être traités seulement comme des

objets, mais toujours en même temps comme des sujets, aptes à juger et à

décider de ce qui est juste. Elle conduit donc à poser le respect des

personnes comme un principe inviolable. Enfin, dans la mesure où elle

contraint à sélectionner un des modèles utiles-efficaces, il est clair qu'elle
dépasse la justice objectivante, puisque elle en hérite les avantages (l'uti-
lité-efficacité) mais non les inconvénients (notamment, l'aporie du choix).

Dans le domaine éthique, c'est essentiellement à Kant que l'on peut
rattacher la justice duale: «Agis de telle sorte que la maxime de ta volonté
puisse toujours valoir en même temps comme principe d'une législation
universelle.» Ce qui fait la rectitude morale, la 'justice' éthique, ce n'est pas
la soumission 'extérieure' (par application) des actions au code moral:
cette soumission confère la 'légalité', non la 'moralité'; cette dernière n'est
obtenue que si, agissant en conformité 'extérieure' avec la loi, je me

rapporte 'intérieurement' au principe de la législation comme un 'sujet',
auteur ou approbateur.

11 semble bien que, de cette manière, et par l'introduction au cœur même
de la justice éthique de la notion de loi ou de législation, Kant pose la

continuité entre la justice éthique et la justice politique (telle qu'elle
s'exprime notamment dans les principes de la démocratie, et plus précisément

dans la (Déclaration)). Quoi qu'il en soit, Injustice duale ne peut pas
se passer, en son centre même, de la notion de loi ou de législation, ou

encore de droit. Le peuple, formé des citoyens, prend des décisions qui
s'appliquent à tous les citoyens, égaux entre eux, égaux en droit. Les
décisions du peuple ont nécessairement forme de lois, forme logique de propositions

universelles.
Dans la perspective de l'application, l'individu devient une donnée

inessentielle par rapport à la généralité de la loi. Ainsi le veut la forme

logique, on le sait depuis fort longtemps. Le privilège de l'individu hu-

188



main, selon la justice duale, c'est de ne pas se réduire à une variable éva-

nescente dans l'universalité du champ de la loi, mais d'accéder en même

temps à la dignité de législateur, de celui qui considère l'universalité et qui
participe à la décision, à la dignité de citoyen.

Cette dernière est pourtant bien peu de choses par rapport à la pesanteur

de l'existence individuelle. On le voit, quelque chose d'essentiel dans
les préoccupations de Socrate ou de Luther ne passe pas dans la justice
duale, et telle est la première objection que nous lui ferons.

Sa deuxième insuffisance, à notre gré, provient de la question de

l'origine; il faut respecter tous les hommes comme des personnes, se conduire,
en intention, comme législateur de la république des fins et des personnes.
Soit, mais d'où vient cette nécessité, quelle est l'origine de la justice? Si c'est
de la raison, universelle et intemporelle, comment se fait-il que les tenants
du modèle aristocratique ne l'entendent pas? Si c'est de la volonté des

hommes assemblés par contrat social, comment éviter l'historicisme et la

relativité du respect des personnes? Et si c'est de Dieu, pourquoi ne pas
suivre la (Déclaration) et l'avouer clairement?

2.3. La conception prométhéenne

On peut aussi concevoir la justice à partir de la volonté de liberté et à

partir de la puissance des hommes. La justice devrait permettre à chaque
individu d'accéder à la liberté réelle. 11 faudrait que chacun puisse faire ce

qu'il veut quand il veut, s'épanouir dans la totalité de ses facultés, manifester

sa personnalité dans son activité. Il faudrait donc que disparaisse la

division du travail, la contrainte au travail, le travail lui-même2. Ainsi
pensaient Marx et Engels aux temps où ils écrivaient l'idéologie allemande,

ainsi se fonde ce que nous nommons la conception prométhéenne de la

justice.
La première thèse qui en découle est que l'humanité a, dès maintenant,

le pouvoir de se libérer complètement des contraintes naturelles, d'accéder
à l'état de richesse suffisante. Grâce à son ingéniosité, à son travail, à son
2 «Dans la société communiste, où chacun n'a pas une sphère d'activité exclusive, mais peut

se perfectionner dans la branche qui lui plaît, la société réglemente la production générale,
ce qui crée pour moi la possibilité de faire aujourd'hui telle chose, demain telle autre, de

chasser le matin, de pêcher l'après-midi, de faire de la critique après le repas, selon mon bon

plaisir, sans jamais devenir chasseur, pêcheur, berger ou critique» (p. 68).

189



industrie, l'homme a vaincu, virtuellement, dans sa lutte contre la nature,
il a triomphé du règne de la pauvreté qui le contraignait depuis les

origines. Il est devenu maître et souverain de sa destinée. Si la conception
objectivante entend plier l'humanité aux contraintes de l'utilité-efficacité,
c'est ici l'inverse qui est revendiqué: que le système économique soit
dominé et maîtrisé par la volonté des hommes unis.

La deuxième thèse de la justice prométhéenne concerne l'abolition des

divisions et des conflits entre les hommes: la société sans classes est
possible (cf. p. 75), et de même qu'il n'y aura plus de classes, il n'y aura plus de

conflits possibles entre l'individu et la communauté des hommes (cf.

p. 113): cela présuppose évidemment qu'aura lieu, auparavant, une
'transformation massive des hommes' (p. 76), laquelle ne peut s'opérer que par
une révolution, sous peine de traîner derrière soi 'toute la pourriture du
vieux système' (ibid.).

La conception prométhéenne pose ainsi que l'utopie est au pouvoir des

hommes. Leur puissance est à la mesure de leurs désirs et de leurs
espérances, et si la chose n'apparaît guère dans le temps présent, c'est que nous
vivons encore le règne de la lutte des classes et la domination d'une classe

qui s'est approprié la richesse commune.
Située dans le cadre de la présente discussion, la conception

prométhéenne vise à éviter la pesanteur désespérante du règne des lois; les lois
reflètent à la fois les contraintes qui obligent l'humanité à se limiter dans

ses désirs, et la nécessité de juguler les conflits sociaux qui reparaissent
constamment. En quelque sorte, les lois entérinent une certaine tristesse de

la destinée humaine, et c'est ce que la conception prométhéenne ne peut
admettre. Sa faiblesse réside toutefois en ceci qu'il n'est pas certain que
l'utopie soit au pouvoir des hommes; par conséquent, il n'est pas certain
non plus qu'il soit juste de lutter globalement contre la réalité présente, ni
d'imputer à la classe dominante la responsabilité des maux actuels comme
si elle était toute-puissante.

En d'autres termes, la faiblesse de la conception prométhéenne est en
ceci qu'elle est intégralement discutable, et que néanmoins elle exhorte à

la lutte comme si elle était incontestable. Elle n'est pas en mesure de se

justifier en s'appuyant sur des principes et sur des bases reconnues comme
des options. Il en résulte que les incertitudes du jugement individuel sont
discréditées ici d'entrée de jeu parce qu'elles rappellent trop la lourdeur
des antinomies et l'ampleur du domaine de la complexité.

190



Et dans la mesure où notre propos est de chercher une conception qui
permette d'orienter et d'affermir le jugement individuel, celle-ci ne peut
évidemment nous satisfaire, par le discrédit même qu'elle jette sur ce que
nous prétendons servir.

2.4. La conception dialogique

On peut enfin concevoir la justice comme le contenu d'un dialogue,
sinon comme le contenu par excellence du dialogue entre les hommes. La
<Déclaration> déjà suggérait de nombreux éléments qui vont dans ce sens;

ainsi, le préambule souligne que «l'Assemblée nationale reconnaît et

déclare ...» : l'instance politique 'reconnaît' la vérité du droit naturel; cette
vérité est déjà là, elle est déjà dite, les hommes sont à son écoute; en retour,
ils y répondent par un acte de 'reconnaissance' et de 'déclaration'. Et le

'dialogue' se poursuit, car les hommes à qui s'adresse cette déclaration sont

ceux même qui auront pour droit ou pour tâche de faire les lois (article 6);
telle sera leur réponse, laquelle s'adresse à ceux qui auront pour mission de

les appliquer et de les faire respecter.
Nous allons montrer comment la conception dialogique permet d'éclairer

les données que fournit l'analvse du jugement de justice.

2.4.1. La question des bases. - L'origine de la justice est controversée
dans le champ politique, nous l'avons vu; on peut se ranger au droit naturel

qui caractérise la <Déclaration> ou bien à l'idée rousseauiste du contrat
social. Quelle fut, 'au commencement' l'instance fondatrice de justice.
Dieu, ou bien l'assemblée des hommes?

La conception dialogique conduit à poser cette question en d'autres

termes: les normes et idées de justice nous sont transmises, notamment par
écrit; les plus anciens documents que nous possédons sont déjà des

codifications, des formulations ou reformulations d'un dit antérieur qui n'est

plus attesté dans les faits historiques. Le plus ancien écrit se situe en

réponse à une tradition orale: «verba volent, scripta manent.» Ainsi, l'émetteur

originaire du premier message de justice nous est inconnu, et
prétendre que 'les hommes produisent leurs idées', c'est remplir le vide de

notre ignorance par une pure et simple croyance. Nous ne connaissons pas

l'origine du'logos' de justice, il est toujours déjà présent et nous lui répon-

191



dons. Nous sommes héritiers, non pas initiateurs, des exigences de justice.
Il en va de manière analogue quand on prétend se baser sur la Révélation

originaire de Dieu qui fait connaître sa volonté et sa justice; car ce que
nous connaissons alors, indiscutablement, c'est le texte humain qui parle
de la Révélation; ce que nous connaissons, c'est donc la réponse humaine,
la 'reconnaissance et déclaration', non pas le dit d'origine.

Ainsi, la conception dialogique conduit à rejeter catégoriquement l'idée
rousseauiste du contrat social; les hommes sont à l'écoute du 'logos' de

justice, il n'est pas concevable qu'ils aient pu s'assembler, 'au commencement'

pour s'ériger en instance fondatrice. Semblablement, en ce qui
concerne la question de la connaissance, il n'est pas concevable que les

hommes soient producteurs de leurs idées; ils ne sont et ne peuvent être

que les interprètes et les répondants du déjà dit. Mettre l'homme à l'origine
de la justice, ce n'est pas une hypothèse meilleure que d'y mettre Dieu. La

conception dialogique impose la négation de l'athéisme des origines, non
point pour faire cause commune avec le théisme, mais plutôt pour souligner

notre ignorance de l'instance fondatrice de la justice.
Précisons encore: nous ne pouvons arguer de cette ignorance pour

laisser de côté le donné traditionnel et reconstruire la théorie de la justice
sur des bases rationnelles, car l'alternative des bases reparaît constamment
à l'intérieur du rationalisme, à propos de l'origine et de la constitution de la

raison elle-même.
Le débat de l'origine est directement lié à la question de l'absolu. Si

certaines normes sont fondées dans la volonté de Dieu, elles doivent être

reconnues par les hommes comme absolues et 'imprescriptibles'; si, au
contraire, elles proviennent seulement d'un décret humain, il est légitime
de les modifier ou de les abolir, comme pensait Rousseau. C'est principalement

le respect des personnes qui est ici en cause: que va-t-il devenir dans
la conception dialogique si la question de l'origine s'y trouve résolue par
un aveu d'ignorance?

2.4.2. Le pôle du destinataire. - Les droits de l'homme, dans la {Déclaration)

sont 'reconnus' comme naturels et imprescriptibles. Nul homme,
nulle société n'a 'le droit' de les violer, ils sont absolus. Ainsi pensent ceux
qui 'reconnaissent et déclarent', ainsi parle le destinataire du message de

justice parvenu au terme de sa réflexion, ainsi se constitue sa réponse et sa

responsabilité.

192



Le texte ainsi engendré s'adresse à de nouveaux auditoires, se propose à

leur compréhension et à leur conviction. Les voici appelés, à reconnaître le

bien-fondé de ce qui est dit; les voici appelés, mais non contraints. La

justice est le contenu d'un dialogue, l'absolu de la justice est contenu d'un
dialogue, il se propose à la liberté du destinataire; il ne peut exister sans la

responsabilité de l'orateur, non plus que sans la liberté de l'auditeur.
L'absolu de la justice est solidaire de la liberté humaine.

Dire qu'une norme de justice est absolue, c'est dire qu'elle est incontestable,

et une telle certitude ne peut être acquise qu'au terme d'une
réflexion et d'un libre examen. Il en va de même, plus généralement, de tout
jugement de justice, dans l'ordre même du discutable.

Dans la conception dialogique, la liberté du destinataire n'est pas et ne

peut jamais être abolie. On peut bien contraindre les individus à soumettre
leur comportement à l'observance des lois et règlements: on peut bien
réduire à rien ou à presque rien leur 'capacité de bien juger et distinguer le

vrai d'avec le faux', mais il n'existe aucun moyen d'obliger qui que ce soit à

reconnaître ce qui est juste. Ainsi, la conception dialogique admet le

respect des personnes comme un principe inviolable; c'est la condition même
de l'existence de la justice dans le monde humain. Sans lui, il y a peut-être
encore un ordre social, mais il n'y a plus de justice.

L'application des lois et principes est donc secondaire par rapport à leur

approbation. Les hommes doivent être traités comme sujets de la justice
avant que d'être ses objets. Ainsi, la conception dialogique conduit à

rejeter la conception objectivante et à se déclarer héritier de la conception
duale, tout en insistant plus qu'elle ne faisait sur l'importance du langage
et de la communication.

C'est que le respect des personnes peut être compris en un sens

principalement négatif et formel, comme un enclos réservé; il peut aussi être pris

au sens actif, comme devoir d'instaurer le dialogue dans la mesure du

possible.

2.4.3. Le contenu du message. - Par la notion de 'message de justice' nous
entendons désigner tout texte, tout discours ou toute séquence de dialogue
qui parle de la justice, explicitement ou par synonymie manifeste. Ainsi,
nous rangeons sous cette dénomination aussi bien les utopies sociales que
les textes relatifs au droit ou aux lois, aussi bien les exigences de 'l'éthique'
que les considérations d'utilité-efficacité.

13 Studia philos.. Vol. 37 193



Il n'y a pas de justice sans respect de la liberté du destinataire, sans

respect des personnes; telle est la thèse que nous venons de poser, et qui se

reflète comme contenu fondamental de tout message de justice. Nous
l'avons mentionné, l'exigence de liberté individuelle est au point de départ
de la conception prométhéenne elle-même. La <Déclaration> en
reconnaissait à chacun le droit, en voici maintenant le vouloir et le désir.

Nous rejoignons ici le thème socratique de la lutte pour la justice, qui
doit être livrée dans le contexte de la vie privée 'si l'on veut vivre quelque
temps'. Vivre de manière juste, c'est ici se soucier de la vérité plus que des

honneurs et de la richesse, et cette vérité, qui requiert le perfectionnement
constant de l'âme, c'est d'abord que l'homme est toujours tenté de
prétendre savoir quelque chose alors qu'il ne sait rien, de prétendre être

quelque chose alors qu'il ne l'est guère.
Ainsi s'annonçait chez Socrate l'appel à l'existence juste, Injustice inter-

pellative, non pas dominée par le 'tu dois' de la loi, mais par le 'tu devrais'
qui montre les possibilités d'une existence autrement orientée.

La même idée reparaît chez Luther: la liberté, la vraie liberté, libérée de

l'inquiétude, de la culpabilité et de la mort, est promise, offerte par grâce,
t'es promise, t'es offerte. Tu seras juste si tu crois. L'existence juste est

devant toi, à disposition. Tel est, fondamentalement, le message dejustice.
Ce que je devrais être ou faire, ce que tu devrais être ou faire, ces deux

thèmes dominent pour une part essentielle le champ considérable des

dialogues qui se poursuivent dans le contexte de l'amitié et de l'amour.
L'individu est appelé, par la justice, à saisir la chance de liberté et de vérité

qui lui est offerte, mais son refus est possible; il peut préférer la noncha-
lence, le désespoir, la fermeture sur soi. Tant la pensée socratique que
luthérienne inclinent à songer que le refus est plus fréquent que l'acceptation.

Il n'appartient toutefois à personne de se faire juge de l'existence
d'autrui; le refus ou la négligence de l'appel de l'existence n'est pas de

l'ordre des faits constatables non plus que délictueux. C'est pourquoi le

droit à l'existence, socialement reconnu (notamment parla <Déclaration>)
à chacun, ne doit pas dépendre du bon usage que chacun fait de sa liberté.
Les principes de la justice formelle, en vigueur dans le champ politique, ne

sont pas les mêmes que ceux qui dominent l'existence individuelle. Les

deux dimensions ne sont pas réductibles l'une à l'autre.

194



2.4.4. La question de la modalité-le champ du dialogue. - Le dialogue où

se transmet l'appel de l'existence a ses limites. Il faut bien sûr que ses

partenaires soient disponibles, de bonne foi, patients; il faut également

que l'appel transmis rencontre quelque écho, quelque élément de réponse
positive et d'acceptation.

Faute de l'une ou l'autre de ces conditions, le dialogue existentiel se

termine et fait place à des relations basées sur le droit ou la justice formelle,
lieu d'un nouveau champ de discussions, dialogues d'un autre type. Ici

encore, les possibilités de débattre ne sont pas infinies; elles obéissent à un
certain nombre de règles, implicites ou explicites, et dans des contextes
déterminés, la discussion se termine par l'accord, le désaccord ou la décision

de l'autorité.
La conception dialogique ne conduit donc pas au relativisme. Concevoir

la justice comme contenu d'un dialogue n'équivaut nullement à poser
que tout est toujours discutable, et que rien n'est jamais vraiment décidé.
Le moment du dialogue est une chance à saisir, tant dans la dimension de

l'existence individuelle que dans celle de la vie politique. Si on la néglige
ou si on la gaspille, on a incontestablement tort: si on méprise le dialogue
existentiel, on se retrouve dans la froideur du règne de la justice formelle:
si on méprise le dialogue politique, de surcroît, on se retrouvera dans le

règne inhumain des purs et simples rapports de force.

Dans le domaine de la recherche de la vérité, la capacité de soutenir

l'épreuve du dialogue a été reconnu, depuis Platon, comme un critère de

respectabilité intellectuelle, sinon comme le critère même de la vérité.
C'est dire que les contraintes qui déterminent les dialogues de justice ne

sont pas artificielles, imposées par jeu ou par convention; elles sont celles-
là même qui caractérisent la recherche la plus exigeante de la vérité. Il est

d'ailleurs quelquefois bien délicat de préciser les relations entre l'exigence
de justice et l'exigence de vérité.

Enfin, si le dialogue a des limites, c'est encore parce que le message de

justice, pour essentielle que soit sa dimension de message, n'en vise pas
moins une réalité extérieure à lui et qui doit être prise en charge. Cette

dimension pratique ne doit pas être ignorée, mais la pensée contemporaine

tend à la surévaluer.

2.4.5. La hiérarchie des principes. - Nous l'avons mentionné une
première fois avec la liberté du destinataire: les moments du dialogue de

195



justice se reflètent ou se répètent dans le contenu du message de justice. Il
en va encore de même avec les principes de justice.

La justice est le contenu d'un dialogue, elle est dite, proposée à la

responsabilité des hommes: imaginée en dehors de ce dialogue, elle devient

objectivante, confondue avec un ordre social, ou prométhéenne, confondue

avec une volonté qui ne se laisse pas discuter. Ainsi, dans la conception
dialogique, la condition d'existence de la justice, c'est l'ouverture au dialogue.

Reflétée dans le contenu du message, cette considération nous
conduit à poser le principe de fidélité comme fondamental dans la hiérarchie

des principes de justice. Ce que je dis revendique la confiance d'autrui,
que je suis résolu à ne pas trahir. Ce principe peut être considéré comme
fondamental parce qu'il est valable pour tout dialogue, dans n'importe
quel contexte.

Il en est un autre, également fondamental (que nous verrions mal comment

dissocier du premier), qui est le principe d'adéquation: ce que je dis
mérite confiance s'il est adéquat à la chose même, ce que je vais faire, ce

queje fais, mérite confiance s'il est conforme à la situation. Socrate combat

pour la justice en dénonçant les préjugés: sa parole est adéquate à la réalité
de l'existence humaine. Comme le précédent, ce principe peut être considéré

comme fondamental dans la mesure où il est valable pour tout
contexte.

Ces deux principes orientent l'existence et la conduite en général; celui
de réciprocité, en revanche, apparaît comme régulateur: il enseigne à

considérer le droit d'autrui par rapport au mien, la place d'autrui dans

l'existence par rapport à la mienne. Il apparaît donc comme étant à l'origine

de la justice formelle en général, laquelle se spécifie dès l'instant où
existe le point de vue universel qui reconnaît tous les hommes comme
égaux en droit et 'par nature'. Le principe d'égalité est donc, lui aussi,

régulateur, tandis que les trois principes de différence (selon le travail, le

mérite ou les besoins) résultent de la synthèse de celui-ci avec le principe
d'adéquation, différemment spécifié selon les contextes.

La conception dialogique conduit à insister sur l'importance du jugement

de justice dans tous les domaines de la réalité humaine. L'homme
existe en débat à propos de la justice, non seulement dans le domaine
social et politique, comme les conceptions objectivante et prométhéenne

196



incitent à le penser, et pas seulement non plus par rapport à la constitution
des lois comme le suggère la conception duale.

C'est la justice de l'existence individuelle qui est le plus couramment
oubliée ou négligée; il en découle que le jugement individuel, dans des

contextes particuliers, est trop souvent méprisé, tenu pour arbitraire ou
incompétent. La conception dialogique montre qu'il mérite d'être pris au
sérieux, discuté et raisonné. Car dans tout le monde humain, il n'y a pas de

justice sans dialogue, et l'intention même de faire des lois plus justes attend
la reconnaissance de ceux à qui elles s'adresseront. La justice, même
politique, n'a d'existence que dans la république des personnes, non pas dans
le règne de l'administration des choses. Et l'animal humain est provoqué à

l'existence personnelle par la puissance de la parole qui lui est adressée.

197




	Vers une conception dialogique de la justice

