Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Vers une conception dialogique de la justice
Autor: Stucki, Pierre-André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

PIERRE-ANDRE STUCKI

Vers une conception dialogique de la justice

Les jugements de justice, que chaque homme est conduit 4 formuler en une multitude de
circonstances particuli¢éres, sont souvent mal assurés, non seulement a cause des difficultés
propres de I'évaluation, mais encore du fait des controverses insistantes, aujourd’hui, a
propos des conceptions de la justice. Parmi celles-ci, la conception objectivante identifie la
Justice a un état de fait représenté comme objectif, mais elle est inapte a nous fournir une
authentique certitude; la conception libérale-démocratique, ici nommée duale, est plus
satisfaisante, mais elle est incapable d’éclairer le jugement de justice dans le contexte de
I'existence individuelle. La conception prométhéenne (marxiste), de son cdté, risque de
perturber la nécessaire pondération du jugement. Il semble dés lors possible d’attirer Iatten-
tion sur I'importance du dialogue comme lieu et facteur de justice, et d’esquisser les rudi-
ments d’une conception dialogique, qui échapperait aux carences des précédentes.

Le théme de la justice est des plus controversés et des plus suspects dans
la pensée commune. Tantot ce sont les jugements individuels, en des
occurrences particulieres, qui s’accompagnent de doute ou d’étonnement,
tantdt ce sont les perspectives derniéres, les horizons doctrinaux, qui
semblent un marasme dont on ne sortira pas. Ainsi, en 'absence de
consensus a propos des fondements de cette problématique, nous essayons
ici une esquisse schématique qui devrait, par la suite, étre appuyée par des
études plus détaillées et plus minutieuses.

Nous proposons d’abord une grille qui vise & classer les jugements de
justice ponctuels, liés a une situation particuliére; nous obtenons ainsi une
sorte d’inventaire des points de conflit, des incertitudes fréquentes, de ce
que 'on nomme couramment la complexité du probleme. Nous exami-
nons ensuite quelques conceptions de la justice; nous entendons désigner
par la ces constructions intellectuelles de référence qui devraient per-
mettre d’éclairer les difficultés de I'inventaire et d’affermir nos jugements.
En ce qui concerne la matiére documentaire d’ou partir, nous nous
sommes décidé pour un petit nombre de textes simples, connus et clas-

Correspondance: PD Dr Pierre-André Stucki, Croisettes 7, CH-1066 Epalinges

12 Swdia philos.. Vol. 37 117



siques, mais de provenances assez diverses pour ne pas nous confiner a un
point de vue trop restrictif’.

1. Les jugements

Nous portons des jugements relativement a ce qui est juste et a ce qui ne
'est pas. Les objets de ces jugements se situent en divers domaines de
réalité, dont la considération s’impose d’abord si 'on veut éviter de se
mettre dans une orniere qui fera perdre la vue d’ensemble.

Les jugements se constituent par I'utilisation et 'application de certains
principes, tel, par exemple, le principe d’égalité. Celui qui juge estime que
tel principe est utilisable parce qu’il se base sur telle ou telle référence, par
exemple sur le droit naturel ou bien sur ’Evangile. Nous nous proposons
donc de considérer les bases du jugement de justice avant que les principes,
et, finalement, la modalité.

1.1. Les domaines

Le deuxiéme article de la (Déclaration) pose que «le but de toute asso-
ciation politique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles
de ’homme; ces droits sont la liberté, la propriété, la stireté et la résistance
a 'oppressiony». Ces droits naturels signifient le droit de tout homme a
I'existence personnelle, et ils caractérisent I'idée de justice qui s’exprime
dans ce document.

Dans la mesure ou ils constituent le ‘but de toute association politique’,
ils attestent a I’évidence que la justice concerne le domaine de la réalité
politique ou, en d’autres termes, la dimension politique de la réalité hu-
maine. Cette pensée est si peu étonnante que 'on tend quelquefois a faire
de la politique le lieu exclusif de la justice, a réduire la justice a une affaire
politique. Ce préjugé est abusivement limitatif.

I Ces textes sont les suivants: a) La Déclaration des droits de I'homme et du citoyen, que nous
citerons en parlant de la «Déclaration). b) De la liberté du chrétien, de Luther, que nous
citerons d’apreés la traduction Gravier (Aubier, Paris 1969). ¢) L'idéologie allemande. |re
partie, de Marx et Engels (Editions sociales, Paris 1974). d) Du contrat social, de Rousseau

(Garnier, Paris 1962). e) L'apologie de Socrate, de Platon, que nous citerons d’aprés la
traduction Chambry (Garnier-Flammarion, Paris 1965).

178



Que tout homme ait droit a I'existence personnelle, en effet, cela doit
bien signifier quelque chose d’essentiel pour lui. La justice concerne I’exis-
tence individuelle de fagon irréductible. Socrate, d’ailleurs, le disait: «Il
faut absolument, quand on veut combattre réellement pour la justice et si
'on veut vivre quelque temps, se confiner dans la vie privée et ne pas
aborder la vie publique» (p. 44).

La justice ne se réduit ni a une question exclusivement politique, ni a
une question exclusivement éthique dans le contexte de ’existence indivi-
duelle. Elle concerne les deux dimensions, elle signifie quelque chose pour
ces deux faces de la réalité humaine. Mais il ne faut ignorer pour autant ni
le domaine économique, ni le domaine intellectuel.

Dans leur activité économique, les hommes se trouvent confrontés a la
nature, en quéte de ce qui est utile, et il peut sembler que ce qui est utile se
justifie de soi-méme. On pense méme quelquefois que ce qui est efficace, ce
qui réussit, se trouve justifié bien que son utilit¢ demeure problématique.
Souvent, implicitement, cette idée se profile sur la croyance rationaliste
ancienne en un monde ordonné par la Providence de Dieu; ce qui réussit,
des lors, est nécessairement conforme a la juste volonté du Créateur.

On peut penser au contraire que trop d’hommes souffrent de cet ordre
‘naturel’ qui n’est pas ‘juste’. Avec Marx et Engels, on peut estimer que le
systeme économique résulte de ’activité des hommes, qu’il est donc modi-
fiable et susceptible d’étre soumis a la volonté commune (cf. p. 117). Ainsi,
le domaine de I'efficacité a I'égard de la nature n’échappe pas aux juge-
ments de justice. La langue courante en porte d’ailleurs le témoignage,
puisque I'on dit couramment d’un individu qui, par exemple, ne sait pas se
servir d’'un outil, qu’‘il ne fait pas juste’.

Il en va encore de méme, finalement, du domaine de la connaissance et
des idées, ou le ‘juste’ est fréequemment utilis¢ comme synonyme du ‘vrar’
pour étre opposé au ‘faux’. L’exigence de justice ou de justesse régit le
domaine de la recherche de la vérité, et 'on sait depuis Platon que le régne
de I'injustice politique est solidaire du régne du mensonge et de la trompe-
rie dans le domaine de ce qui se dit.

179



1.2. Les bases

La «<Declaration) subordonne I'exercice des pouvoirs et de la souverai-
neté du peuple au respect des droits ‘naturels et imprescriptibles’. Les
hommes ne ‘peuvent’ pas se donner n'importe quelles lois; ils ne sont pas
des législateurs ‘souverains’, car ils doivent respecter, conserver et garantir
les droits ‘naturels’. Ce point apparait encore en toute clarté a larticle V,
qui dit que «la loi n’a le droit de défendre que ...», ainsi qu’a I’article VIII,
qui précise que «la loi ne doit établir que ...» Les lois définissent la justice
civile, qui est subordonnée au droit naturel, a la justice absolue, laquelle
est «reconnue et déclarée», «en présence et sous les auspices de I'Etre
supréme» selon les termes du préambule. Telle serait donc /a base de nos
jugements dans le champ politique.

Pour des raisons qui nous échappent, plusieurs commentateurs (dont
Ernst Bloch) voient une continuité de pensée entre le (Contrat Social) de
Rousseau et la <Déclaration). Pourtant, Rousseau pose, en ce qui concerne
'origine, des theéses contraires a celle-ci, puisqu’il admet, comme clause
unique du contrat fondateur de la société «l’aliénation totale de chaque
associé avec tous ses droits a toute la communautéy (p. 243). Il n’existe
donc plus, pour Rousseau, au sein de la société, aucun droit naturel im-
prescriptible, puisqu’ils ont tous été aliénés par le pacte fondateur. Les
hommes peuvent donc se donner les lois qu’ils veulent, car «la volonté
générale est toujours droite ...» (p. 252) et la souveraineté populaire n’est
soumise a aucune norme contraignante: «il n’y a ni ne peut y avoir nulle
espece de loi fondamentale obligatoire pour le corps du peuple ...» (p. 245).
Le droit naturel est aboli.

Dans le champ politique, la base de nos jugements de justice est donc
controversée: s’agit-il d’'un droit naturel absolu d’origine transcendante,
ou d’un décret de la volonté commune? Nous ne sommes pas d’accord
entre nous a ce sujet, et il peut en découler des divergences notoires dans
des occurrences déterminées.

Si, comme le veut Rousseau, les hommes décident de ce qui est juste, on
doit se demander s’ils sont également les inventeurs de I'idée de justice.
C’est ce que semble penser Marx quand il écrit: «Ce sont les hommes qui
sont les producteurs de leurs représentations, de leurs idées, etc...» et, dans
le passage qui précede: «La production des idées, des représentations et de
la conscience est d’abord directement et intimement mélée a lactivité

180



matérielle et au commerce matériel des hommes, elle est le langage de la
vie réelle» (p. 50).

AT opposé de cette conception, on peut penser que 'ordre de la connais-
sance et de la vérité est autonome par rapport aux dimensions économique
et politique. Dans lesprit de la (Déclaration), la société ne doit pas
s'immiscer dans l'ordre de la vérité: «Nul ne doit étre inquiété pour ses
opinions, méme religieuses, pourvu que leur manifestation ne trouble pas
'ordre public établi par la loi.» Sila vérité, et en son sein, I'idée de justice,
n’a passon origine dans la ‘production’ des hommes, alors la société ne doit
pas se prononcer sur ce quin’est pas de son ressort, et elle doit abandonner
a I'individu le souci et 1a responsabilité de se former ses convictions. Telle
était aussi la pensée du rationalisme, et déja de Descartes, pour lequel ¢’est
bien par ‘nature’ que chaque homme est doué de bon sens. De plus, dans ce
rationalisme ancien, la vérité est d’origine transcendante.

Ainsi, la base des jugements de justesse-justice est controversée dans le
domaine intellectuel comme elle I'est dans le domaine politique. Il en va
encore de méme dans le champ de I’existence individuelle.

Le célebre article 4 de la (Déclaration) pose que «La liberté consiste a
pouvoir faire tout ce qui ne nuit pas a autrui. Ainsi, I’exercice des droits
naturels de chaque homme n’a de bornes que celles qui assurent aux autres
membres de la société la jouissance de ces mémes droits ...» Voici ce que
‘I'Assemblée nationale’ peut dire de la liberté individuelle. Si on I'utilise
comme base de I’éthique, on se fait défenseur de la liberté arbitraire,
admettant que I'individu peut faire n’importe quoi sous la seule réserve du
droit d’autrui.

Il est possible de se référer a d’autres bases pour aborder la justice indivi-
duelle, et notamment d’invoquer une exigence de justice qui serait consti-
tutive de ’existence. Ainsi pensait Socrate, semble-t-il: «Tu n’es pas dans
le vrai, mon ami, si tu crois qu'un homme qui a tant soit peu de valeur doit
calculer les chances qu’il a de vivre ou de mourir. Il ne doit, quoi qu’il fasse,
considérer qu’une chose, s’il agit justement ou injustement, s’il se conduit
en homme de cceur ou en lachen (p. 40). Et encore: «comment ne rougis-tu
pas de mettre tes soins & amasser le plus d’argent possible et a rechercher la
réputation et les honneurs, tandis que de ta raison, de la vérité, de ton ame
qu’il faudrait perfectionner sans cesse, tu ne daignes en prendre aucun soin
ni souci?» (p. 41). Voici donc 'opposé de la liberté arbitraire: I'exigence de
justice domine I’existence individuelle; elle ne concerne pas seulement

181



'action, mais également, peut-étre plus fondamentalement, la réflexion et
la conscience de soi; et il s’agit d’une exigence infinie, car c’est ‘sans cesse’
qu’il faut se soucier de ‘perfectionner son ame’.

Deés I'instant ou 'exigence de justice est ainsi reconnue, la question de la
culpabilité et de la justification ne peut guére étre évitée. C’est donc ici
qu’il convient de situer le theme de la justice évangélique tel qu’il est
développé notamment par Luther: «il faut savoir que I'ensemble de la
Sainte Ecriture se divise en deux sortes de paroles qui sont les commande-
ments ou la loi de Dieu, et 'engagement ou la promesse» (p. 52-53). Les
commandements n’ont «pour but que d’amener I’homme a voir son inca-
pacité a faire le bien et a lui apprendre a désespérer de lui-méme ... C’est
alors qu’intervient la seconde parole de Dieu, '’engagement ou promesse
divine qui dit: ‘Si tu veux accomplir tous les commandements et te débar-
rasser de tes mauvais désirs et de tes péchés, comme les commandements
I'exigent formellement, voici qu’il te faut croire en Jésus-Christ, en quije te
promets toute grace, toute justice, toute paix et toute liberté’» (p. 53-54).
«Ainsi nous voyons que la foi suffit a un chrétien, il n’a besoin d’aucune
ceuvre pour se justifier. S’il n’a plus besoin d’aucune ceuvre, il est certaine-
ment délié de tous les commandements et de toutes les lois; s’il en est délié,
il est certainement libre. Telle est la liberté chrétienne, c’est la foi seule qui
la crée, ce qui ne veut pas dire que nous puissions rester oisifs ou faire le
mal, mais que nous n’avons besoin d’aucune ceuvre pour nous justifier et
atteindre a la félicité ...» (p. 56).

Il apparait donc clairement que les bases de la justice individuelle ne
sont pas moins controversées que celles des domaines politique ou intellec-
tuel. De plus, il est manifeste que la base socratique non plus que la base
évangélique ne peuvent valoir dans le domaine politique: elles sont spéci-
fiques a la dimension considérée.

1.3. Les principes

Il se peut fort bien que nous divergions entre nous sur les bases, mais
qu’en certaines occurrences nous nous accordions sur les principes. Ainsi,
nous pouvons fort bien, dans le domaine politique, nous entendre sur le
principe de ’égalité de tous les hommes, bien que nous puissions le baser
sur le droit naturel ou bien sur le contrat social.

182



Tentons maintenant, dans le cadre de notre inventaire, de dresser une
liste des principes de justice et d’examiner schématiquement quelles rela-
tions ils entretiennent entre eux.

Le premier article de la (Déclaration) pose que «Les hommes naissent et
demeurent libres et égaux en droits; les distinctions sociales ne peuvent
étre fondées que sur l'utilité communey». Le principe d’égalité est donc le
premier a s'imposer a l'attention: tous les hommes sont formellement
égaux, de naissance et en droit. C’est sur ce principe que se fondent toutes
les lois, et notamment leur forme logique de proposition universelle.

Mais les différentes lois ont différents contenus; les hommes légiférent
dans différents secteurs de la réalité sociale, pour différentes catégories
d’individus: ceux qui travaillent, ceux qui possédent, ceux qui sont en-
fants, ceux qui sont malades, etc. Il faut donc faire des différences, attri-
buer 4 chacun ce qui lui revient, selon son travail, selon son mérite ou selon
ses besoins. Tels seront les trois principes de différence, qui justifient ces
‘distinctions sociales fondées sur I'utilité commune’.

Il est manifeste que ces quatre principes sont abstraitement antino-
miques. Il suffit, pour s’en convaincre, d’imaginer, en I'absence de toute
autre considération, la distribution des richesses selon chacun d’eux. Dans
les situations concrétes, les hommes ont mis en place des solutions qui,
dans les cas favorables, représentent un compromis acceptable entre leurs
exigences respectives.

Ces quatre principes présupposent une organisation du pouvoir social;
ils s’utilisent dans le contexte d’une société et sont en quelque sorte les
héritiers de principes en vigueur dans les contextes qui sont en marge ou
dans les interstices du pouvoir social. Il convient de citer, a ce propos /e
principe de réciprocité: ‘ceil pour ceil, dent pour dent’, “‘Ne fais pas a autrui
ce que tu ne voudrais pas qu’on te fasse’. Ce principe fonde toutes les
réflexions sur I’équité, notamment dans le contexte des échanges qui ne
sont pas, ou pas encore, régis par les lois.

L’idée de réciprocité est liée a celle d’adéquation: est juste, dans ce sens,
ce qui est adéquat a la situation, ce qui est en accord avec la réalité. C'est
dans cette perspective que le maladroit ne ‘fait pas juste’; c’est en ce sens
que Socrate estimait injuste, de la part des Athéniens, de se soucier des
honneurs et de la richesse plus que de leur raison et de la vérité: c’est une
réponse inadéquate a la réalité de I'existence. Ce principe d'adéquation,
enfin, se trouve sans doute a I'origine des réflexions sur 'utilité, 'efficacité
et la vérité.

183



Mentionnons enfin le principe de fidélité, qui joue, assurément, un role
essentiel dans toute cette problématique. Je dois pouvoir avoir confiance
en autrui, et je ne dois pas trahir la confiance qu’autrui place en moi.
Notamment, il est scandaleux de punir quelqu’un sans I'avoir averti aupa-
ravant des régles a respecter: il est ‘injuste’ de ne pas tenir ses promesses et
engagements. En d’autres termes, les relations de justice sont toujours des
relations de parole liées & des actions. Le principe de fidélité impose d’une
part I’existence des relations de parole et montre leur importance prédo-
minante; d’autre part, il exige que la conduite soit conforme a la parole.

Dans les interstices du pouvoir social, il est plausible que les principes de
fidélité et d’adéquation jouent un rdle prédominant, celui de réciprocité
ayant plutot un sens négatif, visant a éviter des empiétements, & maintenir
un équilibre viable, a contrdler une situation plutdt qu’a I'instituer. Il est
également plausible que ces deux principes, fondamentaux, permettent
seuls le fonctionnement des pouvoirs sociaux et 'application des principes
d’égalité et de différence.

1.4. La modalité des jugements de justice

Nous portons des jugements de justice dans de nombreux domaines, en
nous appuyant sur des bases controversées et qui peuvent varier selon les
contextes. Nous formons ces jugements en utilisant plusieurs principes qui
sont tantdt concordants et tantot antinomiques. Quel peut donc étre le
degré de certitude de nos jugements de justice? Dans quelle mesure
sommes-nous en mesure de nous prononcer sur des situations détermi-
nées? Tel est le probleme de la modalité.

En de nombreux cas, les actions considérées ou les décisions prises sont
discutables; on peut les justifier 4 I'aide de certains principes et en
s’Tappuyant sur certaines bases, mais on peut également les contester en se
référant a d’autres principes et a d’autres bases. Dans un tel cas, toutefois,
on doit reconnaitre que 'objet jugé est, a la fois, justifiable es contestable.
En d’autres termes, le jugement ici posé est relatif, non pas tant aux senti-
ments ou intuitions de I'individu qui le pose, comme on pense a tort trop
souvent, mais bien aux principes et bases utilisés, implicitement ou expli-
citement.

En d’autres cas, ’'objet du jugement se trouve indiscutablement injuste;

184



1l est injustifiable, c’est-a-dire qu’il n’existe pas de principe de justice re-
connu auquel cet objet puisse satisfaire, d’'une part, et d’autre part qu’il
existe quelque principe de justice reconnu qui est violé par cet objet.

En d’autres cas, enfin, ’'objet du jugement est indiscutablement juste; il
est incontestable, C’est-a-dire qu’il n’existe pas de principe de justice re-
connu qui soit violé par cet objet, et qu’il existe quelque principe de justice
reconnu qui se trouve satisfait.

L’incontestable et I'injustifiable constituent ensemble la zone indiscu-
table, quise caractérise par la possibilité de décider, a propos de 'objet, en
se reférant aux seuls principes, abstraction faite des alternatives de bases.

La plupart du temps, nous formons nos jugements de justice spontané-
ment en des occurrences déterminées, et nous n’effectuons pas de rai-
sonnement explicite ou réfléchi dont notre jugement serait la conclusion.
Certains auteurs ont donc pu penser que nos jugements de justice expri-
ment une intuition émanant d’un sens de la justice qui serait constitutif de
notre personnalité.

Nous avons avoué, en commencant, la préoccupation de faire place aux
jugements de justice, et, si possible, de contribuer a les affermir. L’intui-
tionnisme nous parait une philosophie trop faible pour ce propos. Car
notre situation culturelle est telle que des objets incontestables se trouvent
contestés, et des objets injustifiables, justifiés. Le résultat en est malheu-
reusement, pour bien des esprits, le relativisme, qui range tous les objets
dans la zone discutable, ou bien alors le fanatisme qui, pour éviter le pre-
mier écueil, prétend faire passer le justifiable pour incontestable.

Il nous parait donc préférable de considérer les jugements de justice non
pas comme intuitifs, mais comme conclusion de raisonnements au moins
implicites. Il est dés lors possible d’argumenter pour montrer la validité
d’une conclusion, de fournir ses raisons, d’essayer de convaincre.

Dans ce contexte, les jugements a propos des objets (actions ou déci-
sions) discutables ou indiscutables, deviennent & leur tour 'objet d’'une
discussion. Notamment, on peut débattre de la liste des principes et de leur
signification, mais il est possible & ce sujet (tant qu’on ne fait pas intervenir
les bases) de parvenir a une certitude et a un consensus raisonnables. Ainsi,
au terme d’une discussion, il est possible de décider si un objet est discu-
table ou indiscutable, si, en d’autres termes, notre conviction a son propos
s’appuie ou non sur des bases.

185



2. Les conceptions

Les conceptions de la justice sont des constructions intellectuelles qui
devraient fonctionner comme des hypothéses éclairantes par rapport aux
données et difficultés que 'analyse des jugements nous a conduit a mettre
en relief. Il n’entre pas dans notre propos de nous étendre ici sur les carac-
téristiques logiques de ces sortes d’hypothéses; disons toutefois qu’elles
doivent étre cohérentes et non-contradictoires, d’une part, et d’autre part
qu’elles doivent permettre de rendre compte de tous les éléments fournis
par I'analyse, et, sinon de résoudre, du moins de trancher les alternatives
de base.

Dans notre horizon culturel, il nous semble possible de repérer trois
conceptions de la justice, fréquemment invoquées (implicitement ou ex-
plicitement), mais peu satisfaisantes: nous les appellerons respectivement
les conceptions objectivante, duale et prométhéenne. Aprés en avoir
montré les caractéristiques et les défauts, & notre gré, nous en présenterons
une quatriéme, que nous nommons dialogique et qui nous parait préfé-
rable.

2.1. La conception objectivante

La conception objectivante définit la justice a 'aide d’une représenta-
tion schématique d’'un domaine d’objets déterminés. Ainsi, on peut consti-
tuer un modele de la réalité sociale, telle qu’elle est, devrait ou pourrait
étre, et, cela fait, on décide que ce modele définit la justice; on peut procé-
der de méme avec un modéle de comportement individuel, systéme d’obli-
gations, d’interdictions et de recommandations.

En ce qui concerne la société, le modéle doit assurer, aux meilleures
conditions et pour la plus longue période, la vie et survie de la collectivité.
On peut par exemple poser, I'idée est classique et céleébre, qu’il faut des
gens pour produire et échanger des biens économiques, d’autres pour
contrdler et défendre les premiers contre d’éventuels désordres ou agres-
seurs, d’autres enfin, compétents dans I'ordre du savoir, pour prendre les
décisions les plus judicieuses et les plus justes, et pour se faire obéir et
respecter de tous les autres.

Le modéle définit ainsi un certain ordre social, qui se justifie par son

186



utilité et son efficacité, et qui, par conséquent, doit étre adapté aux
contraintes de la nature, soit qu’il s’y oppose habilement, soit qu’il s’en
accommode de bon gré.

Il existe plusieurs modéles sociaux qui satisfont a ces conditions. Celui
que nous venons d’évoquer, nous le nommons aristocratique par mémoire
de ses origines, ou technocratique pour signaler la coloration de ses éven-
tuelles résurgences. Le deuxi¢me, le modele démocratique, pose qu’il
appartient a I’ensemble du peuple d’exercer le pouvoir. Le troisieme, que
nous nommons libéral-économique, consiste & poser que la régulation
efficace du systeme se fait d’elle-méme par les bienfaits des lois du marché,
lesquelles sont ‘naturelles’ ou quasi-naturelles.

Il'y a donc plusieurs modeles sociaux, qui peuvent tous prétendre garan-
tir une utilité-efficacité satisfaisante. Mais lequel est ‘juste’, et comment en
décider? On pourra bien justifier celui-ci au détriment de celui-la en invo-
quant tel ou tel principe, on n’en demeurera pas moins constamment dans
I'ordre du discutable, ainsi qu’en témoignent les interminables débats sur
les avantages et inconvénients respectifs des systémes économiques ou
politiques. Tant que I'on demeure dans la logique de I'objectivation, la
question est indécidable.

Cette conception, de plus, n’éclaire en aucune fagon (mais laisse plutot
dans 'ombre) I’exigence de justice dans le domaine intellectuel, non plus
que dans le champ de I’existence individuelle (2 moins qu’on ne réduise
I'individuel au social aprés avoir réduit le social a ’'économique). Du fait
qu'elle procede par modéle représentatif d’'un domaine d’objets, la
conception objectivante néglige la complexité ou pluridimensionnalité de
la réalité humaine; elle néglige également, par voie de conséquence, la
complexité de ’exigence de justice.

2.2. La conception ‘duale’

On peut concevoir la justice dans la perspective de la dualité sujet/objet,
et poser que I'objet auquel s’applique un modéle doit en étre également le
sujet, c’est-a-dire, sinon ’auteur, du moins 'approbateur ou le juge. En
d’autres termes, dans cette conception, pour qu’on puisse parler de justice,
il faut que les régles du systéme ne s’appliquent jamais sans que les
hommes auxquels elles s’appliquent ne puissent les comprendre et les

187



approuver; il n’y a de solution juste que celle qui permet aux hommes de
vivre dans I'autonomie.

Dans le cas du modele aristocratique évoqué ci-dessus, ce privilege était
réservé aux spécialistes du savoir, dans la mesure ou, a la fois, 1ls décident
du systéme et en font partie. Le modéle démocratique, au contraire, est
'expression de la ‘justice duale’, puisque sa caractéristique est d’accorder a
tous les hommes le pouvoir de participer aux décisions qui constituent le
systéme auquel ils sont soumis. La conception duale de la justice admet
donc que les hommes ne doivent jamais étre traités seulement comme des
objets, mais toujours en méme temps comme des sujets, aptes a juger et a
décider de ce qui est juste. Elle conduit donc a poser le respect des per-
sonnes comme un principe inviolable. Enfin, dans la mesure ou elle
contraint a sélectionner un des modéles utiles-efficaces, il est clair qu’elle
dépasse la justice objectivante, puisque elle en hérite les avantages (I'uti-
lité-efficacité) mais non les inconvénients (notamment, 'aporie du choix).

Dans le domaine éthique, c’est essentiellement a Kant que 'on peut
rattacher la justice duale: «Agis de telle sorte que la maxime de ta volonté
puisse toujours valoir en méme temps comme principe d’une législation
universelle.» Ce qui fait la rectitude morale, la ‘justice’ éthique, ce n’est pas
la soumission ‘extérieure’ (par application) des actions au code moral;
cette soumission confere la ‘1égalité’, non la ‘moralité’; cette derniére n’est
obtenue que si, agissant en conformité ‘extérieure’ avec la loi, je me rap-
porte ‘intérieurement’ au principe de la législation comme un ‘sujet’,
auteur ou approbateur.

IIsemble bien que, de cette maniére, et par I'introduction au coeur méme
de la justice éthique de la notion de loi ou de législation, Kant pose la
continuité entre la justice ¢thique et la justice politique (telle qu’elle
s’exprime notamment dans les principes de la démocratie, et plus précisé-
ment dans la «Déclaration)). Quoi qu’il en soit, la justice duale ne peut pas
se passer, en son centre méme, de la notion de /oi ou de /législation, ou
encore de droit. Le peuple, formé des citoyens, prend des décisions qui
s’appliquent a tous les citoyens, égaux entre eux, égaux en droit. Les déci-
sions du peuple ont nécessairement forme de lois, forme logique de propo-
sitions universelles.

Dans la perspective de 'application, I'individu devient une donnée
inessentielle par rapport a la généralité de la loi. Ainsi le veut la forme
logique, on le sait depuis fort longtemps. Le privilége de I'individu hu-

188



main, selon la justice duale, c’est de ne pas se réduire a une variable éva-
nescente dans I'universalité du champ de la loi, mais d’accéder en méme
temps a la dignité de législateur, de celui qui considere 'universalité et qui
participe a la décision, a la dignité de citoyen.

Cette derniére est pourtant bien peu de choses par rapport a la pesan-
teur de 'existence individuelle. On le voit, quelque chose d’essentiel dans
les préoccupations de Socrate ou de Luther ne passe pas dans la justice
duale, et telle est la premiére objection que nous lui ferons.

Sa deuxiéme insuffisance, a notre gré, provient de la question de 'ori-
gine: 1l faut respecter tous les hommes comme des personnes, se conduire,
en intention, comme législateur de la république des fins et des personnes.
Soit, mais d’ou vient cette nécessité, quelle est I'origine de la justice? Sic’est
de la raison, universelle et intemporelle, comment se fait-il que les tenants
du modele aristocratique ne 'entendent pas? Si c’est de la volonté des
hommes assemblés par contrat social, comment éviter ’historicisme et la
relativité du respect des personnes? Et si c’est de Dieu, pourquoi ne pas
suivre la (Déclaration) et I'avouer clairement?

2.3. La conception prométhéenne

On peut aussi concevoir la justice a partir de la volonté de liberté et a
partir de la puissance des hommes. La justice devrait permettre a chaque
individu d’accéder a la liberté réelle. Il faudrait que chacun puisse faire ce
qu’il veut quand il veut, s’épanouir dans la totalité de ses facultés, manifes-
ter sa personnalité dans son activité. Il faudrait donc que disparaisse la
division du travail, la contrainte au travail, le travail lui-méme?. Ainsi
pensaient Marx et Engels aux temps ou ils écrivaient l’idéologie allemande,
ainsi se fonde ce que nous nommons la conception prométhéenne de la
Justice.

La premiére these qui en découle est que ’humanité a, dés maintenant,
le pouvoir de se libérer complétement des contraintes naturelles, d’accéder
a I’état de richesse suffisante. Grace a son ingéniosité, a son travail, a son

2 «Dans la société communiste, ou chacun n’a pas une sphére d’activité exclusive, mais peut
se perfectionner dans la branche qui lui plait, la société réglemente la production générale,
ce qui crée pour moi la possibilité de faire aujourd’hui telle chose, demain telle autre, de
chasser le matin, de pécher aprés-midi, de faire de la critique apreés le repas, selon mon bon
plaisir, sans jamais devenir chasseur, pécheur, berger ou critique» (p. 68).

189



industrie, ’homme a vaincu, virtuellement, dans sa lutte contre la nature,
il a triomphé du regne de la pauvreté qui le contraignait depuis les ori-
gines. Il est devenu maitre et souverain de sa destinée. Si la conception
objectivante entend plier ’humanité aux contraintes de I'utilité-efficacité,
c’est ici I'inverse qui est revendiqué: que le systéeme économique soit do-
miné et maitrisé par la volonté des hommes unis.

La deuxi¢me thése de la justice prométhéenne concerne I’abolition des
divisions et des conflits entre les hommes: la société sans classes est pos-
sible (cf. p. 75), etde méme qu’il n’y aura plus dé¢ classes, il n’y aura plus de
conflits possibles entre I'individu et la communauté des hommes (cf.
p. 113): cela présuppose évidemment qu’aura lieu, auparavant, une ‘trans-
formation massive des hommes’ (p. 76), laquelle ne peut s’opérer que par
une révolution, sous peine de trainer derriére soi ‘toute la pourriture du
vieux systeme’ (ibid.).

La conception prométhéenne pose ainsi que 'utopie est au pouvoir des
hommes. Leur puissance est a la mesure de leurs désirs et de leurs espé-
rances, et sila chose n’apparait guére dans le temps présent, ¢’est que nous
vivons encore le réegne de la lutte des classes et la domination d’une classe
qui s’est approprié la richesse commune.

Située dans le cadre de la présente discussion, la conception promé-
théenne vise a éviter la pesanteur désespérante du régne des lois; les lois
reflétent a la fois les contraintes qui obligent '’humanité a se limiter dans
ses désirs, et la nécessité de juguler les conflits sociaux qui reparaissent
constamment. En quelque sorte, les lois entérinent une certaine tristesse de
la destinée humaine, et c’est ce que la conception prométhéenne ne peut
admettre. Sa faiblesse réside toutefois en ceci qu’il n’est pas certain que
['utopie soit au pouvoir des hommes; par conséquent, il n’est pas certain
non plus qu’il soit juste de lutter globalement contre la réalité présente, ni
d’imputer a la classe dominante la responsabilité des maux actuels comme
si elle était toute-puissante.

En d’autres termes, la faiblesse de la conception prométhéenne est en
ceci qu’elle est intégralement discutable, et que néanmoins elle exhorte a
la lutte comme si elle était incontestable. Elle n’est pas en mesure de se
justifier en s’appuyant sur des principes et sur des bases reconnues comme
des options. Il en résulte que les incertitudes du jugement individuel sont
discréditées ici d’entrée de jeu parce qu’elles rappellent trop la lourdeur
des antinomies et 'ampleur du domaine de la complexité.

190



Et dans la mesure ou notre propos est de chercher une conception qui
permette d’orienter et d’affermir le jugement individuel, celle-ci ne peut
évidemment nous satisfaire, par le discrédit méme qu’elle jette sur ce que
nous prétendons servir.

2.4. La conception dialogique

On peut enfin concevoir la justice comme le contenu d’un dialogue,
sinon comme le contenu par excellence du dialogue entre les hommes. La
«Déclarationy déja suggérait de nombreux éléments qui vont dans ce sens;
ainsi, le préambule souligne que «l’Assemblée nationale reconnait et
déclare ...»: I'instance politique ‘reconnait’ la vérité du droit naturel: cette
veérité est déja la, elle est déja dite, les hommes sont a son écoute; en retour,
ils y répondent par un acte de ‘reconnaissance’ et de ‘déclaration’. Et le
‘dialogue’ se poursuit, car les hommes a quis’adresse cette déclaration sont
ceux méme qui auront pour droit ou pour tache de faire les lois (article 6):
telle sera leur réponse, laquelle s’adresse a ceux qui auront pour mission de
les appliquer et de les faire respecter.

Nous allons montrer comment la conception dialogique permet d’éclai-
rer les données que fournit I'analvse du jugement de justice.

2.4.1. La question des bases. — L’origine de la justice est controversée
dans le champ politique, nous I’avons vu; on peut se ranger au droit natu-
rel qui caractérise la (Déclaration) ou bien a I'idée rousseauiste du contrat
social. Quelle fut, ‘au commencement’ I'instance fondatrice de justice,
Dieu, ou bien I’assemblée des hommes?

La conception dialogique conduit a poser cette question en d’autres
termes: les normes et idées de justice nous sont transmises, notamment par
écrit; les plus anciens documents que nous possédons sont déja des codifi-
cations, des formulations ou reformulations d’un dit antérieur qui n’est
plus attesté dans les faits historiques. Le plus ancien écrit se situe en ré-
ponse a une tradition orale: «verba volent, scripta manent.» Ainsi, I'’émet-
teur originaire du premier message de justice nous est inconnu, et pre-
tendre que ‘les hommes produisent leurs idées’, c’est remplir le vide de
notre ignorance par une pure et simple croyance. Nous ne connaissons pas
Porigine du ‘logos’ de justice, il est toujours déja présent et nous lui répon-

191



dons. Nous sommes héritiers, non pas initiateurs, des exigences de justice.
Il en va de maniére analogue quand on prétend se baser sur la Révélation
originaire de Dieu qui fait connaitre sa volonté et sa justice: car ce que
nous connaissons alors, indiscutablement, c’est le texte humain qui parle
de la Révélation:; ce que nous connaissons, ¢’est donc la réponse humaine,
la ‘reconnaissance et déclaration’, non pas le dit d’origine.

Ainsi, la conception dialogique conduit a rejeter catégoriquement I'idée
rousseauiste du contrat social: les hommes sont a I’écoute du ‘logos’ de
justice, il n’est pas concevable qu’ils aient pu s’assembler, ‘au commence-
ment’ pour s’ériger en instance fondatrice. Semblablement, en ce qui
concerne la question de la connaissance, il n’est pas concevable que les
hommes soient producteurs de leurs idées: ils ne sont et ne peuvent étre
que lesinterprétes et les répondants du déja dit. Mettre ’homme a 'origine
de la justice, ce n’est pas une hypothése meilleure que d’y mettre Dieu. La
conception dialogique impose la négation de I'athéisme des origines, non
point pour faire cause commune avec le théisme, mais plutot pour souli-
gner notre ignorance de I'instance fondatrice de la justice.

Précisons encore: nous ne pouvons arguer de cette ignorance pour
laisser de coté le donné traditionnel et reconstruire la théorie de la justice
sur des bases rationnelles, car ’alternative des bases reparait constamment
al'intérieur durationalisme, a propos de l'origine et de la constitution de la
raison elle-méme.

Le débat de l'origine est directement lié a la question de I’absolu. Si
certaines normes sont fondées dans la volonté de Dieu, elles doivent étre
reconnues par les hommes comme absolues et ‘imprescriptibles’; si, au
contraire, elles proviennent seulement d’un décret humain, il est légitime
de les modifier ou de les abolir, comme pensait Rousseau. C’est principale-
ment le respect des personnes qui est ici en cause: que va-t-il devenir dans
la conception dialogique si la question de 'origine s’y trouve résolue par
un aveu d’ignorance?

2.4.2. Le pole du destinataire. — Les droits de ’homme, dans la «<Déclara-
tion) sont ‘reconnus’ comme naturels et imprescriptibles. Nul homme,
nulle société n’a ‘le droit’ de les violer, ils sont absolus. Ainsi pensent ceux
qui ‘reconnaissent et déclarent’, ainsi parle le destinataire du message de
justice parvenu au terme de sa réflexion, ainsi se constitue sa réponse et sa
responsabilité.

192



Le texte ainsi engendré s’adresse a de nouveaux auditoires, se propose a
leur compréhension et a leur conviction. Les voici appelés, a reconnaitre le
bien-fondé de ce qui est dit; les voici appelés, mais non contraints. La
justice est le contenu d’un dialogue, 'absolu de la justice est contenu d’un
dialogue, il se propose a la liberté du destinataire; il ne peut exister sans la
responsabilité de I'orateur, non plus que sans la liberté de I'auditeur.
L’absolu de la justice est solidaire de la liberté humaine.

Dire qu’une norme de justice est absolue, c’est dire qu’elle est incontes-
table, et une telle certitude ne peut étre acquise qu’au terme d’une ré-
flexion et d’un libre examen. Il en va de méme, plus généralement, de tout
jugement de justice, dans 'ordre méme du discutable.

Dans la conception dialogique, la liberté du destinataire n’est pas et ne
peut jamais étre abolie. On peut bien contraindre les individus a soumettre
leur comportement a 'observance des lois et réglements; on peut bien
réduire a rien ou a presque rien leur ‘capacité de bien juger et distinguer le
vraid’avec le faux’, mais il n’existe aucun moyen d’obliger qui que ce soit a
reconnaitre ce qui est juste. Ainsi, la conception dialogique admet le res-
pect des personnes comme un principe inviolable; c’est la condition méme
de I’existence de la justice dans le monde humain. Sans lui, il y a peut-étre
encore un ordre social, mais il n’y a plus de justice.

L’application des lois et principes est donc secondaire par rapport a leur
approbation. Les hommes doivent étre traités comme sujets de la justice
avant que d’étre ses objets. Ainsi, la conception dialogique conduit a
rejeter la conception objectivante et a se déclarer Aéritier de la conception
duale, tout en insistant plus qu’elle ne faisait sur I'importance du langage
et de la communication.

C’est que le respect des personnes peut étre compris en un sens princi-
palement négatif et formel, comme un enclos réservé; il peut aussi étre pris
au sens actif, comme devoir d’instaurer le dialogue dans la mesure du
possible.

2.4.3. Le contenu du message. — Par la notion de ‘message de justice’ nous
entendons désigner tout texte, tout discours ou toute séquence de dialogue
qui parle de la justice, explicitement ou par synonymie manifeste. Ainsi,
nous rangeons sous cette dénomination aussi bien les utopies sociales que
les textes relatifs au droit ou aux lois, aussi bien les exigences de Téthique’
que les considérations d’utilité-efficacité.

I3 Sdia philos., Vol. 37 193



Il n’y a pas de justice sans respect de la liberté du destinataire, sans
respect des personnes; telle est la thése que nous venons de poser, et qui se
reflete comme contenu fondamental de tout message de justice. Nous
I'avons mentionné, ’exigence de liberté individuelle est au point de départ
de la conception prométhéenne elle-méme. La (Déclaration) en recon-
naissait a chacun le droit, en voici maintenant le vouloir et le désir.

Nous rejoignons ici le theme socratique de la lutte pour la justice, qui
doit étre livrée dans le contexte de la vie privée ‘si I'on veut vivre quelque
temps’. Vivre de maniére juste, c’est ici se soucier de la vérité plus que des
honneurs et de la richesse, et cette vérité, qui requiert le perfectionnement
constant de I’ame, c’est d’abord que ’homme est toujours tenté de pré-
tendre savoir quelque chose alors qu’il ne sait rien, de prétendre étre
quelque chose alors qu’il ne I’est guére.

Ainsi s’annongait chez Socrate l'appel a I'existence juste, la justice inter-
pellative, non pas dominée par le ‘tu dois’ de la loi, mais par le ‘tu devrais’
qui montre les possibilités d’une existence autrement orientée.

La méme idée reparait chez Luther: la liberté, la vraie liberté, libérée de
I'inquiétude, de la culpabilité et de la mort, est promise, offerte par grace,
t’es promise, t’es offerte. Tu seras juste si tu crois. L’existence juste est
devant toi, a disposition. Tel est, fondamentalement, le message de justice.

Ce que je devrais étre ou faire, ce que tu devrais étre ou faire, ces deux
themes dominent pour une part essentielle le champ considérable des
dialogues qui se poursuivent dans le contexte de I'amitié et de 'amour.
L’individu estappelé, par la justice, a saisir la chance de libert¢ et de vérite
qui lui est offerte, mais son refus est possible; il peut préférer la noncha-
lence, le désespoir, la fermeture sur soi. Tant la pensée socratique que
luthérienne inclinent & songer que le refus est plus fréquent que I'accepta-
tion.

Il n’appartient toutefois a personne de se faire juge de I’existence
d’autrui; le refus ou la négligence de 'appel de I’existence n’est pas de
'ordre des faits constatables non plus que délictueux. C’est pourquoi le
droit a 'existence, socialement reconnu (notamment par la <Déclarationy)
a chacun, ne doit pas dépendre du bon usage que chacun fait de sa liberté.
Les principes de la justice formelle, en vigueur dans le champ politique, ne
sont pas les mémes que ceux qui dominent I’existence individuelle. Les
deux dimensions ne sont pas réductibles 'une a I'autre.

194



2.4.4. La question de la modalité — le champ du dialogue. — Le dialogue ol
se transmet 'appel de 'existence a ses limites. Il faut bien siir que ses
partenaires soient disponibles, de bonne foi, patients; il faut également
que 'appel transmis rencontre quelque écho, quelque élément de réponse
positive et d’acceptation.

Faute de I'une ou 'autre de ces conditions, le dialogue existentiel se
termine et fait place a des relations basées sur le droit ou la justice formelle,
lieu d’'un nouveau champ de discussions, dialogues d’un autre type. Ici
encore, les possibilités de débattre ne sont pas infinies: elles obéissent a un
certain nombre de regles, implicites ou explicites, et dans des contextes
déterminés, la discussion se termine par I’accord, le désaccord ou la déci-
sion de l'autorité.

La conception dialogique ne conduit donc pas au relativisme. Conce-
voir la justice comme contenu d’un dialogue n’équivaut nullement & poser
que tout est toujours discutable, et que rien n’est jamais vraiment décidé.
Le moment du dialogue est une chance a saisir, tant dans la dimension de
I'existence individuelle que dans celle de la vie politique. Si on la néglige
ou si on la gaspille, on a incontestablement tort: si on méprise le dialogue
existentiel, on se retrouve dans la froideur du régne de la justice formelle:
si on méprise le dialogue politique, de surcroit, on se retrouvera dans le
régne inhumain des purs et simples rapports de force.

Dans le domaine de la recherche de la vérité, la capacité de soutenir
I'épreuve du dialogue a été reconnu, depuis Platon, comme un critére de
respectabilité intellectuelle, sinon comme le critere méme de la vérité.
C’est dire que les contraintes qui déterminent les dialogues de justice ne
sont pas artificielles, imposées par jeu ou par convention; elles sont celles-
12 méme qui caractérisent la recherche la plus exigeante de la vérité. Il est
d’ailleurs quelquefois bien délicat de préciser les relations entre I'exigence
de justice et ’exigence de vérité.

Enfin, si le dialogue a des limites, c’est encore parce que le message de
justice, pour essentielle que soit sa dimension de message, n’en vise pas
moins une réalité extérieure a lui et qui doit étre prise en charge. Cette
dimension pratique ne doit pas étre ignorée, mais la pens¢e contempo-
raine tend a la surévaluer.

2.4.5. La hiérarchie des principes. — Nous I'avons mentionn€¢ une pre-
miére fois avec la liberté du destinataire: les moments du dialogue de

195



justice se reflétent ou se répéetent dans le contenu du message de justice. 11
en va encore de méme avec les principes de justice.

La justice est le contenu d’un dialogue, elle est dite, proposée a la res-
ponsabilité des hommes; imaginée en dehors de ce dialogue, elle devient
objectivante, confondue avec un ordre social, ou prométhéenne, confon-
due avec une volonté qui ne se laisse pas discuter. Ainsi, dans la conception
dialogique, la condition d’existence de la justice, c’est 'ouverture au dialo-
gue. Reflétée dans le contenu du message, cette considération nous
conduit a poser /e principe de fidélit¢é comme fondamental dans la hiérar-
chie des principes de justice. Ce que je disrevendique la confiance d’autrui,
que je suis résolu a ne pas trahir. Ce principe peut étre considéré comme
fondamental parce qu’il est valable pour tout dialogue, dans n’'importe
quel contexte.

Il en est un autre, également fondamental (que nous verrions mal com-
ment dissocier du premier), qui est le principe d’adéquation: ce que je dis
mérite confiance s’il est adéquat a la chose méme, ce que je vais faire, ce
que je fais, mérite confiance s’il est conforme a la situation. Socrate combat
pour la justice en dénongant les préjugés: sa parole est adéquate a la réalité
de I'existence humaine. Comme le précédent, ce principe peut étre consi-
déré comme fondamental dans la mesure ou il est valable pour tout
contexte.

Ces deux principes orientent ’existence et la conduite en général: celui
de réciprocité, en revanche, apparait comme régulateur: il enseigne a
considérer le droit d’autrui par rapport au mien, la place d’autrui dans
I’existence par rapport a la mienne. Il apparait donc comme étant a l'ori-
gine de la justice formelle en général, laquelle se spécifie dés I'instant ol
existe le point de vue universel qui reconnait tous les hommes comme
égaux en droit et ‘par nature’. Le principe d’égalité est donc, lui aussi,
régulateur, tandis que les trois principes de différence (selon le travail, le
mérite ou les besoins) résultent de la synthese de celui-ci avec le principe
d’adéquation, différemment spécifié selon les contextes.

La conception dialogique conduit a insister sur I'importance du juge-
ment de justice dans tous les domaines de la réalit¢é humaine. L’homme
existe en débat & propos de la justice, non seulement dans le domaine
social et politique, comme les conceptions objectivante et prométhéenne

196



incitent a le penser, et pas seulement non plus par rapport a la constitution
des lois comme le suggere la conception duale.

C’est la justice de I'existence individuelle qui est le plus couramment
oubliée ou négligée; il en découle que le jugement individuel, dans des
contextes particuliers, est trop souvent méprisé, tenu pour arbitraire ou
incompétent. La conception dialogique montre qu’il mérite d’étre pris au
sérieux, discuté et raisonné. Car dans tout le monde humain, il n’y a pas de
justice sans dialogue, et 'intention méme de faire des lois plus justes attend
la reconnaissance de ceux a qui elles s’adresseront. La justice, méme poli-
tique, n’a d’existence que dans la république des personnes, non pas dans
le régne de 'administration des choses. Et 'animal humain est provoqué a
'existence personnelle par la puissance de la parole qui lui est adressée.

197






	Vers une conception dialogique de la justice

