Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Letztbegrindung als Theorie-Praxis-Vermittlung
Autor: Schaaf, Julius Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

JULIUS JAKOB SCHAAF

Letztbegriindung als Theorie-Praxis-Vermittlung

In der Abhandlung wird der Versuch unternommen, die Bestimmung der Relation von
Theorie und Praxis in zwar naheliegender, jedoch ungewohnter Weise von ihrem Ansatz-
punkt her, d.h. von der Relation aus, durchzufiihren. Er stiitzt sich dabei auf die von der
universalen Relationstheorie erarbeitete Analyse des Beziehungseins als solchen, indem er
von deren Konzeptualisierung als dusserer Beziehung ausgehend diese als ungeniigend
ausweist, um dann im relationslogisch konsequenten Uberschritt von der dusseren zur
inneren Beziehung deren zwar tieferdringende Interpretation dennoch als nicht phinomen-
adiaquat nachzuweisen. Erst die diesen beiden nachweisbar einseitigen Konzeptionen gegen-
iber allseitige Reflexion des Gesamtphinomens der Beziehung in Gestalt der transzenden-
talen Beziehung als der totalen Alleinheit, die kein (Ausseny mehr hat und damit auch kein
einem <Aussen) gegeniiberstehendes (Inneny, vermag die gesuchte Beziehung von Grund
auf zu interpretieren. Sie erweist sich als das primatfreie Gleichgewicht beider Instanzen,
aufgrund dessen einzig und allein wahre, d.h. transzendental letztbegriindete Theorie
wahre, insbesondere ideologiefreie Praxis ermdoglichen, wie umgekehrt diese Genesis und
Geltung einwandfreier Theorie begriinden kann, Nur in und aus dieser transzendentalen
Aquivalenzbeziehung konnen in letzter Instanz wahrhaft authentische Entscheidungen
praktisch und letztbegriindete Argumentationen theoretisch vollzogen werden.

Letztbegriindung scheint ein ebenso aussichtsloses wie anmassendes
Unternehmen zu sein. Deshalb verzichten ja die Wissenschaften von
vornherein ausdriicklich oder unausdriicklich auf jeden Versuch, die
Grundlagen ihrer jeweiligen Gebiete einer abschliessenden Explikation
zu unterziehen. Die moderne Wissenschaftstheorie ratifiziert nun ihrer-
seits diese Unterlassung, indem sie diesen Mangel in eine Tugend umstili-
siert und d.h. jede Letztbegriindung a limine perhorresziert. Allerdings
sieht sie sich nun gezwungen, das im Phianomen Wissenschaft nur de facto
vorliegende Abbrechen der Begriindung zu begriinden, d. h. aber sie voll-
zieht nolens volens Letztbegriindung, und sei es auch die Letztbegriin-
dung dessen, dass keine Letztbegriindung moglich sei. Die Konsequenzen
einer solchen wahrhaft paradoxen Letztbegriindung werden mit aller nur
wiinschenswerten Deutlichkeit von Popper gezogen: « Wir wissen nicht,

Korrespondenz: Prof. Dr. Julius Jakob Schaaf, Holdenrain 20, D-785 Liorrach

157



sondern wir raten.» «Unsere Wissenschaft ist kein System von gesicherten
Sitzen, auch kein Svstem, das im steten Fortschritt einem Zustand der
Endgiiltigkeit zustrebt. Unsere Wissenschaft ist kein Wissen: weder Wahr-
heit noch Wahrscheinlichkeit kann sie erreichen.»’ Nun kénnte man ja als
Philosoph, d.h. als ein gerade um Letztbegriindung Bemiihter, dieser
gewiss nicht sehr schmeichelhaften Charakterisierung der Wissenschaft
insofern zustimmen, als ja Wissenschaft ihrem Wesen nach in der Tat auf
die stetige Revision ithrer Ergebnisse angewiesen ist. Im Kampf mit der
millionenfachen Hydra der Empirie ist jeder Sieg zugleich eine Nieder-
lage oder, wie P. Hidberlin es einmal pointiert formulierte, die Wahrheit
von heute ist der Irrtum von morgen. E. Stroker hat meines Erachtens mit
Recht darauf hingewiesen, dass das Poppersche Falsifikationsprinzip in
letzter Instanz darauf hinauslauft, dass die jeweilige Wahrheit der Wissen-
schaft gerade auf ihrer Unfidhigkeit beruht, «die es entweder nicht fertig-
gebracht oder nicht ernsthaft genug versucht hat, widerstrebende Erfah-
rungen aufzutreibeny?.

Der Philosoph jedoch, als einer, der «sich mit der Idee einer Erkenntnis
ohne sicheres Fundament noch nicht abfinden kann»?® wird aus diesem
Selbstmordversuch der Wissenschaftstheorie den Schluss ziehen diirfen,
dass die den Begriff der Wissenschaft begriindende Idee der Wahrheit,
selbst wenn diese nur im Status des Transitorischen jeweils verwirklicht
werden kann, nur als letztbegriindete diesen Selbstmord verhindern kann.
Auch der Vorwurf der philosophischen Miinchhausiade wird ihn nicht
erschrecken, enthilt doch das sogenannte Miinchhausen-Trilemma viel-
mehr durchaus beachtenswerte Hinweise auf die sowohl theoretischen wie
praktischen Probleme, die mit der Idee der Letztbegriindung verbunden
sind. In allerdings wesentlich modifizierter Form hat sich auch J. Haber-
mas gegen die Moglichkeit einer Letztbegriindung ausgesprochen, wenn
er im Zuge einer Differenzierung zwischen Deduktion und Argumenta-
tion schreibt, dass «die Dimension umfassender Rationalitit, obwohl
einer Letztbegriindung unfihig, sich gleichwohl in einem Zirkel der refle-
xiven Selbstrechtfertigung entfaltet»®. In einer seiner letzten Veroffentli-

I Karl R. Popper: Logik der Forschung (Tiibingen 21966) 223.

2 Elisabeth Stroker: Aspekte gegenwiirtiger Wissenschaftstheorie. In: Wissenschaft/ Wissen-
schaften. Hg. v. H. Holzhey. Philosophie aktuell 3 (Basel/Stuttgart 1974) 14,

3 Hans Albert: Transzendentale Tridumereien (Hamburg 1975) 152.

4 Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie (Neuwied 41975) 254,

158



chungen rekurrierte er jedoch wieder an entscheidender Stelle auf die
Argumentationsfigur der Letztbegriindung: «Ein verniinftiger Konsensus
kann von einem triigerischen in letzter Instanz allein durch Bezugnahme
auf eine ideale Sprechsituation unterschieden werden.»® Schon frither
hiess es: «Dieser Kritik an der Ursprungsphilosophie liegt die Einsicht
zugrunde, dass die Philosophie auf Selbstbegriindung und Selbsterfiillung
qua Philosophie verzichten muss, um qua Einheit von Theorie und Praxis
beides erreichen zu kénnen.»®

Worin besteht nun die besondere Problematik der Letztbegriindung?
Sie besteht darin, dass jede Letztbegriindung den Gedanken des Absolu-
ten impliziert und damitist jain der Tat—vom Standpunktdes alltdglichen
und des wissenschaftlichen Denkens aus gesehen — die Anmassung eines
solchen Gedankenganges uniibersehbar. Anmassung kann hierbei sogar
wortlich genommen werden, bedeutet doch Letztbegriindung zugleich die
Erstellung bzw. Eruierung eines Masses, welches als Massstab fiir jegliche
theoretische oder praktische Stellungnahme dienen kann.

Freud hat dieser philosophischen Anmassung gegeniiber auf die drei
grossen Kriankungen hingewiesen, welche die Menschheit im Laufe ihrer
Geschichte erlitten habe. Durch Kopernikus ist der Mensch aus dem
Mittelpunkt der Welt entsetzt worden, durch Darwin wurde er ins Tier-
reich zuriickgebunden und durch ihn selbst wurde schliesslich das einst
allmichtige, alles andere verdeckende Bewusstsein zu einem blossen Epi-
phdnomen degradiert: von Letztbegriindung kdnne also sinnvollerweise
nicht mehr die Rede sein.

Sehen wir uns jedoch die angefithrten Argumente etwas genauer an,
dann stellt sich heraus, dass durch Kopernikus zwar die kosmische Mittel-
punktsstellung der Erde beseitigt wurde, dafiir aber die Erde, die von der
antiken Kosmologie im Gegensatz zu den Gestirnen als nur aus unedlen
minderen Elementen zusammengesetzt gedacht wurde, in den hohen
Rang eines Sterns unter Sternen erhoben wurde. Bedenken wir des weite-
ren, dass nach der allgemeinen Relativitatstheorie jeder Punkt des Welt-
alls als dessen Mittelpunkt angesehen werden kann, also auch der Planet
Erde, dann kann re vera von einer Krinkung nicht mehr gesprochen
werden, es sei denn man argumentierte gerade vom Standpunkt der anti-

> Jiirgen Habermas: Wahrheitstheorien. In: Wirklichkeit und Reflexion. Festschrift Walter

Schulz (Pfullingen 1973) 257.
¢ Jiirgen Habermas: Theorie und Praxis (Frankfurt 1971) 436.

159



ken Kosmologie aus, fiir die ja die supralunarische Welt das Ewige, Im-
merseiende bedeutete, die aus der iberirdischen quinta essentia beste-
hende, von selbstbewegten Gottern regierte Kristallsphire, deren daher
selbst sakrale Schau als theoria die hochste Lebenserfiillung fiir den sublu-
narischen Menschen bedeutete.

Die Darwinische Herausforderung scheint noch prignanter die Bedeu-
tungslosigkeit, ja Nichtigkeit des Menschen, in Hinblick auf seine Welt-
stellung und damit auch hinsichtlich seiner Erkenntnisfiahigkeit ad oculos
zu demonstrieren. Wenn er nicht mehr ist als ein Angehoriger des Tierrei-
ches, wie sollte es thm da gelingen, zu giiltigen, geschweige denn zu end-
giiltigen Erkenntnissen zu gelangen? Dieser Konzeption gegeniiber muss
jedoch betont werden, dass sie nur eine alte Einsicht in neuem Gewande
vortrigt: die Einsicht nimlich, dass der Mensch zwar ein Tier, ein animal
ist, ein solches jedoch, das sich iiber seine Stellung in der Welt rational
informieren kann, und sei es mit Hilfe der — Evolutionstheorie. In diesem
Sinne kann dann Hegel dialektisch formulieren, dass der Mensch gerade
deswegen kein Tier sei, weil er weiss, dass er ein Tier ist. Gewiss ist seine
Lebenspraxis endlich, auf ein mehr oder minder partikulires hinc et nunc
eingegrenzt, aber gerade das schliesst nicht aus, sondern vielmehr ein, dass
er ein zu sich selbst frei sich verhaltendes Lebewesen ist, mithin ein sol-
ches, das unter dem Zwang der Begriindung, der Legitimation handeln
muss.

Nun zur dritten Krankung. Selbst einmal angenommen, das Bewusst-
sein wire nichts anderes als die Oberflichenapparatur, mit deren Hilfe
sich ein freibewegliches Tier in seiner stetig wechselnden Umgebung
orientieren muss, so ist es doch gerade um dieser seiner Orientierungs-
funktion willen ein Organ, welches die schlechthin erstaunliche Fihigkeit
besitzen muss, solches, das es selbst nicht ist, sich empfindend, wahrneh-
mend, denkend erscheinen zu lassen. «Phinomenon autem omnium, quae
prope nos existunt, id ipsum to phainestai est admirabilissimum.»’ Dies
wunderbarste Phinomen spricht der Sinnespsychologe Erwin Straus im
Hinblick auf das Empfinden, also dem traditionell als niedrigst angesehe-
nen Grad des Bewusstseins, folgendermassen aus: «Im Empfinden habe
ich mehr als ein bloss sinnliches Quale; im Empfinden habe ich mich, mich
und das Andere, die Welt. Die einzelnen Empfindungen sind Begrenzun-

” Thomas Hobbes: De corpore, cap. IV. In: Opera ... (lat.) 1. Hg. v. Molesworth (ND Aalen
1961) 316f.

160



gen des Totalitdatsverhdltnisses: als jeweilige Begrenzungen sind sie impli-
zite auf die Totalitdat bezogen.»® Ist aber das Bewusstsein ein Totalitdtsver-
hiltnis, so ist es weit davon entfernt, ein Epiphdnomen, ein nothing zu
sein, vielmehr der Erméglichungs- und Sinngrund der menschlichen Exi-
stenz tiberhaupt. «Nicht beruht die Erkenntnis auf dem Menschen, son-
dern der Mensch auf der Erkenntnis»® wie es Heinrich Barth so treffend
formuliert hat. Allerdings werden wir trotzdem und durchaus im Sinne
Barths sagen miissen, dass, tiefer gesehen, das Bewusstsein doch ein No-
thing ist, kein Ding unter Dingen namlich, insofern ja auf ihm die Gegen-
standlichkeit aller Gegenstinde, aller Dinge, erst beruht.

Ziehen wir nun das Fazit aus diesen Voriiberlegungen, so werden wir
behaupten diirfen, dass die angefithrten Krankungen keine Gegeninstanz
gegen die Moglichkeit einer Letztbegriindung darstellen konnen. Ferner
hat sich gezeigt, dass weder die moderne Theorie qua Wissenschaft Letzt-
begriindung zu leisten vermag — « Wir fithlen, dass selbst wenn alle mogli-
chen wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unser Problem noch gar
nicht beriihrtist»!°—noch die antike Theoria, weil wir deren Aternisierung
und Vergottlichung des Kosmus nicht mehr mit Griinden nachvollziehen
konnen. Kann somit Theorie fiir sich allein keine Letztbegriindung pra-
stieren, iibrigens auch deswegen nicht, weil sie in ihrem Bereich prinzipiell
nur Wiefragen, aber keine Warumfragen zulisst, so scheint nur noch der
Rekurs auf die Praxis als den je aktuellen Lebensvollzug des Menschen
offen zu stehen. Dies umsomehr, als sich gerade in der Lebenswelt, der
Lebenspraxis erst, wie bereits angedeutet, die Warumfragen erheben und
stellen, zu deren Beantwortung dann Theorie entwickelt wird. Die grosse
Frage nach der richtigen Lebensfithrung ermoglicht und eréffnet somit
zugleich die zu ihrer Durchfithrung unabdingbare Einsicht ins Wesen, in
den Logos der Welt, in der wir uns als handelnde Wesen behaupten miis-
sen. Obwohl also die Praxis als Ursprung und Quelle aller theoretischen
Bemiithungen angesehen werden muss, so vermag sie doch infolge der ihr
immanenten Mittel-Zweck-Betrachtung und der mit dieser verbundenen
Instrumentalisierung und Strategisierung des Denkens, d. h. aber letztlich
der unvermeidbaren Vergegenstindlichung alles ihr Gegebenen gerade
sich selbst, die als solche eben kein uns gegeniiberstehender Gegenstand

8 Erwin Straus: Vom Sinn der Sinne (Berlin 21956) 254,

? Heinrich Barth: Erkenntnis der Existenz (Basel/Stuttgart 1965) 353.
' Ludwig Wittgenstein: Schriften I (Frankfurt a. M. 1960) 82.

11 Studia philos.. Vol. 37 161



unter Gegenstinden sein kann, nicht zu erfassen. Somit hat sich ergeben,
dass das Problem der Letztbegriindung weder nur theoretisch noch nur
praktisch,sondern, wenn iiberhaupt, nurdurch die Kooperation von Theo-
rie und Praxis, durch ein Zweiinstanzensystem also, gelost werden kann.
Wir miissen also im Interesse dieser Losung die moglichen Beziehungen
zwischen Theorie und Praxis analysieren.

Andieser Stelle muss ich nun in aller gebotenen Kiirze die Grundprinzi-
pien der universalen Relationstheorie proponieren, weil ich glaube, dass
sie uns bei dieser Aufgabe von Nutzen sein wird. Die universale Relations-
theorie geht davon aus, dass jede Beziehung in genau dreierlei Hinsicht
analysiert werden kann. Indem wir ndmlich bei der Relation als solcher
deren Tréager, Relata, von dem diese Beziehungspole verbindenden bzw.
trennenden Beziehungsbogen, dem Zwischen, dem Relator, unterschei-
den missen, kann die Relationsanalyse sowohl von den Relata als auch
von dem Relator sowie schliesslich von deren Verbund ausgehen. Diese
natiirliche, weil wesensaddquate Einteilung ergibt nun zwanglos die Arti-
kulation allen Beziehungseins in dussere und innere Beziehungen sowie
die transzendentale Beziechung. Der Terminus dussere Beziechung bezeich-
net dabei die Auffassung der Relation von deren Trigern her gesehen
dergestalt, dass sie als deren nur nachtrigliche Verbindung bzw. Trennung
aufgefasst wird, eben weil hier die Relata als mehr oder minder fix und
fertig gegebene Grossen vorausgesetzt werden. Im kontradiktorischen
Gegensatz zu diesem aposteriorischen Aspekt geht die innere Beziehung
davon aus, dass die Relation nicht von ithren Polen her, sondern vom
Relator her konstituiert wird. Bei dieser Konzeption erscheint die Relation
nicht als etwas Nachtrigliches, Neben-Sichliches, als ein ens minimum,
sondern genau umgekehrt als das Vorgingige, das Apriorische, welches
von sich aus erst seine Argumente und Triger erzeugt. «Durch die Rela-
tion miissen die Termini erst im Denken gesetzt sein, nicht durch die
Termini die Relation.»!'! Es ergibt sich also, dass in der Tat die beiden
Aspekte der inneren und dusseren Beziehung eine vollstindige Disjunk-
tion bilden. Aber es ergibt sich gleichzeitig, dass beide Aspekte, eben weil
sie jeweils nur eine Seite der Beziehung hervorheben, einseitig sind und
aufgrund dieser ihrer Einseitigkeit das Gesamtphinomen der Relation
doch letztlich verfehlen miissen, so dass die Wahrheit des Beziehungseins

'" Paul Natorp: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften (Leipzig/Berlin 1910)
39.

162



erstin der transzendentalen Beziehung erreicht wird, welche die Einseitig-
keit der beiden ihr vorausgehenden Aspekte in einem allseitigen Total-
aspekt aufthebt. Wird namlich bei der dusseren Beziehung das Unterschie-
denheitsmoment einseitig iiberbetont — eben weil bei ihr die substantiell
aufgefassten Trager den Primat haben — bei den inneren Bezichungen das
Einheitsmoment ebenso einseitig verabsolutiert — eben weil bei ihnen der
eine als konstituierend und generativ konzipierte Faktor des Relators den
Primat hat — so stellt die transzendentale Beziehung das Gleichgewicht
und die Aquivalenz dieser beiden Momente jeder Beziehung dar und
erweist sich somit als deren Wahrheit. Als diese Gleichgewichtigkeit der
beiden Urmomente jeder Relation, der Einheit und der Unterschieden-
heit — kann doch nominal jede Beziehung als dasjenige definiert werden,
was eint, indem es trennt und was trennt, indem es eint — bedeutet die
transzendentale Beziehung nichts geringeres als die Alleinheit alles Seien-
den.

Ein, ja ich moéchte sagen, das klassische Beispiel fiir eine dussere Bezie-
hung, stellt nun das Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis dar, wie es die
antike Philosophie, insbesondere aber der Peripatos, entwickelt hat. Fiir
sie stellt ndamlich prinzipiell die Theoria eine unabhingige Sphére dar, die
sich von sich aus nicht auf die Praxis bezieht, wie auch umgekehrt die
Praxis von sich aus nicht auf die Theoria verweist oder gar als auf ihr
beruhend gedacht wird, sondern ebenfalls eine in sich absolut unabhén-
gige Sphire reprisentiert. Diese klassische Konzeption hat eine immense
Wirkungsgeschichte ausgeldst, wie ja denn auch in unseren heutigen Dis-
kussionen um das Begriffspaar Theorie und Praxis dessen griechischer
Ursprung unverlierbar mitgegeben ist. Wenn auch heute noch die Wissen-
schaft auf ihrer Reinheit, auf threm ausschliesslichen Interesse an unbe-
fleckter, d.h. von Praxis ungetriibter Erkenntnis ohne Riicksichtnahme
auf mogliche Folgen insistiert, so haben wir es hierbei mit einem direkten
Nachhall der antiken Theoria zu tun. Beruhte diese doch darauf, dass sie
sich einzig dem Ewigen und Immerseienden zuwandte, von dem allein
ithrer Ansicht nach gesicherte Erkenntnis zu erlangen war: reine Schau der
ewigen Gegenwart des reinen gottlichen Seins. Tréger der Theoria ist der
Nous, der bezeichnenderweise von aussen in den Menschen gelangt der-
gestalt, dass der Mensch in dem Augenblick der reinen Schau selbst un-
sterblich wird. «Ein solches Leben diirfte wohl machtvoller sein als dem
Menschen entspricht, denn soweit man Mensch ist, kann man so nicht

163



leben, wohl aber so weit in uns etwas Gottliches waltet. Und ebenso weit
wie dieses Gottliche von unserem zusammengesetzten Wesen unterschie-
den ist, ebenso weit ist auch sein Wirken von jeder anderen Tugend ent-
fernt.»!2 Beachten wir, wie Aristoteles in diesem letzten Satz aufs bestimm-
teste den bios theoretikos von den ethisch politischen Tugenden distan-
ziert, die doch andererseits in ihrem Bereich die Vollendung des Mensch-
seins reprisentieren. Die grundsitzliche Differenz besteht darin, dass es
die Praxis mit dem Bereich dessen zu tun hat, was sich auch anders verhal-
ten kann, so dass in thr zwar Phronesis, kluges und einsichtiges Verhalten,
aber von ihr keine Theorie moglich ist. Die praktische Philosophie ist
deshalb keine Wissenschaft, weil sie es mit dem verdnderlichen Handeln
aus Freiheit zu tun hat, weshalb fiir Aristoteles gerade das, was fur die
neuzeitliche Philosophie den Primat der praktischen Vernunft repriasen-
tiert, ihr unaufhebbares Manko bedeutet. Da ferner gilt: de singularibus
non est scientia, kann Praxis ebensowenig den Status einer Theorie erlan-
gen, wie umgekehrt Theorie fiir die Praxis nicht bedeutsam werden kann.
Diese wechselseitige Irrelevanz wurde zudem noch dadurch fixiert, dass
fiir den Stagiriten nur die Gestaltung und Regelung des Miteinanderle-
bens der freien Biirger der Polis als Praxis galt. Poesis als das Erstellen
eines Werkes oder das technische Umgehen mit Naturgegenstinden ist
mit dem freien Handeln des Polites unvereinbar, so dass infolgedessen
weder Bauern noch Handwerker oder Lohnarbeiter, geschweige denn
Sklaven Angehorige der Polis sein konnten. So war die Polis ihrer Verfas-
sung nach eine streng metadkonomische Gemeinschaft und von Techno-
kratie konnte in thr um so weniger die Rede sein, als eine Nutzung der
Theoria deren Wesen nach per se unmoglich war. In der Tat haben es ja
auch die Griechen mit erstaunlicher Konsequenz vermieden, die Fiille der
ingeniosen Erfindungen, die sie immerhin gemacht haben, auch praktisch
anzuwenden. Hitte doch dies weder der gottlichen Wiirde der Theoria
noch aber auch der der Praxis entsprochen, denn auch die Praxis der Polis
hatte ja, insofern ihr Telos die Euddmonia eines wirklich gegliickten Le-
bens war, Anteil am Gottlichen. Gerade weil, griechisch gedacht, zwi-
schen Theorie und Praxis keine Beziehung derart besteht, dass die eine die
andere jeweils voraussetzt und mitkonstituiert, konnte es auch zu keiner
Spannung zwischen beiden Sphiren kommen, und die Probleme der

12 Aristoteles: Ethic. Nic. X, cap. 7.

164



Uberwindung der Theoriespaltung, welche die Moderne unablissig in
Bewegung halten, konnten gar nicht erst entstehen. Insoweit kann die
klassische Konzeption uns heute kein Vorbild mehr sein, obwohl und
gerade weil sie uns als unverlierbares Erbe auf seiten der Theorie den
weltgeschichtlich einmaligen Gedanken der Objektivitdt der Erkenntnis
und auf seiten der Praxis den Gedanken einer sich selbst bestimmenden
Gemeinschaft freier Biirger hinterlassen hat.

Dass jedoch zwischen Theorie und Praxis mindestens innere Beziehun-
gen bestehen miissen, konnte erst sichtbar werden, als die mythologische
Schau des ewigen Kosmos der Einsicht Platz machte, dass die Natur selber
ein Bereich des ewigen Werdens und Vergehens ist, zwar von unwandelba-
ren Naturgesetzen beherrscht, aber solchen, die uns erst im tiatigen experi-
mentellen Umgang mit ihr zugénglich werden. Diese Einsicht ihrerseits
wurde erst dadurch ermoglicht, dass sich im Laufe der geschichtlichen
Entwicklung das klassische Verhiltnis von Praxis und Poesis umzukehren
begann, dergestalt, dass das Fachwissen im Sinne der Beherrschung von
Arbeitsvorgidngen die nur auf den eigenen Selbstvollzug bedachte Praxis
immer mehr verdringte, um schliesslich in dem génzlich unantiken Ge-
danken der totalen Naturbeherrschung durch das imperium hominis zu
kulminieren. An Stelle des Naturkosmos trat damit in letzter Konsequenz
die geschichtliche Wirklichkeit als die massgebende Wirklichkeit tiber-
haupt. Wir konnen diesen von weither kommenden sikularen Vorgang am
knappsten unter dem Stichwort factum et verum convertuntur zusam-
menfassen: «Nur was wir machen, konnen wir erkennen.»

Stehen somit Theorie und Praxis, beide neuzeitlich verstanden, in inne-
rer Beziehung, so bedeutet dies, dass sie nicht mehr als voneinander unab-
hidngige und selbstindige Grossen betrachtet werden diirfen, also auch
nicht mehr als sich gegenseitig nur beeinflussend oder aufeinander wech-
selwirkend, wie es etwa in der Vorstellung von Praxis als Sein und Theorie
als Bewusstsein im Unterbau-Uberbauschema immer noch der Fall ist.
Erst wenn die eine Grosse als reine Funktion der jeweils anderen aufge-
fasst wird, haben wir es mit einer inneren Beziehung zu tun, weil erst dann
beide als deren Konstituta betrachtet werden kénnen, so wie etwa Herr
und Knecht als Konstituta der Relation Herrschaft bzw. Macht. Welches
istaber nun die innere Beziehung, welche die Dichotomie von Theorie und
Praxis erzeugt? Aufgrund des bisher Ausgefiihrten meine ich behaupten
zu konnen, dass es sich hierbei um den Relator des Machens handelt, um

165



das Produzieren von Werken an und aus der Natur, um den Vorgang also,
den Aristoteles Techne nennt und den er, wie wir sahen, abwertete, obwohl
doch die Fihigkeit des Menschen Neues zu kreieren, was ohne ihn und
d.h. von Natur aus niemals da wire, seine wohl erstaunlichste und un-
heimlichste Fahigkeit ist. Im Hinblick auf ihre Machbarkeit verlieren
Theorie und Praxis ithre pritendierte Selbstindigkeit, erweisen sie sich in
threm innersten Kern als derart ineinander reflektiert und aufgelost, dass
wir, um mit Hegel zu sprechen, Theorie als Praxis in threm Anderssein und
Praxis als Theorie in threm Anderssein auffassen miissen.

Bedenken wir nun, dass in der immer mehr zusammenwachsenden
Weltzivilisation die Wissenschaft, d.h. die neuzeitliche Theorie eine im-
mer entscheidendere Rolle spielt, weil nur mit ihrer Hilfe die kiinstliche
Welt der Moderne erhalten und ausgedehnt werden kann und bedenken
wir ferner, dass die neuzeitliche Praxis in Gestalt der weltweiten Be-
frelungs- und Emanzipationsbewegungen, die in sich stetig iiberbietender
Radikalitdt die Welt verindern wollen, zum Motor der Weltgeschichte
geworden sind, dann ermessen wir erst die Dimension und Gewalt des
Vorgangs, der sich aus der Idee des Machens, des ‘alles ist machbar’, speist.
Ohne Zweifel haben wir in der Interpretation der Relation von Theorie
und Praxis als innerer Beziehung das bereits tiefer dringende Unterneh-
men vor uns, dieses Verhiltnis als eines von funktionalen Grossen da-
durch zu begriinden, dass sie, die innere Beziehung beide konstituiert und
generiert, d.h. eben macht. Eine andere Frage ist es jedoch, ob diese Ver-
mittlung — denn in Wahrheit handelt es sich ja um deren Auflosung inein-
ander — als letztbegriindet und d. h. erst als iiberhaupt begriindet gerecht-
fertigt werden kann. Daran lisst allein schon die Tatsache zweifeln, dass
jede innere Beziehung, wie wir gesehen haben, nur eine einseitige Gestalt
des Relationalen tiberhaupt darstellt. Relationsanalytisch gesehen be-
steht diese Einseitigkeit im Falle unseres Begriffspaares darin, dass sie
aufgrund der Uberbetonung des konstitutiven Relators von vornherein
den Primat der Praxis urgiert.

Der so induzierte Primat der Praxis tritt nun insbesondere in der Philo-
sophie des deutschen Idealismus und seiner Erben offen zu Tage. Bei Kant
etwa darin, dass allein die praktische Vernunft uns einen Zugang zum
Unbedingten zu erschliessen vermag, bei Hegel dadurch, dass auch fiirihn
die Philosophie letztlich eine Form des Handelns darstellt, des kultischen
Handelns namlich als Gottesdienst; ferner wiire in diesem Zusammen-

166



hang daraufzu verweisen, dass fiir ihn der Staat als das sich selbst in seiner
Verfassung definierende soziale Gebilde die hochste Form der Wirklich-
keit bedeutet und, wenn auch wohl systemwidrig, doch unverkennbar in
die Sphire des absoluten gottlichen Geistes erhoben wird, welcher seiner-
seits als ewige sich selbst immer neu produzierende Schaffenskraft be-
stimmt ist. So ist fiir Hegel letztlich «das Theoretische wesentlich im Prak-
tischen enthalten»!3. Karl Marx schliesslich scheint in seiner 11. Feuer-
bach-These die Suprematie der Praxis aufs radikalste auszusprechen. Und
doch zeigt gerade eine genauere Exegese seiner Gesamtkonzeption, dass
fur ihn die vielberufene Verinderung der Welt nur in dem Abkiirzen der
Geburtswehen besteht, welche die Geburt einer neuen Gestalt der Welt
begleiten, also hochstens negativ die Voraussetzungen beseitigt, welche
die schon bestehende positive Tendenz der werdenden Wirklichkeit an
threm vollen Inerscheinungtreten verhindern. «Andererseits, wenn wir
nichtin der Gesellschaft, wie sie ist, die materiellen Produktionsbedingun-
gen und ihre entsprechenden Verkehrsverhiltnisse fiir eine Klassenlose
Gesellschaft verhiillt vorfinden, wiren alle Sprengversuche Donquichot-
terie.» ' «Es kann am Ende des Prozesses nichts herauskommen, was nicht
im Anfang desselben als Voraussetzung und Bedingung desselben er-
schien.»'> «Die Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in der
verniinftigen Form.»1®

Diese Marx-Interpretation scheint mir zu beweisen, wie gerade bei
extremer Uberbetonung des Praxisbegriffes das iibersehene bzw. ausge-
schaltete theoretische Element sich in Gestalt einer dogmatisch-ideologi-
schen Entwicklungstheorie nolens volens doch wieder durchsetzt. Es zeigt
sich, dass beim Primat der Praxis Theorie notwendigerweise unter die
Botmaissigkeit von deren jederzeit partikuliren Zielen und Absichten
geraten und d.h. zur Ideologie deformiert werden muss. Soweit und so-
lange daher Praxis dominiert, kann von wahrer Theorie nicht die Rede
sein und eben damit im Grunde genommen auch nicht von einer wahren
Praxis, sofern wir unter einer solchen eine Praxis verstehen, die ihre Ent-
scheidung aufgrund authentischer theoretischer Einsichten trifft. Die De-

13 G. W. F. Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Samtliche Werke 7. Jub.-
Ausg. Hg. v. H. Glockner (ND Stuttgart 1952) 52.

14 Karl Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie (1953) 77.

'S ebda. 211.

e Karl Marx: Frithschriften. Hg. v. S. Landshut u. J. P. Mayer (1932) Bd. 1, 225.

167



formation der Theorie impliziert somit riickwirkend notwendigerweise
eine Deformation der Praxis, die sich sei es in der Verfolgung illusionérer
Ziele, sei es im verblendeten Aktionismus dussert. Eine besondere Form
solcher Theoriedeformation stellt nun auch die bereits angesprochene
reine Theorie dar, die, indem sie pratendiert, ohne jede Riicksichtnahme
auf Praxis vorzugehen, gerade an diese gegensatzgebunden bleibt. Zielt
doch das sie leitende, d. h. dominierende Erkenntnisinteresse letztlich auf
die Beherrschung der von ihr zur reinen Faktenaussenwelt vergegenstiand-
lichten Natur, wodurch sich auch bei ihr der, wenn auch indirekte Primat
der Praxis manifestiert.

Wenn es aber stimmt, dass wahre Theorie und wahre Praxis sich not-
wendigerweise gegenseitig voraussetzen, dann erhebt sich von neuem und
um so dringlicher die Frage nach ihrem wahren Verhiltnis, da sich nun-
mehr herausgestellt hat, dass dieses weder als dussere noch als innere
Beziehung aufgefasst werden kann. Nicht als dussere Beziehung, weil
diese aufgrund ihrer Uberbetonung des Unterschiedenheitsmomentes,
wie wir sahen, beide Relationspartner als gegenstindliche, voneinander
unabhingige Gréssen konzipieren muss. Aber auch unter dem Aspekt der
inneren Beziehung gelingt es nicht, deren wahren Zusammenhang zu
bestimmen, weil so zwar bereits deren Wechselbedingtheit, jedoch nur
einseitig unter dem Primat der Praxis in Erscheinung tritt, eine notwen-
dige Folge des Uberwiegens des Einheitsmomentes in der inneren Bezie-
hung. Diese so induzierte Dominanz und Privalenz eines Faktors blok-
kiert aber, wie wir ebenfalls bereits sahen, die Einsicht in den wahren
Zusammenhang beider Sphéren. Hinzu kommt jedoch noch ein weiterer
Hinderungsgrund, der gleichfalls nur von der Relationsanalyse her erhellt
werden kann. Wir miissen namlich in Rechnung stellen, dass sowohl die
aussere wie auch die innere Beziehung gegenstandsgerichtet sind: die
aussere, welil sie jederzeit nur zwischen Gegenstinden spielt, die innere,
weil sie ja geradezu den Modus der Vergegenstindlichung und Objektivie-
rung darstellt. Bedenken wir nun, dass weder Theorie noch Praxis als
Gegenstinde unter Gegenstinden qualifiziert werden konnen, so diirfte
hierin ein weiterer und entscheidender Grund dafiir vorliegen, von der
Ebene der inneren und dusseren Beziehungen zu der der transzendentalen
Beziehung iiberzugehen, um zu eruieren, ob sie in der Lage ist, als die
gesuchte wahre Beziehung zu fungieren. Alles wird dabei davon abhin-
gen, obeseinem Denken aufdem Niveau der transzendentalen Beziehung

168



moglich sein wird, sowohl das Primat- wie auch das Vergegenstindli-
chungsdenken effektiv auszuschalten.

Nun besteht ja, wie bereits angedeutet, die Auszeichnung der transzen-
dentalen Beziehung gerade darin, das Gleichgewicht und die Aquivalenz
des Einigungs- und des Trennungsmomentes im Beziehungsein darzustel-
len, dergestalt, dass bei ihr keinerlei Priponderanz eines der beiden Mo-
mente vorliegen kann. Diesen entscheidenden Sachverhalt konnen wir
uns am besten an dem bereits angesprochenen Beispiel des Nexus von
Herrschaft und Knechtschaft verdeutlichen. Herrschaft, Primat also im
sozialen Bereich liegt ja immer dann vor, wenn eine herrschende Gruppe
das Ubergewicht iiber eine von ihr beherrschte Gruppe besitzt: sie liegt
aber auch dann vor, wenn die unterdriickte Schicht diese Herrschaft
abschiittelt, ihrerseits das Ubergewicht erlangt und eben damit das Herr-
schaftsverhiltnis perpetuiert, wenn auch nun mit umgekehrten Vorzei-
chen. Herrschaft liegt somit nur in dem einzigen Falle nicht vor, wenn
zwischen beiden Gruppen ein genau ausgewogenes und ausgeglichenes
Verhiiltnis besteht. Diese Aquivalenz bedeutet aber zugleich im Hinblick
auf das Beziehungsein generell die gleichmissige Beriicksichtigung so-
wohl der Relata wie des Relators einer jeden Beziehung und sie allein
bietet uns daher die Vollgestalt des Relationalen dar. Diese Vollgestalt, die
transzendentale Beziehung also, als Synopsis der Extremwerte von inne-
ren und dusseren Beziehungen eliminiert somit deren Einseitigkeit und
Teilhaftigkeit und bedeutet infolgedessen eo ipso Ganzheit und Totalitat.
In letzter Instanz verkorpert, d. h. ist sie als die ibernumerische eine Bezie-
hung schlechthin die Alleinheit alles Seienden. Diese Alltotalitit ist keine
statische Grosse, sondern im Gegenteil der immerwihrende und unzer-
reissbare Gesamtvollzug des Weltprozesses iiberhaupt. Wihrend alle Ein-
heiten in dieser Totalitat, auch die hochsten und innigsten, wie etwa die
Organismen aufgrund ihrer dusseren und inneren Beziehungen, prinzi-
piell auflosbar und somit verginglich sind, bedingt gerade die Aquivalenz
— und Gleichgewichtsstruktur der transzendentalen Beziehung deren
schlechthinnige Unzerstorbarkeit. Wiirde dieses Gleichgewicht auch nur
fiir einen noch so kleinen Moment aufgehoben, so wiirde eine Uberlegung
in Kraft treten miissen, die Leibniz im Hinblick auf das Gedankenexperi-
ment der hypothetisch angenommenen Vernichtung eines noch so kleinen
Weltelementes anstellte: wire dessen effektive Annihilation moglich, so
wiirde mit dieser seiner Vernichtung eodem actu die Welttotalitit unwi-

169



derruflich in Nichts versinken, weil der sie konstituierende Gesamtwir-
kungszusammenhang damit unterbrochen wire. Das Gesetz von der Er-
haltung der Energie, iibrigens das einzige Gesetz, welches alle Umbriiche
der modernen Physik siegreich iiberstanden hat, stellt den naturwissen-
schaftlichen Aspekt der transzendentalen Beziehung dar.

Fragen wir uns nun, ob die Alltotalitit als Gegenstand angesprochen
werden kann, so miissen wir dies schlechterdings verneinen. Gegenstand
sein heisst Gegeniiberstehen, impliziert also eine dussere Beziehung und
gerade eine solche ist in Ansehung der Totalitit undenkbar. Wiirde dies
doch bedeuten, dass ein extramundaner Standpunkt ausserhalb der All-
einheit eingenommen werden konnte, wodurch aber die Alltotalitiit ihren
Totalitatscharakter sofort verlieren wiirde. In der Alleinheit haben wir
somit den exemplarischen Fall dessen vor uns, was die universale Rela-
tionstheorie als Ubergegenstindlichkeit bezeichnet. Wenn nun diese auch
nicht mehr gegenstindlich erkennbar ist, so wird doch um sie gewusst, ist
sie wissbar. Diese ihre Wissbarkeit beruht nun auf dem Phidnomen des
Selbstbewusstseins, in dem ich um mich selbst weiss, ohne mir doch des-
halb ein fremder Gegenstand zu werden. In und mit diesem Selbstbe-
wusstsein weiss ich nun zugleich um mich als ein Mitglied, ein Element der
Welttotalitit. Ich weiss mich in thr im wahren Sinne des Wortes involviert,
stellt doch die Alltotalitit, wie wir gesehen haben, einen Allvollzug dar. Es
ist nun in unserem Kontext von grosster Bedeutung, einzusehen, dass wir
nicht nur als Wahrnehmende und Erkennende Glieder und Mitvollzieher
der Alltotalitit sind, sondern genauso als handelnde und stellungneh-
mende Subjekte.

Vom Standpunkt der inneren Beziehung aus kann somit die Alltotalitit
nicht zureichend erfasst werden. Von ihrem Standpunkt aus gesehen muss
namlich Totalitit jederzeit als eine nur kollektive Zusammenfassung von
innerweltlich vorkommenden Gegenstinden, bestenfalls also als eine re-
gulative Idee aufgefasst werden. Also kann ich mir zwar viele, auch dus-
serst umfassende Einheiten als durch sie konstituiert denken, eine aber
ganz gewiss nicht: die sie ja selbst notwendigerweise einschliessende All-
einheit nimlich. Wenn Kant schreibt: «Die Welt muss als aus einer Idee
entsprungen vorgestellt werden»!”, so muss meines Erachtens Idee hierim
Sinne der transzendentalen Beziehung aufgefasst werden, da die hier

1”7 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunfi. A 816.

170



angesprochene theoretische Vorstellung die Interpretation der Idee als
Gott a limine ausschliesst.

Fassen wir diese beiden Gedankenginge zusammen, so werden wir
nunmehr sagen diirfen, dass die transzendentale Beziehung in der Tat die
schlechthin ibergegenstandliche, unendliche d. h. weder dyadische, noch
polyadische, sondern vielmehr apeiradische d.h. aber unendlichstellige
Relation als Gesamtvollzug der Einheit und Unterschiedenheit alles Sei-
enden bedeutet. Durch sie und in ihr existiert alles Existierende, sie ist das
Wirklichsein des Wirklichen, dessen Existenzkoeffizient, wie aber auch
umgekehrt sie nur in und durch jedes der Existierenden, d. h. durch dessen
Selbstvollzug qua Aktion und Reaktion existiert. Darauf wird noch zu-
riickzukommen sein. Zunichst aber wollen wir den Gedankengang weiter
verfolgen, dass all unser Wissen um die Seinstotalitit sich prinzipiell als
tibergegenstindlich erwiesen hat, d.h. als ein Wissen, welches von der
selbstbewussten Einsicht in unser Involviertsein in die Welttotalitdt und
der dazu parallelen Involution der Totalitdt in uns ausgehend, eben diese
Einsicht selbst als ein Totalitdtsverhidltnis begreift. Dies bedeutet aber,
dass eine Theorie nur dann als legitimiert gelten kann, wenn sie vom
Standpunkt der transzendentalen Beziehung aus argumentiert.

Theoretische Entwiirfe, soweit sie gegenstandsorientiert sind, kdnnen in
der Tat mehr oder minder addquat verwirklicht werden, nicht jedoch die
philosophisch-theoretische Einsicht in die Grundverfassung des Weltseins
iberhaupt. Gerade weil, wie wir gesehen haben, die Totalitdt iibergegen-
standlich ist und damit zugleich unser handelnder Mitvollzug in ihr,
musste ja die aufs Gegenstandliche beschrinkte Konzeption des Machens
von vornherein zu kurz greifen. Zwar kann vieles gemacht werden, aber
gerade das nicht, was alles Machen erst ermoglicht. Wiirden wir effektiv
nur erkennen kénnen, was wir machen konnen, so wiirden eodem actu alle
Voraussetzungen und Ziele unseres Handelns in die Irrationalitédt versin-
ken und eben damit das Handeln selbst, welches ja als autonomer Selbst-
vollzug kein Gegenstand unter Gegenstianden sein kann.

Hiermit haben wir nunmehr die Stelle erreicht, an der wir den bereits
angesprochenen Gedanken verwerten konnen, dass wir nicht nur als emp-
findende und erkennende Wesen Mitvollzieher der Alltotalitit sind, son-
dern ebenso als produzierende und handelnde Subjekte «Verfasser und
Schausteller»'® des Weltdramas sind. In demselben Sinne und Ausmass,
18 Karl Marx: Frithschriften. (1932) Bd. 2, 553.

171



in dem sich Theorie ihrem wahren Wesen nach als selbst iibergegenstind-
liche Orientierung aus dem iibergegenstindlichen Allzusammenhang be-
greift, in demselben Sinne kann nur dort von wahrer, d. h. argumentativ
begriindbarer Praxis die Rede sein, wo sich diese als in dem Allzusammen-
hang fundiert begreift und aus der Einsicht in diese Einbettung ithre Hand-
lungsdirektiven bezieht. Praktisch gesehen bedeutet dies, dass nur eine
solche Praxis das Priadikat wahr verdient, welche bei all threm Wissen um
die unaufhebbare Partikularitit ihrer Ziele und Absichten — gerade ein
solches Wissen ist ja seinerseits nur vor dem Hintergrund einer dabei
notwendigerweise vorausgesetzten Totalitat moglich — doch jederzeit das
grosse Ganze im praktisch-sozialen Gesamtbereich mitintendiert, konkret
gesprochen also, das herrschaftsfreie Gleichgewicht (s. oben S. 169) aller
Mitglieder der sozialen Welt.

Fassen wir zusammen: ebenso wie sich wahre Theorie nur von der Idee
der Aquivalenz her begriinden liess, ebenso erweist sich wahre Praxis
darin, dass sie jederzeit auf die Idee des Gleichgewichtes hin abzielt.
Nunmehr haben wir alle begrifflich notwendigen Mittel in der Hand, das
wahre Verhiltnis von wahrer Theorie und wahrer Praxis zu bestimmen.
Wenn nur, wie bereits ausgefithrt, wahre Theorie wahre Praxis ermoglicht
und vice versa, so begreifen wir jetzt den tiefen Grund dieses unabdingba-
ren Wechselverhiltnisses: Die in ihrer ganzen fundamentalen und univer-
salen Bedeutung theoretisch erfasste Grundidee der Aquivalenz stellt
ithrerseits das innerste und massgebende Motiv alles praktischen Han-
delns dar.

Es verbleibt uns jetzt nur noch die Aufgabe, den Nachweis zu fiihren,
dass diese prinzipielle Aquivalenz effektiv und in allen Einzelheiten auf
das Gesamtverhiltnis von Theorie und Praxis zutreffen kann, ein Verhilt-
nis, welches ja sowohl von seiner theoretischen Seite her betrachtet werden
kann—wie in diesem Aufsatz—als auch unter praktischem Aspekt wie etwa
in der Wissenschaftspolitik. Das Vorliegen zweier Voraussetzungen ist nun
die notwendige, aber auch hinreichende Bedingung eines solchen Nach-
weises. Erstens muss die Eigenstdndigkeit beider Sphiren ausgewiesen
werden, sodann das prinzipielle Nichtvorhandensein eines Primatverhilt-
nisses. Was nun den ersten Punkt betrifft, so konnen wir auf unsere bereits
gewonnene Einsicht rekurrieren, dass authentische Theorie insofern von
Praxis unabhingig sein muss, als sie deren ja selbst nicht mehr praktische
d.h. metapraktische Voraussetzungen reflektiert. Sie ist also weit davon

172



entfernt, letztlich blosse Funktion der Praxis zu sein — diese Auffassung
erwies sich uns ja gerade als die Unwahrheit des Aspektes der inneren
Beziehung. Aber fallen wir damit nicht in die Konzeption unseres Begriffs-
paares als einer dusseren Beziehung zuriick, bei der ja ebenfalls beide
Sphéren als selbstindige Grossen angesetzt wurden? Keinesfalls, denn
zum einen fungierten im Rahmen der Interpretation als dusserer Bezie-
hung beide Sphiren als voneinander isolierte Gegenstande unter volliger
Verkennung ihres in Wahrheit iibergegenstindlichen Charakters, wo-
durch eben zum anderen nicht gesehen werden konnte, dass sich beide
Sphiren vielmehr wechselweitig voraussetzen, im Sinne einer Vorausset-
zung aber, die gerade ihre Eigenstindigkeit erst ermoglicht und ihre
funktionale Auflésung ineinander verhindert. Damit haben wir nun be-
reits auch die erste Voraussetzung von seiten der Praxis angesprochen.
Auch sie erweist sich insofern als eigenstandig, als sie ihrerseits die uner-
ldssliche Voraussetzung jeder Art theoretischer Untersuchung darstellt.
Und zwar nicht nur faktisch im Sinne des primum vivere deinde philoso-
phari, sondern prinzipiell dadurch, dass ohne den jederzeit praktischen
Weltvollzug Theorie weder ein gegenstandliches noch aber ein iibergegen-
stindliches Betdtigungsfeld hitte. Der eigenstindige metatheoretische
Rang der Praxis scheint mir somit zweifelsfrei nachgewiesen zu sein.

Wenden wir uns nun der zweiten Voraussetzung zu, so wire zunichst
von seiten der Theorie zu sagen, dass diese trotz ihrer Eigenstandigkeit
schon deswegen keinen Primatanspruch erheben kann, weil sie ja sich
selbst gerade dadurch als wahre Theorie begriindet weiss, dass sie den
Vollzug der Lebenswelt als ihre unabdingbare Voraussetzung an-erkennt.
In irgendeinem Sinne dominieren zu wollen, wiirde daher ihrem eigenen
Wesen widersprechen. Was nun die Praxis betrifft, so kann auch sie von
dem Moment an keine Primatanspriiche mehr erheben, von dem an sie in
ihrem eigenen Vollzug ihre unvermeidbare Partikularitit durchschaut
und damit zugleich die Erfahrung gemacht hat, dass sie in Wahrheit nicht
in der Lage ist, ihre eigenen Fundamente zu konstituieren. Erst im Ver-
zicht auf ithren Primatanspruch, ein «Verzicht», der aber Praxis erst zu
threm wahren Wesen befreit, gewinnt sie diejenige Eigenstandigkeit, die
sie zum gleichberechtigten Partner der Theorie macht. Wenn nun aber
keine der beiden Sphéren einen Primatsanspruch erheben kann, so kon-
nen und miissen wir daraus folgern, dass sie zueinander im Verhéltnis des
Gleichgewichts stehen.

173



Damit haben wir unser Beweisziel erreicht. Als das wahre und einzig
legitimierbare Verhéltnis hat sich uns die Relation des Gleichgewichts, die
transzendentale Beziehung also, erwiesen und zwar deswegen, weil einzig
und allein sie wahre Theorie und wahre Praxis ermoglicht. Nur in dem
Falle ihres gleichberechtigten Gleichgewichtes konnen sich einerseits
Theorie zu ihrer universalen Wahrheit entfalten und andererseits Praxis
zu ihrer positiven ideologiefreien Wirksamkeit gelangen. Wir kdnnen
dieses Resultat auch prinzipieller gefasst so formulieren, dass wir sagen,
das wahre Verhiltnis von Theorie und Praxis sei erst dann und nur dann
gegeben, wenn es die Struktur der Alltotalitit in seinem eigenen Verhalten
manifestiert und darstellt. Dem Charakter der Alltotalitit als Allvollzug
gemiss miissen dabei allerdings die Termini Struktur und Verhéltnis, ihrer
fast unvermeidbaren statischen Bedeutungstonung entgegen, durchaus
im verbalen Sinne verstanden werden. So verhalten sich etwa Theorie und
Praxis dadurch zueinander, dass sie jederzeit ihre gegenseitige Vorausset-
zungsimplikation dynamisch reflektieren und sich dergestalt zwar als
eigenstindige Momente (Movimente!) unauthorlich miteinander konsul-
tieren und aneinander korrigieren miissen, aufkeinen Fall aber sich inein-
ander auflosen diirfen.

Es bleibt uns jetzt nur noch iibrig, die Frage zu kldren, ob das so expo-
nierte Zweiinstanzensystem als ein letztbegriindetes angesprochen wer-
den kann. Aufgrund unserer Ausfithrungen kann nun diese Frage meines
Erachtens eindeutig bejaht werden. Indem sich ndmlich das gefundene
Verhiltnis als eine Gestalt der transzendentalen Beziehung erwies, muss
es notwendigerweise an deren Ubergegenstindlichkeit als Manifestation
der Alltotalitdt teilhaben. Da diese aber sowohl unhintergehbare wie
uniiberholbare Grundvoraussetzung aller nur denkbaren Bestimmungs-
moglichkeiten darstellt, iiber die hinaus prinzipiell keine weitere Bestim-
mungsmaoglichkeit mehr denkbar ist, kann das von uns aufgewiesene
Verhiltnis kein anderes als ein letztbegriindetes sein. Letztbegriindet ist es
aber schliesslich nur deshalb, weil es zwischen Theorie und Praxis ‘be-
steht’, oder besser und relationstheoretisch korrekt ausgedriickt: sich voll-
zieht und dergestalt vermittelt, dass beide Partner in ihrem Sichzueinan-
derverhalten ihre unverwechselbare Eigenstindigkeit erst dadurch gewin-
nen, dass sie sich gegenseitig voraussetzen. Dies bedeutet aber zugleich,
dass Letztbegriindung weder von der Theorie allein noch von der Praxis
allein geleistet werden kann, und zwar deshalb, wie wir nunmehr in aller

174



Kiirze resiimieren konnen, weil gerade dieser ‘Alleingang’ sofort den
verhingnisvollen, Begriindung tiberhaupt, erst recht Letztbegriindung
verhindernden Primatanspruch wieder ins Leben rufen wiirde. Sollte es
uns gelungen sein, mit unseren Ausfithrungen die Moglichkeit einer Letzt-
begriindung fiir den Fall nachgewiesen zu haben, dass sie als die Vermitt-
lung von Theorie und Praxis begriffen wird, so glauben wir damit, einen
nicht unwesentlichen Beitrag zur Philosophie als demjenigen Unterneh-
men, das mit dieser Moglichkeit steht und fallt, geliefert zu haben.

175






	Letztbegründung als Theorie-Praxis-Vermittlung

