
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Letztbegründung als Theorie-Praxis-Vermittlung

Autor: Schaaf, Julius Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

JULIUS JAKOB SCHAAF

Letztbegründung als Theorie-Praxis-Vermittlung

In der Abhandlung wird der Versuch unternommen, die Bestimmung der Relation von
Theorie und Praxis in zwar naheliegender, jedoch ungewohnter Weise von ihrem Ansatzpunkt

her. d.h. von der Relation aus, durchzuführen. Er stützt sich dabei auf die von der
universalen Relationstheorie erarbeitete Analyse des Beziehungseins als solchen, indem er
von deren Konzeptualisierung als äusserer Beziehung ausgehend diese als ungenügend
ausweist, um dann im relationslogisch konsequenten Überschritt von der äusseren zur
inneren Beziehung deren zwar tieferdringende Interpretation dennoch als nicht phänomenadäquat

nachzuweisen. Erst die diesen beiden nachweisbar einseitigen Konzeptionen gegenüber

allseitige Reflexion des Gesamtphänomens der Beziehung in Gestalt der transzendentalen

Beziehung als der totalen Alleinheit, die kein <Aussen> mehr hat und damit auch kein
einem <Aussen> gegenüberstehendes <Innen>, vermag die gesuchte Beziehung von Grund
auf zu interpretieren. Sie erweist sich als das primatfreie Gleichgewicht beider Instanzen,
aufgrund dessen einzig und allein wahre, d.h. transzendental letztbegründete Theorie
wahre, insbesondere ideologiefreie Praxis ermöglichen, wie umgekehrt diese Genesis und
Geltung einwandfreier Theorie begründen kann. Nur in und aus dieser transzendentalen
Äquivalenzbeziehung können in letzter Instanz wahrhaft authentische Entscheidungen
praktisch und letztbegründete Argumentationen theoretisch vollzogen werden.

Letztbegründung scheint ein ebenso aussichtsloses wie anmassendes

Unternehmen zu sein. Deshalb verzichten ja die Wissenschaften von
vornherein ausdrücklich oder unausdrücklich auf jeden Versuch, die

Grundlagen ihrer jeweiligen Gebiete einer abschliessenden Explikation
zu unterziehen. Die moderne Wissenschaftstheorie ratifiziert nun ihrerseits

diese Unterlassung, indem sie diesen Mangel in eine Tugend umstilisiert

und d.h. jede Letztbegründung a limine perhorresziert. Allerdings
sieht sie sich nun gezwungen, das im Phänomen Wissenschaft nur de facto

vorliegende Abbrechen der Begründung zu begründen, d. h. aber sie
vollzieht nolens volens Letztbegründung, und sei es auch die Letztbegründung

dessen, dass keine Letztbegründung möglich sei. Die Konsequenzen
einer solchen wahrhaft paradoxen Letztbegründung werden mit aller nur
wünschenswerten Deutlichkeit von Popper gezogen: «Wir wissen nicht,

Korrespondenz: Prof. Dr. Julius Jakob Schaaf. Holdenrain 20. D-785 Lörrach

157



sondern wir raten.» «Unsere Wissenschaft ist kein System von gesicherten
Sätzen, auch kein Svstem, das im steten Fortschritt einem Zustand der

Endgültigkeit zustrebt. Unsere Wissenschaft ist kein Wissen: weder Wahrheit

noch Wahrscheinlichkeit kann sie erreichen.»1 Nun könnte manja als

Philosoph, d.h. als ein gerade um Letztbegründung Bemühter, dieser

gewiss nicht sehr schmeichelhaften Charakterisierung der Wissenschaft
insofern zustimmen, als ja Wissenschaft ihrem Wesen nach in der Tat auf
die stetige Revision ihrer Ergebnisse angewiesen ist. Im Kampf mit der
millionenfachen Hydra der Empirie ist jeder Sieg zugleich eine Niederlage

oder, wie P. Häberlin es einmal pointiert formulierte, die Wahrheit
von heute ist der Irrtum von morgen. E. Ströker hat meines Erachtens mit
Recht darauf hingewiesen, dass das Poppersche Falsifikationsprinzip in
letzter Instanz daraufhinausläuft, dass die jeweilige Wahrheit der Wissenschaft

gerade auf ihrer Unfähigkeit beruht, «die es entweder nicht
fertiggebracht oder nicht ernsthaft genug versucht hat, widerstrebende
Erfahrungen aufzutreiben»2.

Der Philosoph jedoch, als einer, der «sich mit der Idee einer Erkenntnis
ohne sicheres Fundament noch nicht abfinden kann»3 wird aus diesem
Selbstmordversuch der Wissenschaftstheorie den Schluss ziehen dürfen,
dass die den Begriff der Wissenschaft begründende Idee der Wahrheit,
selbst wenn diese nur im Status des Transitorischen jeweils verwirklicht
werden kann, nur als letztbegründete diesen Selbstmord verhindern kann.
Auch der Vorwurf der philosophischen Münchhausiade wird ihn nicht
erschrecken, enthält doch das sogenannte Münchhausen-Trilemma
vielmehr durchaus beachtenswerte Hinweise aufdie sowohl theoretischen wie

praktischen Probleme, die mit der Idee der Letztbegründung verbunden
sind. In allerdings wesentlich modifizierter Form hat sich auch J. Habermas

gegen die Möglichkeit einer Letztbegründung ausgesprochen, wenn
er im Zuge einer Differenzierung zwischen Deduktion und Argumentation

schreibt, dass «die Dimension umfassender Rationalität, obwohl
einer Letztbegründung unfähig, sich gleichwohl in einem Zirkel der
reflexiven Selbstrechtfertigung entfaltet»4. In einer seiner letzten Veröffentli-

1 Karl R. Popper: Logik der Forschung (Tübingen 21966) 223.
2 Elisabeth Ströker: Aspekte gegenwärtiger Wissenschaftstheorie. In: Wissenschaft/

Wissenschaften. Hg. v. H. Holzhey. Philosophie aktuell 3 (Basel/Stuttgart 1974) 14.
3 Hans Albert: Transzendentale Träumereien (Hamburg 1975) 152.
4 Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie (Neuwied 41975) 254.

158



chungen rekurrierte er jedoch wieder an entscheidender Stelle auf die

Argumentationsfigur der Letztbegründung: «Ein vernünftiger Konsensus
kann von einem trügerischen in letzter Instanz allein durch Bezugnahme
auf eine ideale Sprechsituation unterschieden werden.»5 Schon früher
hiess es: «Dieser Kritik an der Ursprungsphilosophie liegt die Einsicht

zugrunde, dass die Philosophie auf Selbstbegründung und Selbsterfüllung
qua Philosophie verzichten muss, um qua Einheit von Theorie und Praxis
beides erreichen zu können.»6

Worin besteht nun die besondere Problematik der Letztbegründung?
Sie besteht darin, dass jede Letztbegründung den Gedanken des Absoluten

impliziert und damit ist ja in der Tat-vom Standpunkt des alltäglichen
und des wissenschaftlichen Denkens aus gesehen - die Anmassung eines

solchen Gedankenganges unübersehbar. Anmassung kann hierbei sogar
wörtlich genommen werden, bedeutet doch Letztbegründung zugleich die

Erstellung bzw. Eruierung eines Masses, welches als Massstab für jegliche
theoretische oder praktische Stellungnahme dienen kann.

Freud hat dieser philosophischen Anmassung gegenüber auf die drei

grossen Kränkungen hingewiesen, welche die Menschheit im Laufe ihrer
Geschichte erlitten habe. Durch Kopernikus ist der Mensch aus dem

Mittelpunkt der Welt entsetzt worden, durch Darwin wurde er ins Tierreich

zurückgebunden und durch ihn selbst wurde schliesslich das einst

allmächtige, alles andere verdeckende Bewusstsein zu einem blossen Epi-
phänomen degradiert: von Letztbegründung könne also sinnvollerweise
nicht mehr die Rede sein.

Sehen wir uns jedoch die angeführten Argumente etwas genauer an,
dann stellt sich heraus, dass durch Kopernikus zwar die kosmische

Mittelpunktsstellung der Erde beseitigt wurde, dafür aber die Erde, die von der
antiken Kosmologie im Gegensatz zu den Gestirnen als nur aus unedlen
minderen Elementen zusammengesetzt gedacht wurde, in den hohen

Rang eines Sterns unter Sternen erhoben wurde. Bedenken wir des weiteren,

dass nach der allgemeinen Relativitätstheorie jeder Punkt des Weltalls

als dessen Mittelpunkt angesehen werden kann, also auch der Planet
Erde, dann kann re vera von einer Kränkung nicht mehr gesprochen
werden, es sei denn man argumentierte gerade vom Standpunkt der anti-

5 Jürgen Habermas: Wahrheitstheorien. In: Wirklichkeit und Reflexion. Festschrift Walter
Schulz (Pfullingen 1973)257.

6 Jürgen Habermas: Theorie und Praxis (Frankfurt 1971) 436.

159



ken Kosmologie aus, für die ja die supralunarische Welt das Ewige.
Immerseiende bedeutete, die aus der überirdischen quinta essentia
bestehende, von selbstbewegten Göttern regierte Kristallsphäre, deren daher
selbst sakrale Schau als theoria die höchste Lebenserfüllung für den sublu-
narischen Menschen bedeutete.

Die Darwinische Herausforderung scheint noch prägnanter die
Bedeutungslosigkeit, ja Nichtigkeit des Menschen, in Hinblick auf seine

Weltstellung und damit auch hinsichtlich seiner Erkenntnisfähigkeit ad oculos

zu demonstrieren. Wenn er nicht mehr ist als ein Angehöriger des Tierreiches,

wie sollte es ihm da gelingen, zu gültigen, geschweige denn zu
endgültigen Erkenntnissen zu gelangen? Dieser Konzeption gegenüber muss

jedoch betont werden, dass sie nur eine alte Einsicht in neuem Gewände

vorträgt: die Einsicht nämlich, dass der Mensch zwar ein Tier, ein animal
ist, ein solches jedoch, das sich über seine Stellung in der Welt rational
informieren kann, und sei es mit Hilfe der - Evolutionstheorie. In diesem
Sinne kann dann Hegel dialektisch formulieren, dass der Mensch gerade
deswegen kein Tier sei, weil er weiss, dass er ein Tier ist. Gewiss ist seine

Lebenspraxis endlich, auf ein mehr oder minder partikuläres hinc et nunc
eingegrenzt, aber gerade das schliesst nicht aus, sondern vielmehr ein, dass

er ein zu sich selbst frei sich verhaltendes Lebewesen ist, mithin ein
solches, das unter dem Zwang der Begründung, der Legitimation handeln
muss.

Nun zur dritten Kränkung. Selbst einmal angenommen, das Bewusst-
sein wäre nichts anderes als die Oberflächenapparatur, mit deren Hilfe
sich ein freibewegliches Tier in seiner stetig wechselnden Umgebung
orientieren muss, so ist es doch gerade um dieser seiner Orientierungsfunktion

willen ein Organ, welches die schlechthin erstaunliche Fähigkeit
besitzen muss, solches, das es selbst nicht ist, sich empfindend, wahrnehmend,

denkend erscheinen zu lassen. «Phänomenon autem omnium, quae

prope nos existunt, id ipsum to phainestai est admirabilissimum.»7 Dies
wunderbarste Phänomen spricht der Sinnespsychologe Erwin Straus im
Hinblick auf das Empfinden, also dem traditionell als niedrigst angesehenen

Grad des Bewusstseins, folgendermassen aus: «Im Empfinden habe
ich mehr als ein bloss sinnliches Quale: im Empfinden habe ich mich, mich
und das Andere, die Welt. Die einzelnen Empfindungen sind Begrenzun-
1 Thomas Hobbes: De corpore, cap. IV. In: Opera (lat.) /. Hg. v. Molesworth (ND Aalen

1961 316f.

160



gen des Totalitätsverhältnisses; als jeweilige Begrenzungen sind sie implizite

auf die Totalität bezogen.»8 Ist aber das Bewusstsein ein Totalitätsverhältnis,

so ist es weit davon entfernt, ein Epiphänomen, ein nothing zu
sein, vielmehr der Ermöglichungs- und Sinngrund der menschlichen
Existenz überhaupt. «Nicht beruht die Erkenntnis auf dem Menschen,
sondern der Mensch auf der Erkenntnis»9 wie es Heinrich Barth so treffend
formuliert hat. Allerdings werden wir trotzdem und durchaus im Sinne

Barths sagen müssen, dass, tiefer gesehen, das Bewusstsein doch ein

Nothing ist, kein Ding unter Dingen nämlich, insofern ja auf ihm die
Gegenständlichkeit aller Gegenstände, aller Dinge, erst beruht.

Ziehen wir nun das Fazit aus diesen Vorüberlegungen, so werden wir
behaupten dürfen, dass die angeführten Kränkungen keine Gegeninstanz

gegen die Möglichkeit einer Letztbegründung darstellen können. Ferner
hat sich gezeigt, dass weder die moderne Theorie qua Wissenschaft
Letztbegründung zu leisten vermag - «Wir fühlen, dass selbst wenn alle möglichen

wissenschaftlichen Fragen beantwortet sind, unser Problem noch gar
nicht berührt ist»10- noch die antike Theoria, weil wir deren Äternisierung
und Vergöttlichung des Kosmus nicht mehr mit Gründen nachvollziehen
können. Kann somit Theorie für sich allein keine Letztbegründung
prästieren, übrigens auch deswegen nicht, weil sie in ihrem Bereich prinzipiell
nur Wiefragen, aber keine Warumfragen zulässt, so scheint nur noch der
Rekurs auf die Praxis als den je aktuellen Lebensvollzug des Menschen
offen zu stehen. Dies umsomehr, als sich gerade in der Lebenswelt, der

Lebenspraxis erst, wie bereits angedeutet, die Warumfragen erheben und
stellen, zu deren Beantwortung dann Theorie entwickelt wird. Die grosse
Frage nach der richtigen Lebensführung ermöglicht und eröffnet somit

zugleich die zu ihrer Durchführung unabdingbare Einsicht ins Wesen, in
den Logos der Welt, in der wir uns als handelnde Wesen behaupten müssen.

Obwohl also die Praxis als Ursprung und Quelle aller theoretischen

Bemühungen angesehen werden muss, so vermag sie doch infolge der ihr
immanenten Mittel-Zweck-Betrachtung und der mit dieser verbundenen
Instrumentalisierung und Strategisierung des Denkens, d. h. aber letztlich
der unvermeidbaren Vergegenständlichung alles ihr Gegebenen gerade
sich selbst, die als solche eben kein uns gegenüberstehender Gegenstand

8 Erwin Straus: Vom Sinn der Sinne (Berlin 21956) 254.
9 Heinrich Barth: Erkenntnis der Existenz (Basel/Stuttgart 1965) 353.

10 Ludwig Wittgenstein: Schriften 1 (Frankfurt a. M. 1960) 82.

11 Studia philos.. Vol. 37 161



unter Gegenständen sein kann, nicht zu erfassen. Somit hat sich ergeben,
dass das Problem der Letztbegründung weder nur theoretisch noch nur
praktisch, sondern, wenn überhaupt, nur durch die Kooperation von Theorie

und Praxis, durch ein Zweiinstanzensystem also, gelöst werden kann.
Wir müssen also im Interesse dieser Lösung die möglichen Beziehungen
zwischen Theorie und Praxis analysieren.

An dieser Stelle muss ich nun in aller gebotenen Kürze die Grundprinzipien

der universalen Relationstheorie proponieren, weil ich glaube, dass

sie uns bei dieser Aufgabe von Nutzen sein wird. Die universale Relationstheorie

geht davon aus, dass jede Beziehung in genau dreierlei Hinsicht
analysiert werden kann. Indem wir nämlich bei der Relation als solcher
deren Träger, Relata, von dem diese Beziehungspole verbindenden bzw.

trennenden Beziehungsbogen, dem Zwischen, dem Relator, unterscheiden

müssen, kann die Relationsanalyse sowohl von den Relata als auch

von dem Relator sowie schliesslich von deren Verbund ausgehen. Diese

natürliche, weil wesensadäquate Einteilung ergibt nun zwanglos die
Artikulation allen Beziehungseins in äussere und innere Beziehungen sowie
die transzendentale Beziehung. DerTerminus äussere Beziehung bezeichnet

dabei die Auffassung der Relation von deren Trägern her gesehen

dergestalt, dass sie als deren nur nachträgliche Verbindung bzw. Trennung
aufgefasst wird, eben weil hier die Relata als mehr oder minder fix und

fertig gegebene Grössen vorausgesetzt werden. Im kontradiktorischen
Gegensatz zu diesem aposteriorischen Aspekt geht die innere Beziehung
davon aus, dass die Relation nicht von ihren Polen her, sondern vom
Relator her konstituiert wird. Bei dieser Konzeption erscheint die Relation
nicht als etwas Nachträgliches, Neben-Sächliches, als ein ens minimum,
sondern genau umgekehrt als das Vorgängige, das Apriorische, welches

von sich aus erst seine Argumente und Träger erzeugt. «Durch die Relation

müssen die Termini erst im Denken gesetzt sein, nicht durch die
Termini die Relation.»" Es ergibt sich also, dass in der Tat die beiden

Aspekte der inneren und äusseren Beziehung eine vollständige Disjunktion

bilden. Aber es ergibt sich gleichzeitig, dass beide Aspekte, eben weil
sie jeweils nur eine Seite der Beziehung hervorheben, einseitig sind und

aufgrund dieser ihrer Einseitigkeit das Gesamtphänomen der Relation
doch letztlich verfehlen müssen, so dass die Wahrheit des Beziehungseins

11 PaulNatorp: Die logischen Grundlagen der exakten Wissenschaften (Leipzig/ Berlin 1910)
39.

162



erst in der transzendentalen Beziehung erreicht wird, welche die Einseitigkeit

der beiden ihr vorausgehenden Aspekte in einem allseitigen
Totalaspekt aufhebt. Wird nämlich bei der äusseren Beziehung das Unterschie-
denheitsmoment einseitig überbetont - eben weil bei ihr die substantiell
aufgefassten Träger den Primat haben - bei den inneren Beziehungen das

Einheitsmoment ebenso einseitig verabsolutiert - eben weil bei ihnen der
eine als konstituierend und generativ konzipierte Faktor des Relators den
Primat hat - so stellt die transzendentale Beziehung das Gleichgewicht
und die Äquivalenz dieser beiden Momente jeder Beziehung dar und
erweist sich somit als deren Wahrheit. Als diese Gleichgewichtigkeit der
beiden Urmomente jeder Relation, der Einheit und der Unterschieden-
heit - kann doch nominal jede Beziehung als dasjenige definiert werden,
was eint, indem es trennt und was trennt, indem es eint - bedeutet die
transzendentale Beziehung nichts geringeres als die Alleinheit alles Seienden.

Ein, ja ich möchte sagen, das klassische Beispiel für eine äussere Beziehung,

stellt nun das Verhältnis zwischen Theorie und Praxis dar, wie es die
antike Philosophie, insbesondere aber der Peripatos, entwickelt hat. Für
sie stellt nämlich prinzipiell die Theoria eine unabhängige Sphäre dar, die
sich von sich aus nicht auf die Praxis bezieht, wie auch umgekehrt die
Praxis von sich aus nicht auf die Theoria verweist oder gar als auf ihr
beruhend gedacht wird, sondern ebenfalls eine in sich absolut unabhängige

Sphäre repräsentiert. Diese klassische Konzeption hat eine immense

Wirkungsgeschichte ausgelöst, wie ja denn auch in unseren heutigen
Diskussionen um das Begriffspaar Theorie und Praxis dessen griechischer
Ursprung unverlierbar mitgegeben ist. Wenn auch heute noch die Wissenschaft

auf ihrer Reinheit, auf ihrem ausschliesslichen Interesse an
unbefleckter, d.h. von Praxis ungetrübter Erkenntnis ohne Rücksichtnahme
auf mögliche Folgen insistiert, so haben wir es hierbei mit einem direkten
Nachhall der antiken Theoria zu tun. Beruhte diese doch darauf, dass sie

sich einzig dem Ewigen und Immerseienden zuwandte, von dem allein
ihrer Ansicht nach gesicherte Erkenntnis zu erlangen war: reine Schau der

ewigen Gegenwart des reinen göttlichen Seins. Träger der Theoria ist der
Nous, der bezeichnenderweise von aussen in den Menschen gelangt
dergestalt, dass der Mensch in dem Augenblick der reinen Schau selbst
unsterblich wird. «Ein solches Leben dürfte wohl machtvoller sein als dem
Menschen entspricht, denn soweit man Mensch ist, kann man so nicht

163



leben, wohl aber so weit in uns etwas Göttliches waltet. Und ebenso weit
wie dieses Göttliche von unserem zusammengesetzten Wesen unterschieden

ist, ebenso weit ist auch sein Wirken von jeder anderen Tugend
entfernt.»12 Beachten wir, wie Aristoteles in diesem letzten Satz aufs bestimmteste

den bios theoretikos von den ethisch politischen Tugenden distanziert,

die doch andererseits in ihrem Bereich die Vollendung des Menschseins

repräsentieren. Die grundsätzliche Differenz besteht darin, dass es

die Praxis mit dem Bereich dessen zu tun hat, was sich auch anders verhalten

kann, so dass in ihr zwar Phronesis, kluges und einsichtiges Verhalten,
aber von ihr keine Theorie möglich ist. Die praktische Philosophie ist

deshalb keine Wissenschaft, weil sie es mit dem veränderlichen Handeln
aus Freiheit zu tun hat, weshalb für Aristoteles gerade das, was für die
neuzeitliche Philosophie den Primat der praktischen Vernunft repräsentiert,

ihr unaufhebbares Manko bedeutet. Da ferner gilt: de singularibus
non est scientia, kann Praxis ebensowenig den Status einer Theorie erlangen,

wie umgekehrt Theorie für die Praxis nicht bedeutsam werden kann.
Diese wechselseitige Irrelevanz wurde zudem noch dadurch fixiert, dass

für den Stagiriten nur die Gestaltung und Regelung des Miteinanderle-
bens der freien Bürger der Polis als Praxis galt. Poesis als das Erstellen
eines Werkes oder das technische Umgehen mit Naturgegenständen ist

mit dem freien Handeln des Polites unvereinbar, so dass infolgedessen
weder Bauern noch Handwerker oder Lohnarbeiter, geschweige denn
Sklaven Angehörige der Polis sein konnten. So war die Polis ihrer Verfassung

nach eine streng metaökonomische Gemeinschaft und von Techno-
kratie konnte in ihr um so weniger die Rede sein, als eine Nutzung der
Theoria deren Wesen nach per se unmöglich war. In der Tat haben es ja
auch die Griechen mit erstaunlicher Konsequenz vermieden, die Fülle der

ingeniösen Erfindungen, die sie immerhin gemacht haben, auch praktisch
anzuwenden. Hätte doch dies weder der göttlichen Würde der Theoria
noch aber auch der der Praxis entsprochen, denn auch die Praxis der Polis
hatte ja, insofern ihr Telos die Eudämonia eines wirklich geglückten
Lebens war, Anteil am Göttlichen. Gerade weil, griechisch gedacht,
zwischen Theorie und Praxis keine Beziehung derart besteht, dass die eine die
andere jeweils voraussetzt und mitkonstituiert, konnte es auch zu keiner

Spannung zwischen beiden Sphären kommen, und die Probleme der

12 Aristoteles: Ethic. Nie. X, cap. 7.

164



Überwindung der Theoriespaltung, welche die Moderne unablässig in

Bewegung halten, konnten gar nicht erst entstehen. Insoweit kann die
klassische Konzeption uns heute kein Vorbild mehr sein, obwohl und
gerade weil sie uns als unverlierbares Erbe auf seiten der Theorie den

weltgeschichtlich einmaligen Gedanken der Objektivität der Erkenntnis
und auf seiten der Praxis den Gedanken einer sich selbst bestimmenden
Gemeinschaft freier Bürger hinterlassen hat.

Dass jedoch zwischen Theorie und Praxis mindestens innere Beziehungen

bestehen müssen, konnte erst sichtbar werden, als die mythologische
Schau des ewigen Kosmos der Einsicht Platz machte, dass die Natur selber
ein Bereich des ewigen Werdens und Vergehens ist, zwar von unwandelbaren

Naturgesetzen beherrscht, aber solchen, die uns erst im tätigen
experimentellen Umgang mit ihr zugänglich werden. Diese Einsicht ihrerseits
wurde erst dadurch ermöglicht, dass sich im Laufe der geschichtlichen
Entwicklung das klassische Verhältnis von Praxis und Poesis umzukehren
begann, dergestalt, dass das Fachwissen im Sinne der Beherrschung von
Arbeitsvorgängen die nur auf den eigenen Selbstvollzug bedachte Praxis
immer mehr verdrängte, um schliesslich in dem gänzlich unantiken
Gedanken der totalen Naturbeherrschung durch das imperium hominis zu
kulminieren. An Stelle des Naturkosmos trat damit in letzter Konsequenz
die geschichtliche Wirklichkeit als die massgebende Wirklichkeit
überhaupt. Wir können diesen von weither kommenden säkularen Vorgang am
knappsten unter dem Stichwort factum et verum convertuntur
zusammenfassen: «Nur was wir machen, können wir erkennen.»

Stehen somit Theorie und Praxis, beide neuzeitlich verstanden, in innerer

Beziehung, so bedeutet dies, dass sie nicht mehr als voneinander
unabhängige und selbständige Grössen betrachtet werden dürfen, also auch
nicht mehr als sich gegenseitig nur beeinflussend oder aufeinander
wechselwirkend, wie es etwa in der Vorstellung von Praxis als Sein und Theorie
als Bewusstsein im Unterbau-Überbauschema immer noch der Fall ist.
Erst wenn die eine Grösse als reine Funktion der jeweils anderen aufge-
fasst wird, haben wir es mit einer inneren Beziehung zu tun, weil erst dann
beide als deren Konstituta betrachtet werden können, so wie etwa Herr
und Knecht als Konstituta der Relation Herrschaft bzw. Macht. Welches
ist aber nun die innere Beziehung, welche die Dichotomie von Theorie und
Praxis erzeugt? Aufgrund des bisher Ausgeführten meine ich behaupten
zu können, dass es sich hierbei um den Relator des Machens handelt, um

165



das Produzieren von Werken an und aus der Natur, um den Vorgang also,

den Aristoteles Techne nennt und den er, wie wir sahen, abwertete, obwohl
doch die Fähigkeit des Menschen Neues zu kreieren, was ohne ihn und
d.h. von Natur aus niemals da wäre, seine wohl erstaunlichste und
unheimlichste Fähigkeit ist. Im Hinblick auf ihre Machbarkeit verlieren
Theorie und Praxis ihre prätendierte Selbständigkeit, erweisen sie sich in

ihrem innersten Kern als derart ineinander reflektiert und aufgelöst, dass

wir, um mit Hegel zu sprechen, Theorie als Praxis in ihrem Anderssein und
Praxis als Theorie in ihrem Anderssein auffassen müssen.

Bedenken wir nun, dass in der immer mehr zusammenwachsenden
Weltzivilisation die Wissenschaft, d.h. die neuzeitliche Theorie eine

immer entscheidendere Rolle spielt, weil nur mit ihrer Hilfe die künstliche
Welt der Moderne erhalten und ausgedehnt werden kann und bedenken
wir ferner, dass die neuzeitliche Praxis in Gestalt der weltweiten Be-

freiungs- und Emanzipationsbewegungen, die in sich stetig überbietender
Radikalität die Welt verändern wollen, zum Motor der Weltgeschichte
geworden sind, dann ermessen wir erst die Dimension und Gewalt des

Vorgangs, der sich aus der Idee des Machens, des 'alles ist machbar', speist.
Ohne Zweifel haben wir in der Interpretation der Relation von Theorie
und Praxis als innerer Beziehung das bereits tiefer dringende Unternehmen

vor uns, dieses Verhältnis als eines von funktionalen Grössen
dadurch zu begründen, dass sie, die innere Beziehung beide konstituiert und

generiert, d.h. eben macht. Eine andere Frage ist es jedoch, ob diese

Vermittlung-denn in Wahrheit handelt es sich ja um deren Auflösung ineinander

- als letztbegründet und d.h. erst als überhaupt begründet gerechtfertigt

werden kann. Daran lässt allein schon die Tatsache zweifeln, dass

jede innere Beziehung, wie wir gesehen haben, nur eine einseitige Gestalt
des Relationalen überhaupt darstellt. Relationsanalytisch gesehen
besteht diese Einseitigkeit im Falle unseres Begriffspaares darin, dass sie

aufgrund der Überbetonung des konstitutiven Relators von vornherein
den Primat der Praxis urgiert.

Der so induzierte Primat der Praxis tritt nun insbesondere in der
Philosophie des deutschen Idealismus und seiner Erben offen zu Tage. Bei Kant
etwa darin, dass allein die praktische Vernunft uns einen Zugang zum
Unbedingten zu erschliessen vermag, bei Hegel dadurch, dass auch für ihn
die Philosophie letztlich eine Form des Handelns darstellt, des kultischen
Handelns nämlich als Gottesdienst; ferner wäre in diesem Zusammen-

166



hang daraufzu verweisen, dass für ihn der Staat als das sich selbst in seiner

Verfassung definierende soziale Gebilde die höchste Form der Wirklichkeit

bedeutet und, wenn auch wohl systemwidrig, doch unverkennbar in
die Sphäre des absoluten göttlichen Geistes erhoben wird, welcher seinerseits

als ewige sich selbst immer neu produzierende Schaffenskraft
bestimmt ist. So ist für Hegel letztlich «das Theoretische wesentlich im
Praktischen enthalten»13. Karl Marx schliesslich scheint in seiner 11.

Feuerbach-These die Suprematie der Praxis aufs radikalste auszusprechen. Und
doch zeigt gerade eine genauere Exegese seiner Gesamtkonzeption, dass

für ihn die vielberufene Veränderung der Welt nur in dem Abkürzen der
Geburtswehen besteht, welche die Geburt einer neuen Gestalt der Welt
begleiten, also höchstens negativ die Voraussetzungen beseitigt, welche
die schon bestehende positive Tendenz der werdenden Wirklichkeit an
ihrem vollen Inerscheinungtreten verhindern. «Andererseits, wenn wir
nicht in der Gesellschaft, wie sie ist, die materiellen Produktionsbedingungen

und ihre entsprechenden Verkehrsverhältnisse für eine Klassenlose
Gesellschaft verhüllt vorfanden, wären alle Sprengversuche Donquichotterie.»14

«Es kann am Ende des Prozesses nichts herauskommen, was nicht
im Anfang desselben als Voraussetzung und Bedingung desselben
erschien.»15 «Die Vernunft hat immer existiert, nur nicht immer in der

vernünftigen Form.»16

Diese Marx-Interpretation scheint mir zu beweisen, wie gerade bei

extremer Überbetonung des Praxisbegriffes das übersehene bzw.
ausgeschaltete theoretische Element sich in Gestalt einer dogmatisch-ideologischen

Entwicklungstheorie nolens volens doch wieder durchsetzt. Es zeigt
sich, dass beim Primat der Praxis Theorie notwendigerweise unter die

Botmässigkeit von deren jederzeit partikulären Zielen und Absichten

geraten und d.h. zur Ideologie deformiert werden muss. Soweit und
solange daher Praxis dominiert, kann von wahrer Theorie nicht die Rede
sein und eben damit im Grunde genommen auch nicht von einer wahren
Praxis, sofern wir unter einer solchen eine Praxis verstehen, die ihre
Entscheidung aufgrund authentischer theoretischer Einsichten trifft. Die De-

13 G. W. F. Flegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Sämtliche Werke 7. Jub.-
Ausg. Hg. v. H. Glockner (ND Stuttgart 1952) 52.

14 Karl Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (1953) 77.
15 ebda. 211.
16 Karl Marx: Frühschriften. Hg. v. S. Landshut u. J. P. Mayer (1932) Bd. 1, 225.

167



formation der Theorie impliziert somit rückwirkend notwendigerweise
eine Deformation der Praxis, die sich sei es in der Verfolgung illusionärer
Ziele, sei es im verblendeten Aktionismus äussert. Eine besondere Form
solcher Theoriedeformation stellt nun auch die bereits angesprochene
reine Theorie dar, die, indem sie prätendiert, ohne jede Rücksichtnahme
auf Praxis vorzugehen, gerade an diese gegensatzgebunden bleibt. Zielt
doch das sie leitende, d. h. dominierende Erkenntnisinteresse letztlich auf
die Beherrschung der von ihr zur reinen Faktenaussenwelt vergegenständlichten

Natur, wodurch sich auch bei ihr der, wenn auch indirekte Primat
der Praxis manifestiert.

Wenn es aber stimmt, dass wahre Theorie und wahre Praxis sich

notwendigerweise gegenseitig voraussetzen, dann erhebt sich von neuem und

um so dringlicher die Frage nach ihrem wahren Verhältnis, da sich
nunmehr herausgestellt hat, dass dieses weder als äussere noch als innere

Beziehung aufgefasst werden kann. Nicht als äussere Beziehung, weil
diese aufgrund ihrer Überbetonung des Unterschiedenheitsmomentes,
wie wir sahen, beide Relationspartner als gegenständliche, voneinander
unabhängige Grössen konzipieren muss. Aber auch unter dem Aspekt der
inneren Beziehung gelingt es nicht, deren wahren Zusammenhang zu

bestimmen, weil so zwar bereits deren Wechselbedingtheit, jedoch nur
einseitig unter dem Primat der Praxis in Erscheinung tritt, eine notwendige

Folge des Überwiegens des Einheitsmomentes in der inneren Beziehung.

Diese so induzierte Dominanz und Prävalenz eines Faktors blok-
kiert aber, wie wir ebenfalls bereits sahen, die Einsicht in den wahren

Zusammenhang beider Sphären. Hinzu kommt jedoch noch ein weiterer

Hinderungsgrund, der gleichfalls nur von der Relationsanalyse her erhellt
werden kann. Wir müssen nämlich in Rechnung stellen, dass sowohl die
äussere wie auch die innere Beziehung gegenstandsgerichtet sind; die

äussere, weil sie jederzeit nur zwischen Gegenständen spielt, die innere,
weil sieja geradezu den Modus der Vergegenständlichung und Objektivierung

darstellt. Bedenken wir nun, dass weder Theorie noch Praxis als

Gegenstände unter Gegenständen qualifiziert werden können, so dürfte
hierin ein weiterer und entscheidender Grund dafür vorliegen, von der
Ebene der inneren und äusseren Beziehungen zu der der transzendentalen

Beziehung überzugehen, um zu eruieren, ob sie in der Lage ist, als die

gesuchte wahre Beziehung zu fungieren. Alles wird dabei davon abhängen,

ob es einem Denken aufdem Niveau der transzendentalen Beziehung

168



möglich sein wird, sowohl das Primat- wie auch das Vergegenständli-
chungsdenken effektiv auszuschalten.

Nun besteht ja, wie bereits angedeutet, die Auszeichnung der transzendentalen

Beziehung gerade darin, das Gleichgewicht und die Äquivalenz
des Einigungs- und des Trennungsmomentes im Beziehungsein darzustellen,

dergestalt, dass bei ihr keinerlei Präponderanz eines der beiden
Momente vorliegen kann. Diesen entscheidenden Sachverhalt können wir
uns am besten an dem bereits angesprochenen Beispiel des Nexus von
Herrschaft und Knechtschaft verdeutlichen. Herrschaft, Primat also im
sozialen Bereich liegt ja immer dann vor, wenn eine herrschende Gruppe
das Übergewicht über eine von ihr beherrschte Gruppe besitzt; sie liegt
aber auch dann vor, wenn die unterdrückte Schicht diese Herrschaft
abschüttelt, ihrerseits das Übergewicht erlangt und eben damit das

Herrschaftsverhältnis perpetuiert, wenn auch nun mit umgekehrten Vorzeichen.

Herrschaft liegt somit nur in dem einzigen Falle nicht vor, wenn
zwischen beiden Gruppen ein genau ausgewogenes und ausgeglichenes
Verhältnis besteht. Diese Äquivalenz bedeutet aber zugleich im Hinblick
auf das Beziehungsein generell die gleichmässige Berücksichtigung
sowohl der Relata wie des Relators einer jeden Beziehung und sie allein
bietet uns daher die Vollgestalt des Relationalen dar. Diese Vollgestalt, die
transzendentale Beziehung also, als Synopsis der Extremwerte von inneren

und äusseren Beziehungen eliminiert somit deren Einseitigkeit und

Teilhaftigkeit und bedeutet infolgedessen eo ipso Ganzheit und Totalität.
In letzter Instanz verkörpert, d.h. ist sie als die übernumerische eine Beziehung

schlechthin die Alleinheit alles Seienden. Diese Alltotalität ist keine
statische Grösse, sondern im Gegenteil der immerwährende und unzer-
reissbare Gesamtvollzug des Weltprozesses überhaupt. Während alle
Einheiten in dieser Totalität, auch die höchsten und innigsten, wie etwa die

Organismen aufgrund ihrer äusseren und inneren Beziehungen, prinzipiell

auflösbar und somit vergänglich sind, bedingt gerade die Äquivalenz

- und Gleichgewichtsstruktur der transzendentalen Beziehung deren

schlechthinnige Unzerstörbarkeit. Würde dieses Gleichgewicht auch nur
für einen noch so kleinen Moment aufgehoben, so würde eine Überlegung
in Kraft treten müssen, die Leibniz im Hinblick auf das Gedankenexperiment

der hypothetisch angenommenen Vernichtung eines noch so kleinen
Weltelementes anstellte: wäre dessen effektive Annihilation möglich, so

würde mit dieser seiner Vernichtung eodem actu die Welttotalität unwi-

169



derruflich in Nichts versinken, weil der sie konstituierende Gesamtwir-
kungszusammenhang damit unterbrochen wäre. Das Gesetz von der
Erhaltung der Energie, übrigens das einzige Gesetz, welches alle Umbrüche
der modernen Physik siegreich überstanden hat, stellt den naturwissenschaftlichen

Aspekt der transzendentalen Beziehung dar.

Fragen wir uns nun, ob die Alltotalität als Gegenstand angesprochen
werden kann, so müssen wir dies schlechterdings verneinen. Gegenstand
sein heisst Gegenüberstehen, impliziert also eine äussere Beziehung und
gerade eine solche ist in Ansehung der Totalität undenkbar. Würde dies

doch bedeuten, dass ein extramundaner Standpunkt ausserhalb der
Alleinheit eingenommen werden könnte, wodurch aber die Alltotalität ihren
Totalitätscharakter sofort verlieren würde. In der Alleinheit haben wir
somit den exemplarischen Fall dessen vor uns, was die universale
Relationstheorie als Übergegenständlichkeit bezeichnet. Wenn nun diese auch
nicht mehr gegenständlich erkennbar ist, so wird doch um sie gewusst, ist
sie wissbar. Diese ihre Wissbarkeit beruht nun auf dem Phänomen des

Selbstbewusstseins, in dem ich um mich selbst weiss, ohne mir doch
deshalb ein fremder Gegenstand zu werden. In und mit diesem Selbstbe-
wusstsein weiss ich nun zugleich um mich als ein Mitglied, ein Element der
Welttotalität. Ich weiss mich in ihr im wahren Sinne des Wortes involviert,
stellt doch die Alltotalität, wie wir gesehen haben, einen Allvollzug dar. Es

ist nun in unserem Kontext von grösster Bedeutung, einzusehen, dass wir
nicht nur als Wahrnehmende und Erkennende Glieder und Mitvollzieher
der Alltotalität sind, sondern genauso als handelnde und stellungnehmende

Subjekte.
Vom Standpunkt der inneren Beziehung aus kann somit die Alltotalität

nicht zureichend erfasst werden. Von ihrem Standpunkt aus gesehen muss
nämlich Totalität jederzeit als eine nur kollektive Zusammenfassung von
innerweltlich vorkommenden Gegenständen, bestenfalls also als eine

regulative Idee aufgefasst werden. Also kann ich mir zwar viele, auch
äusserst umfassende Einheiten als durch sie konstituiert denken, eine aber

ganz gewiss nicht: die sie ja selbst notwendigerweise einschliessende
Alleinheit nämlich. Wenn Kant schreibt: «Die Welt muss als aus einer Idee

entsprungen vorgestellt werden»17, so muss meines Erachtens Idee hier im
Sinne der transzendentalen Beziehung aufgefasst werden, da die hier

17 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. A 816.

170



angesprochene theoretische Vorstellung die Interpretation der Idee als

Gott a limine ausschliesst.

Fassen wir diese beiden Gedankengänge zusammen, so werden wir
nunmehr sagen dürfen, dass die transzendentale Beziehung in der Tat die

schlechthin übergegenständliche, unendliche d.h. weder dyadische, noch

polyadische, sondern vielmehr apeiradische d.h. aber unendlichstellige
Relation als Gesamtvollzug der Einheit und Unterschiedenheit alles
Seienden bedeutet. Durch sie und in ihr existiert alles Existierende, sie ist das

Wirklichsein des Wirklichen, dessen Existenzkoeffizient, wie aber auch

umgekehrt sie nur in und durch jedes der Existierenden, d. h. durch dessen

Selbstvollzug qua Aktion und Reaktion existiert. Darauf wird noch
zurückzukommen sein. Zunächst aber wollen wir den Gedankengang weiter

verfolgen, dass all unser Wissen um die Seinstotalität sich prinzipiell als

übergegenständlich erwiesen hat, d.h. als ein Wissen, welches von der
selbstbewussten Einsicht in unser Involviertsein in die Welttotalität und
der dazu parallelen Involution der Totalität in uns ausgehend, eben diese

Einsicht selbst als ein Totalitätsverhältnis begreift. Dies bedeutet aber,
dass eine Theorie nur dann als legitimiert gelten kann, wenn sie vom
Standpunkt der transzendentalen Beziehung aus argumentiert.

Theoretische Entwürfe, soweit sie gegenstandsorientiert sind, können in
der Tat mehr oder minder adäquat verwirklicht werden, nicht jedoch die

philosophisch-theoretische Einsicht in die Grundverfassung des Weltseins

überhaupt. Gerade weil, wie wir gesehen haben, die Totalität übergegenständlich

ist und damit zugleich unser handelnder Mitvollzug in ihr,
mussteja die aufs Gegenständliche beschränkte Konzeption des Machens

von vornherein zu kurz greifen. Zwar kann vieles gemacht werden, aber

gerade das nicht, was alles Machen erst ermöglicht. Würden wir effektiv
nur erkennen können, was wir machen können, so würden eodem actu alle

Voraussetzungen und Ziele unseres Handelns in die Irrationalität versinken

und eben damit das Handeln selbst, welches ja als autonomer
Selbstvollzug kein Gegenstand unter Gegenständen sein kann.

Hiermit haben wir nunmehr die Stelle erreicht, an der wir den bereits

angesprochenen Gedanken verwerten können, dass wir nicht nur als

empfindende und erkennende Wesen Mitvollzieher der Alltotalität sind,
sondern ebenso als produzierende und handelnde Subjekte «Verfasser und
Schausteller»18 des Weltdramas sind. In demselben Sinne und Ausmass,
18 Karl Marx: Frühschriften. (1932) Bd. 2, 553.

171



in dem sich Theorie ihrem wahren Wesen nach als selbst übergegenständliche

Orientierung aus dem übergegenständlichen Allzusammenhang
begreift, in demselben Sinne kann nur dort von wahrer, d.h. argumentativ
begründbarer Praxis die Rede sein, wo sich diese als in dem Allzusammenhang

fundiert begreift und aus der Einsicht in diese Einbettung ihre
Handlungsdirektiven bezieht. Praktisch gesehen bedeutet dies, dass nur eine

solche Praxis das Prädikat wahr verdient, welche bei all ihrem Wissen um
die unaufhebbare Partikularität ihrer Ziele und Absichten - gerade ein

solches Wissen ist ja seinerseits nur vor dem Hintergrund einer dabei

notwendigerweise vorausgesetzten Totalität möglich - doch jederzeit das

grosse Ganze im praktisch-sozialen Gesamtbereich mitintendiert, konkret
gesprochen also, das herrschaftsfreie Gleichgewicht (s. oben S. 169) aller
Mitglieder der sozialen Welt.

Fassen wir zusammen: ebenso wie sich wahre Theorie nur von der Idee
der Äquivalenz her begründen liess, ebenso erweist sich wahre Praxis

darin, dass sie jederzeit auf die Idee des Gleichgewichtes hin abzielt.
Nunmehr haben wir alle begrifflich notwendigen Mittel in der Hand, das

wahre Verhältnis von wahrer Theorie und wahrer Praxis zu bestimmen.
Wenn nur, wie bereits ausgeführt, wahre Theorie wahre Praxis ermöglicht
und vice versa, so begreifen wir jetzt den tiefen Grund dieses unabdingbaren

Wechselverhältnisses: Die in ihrer ganzen fundamentalen und universalen

Bedeutung theoretisch erfasste Grundidee der Äquivalenz stellt
ihrerseits das innerste und massgebende Motiv alles praktischen
Handelns dar.

Es verbleibt uns jetzt nur noch die Aufgabe, den Nachweis zu führen,
dass diese prinzipielle Äquivalenz effektiv und in allen Einzelheiten auf
das Gesamtverhältnis von Theorie und Praxis zutreffen kann, ein Verhältnis,

welchesja sowohl von seiner theoretischen Seite her betrachtet werden
kann - wie in diesem Aufsatz- als auch unter praktischem Aspekt wie etwa
in der Wissenschaftspolitik. Das Vorliegen zweier Voraussetzungen ist nun
die notwendige, aber auch hinreichende Bedingung eines solchen
Nachweises. Erstens muss die Eigenständigkeit beider Sphären ausgewiesen
werden, sodann das prinzipielle Nichtvorhandensein eines Primatverhältnisses.

Was nun den ersten Punkt betrifft, so können wir auf unsere bereits

gewonnene Einsicht rekurrieren, dass authentische Theorie insofern von
Praxis unabhängig sein muss, als sie deren ja selbst nicht mehr praktische
d.h. metapraktische Voraussetzungen reflektiert. Sie ist also weit davon

172



entfernt, letztlich blosse Funktion der Praxis zu sein - diese Auffassung
erwies sich uns ja gerade als die Unwahrheit des Aspektes der inneren
Beziehung. Aber fallen wir damit nicht in die Konzeption unseres Begriffspaares

als einer äusseren Beziehung zurück, bei der ja ebenfalls beide

Sphären als selbständige Grössen angesetzt wurden? Keinesfalls, denn

zum einen fungierten im Rahmen der Interpretation als äusserer Beziehung

beide Sphären als voneinander isolierte Gegenstände unter völliger
Verkennung ihres in Wahrheit übergegenständlichen Charakters,
wodurch eben zum anderen nicht gesehen werden konnte, dass sich beide

Sphären vielmehr wechselweitig voraussetzen, im Sinne einer Voraussetzung

aber, die gerade ihre Eigenständigkeit erst ermöglicht und ihre
funktionale Auflösung ineinander verhindert. Damit haben wir nun
bereits auch die erste Voraussetzung von seiten der Praxis angesprochen.
Auch sie erweist sich insofern als eigenständig, als sie ihrerseits die uner-
lässliche Voraussetzung jeder Art theoretischer Untersuchung darstellt.
Und zwar nicht nur faktisch im Sinne des primum vivere deinde philoso-
phari, sondern prinzipiell dadurch, dass ohne den jederzeit praktischen
Weltvollzug Theorie weder ein gegenständliches noch aber ein übergegenständliches

Betätigungsfeld hätte. Der eigenständige metatheoretische

Rang der Praxis scheint mir somit zweifelsfrei nachgewiesen zu sein.

Wenden wir uns nun der zweiten Voraussetzung zu, so wäre zunächst

von seiten der Theorie zu sagen, dass diese trotz ihrer Eigenständigkeit
schon deswegen keinen Primatanspruch erheben kann, weil sie ja sich

selbst gerade dadurch als wahre Theorie begründet weiss, dass sie den

Vollzug der Lebenswelt als ihre unabdingbare Voraussetzung an-erkennt.
In irgendeinem Sinne dominieren zu wollen, würde daher ihrem eigenen
Wesen widersprechen. Was nun die Praxis betrifft, so kann auch sie von
dem Moment an keine Primatansprüche mehr erheben, von dem an sie in
ihrem eigenen Vollzug ihre unvermeidbare Partikularität durchschaut
und damit zugleich die Erfahrung gemacht hat, dass sie in Wahrheit nicht
in der Lage ist, ihre eigenen Fundamente zu konstituieren. Erst im
Verzicht auf ihren Primatanspruch, ein «Verzicht», der aber Praxis erst zu
ihrem wahren Wesen befreit, gewinnt sie diejenige Eigenständigkeit, die
sie zum gleichberechtigten Partner der Theorie macht. Wenn nun aber
keine der beiden Sphären einen Primatsanspruch erheben kann, so können

und müssen wir daraus folgern, dass sie zueinander im Verhältnis des

Gleichgewichts stehen.

173



Damit haben wir unser Beweisziel erreicht. Als das wahre und einzig
legitimierbare Verhältnis hat sich uns die Relation des Gleichgewichts, die
transzendentale Beziehung also, erwiesen und zwar deswegen, weil einzig
und allein sie wahre Theorie und wahre Praxis ermöglicht. Nur in dem

Falle ihres gleichberechtigten Gleichgewichtes können sich einerseits

Theorie zu ihrer universalen Wahrheit entfalten und andererseits Praxis

zu ihrer positiven ideologiefreien Wirksamkeit gelangen. Wir können
dieses Resultat auch prinzipieller gefasst so formulieren, dass wir sagen,
das wahre Verhältnis von Theorie und Praxis sei erst dann und nur dann

gegeben, wenn es die Struktur der Alltotalität in seinem eigenen Verhalten
manifestiert und darstellt. Dem Charakter der Alltotalität als Allvollzug
gemäss müssen dabei allerdings die Termini Struktur und Verhältnis, ihrer
fast unvermeidbaren statischen Bedeutungstönung entgegen, durchaus
im verbalen Sinne verstanden werden. So verhalten sich etwa Theorie und
Praxis dadurch zueinander, dass sie jederzeit ihre gegenseitige
Voraussetzungsimplikation dynamisch reflektieren und sich dergestalt zwar als

eigenständige Momente (Movimente!) unaufhörlich miteinander konsultieren

und aneinander korrigieren müssen, aufkeinen Fall aber sich ineinander

auflösen dürfen.
Es bleibt uns jetzt nur noch übrig, die Frage zu klären, ob das so

exponierte Zweiinstanzensystem als ein letztbegründetes angesprochen werden

kann. Aufgrund unserer Ausführungen kann nun diese Frage meines

Erachtens eindeutig bejaht werden. Indem sich nämlich das gefundene
Verhältnis als eine Gestalt der transzendentalen Beziehung erwies, muss

es notwendigerweise an deren Übergegenständlichkeit als Manifestation
der Alltotalität teilhaben. Da diese aber sowohl unhintergehbare wie
unüberholbare Grundvoraussetzung aller nur denkbaren Bestimmungsmöglichkeiten

darstellt, über die hinaus prinzipiell keine weitere
Bestimmungsmöglichkeit mehr denkbar ist, kann das von uns aufgewiesene
Verhältnis kein anderes als ein letztbegründetes sein. Letztbegründet ist es

aber schliesslich nur deshalb, weil es zwischen Theorie und Praxis
'besteht', oder besser und relationstheoretisch korrekt ausgedrückt: sich
vollzieht und dergestalt vermittelt, dass beide Partner in ihrem Sichzueinanderverhalten

ihre unverwechselbare Eigenständigkeit erst dadurch gewinnen,

dass sie sich gegenseitig voraussetzen. Dies bedeutet aber zugleich,
dass Letztbegründung weder von der Theorie allein noch von der Praxis

allein geleistet werden kann, und zwar deshalb, wie wir nunmehr in aller

174



Kürze resümieren können, weil gerade dieser 'Alleingang' sofort den

verhängnisvollen, Begründung überhaupt, erst recht Letztbegründung
verhindernden Primatanspruch wieder ins Leben rufen würde. Sollte es

uns gelungen sein, mit unseren Ausführungen die Möglichkeit einer
Letztbegründung für den Fall nachgewiesen zu haben, dass sie als die Vermittlung

von Theorie und Praxis begriffen wird, so glauben wir damit, einen
nicht unwesentlichen Beitrag zur Philosophie als demjenigen Unternehmen,

das mit dieser Möglichkeit steht und fällt, geliefert zu haben.

175




	Letztbegründung als Theorie-Praxis-Vermittlung

