Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Uber Mdglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik
Autor: Hugli, Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883204

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

ANTON HUGLI

Uber Moglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik*

Nach einer neuerdings wieder zu Ansehen gekommenen Auffassung von Ethik haben
moralische Prinzipien den Zweck, individuelle und gesellschaftliche Interessenkonflikte zu
harmonisieren. Dieser Artikel versucht den Beweis zu fithren, dass eine solche «Konflikt-
ethik» notwendigerweise scheitern muss: nicht aus anthropologischen Griinden (Unvoll-
kommenheit der menschlichen Natur usw.), sondern schon aus rein logischen Griinden. Der
Beweis wird in drei Schritten gefithrt: Es werden zunichst die formalen Bedingungen und
die minimalen Rationalitatskriterien herausgearbeitet, denen eine Konfliktethik in jedem
Fall zu geniigen hiitte, und es wird dann der Bereich der iiberhaupt in Frage kommenden
substantiellen moralischen Prinzipien abgesteckt. In einem dritten Schritt schliesslich wird
aufgezeigt, dass keines der moglichen Prinzipien den minimalen formalen Kriterien geniigen
und jede Konfliktethik mithin nur neue Konflikte erzeugen wiirde.

Es gibt einen alten philosophischen Traum, der beinahe so alt ist wie die
Philosophie selbst: der rationalistische Traum einer moralisch geordneten
Welt. Nach ihm unterstehen wir alle einem ewigen Gesetz, das da war, ehe
es geschriebene Gesetze oder einen Staat gab, das durch keinen Volksbe-
schluss gedndert oder abgeschafft werden kann und das unverbriichlich
fur alle Volker und zu allen Zeiten gilt. Denn dieses Gesetz sei nichts
anderes als die gottliche Vernunft selbst, die der Natur innewohnt, durch
alle Vernunftwesen hindurch geht und ihr Tun und Lassen regelt. «Es
mussy, wie der Stoiker Chrysipp zu Beginn seines Werkes iiber den Nomos
sagt, «die Autoritit sein, die bestimmt, was sittlich schén und was hésslich
ist, muss Herr sein und Fihrer fiir die von Natur zur staatlichen Gemein-
schaft veranlagten Wesen, und demzufolge die Richtschnur geben fiir das,
was gerecht und ungerecht ist, indem es befiehlt, was getan werden soll,
und verbietet, was nicht getan werden darfy!.

Heraklit hat diesen Traum als erster klar ausgesprochen —alle menschli-

* Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zuriick, den der Autor am 26. Januar 1976 vor der
Philosophischen Gesellschaft Ziirich gehalten hat.
! Chrysipp bei H. v. Arnim: Stoicorum veterum fragmenta (Leipzig 1903) III, 314.

Korrespondenz: Dr. Anton Hiigli, Blumenstrasse 16, D-44 Miinster.

125



chen Gesetze nihren sich von dem einen gottlichen? —, in Platos Staat
erhielt er seine klassische Gestalt, durch die Stoa wurde erzum Allgemein-
gut, die Aufklarung erhob ihn zum politischen Programm, Kant verklirte
thn zur Idee, Hegel versicherte uns seiner Gegenwart im modernen biir-
gerlichen Staat, und Marx verhiess uns seine Verwirklichung in der kom-
munistischen Gesellschaft. Und wie steht es mit diesem Traum heute?
Nach einer Periode positivistischer Niichternheit und existentialischer
Verzweiflung hat man erneut wieder zu traiumen begonnen?®: Habermas
schickt sich an, nach einer neuen Hegelschen Identitit des Allgemeinen
und des Besonderen in der postindustriellen Gesellschaft Ausschau zu
halten?, und die Erlanger Schule iibt bereits — unter der kundigen Fithrung
von Lorenzen — die ersten Schritte zur Konstruktion einer dauerhaften
moralischen Ordnung ein’.

Der Inhalt des Traums, von dem ich bisher so pauschal gesprochen
habe, hat sich im Verlaufe der Zeit gedndert; seine formalen Wesensziige
aber sind sich gleich geblieben. Die folgenden vier Grundbedingungen
einer moralischen Ordnung gehoren zu den unangefochtenen Glaubens-
artikeln rationalistischer Philosophie: (1) Die moralische Ordnung ist
universal: sie gilt nicht nur fiir alle Menschen und Plitze, sondern auch fiir
alle verniinftigen Wesen. (2) Eine moralische Ordnung ist rotal: sie kennt
die Antwort auf jedes zwischen verniinftigen Wesen aufkommende mora-
lische Problem. (3) Eine moralische Ordnung ist harmonisierend: in ihr
sind die Wiinsche und Ziele aller Wesen aufeinander abgestimmt: sie
bilden einen geordneten Kosmos, ein Konigreich der Zwecke. (4) Eine
moralische Ordnung ist autonom: sie ist—wie das Corpus mysticum Christi
— keine dussere Ordnung, sondern eine Ordnung der Herzen. Jeder kennt

2 Heraklit, B 114, In: Diels/Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker (°1951) 1, 176.

3 Vgl. W. Schulz: Philosophie in der verinderten Welt (Pfullingen 1972) 736: «Der Begriff
Ordnung ist fiir viele immer noch mit dem Merkmal der Metaphysik und des Konservati-
ven behaftet und daher suspekt. Gleichwohl setzt sich de facto gegenwiirtig ein neues
Ordnungsdenken durch ...»

4 Vgl. etwa Habermas’ programmatische Rede anlisslich der Verleihung des Hegelpreises
der Stadt Stuttgart. In: J. Habermas/D. Henrich: Zwei Reden (Frankfurt a. M. 1974) 25-
84: ausfithrlicher in: J. Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus
(Frankfurt a. M. 1976) 92-126.

5 Vgl. etwa O. Schwemmer: Philosophie der Praxis. Versuch zur Grundlegung einer Lehre
vom moralischen Argumentieren, in Verbindung mit einer Interpretation der praktischen
Philosophie Kants (Frankfurt a.M. 1971). — Vgl. dazu meine kritische Besprechung: Zur
Erlanger Philosophie der Praxis. In: Studia Philosophica 34 (1974) 199-222.

126



seinen Platz, und jeder folgt seinem eigenen Urteil, von niemandem ge-
heissen und durch niemanden gezwungen.

Ich habe eine moralische Ordnung der Welt einen Traum genannt.
Aber findet sich ein Beweis dafiir, dass es keine solche Ordnung geben
kann? Diese Frage ist hoffnungslos mehrdeutig. Was heisst, es «gebey
keine solche Ordnung? Dreierlei kann damit gemeint sein. (1) Die empiri-
sche Aussage, dass man bisher noch keine menschliche Gesellschaft ge-
funden habe, in der eine solche Ordnung verwirklicht ist. (2) Die empiri-
sche Unmoglichkeitsbehauptung, es werde — so wie die Natur des Men-
schen nun einmal sei— nie moglich sein, eine moralisch geordnete mensch-
liche Gemeinschaft auszubilden. (3) Die logische Behauptung, eine mora-
lische Ordnung sei nicht einmal als Ideal moglich, weil sich kein Normen-
system konstruieren lasse, das die notwendigen Bedingungen einer sol-
chen Ordnung auf konsistente Weise erfiille.

Es gehort zur Definition eines rationalistischen Philosophen, dass er an
die logische Existenz einer moralischen Ordnung glaubt, und es ist eine
philosophiegeschichtliche Tatsache, dass kein solcher Philosoph, nicht
einmal Hegel, wenn man Ritters Interpretation folgen will®, die morali-
sche Ordnung faktisch schon fiir verwirklicht hielt. Das philosophische
Hauptproblem der Rationalisten besteht daher darin, eine Erkldrung
dafiir zu finden, warum das Ideal noch nicht Wirklichkeit geworden ist,
und die Frage zu beantworten, ob es je wirklich werden konne. Nach der
Erklarung fir die moralische Unvollkommenheit der menschlichen Welt
brauchten sie allerdings nicht lange zu suchen. Der Mensch und seine
Welt sind nicht gut genug fiir die Moral. Was die moralische Ordnung
braucht, sind Vernunftwesen, die nicht nur vollkommene ethische Ein-
sicht besitzen, sondern auch vollkommenes Wissen und vollkommene
Selbstlosigkeit. Aber den Menschen mangelt es an dem einen oder dem
andern oder gar an mehrerem zugleich. Woran genau es ihnen fehlt,
dariiber gehen freilich die Ansichten auseinander und dementsprechend
auch dariiber, ob die menschliche Unzuldnglichkeit je iberwunden wer-
den kénne und mit welchen Mitteln sie zu iberwinden sei. Falls wir Wesen
sind von der Art der Miltonschen Areopagiten und der Millschen und
Popperschen Liberalen, fehlbar in unserem Urteil und von unvollkomme-

® Vgl. Hegel und die franzosische Revolution (1956); abgedruckt in: J. Ritter: Metaphysik
und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel (Frankfurt a. M. 1969) 183-255.

127



nem Wissen, aber voll selbstlosen Wahrheitsdranges. dann wird uns nur
unaufhorliche Diskussion und Kritik zu Besserem fiithren. Falls wir aber
aus demselben krummen Holz geschnitzt sind wie der kantische Mensch,
mit vollkommenem Urteil zwar und vollkommenem Wissen, aber von
unvollkommener Selbstlosigkeit, so hilft womoglich nur eines: die strenge
Zucht des Gesetzes. Und falls die mangelnde Selbstlosigkeit nicht auf die
menschliche Natur, sondern auf die gesellschaftlichen Verhiltnisse zu-
rickzufithren ist, so fithrt der einzige Weg zur Besserung iiber gesellschaft-
liche Veranderung und Revolution.

Ich habe indes nicht die Absicht, nun alle anthropologischen und ge-
schichtsphilosophischen Kombinationen durchzurechnen, sondern
mochte mich vielmehr dem ihnen zugrundeliegenden rationalistischen
Grunddogma selber zuwenden: Sind die Mingel, die man der menschli-
chen Natur anzulasten pflegt, nicht vielleicht bei der Idee einer morali-
schen Ordnung selbst zu suchen? Wenn menschliche Vernunft und mora-
lische Ordnung nicht zueinander passen wollen, liegt es dann tatsdchlich
ander Unvollkommenheit unserer Vernunft und nicht eher an der Unvoll-
kommenheit der moralischen Ordnung?

Von den traditionellen rationalistischen Voraussetzungen her lisst sich
diese Frage nicht einmal stellen, geschweige denn beantworten. Wer die
Moral vor dem Forum der Vernunft zur Rechenschaft ziehen will, so
wiirde ein klassischer Rationalist etwa argumentieren, der nimmt still-
schweigend an, dass es eine aussermoralische oder zumindest eine mora-
lisch neutrale Vernunft geben kénne. Aber ist das Moralisch-Richtige je
etwas anderes als das Verniinftige und das Verniinftige je etwas anderes als
das Moralisch-Richtige?

Diese seltsame Identititsthese enthilt, genau besehen, nicht nur eine,
sondern gleich zwei Behauptungen. (1) Es gibt eine Norm, die alle ratio-
nalen Wesen qua rationale Wesen anerkennen, d. h. die ihr Handeln be-
stimmt und der sie den Vorrang geben, wenn immer sie mit einem andern
Ziel kollidiert. (2) Was rationale Wesen wollen, ist per definitionem das,
was moralischerweise getan werden soll. — Beide Behauptungen sind
gleichermassen fragwiirdig.

Die erste Behauptung — ich mochte sie die aprioristische These nennen -
besagt, die Anerkennung gewisser Normen sei eine notwendige und hin-
reichende Bedingung dafiir, dass ein Wesen rational genannt werden
konne. Thre Zweifelhaftigkeit wird offenkundig, wenn man sich, wie dies

128



etwa C. D. Broad in bezug auf Kant getan hat’, die zwei folgenden Fragen
vorlegt: (a) Gibt es eine Norm, die jedes rationale Wesen anerkennen
wiirde? (b) Gibt es eine Norm, deren Giiltigkeit aus dem Begriff eines
rationalen Wesens erschlossen werden kann? Die Antwort auf die zweite
Frage ist zweifellos negativ: Ein rationales Wesen ist, grob gesprochen, ein
Wesen, das fahig und willens ist, gewisse intellektuelle Operationen zu
verstehen und auszufiihren, z. B. Begriffe zu bilden, Aussagen zu machen,
Schliisse zu ziehen, Begriindungen zu geben oder Rechtfertigungen beizu-
bringen. Aber aus dem Begriff eines solchen Wesens folgt keineswegs, dass
es irgendeinen Schluss als richtig, irgendeine Aussage als wahr oder ir-
gendeine Norm als giiltig anerkennen miusste, geschweige denn einen
bestimmten Schluss, eine bestimmte Aussage oder eine bestimmte Norm.
Positiv beantworten lasst sich hingegen die erste Frage: Eine Aussage oder
eine Norm, falls sie wahr oder giiltig ist, wiirde von einem rationalen
Wesen auch als wahr oder giiltig anerkannt werden. Ein rationales Wesen
ist nicht dadurch definiert, dass es die Wahrheit des euklidischen Satzes
einsieht, und dieser Satz ist nicht darum wahr, weil er von einem verninfti-
gen Wesen anerkannt wird, sondern umgekehrt: weil der euklidische Satz
wahr ist, wird ihn ein verniinftiges Wesen auch anerkennen. Dasselbe gilt
fir die Anerkennung von Normen. Es ist durchaus moglich, dass es giiltige
Normen (was dies auch immer heissen mag) gibt, und aus dieser Tatsache
folgte dann, dass sie von verniinftigen Wesen als giiltig anerkannt wiirden,
aber es gibt keine Norm, deren Giiltigkeit, wie die aprioristische These
behauptet, aus dem Begriff eines verniinftigen Wesens erschlossen werden
konnte?.

Noch offenkundiger ist die Fragwiirdigkeit des zweiten Teils der ratio-
nalistischen Identititsthese — was verniinftige Wesen wollen, sei das, was
die Moral uns zu tun gebiete. Diese Behauptung ist ein typisches Beispiel

" Vegl. Five Types of Ethical Theory (London 1930) 125ff.

8 Dieses Argument richtet sich auch gegen die sogenannte transzendentale Begriindung
ethischer Normen. So versucht etwa Apel die Grundnorm der «wechselseitigen Anerken-
nung» damit zu begriinden, dass verniinftige Wesen «alle der sprachlichen Kommunika-
tion fihigen Wesen» als Personen anerkennen miissten, ¢da sie in all ihren Handlungen
und Ausserungen virtuelle Diskussionspartner sind». In: Transformationen der Philoso-
phie. 11: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft (Frankfurt a. M. 1973) 400. Aber
selbst wenn es zutrifft, dass die «logische Geltung von Argumenteny» nur innerhalb einer
Argumentationsgemeinschaft iiberpriift werden kann (S. 399), so folgt daraus keineswegs,
dass jeder der sprachlichen Kommunikation Fihige als Mitglied dieser Gemeinschaft
anerkannt werden miisste, sondern nur, dass keiner, der zur Uberpriifung von Argumen-

9 Swdia philos.. Vol. 37 129



jenes Fehlschlusses, der von Hume erstmals aufgedeckt® und von Moore
als naturalistischer Fehlschluss bezeichnet wurde!®, Das rein faktische
oder deskriptive Urteil «ein rationales Wesen will x» wird gleichgesetzt
mit dem Sollensurteil «x soll getan werden». Aber die Frage, was der Fall
ist, ist vollig verschieden von der Frage, was der Fall sein soll, und die
Antwort auf die erste Frage beantwortet nicht schon die zweite. Es mag
zwar tatsichlich zutreffen, dass ein rationales Wesen immer nur das will,
was getan werden soll, doch aus der Tatsache, dass es x will, folgt ebenso-
wenig, dass x getan werden soll, wie aus der Tatsache, dass ein rationales
Wesen x glaubt, auch schon folgte, dass x wahr ist. Dass rationale Wesen
tatsdachlich wollen, was getan werden soll, liesse sich nur durch zwei ge-
trennte Untersuchungen erweisen: Man miisste erst feststellen, was getan
werden soll, und dann nachweisen, dass ein rationales Wesen de facto
auch tun wiirde, was getan werden soll. Mit einem Wort: Die These, dass
das Verniinftige auch das Moralisch-Richtige sei, ist keine Voraussetzung,
mit der man beginnen, sondern allenfalls ein Resultat, mit dem man
enden kann; sie ist, technisch gesprochen, keine analytische, sondern eine
synthetische Aussage.

Zusammenfassend also: Der Inhalt moralischer Prinzipien lidsst sich
nicht aus dem ableiten, was verniinftige Wesen «immer schony tun. Ratio-
nale Wesen als solche wollen und tun iiberhaupt nichts. Sie bediirften
deshalb auch keiner moralischen Ordnung und noch weniger einer Har-
monisierung ihrer Zwecke. Das Problem einer moralischen Ordnung stellt
sich nur fiilr Wesen, die nicht bloss rational, sondern auch sinnlich und
korperlich sind, verwundbar durch andere und fihig zu verwunden, weil
sie in einer gemeinsamen korperlichen Welt zu handeln haben, in der sie
sich gegenseitig daran hindern kénnen, das zu sein, zu tun oder zu haben,
was sie zu sein, zu tun oder zu haben wiinschen.

Unter diesen und nur unter diesen Bedingungen kann die Frage nach
den rationalsten Prinzipien der Konfliktlésung tiberhaupt aufkommen:

ten beitragt oder beitragen kann, von ihr ausgeschlossen werden darf. Ob tatsichlich jeder,
der sprechen kann, diese Bedingung auch schon erfiillt, ist jedoch eine empirische und
keine apriorische Frage, und die faktischen Argumentationsgemeinschaften in Universi-
titen, Instituten und Laboratorien mit ihren Initialriten, Geheimsprachen und esoteri-
schen Ritualen bieten jedenfalls — ob man dies nun bedaure oder nicht — eher das Bild
einer geschlossenen als das einer offenen Gesellschaft.

* Vgl. A Treatise of Human Nature, hg. L. A. Selby/Bigge (Oxford 1888) I11/1, 1, S. 469f.

19 Vgl. Principia Ethica (Cambridge 1903) Kap. IV.

130



denn als rational handelnde Wesen werden sie die fiir sie beste Form der
Konfliktlosung nicht nur fiir den Augenblick, sondern auf lange Sicht
festzulegen versuchen.

Unter diesen Bedingungen wird freilich eine der historisch wirksamsten
Antworten auf das Problem einer moralischen Ordnung von vornherein
hinfillig: der spatestens in den Religionskriegen des 17. Jahrhunderts sich
zersetzende naturrechtliche Gedanke der Antike, dass die Natur einem
jeden seinen Platz und seine Aufgabe in dieser Welt zuweise und dass es
keine Konflikte mehr gebe, wenn jeder das Seine tue und seine Rolle
erfiille. Die Deduktion von Prinzipien aus einer «immer schon» bestehen-
den und nur noch zu entdeckenden idealen Ordnung der Natur fiele nicht
nur unter das Verdikt des naturalistischen Fehlschlusses; sie machte auch
unverstandlich, wie verniinftige Wesen — und solche haben wir ja voraus-
gesetzt — miteinander in Konflikt bleiben kénnen. Entweder haben sie die
richtige Einsicht noch nicht gewonnen, und dann stehen sie mindestens bis
dahin vor demselben Problem wie bisher, oder die Ordnung gibt nicht her,
was sie verspricht. So oder so also: Die Frage nach der besten Losung ihrer
Konflikte bleibt weiterhin bestehen. Mehr noch: Es leuchtet auch keines-
wegs ein, warum diese Losung in irgendeiner Art von moralischer Ord-
nung gesucht werden soll. Bevor man fragt, ob eine moralische Ordnung
die beste Form der Konfliktlosung sein kénne, muss man sich erst fragen,
ob sie iiberhaupt eine Form der Konfliktlosung sein konne. Kann sie es
nicht, so beantwortet sich — nach dem Sollen-impliziert-Koénnen-Prinzip —
auch die Frage, ob sie es soll. Priifen wir daher ihr Kénnen. Gibt es morali-
sche Prinzipien, die eine dauerhafte Konfliktlosung garantierten?

Was macht eine moralische Ordnung tiberhaupt aus? Eine moralische
Ordnung im Sinne unserer Bedingungen besteht in einem System von
Normen oder Prinzipien: jener Prinzipien, auf die sich rational handelnde
Personen unter den Bedingungen der Interaktion und der gegenseitigen
Verwundbarkeit zur universellen Regelung ihrer Konflikte verpflichten
wiirden. Sich einer moralischen Ordnung unterwerfen heisst, in Anleh-
nung an Kant gesprochen, sich auf eine Verhaltensweise festlegen, die
man in jeder denkbaren Konfliktsituation und Position zu befolgen ge-

131



denkt und die man von allen befolgt sehen mochte, gleichgiiltig, welche
sonstigen Absichten, Wiinsche oder Ziele man jeweils auch haben wird.
Aus dieser Bestimmung ergeben sich die wesentlichen formalen Merk-
male eines moralischen Prinzips:

(1) Es ist handlungsleitend oder priskriptiv in dem Sinn, dass es nicht
sagt, was ist, sondern was sein soll. Wer ein moralisches Prinzip dussert,
verpflichtet sich selbst, direkt oder indirekt, auf eine Vorschrift oder Direk-
tive in bezug auf aktuelle oder mégliche Entscheidungen. Entspricht sein
Verhalten nicht dem Prinzip, so spricht dies, im Unterschied zu einem de-
skriptiven Prinzip, nicht gegen das Prinzip, sondern gegen sein Verhalten.

(2) Das Prinzip ist universalisierbar: Wer behauptet, er sei moralisch
verpflichtet, x zu tun, sagt damit zugleich, dass auch jeder andere ver-
pflichtet sei, x zu tun, ausser es sei eine relevante Differenz zwischen ihm
und dem andern oder zwischen seiner Situation und der Situation des
andern.

(3) Das Prinzip ist ein letztes Prinzip: Bei einem allfilligen Konflikt
zwischen der Forderung des moralischen Prinzips und der eines andern
Handlungsprinzips gilt die Forderung des moralischen Prinzips!'!.

Nach dieser begrifflichen Klarung kann ich meine Frage etwas priziser
fassen: Gibt es, wie die Anhinger der Idee einer moralischen Ordnung
behaupten, ein universales Prinzip, das von rational handelnden Personen
als hochste handlungsleitende Norm zur Regelung ihrer Konflikte aner-
kannt wiirde?

Welche Prinzipien gewihlt wiirden, hingt wesentlich davon ab, welche
Eigenschaften und Fihigkeiten die moralischen Gesetzgeber von sich als
Adressaten dieser Prinzipien voraussetzen diirfen; denn zwischen der
Situation, in der allgemeine Prinzipien diskutiert und formuliert, und der
Situation, in der sie appliziert werden, besteht ein ebenso grosser Unter-
schied wie zwischen der Situation des Schreibtischstrategen und der des

' Mit diesen drei Bedingungen iibernehme ich faktisch die metaethische Theorie des univer-
salen Priskriptivismus von R. M. Hare: Freedom and Reason (Oxford 1963), aber ohne
dessen sprachanalytischen Voraussetzungen. Ich behaupte nicht, meine Definition eines
moralischen Prinzips sei eine korrekte Analyse der alltagssprachlichen Bedeutung von
«sollen», sondern bloss, es sei eine adidquate Analyse eines bestimmten philosophischen
Verstindnisses von Ethik, das ich mit dem Begriff einer moralischen Ordnung zu kenn-
zeichnen versuchte. Dass sich Hares Ergebnisse dabei so mithelos tibertragen lassen,
beweist allenfalls, in welchem Ausmass die Alltagssprache, oder vielleicht eher Hare
selbst, im Banne dieser philosophischen Tradition steht.

132



Offiziers in der Schlacht. Was helfen die ausgekliigeltsten Prinzipien, wenn
ithre Adressaten in der konkreten Situation nicht fihig oder nicht willens
sind, die sich aus thnen ergebenden Imperative abzuleiten. Mit der Mog-
lichkeit, dass sie nicht willens sein konnten, sich an die von ihnen gesetzten
Prinzipien zu halten, muss schon deshalb gerechnet werden, weil aus der
Tatsache, dass alle, aufs ganze gesehen, den Zustand bevorzugen, in dem
jedersich an die vereinbarten Prinzipien hilt, keineswegs folgt, dass es fiir
den Einzelnen in der konkreten Situation nicht noch eine bessere Alterna-
tive geben konnte: den Zustand, in dem alle ausser ihm sich an die verein-
barten Prinzipien halten.

Welche Annahmen also sollen tiber die Adressaten der moralischen
Ordnung getroffen werden? Die Antwort ergibt sich aus dem Ziel meiner
Untersuchung. Um zu priifen, ob es rationale Prinzipien der Konfliktregu-
lierung geben koénne, miissen wir von der Annahme idealster Vorausset-
zungen ausgehen; denn je vollkommener die Personen, die die morali-
schen Prinzipien zu applizieren haben, desto minimaler die Bedingungen,
denen diese Prinzipien geniigen miissen, und je minimaler die Bedingun-
gen, desto aufschlussreicher das Resultat: Wenn sich kein Prinzip finden
lasst, das minimalsten Bedingungen geniigt, so wird sich auch kein Prinzip
finden lassen, das schiarferen Bedingungen zu geniigen vermag.

Ideal sind die Voraussetzungen genau dann, wenn in jeder Konfliktsi-
tuation Einigkeit dariiber besteht, wie der Konflikt zu entscheiden ist und
jeder von jedem annehmen darf, dass er sich dem Entscheid beugen wird.
Auf welchem Wege wir uns diese Voraussetzungen realisiert denken, ob
durch die Annahme einer Gesellschaft von moralisch und intellektuell
vollkommenen Personen oder durch die Annahme vollkommenster politi-
scher und sozialer Institutionen, spielt dabei keine Rolle. Um des Argu-
mentes willen soll den Adressaten der moralischen Prinzipien all das an
Wissen, Urteilskraft und gutem Willen zugestanden werden, was wir an
realen Menschen so hidufig zu vermissen pflegen. Die Voraussetzung voll-
kommenen Wissens stellt sicher, dass jeder Adressat die fiir seine Ent-
scheidungen erforderlichen Informationen hat: die Voraussetzung voll-
kommener Urteilskraft garantiert, dass jeder die Fahigkeit besitzt, univer-
sale Prinzipien in der jeweiligen konkreten Situation anzuwenden, und die
Voraussetzung des guten Willens verbiirgt, dass jeder sich selbst dann
normgerecht verhilt, wenn dies seinem Eigeninteresse zuwiderlduft, und
dass jeder weiss, dass auch jeder andere sich so verhilt. Die Voraussetzung

133



des guten Willens konnte freilich auch durch die Annahme ersetzt werden,
dass die Konfliktentscheidung politischen oder rechtlichen Instanzen
iibertragen werden kann, welche gentigend Macht und Mittel haben, die
Entscheidungin jedem Fall durchzusetzen, aber weder die Macht noch die
Moglichkeit, ihre Autoritit fiir eigene Zwecke zu missbrauchen.

Meine volle Frage lautet also jetzt: Gesetzt, rationale, voll informierte,
voll urteilsfahige, moralisch gesinnte oder zumindest legal handelnde
Personen hitten sich, unter den Bedingungen der Interaktion und der
gegenseitigen Verwundbarkeit, auf ein universales moralisches Prinzip
zur Losung oder Beseitigung ihrer kiinftigen Konflikte zu verpflichten:
welches sind die minimalen Bedingungen, die sie an ein solches konflikt-
ethisches Prinzip stellen wiirden? Gibt es ein Prinzip, das diese Bedingun-
gen auf konsistente Weise erfiillt?

Priifen wir zuerst den ersten Teil meiner Frage: Welche Bedingungen
hitte das gesuchte konfliktethische Prinzip zu erfiillen?

Die ersten drei Bedingungen ergeben sich aus dem Umstand, dass das
gesuchte Entscheidungsverfahren fiir alle denkbaren Konfliktparteien
und in jedem Konfliktfall giiltig sein soll.

l. Bedingung der Einzigkeit: Fir jeden Konflikt gibt es ein und nur ein
Entscheidungsverfahren.

Falls es mehr als ein Verfahren gibe, bestiinde die Moglichkeit, dass es
zu verschiedenen Konfliktlosungen kime. Die eine Losung konnte dann
im Interesse der einen Partei, die andere im Interesse der andern Partei
sein. Dies fithrte zu einem neuen Konflikt iiber das zu verwendende Ver-
fahren, und es gébe kein Verfahren, um diesen Konflikt zu beenden!'2.

2. Bedingung der Vollstindigkeit: Fuir jeden denkbaren Konflikt muss es
eine Losung geben.

3. Bedingung der Eindeutigkeit: Fiir jeden Konflikt darf es stets eine und
nur eine Losung geben,

Diese Bedingung, die sich mit demselben Argument wie Bedingung 1
begriinden ldsst, schliesst auch alle inkonsistenten Losungen aus, denn
wenn es nicht verschiedene Losungen geben darf, kann es auch keine sich
ausschliessende Losungen geben.

12 Die Einzigkeitsbedingung verlangt nicht, dass in jedem Konfliktfall ein und dasselbe
Verfahren anzuwenden sei, sondern nur, dass niemals mehrere Verfahren zur Anwendung
kommen diirfen, ohne dass feststeht, welches die letzte Entscheidungsinstanz ist.

134



Die restlichen zwei Bedingungen folgen aus der Tautologie, dass ein
begehrendes Wesen seine Wiinsche und Bediirfnisse so weit wie moglich
zu befriedigen sucht.

4. Bedingung der Neutralitdt: Eine Konfliktlosung darf sich nicht 4ndern,
wenn die Priferenzen der verschiedenen Konfliktparteien vertauscht
wiirden (wenn z.B. A B’s und B A’s Priferenzen hitte). Technisch ge-
sprochen: Eine Konfliktldsung muss invariant sein in bezug auf jede
mogliche Permutation der Praferenzen der jeweiligen Konfliktparteien.

Diese Bedingung soll verhindern, dass eine der Parteien gegen die
Interessen der andern den Ausgang des Konfliktes diktieren kann oder in
irgendeiner andern Form bevorzugt oder privilegiert wird. Ihre Notwen-
digkeit ldsst sich leicht einsehen: Jeder mochte zwar, dass er selbst oder die
von ihm bevorzugten Individuen oder Gruppen bei einem moglichen
Konflikt den Vorrang haben, aber keiner kann hoffen, dass diese Privile-
gierung von den andern akzeptiert wiirde. Die einzige Moglichkeit, die
eigenen Interessen zu sichern, ist daher die, ein Entscheidungsverfahren
zuwihlen, das die Interessen eines jeden auf gleiche Weise beriicksichtigt.
— Die Diskrimination bestimmter Individuen oder Gruppen konnte je-
doch selbst dann nicht zur allgemeinen Bedingung des gesuchten Ent-
scheidungsverfahrens werden, wenn ihr faktisch alle, Diskriminierte und
Diskriminierende, Opfer und Nutzniesser, in gleichem Masse zustimm-
ten, denn als allgemeine Bedingung miisste sie nicht nur in bestimmten,
sondern in allen Konfliktfillen anwendbar sein, also nicht nur, wenn die
privilegierten oder diskriminierten Gruppen oder Individuen zufélliger-
weise Konfliktpartei sind, sondern auch, wenn sie es nicht sind.

Keines weiteren Beweises bedarf die folgende und letzte Bedingung. Sie
verbietet, dass den jeweiligen Konfliktparteien eine Losung aufgezwun-
gen wird, die gegen die Interessen aller Beteiligten verstosst.

5. Bedingung der Effizienz: Falls alle Parteien eines Konflikts die Losung A
der Losung B vorziehen wiirden, darf die Konfliktentscheidung nicht in
der Losung B liegen.

Jedes dieser fiinf Postulate umschreibt eine notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung fiir die Rationalitit eines konfliktethischen Prin-
zips. Als rational mochte ich ein Prinzip dann und nur dann bezeichnen,
wenn es alle diese filnf Bedingungen erfiillt.

Mit dieser Definition ist der Rahmen unserer Untersuchung abgesteckt,

135



und wir konnen nun endgiiltig zur eigentlichen Frage iibergehen: Gibt es
ein rationales konfliktethisches Prinzip? Eine Antwort auf diese Frage 1st
zweifellos nur moglich, wenn wir die Gewissheit haben konnen, alle denk-
baren Prinzipien in Betracht gezogen zu haben. Ich werde daher zunichst
versuchen, einige Klassifikationen vorzunehmen, um so die Klasse der
tiberhaupt in Frage kommenden Prinzipien einzugrenzen.

Die moglichen Konfliktlosungsverfahren lassen sich in zwei Haupt-
gruppen unterteilen: mittelbare und unmittelbare Verfahren. Von mitrel-
baren Verfahren spreche ich dann, wenn das Prinzip bloss das Verfahren
nennt, nach dem Konflikte gelost werden sollen, und erst die Anwendung
des Verfahrens den Konflikt entscheidet; von einem unmittelbaren Verfah-
ren hingegen, wenn der Konflikt aufgrund des Prinzips allein entschieden
werden kann, d.h. wenn die Anwendung des Prinzips selbst schon das
Verfahren darstellt. Zu den mittelbaren Verfahren gehoren die meisten
der gingigen Konfliktlésungsverfahren: Konfliktentscheidung durch die
Ausiibung oder Androhung von Gewalt, durch Abstimmung oder Ver-
handlung, durch eine ibergeordnete Autoritit oder durch die Verwen-
dung von Zufallsmechanismen wie das Los oder die Lotterie. Beispiele fiir
unmittelbare Verfahren hingegen finden sich selten: Am typischsten wohl
ist der Appell an die Spielregeln zur Entscheidung tiber die Zulissigkeit
oder Unzulidssigkeit von Handlungen oder Ziigen innerhalb eines Spiels.

Die drei formalen Bedingungen moralischer Prinzipien — und daran
zeigt sich ihre Formalitit — sind an sich mit jedem Konfliktlosungsverfah-
ren vertraglich, vorausgesetzt, dass es universalisiert und zum Prinzip
erhoben wird. Die Devise etwa, Konflikte nur durch Gewalt oder durch
die Androhung von Gewalt zu losen, ist ein ebenso mogliches moralisches
Prinzip wie der Grundsatz, Konflikte stets durch das Los zu entscheiden.

Sobald man aber die Rationalitatsbedingungen mit ins Spiel bringt,
scheiden die mittelbaren Verfahren unweigerlich aus. Entscheidungsver-
fahren, die nach irgendwelchen undurchschaubaren Kriterien Entschei-
dungen produzieren, verstossen gegen mindestens zwei dieser Bedingun-
gen: die der Effizienz und die der Neutralitit. Denn es besteht keine Ge-
withr, dass Losungen erzeugt werden, die auch bei einer Vertauschung der
Priferenzen gleich blieben und niemals gegen die gemeinsamen Interes-
sen der Konfliktparteien verstiessen. Falls es rationale Entscheidungsver-
fahren iiberhaupt gibt, konnen sie deshalb nur unter den unmittelbaren
Verfahren gefunden werden. Dieses Ergebnis besagt allerdings nicht, dass

136



Konflikte nicht weiterhin mittelbar gelést werden konnten, sondern nur,
dass in letzter Instanz immer unmittelbar entschieden werden muss, wenn
ein Konflikt durch die anderen Verfahren nicht entschieden werden kann
oder diese Verfahren selbst zum Gegenstand von Konflikten werden.

Unmittelbare Konfliktlosungsverfahren erfordern von den Akteuren
jene Art von praktischer Uberlegung, der sie — als rational Handelnde —
auch ausserhalb jeder Konfliktsituation immer schon folgen. Die konflikt-
ethischen Prinzipien haben daher dieselbe Funktion wie die Prinzipien
rationaler Wahl. Hier wie dort geht es darum, aus den jeweils offenstehen-
den Handlungen jene auszuwihlen, die die gegebenen Ziele der Handeln-
den am «besten» zu realisieren verspricht: bei den Prinzipien rationaler
Wabhl die im Augenblick gegebenen individuellen Ziele, bei den konflikt-
ethischen Prinzipien die langfristigen Ziele aller. Ein kurzer Blick auf die
Prinzipien rationaler Wahl ist daher wohl am geeignetsten, uns tiber das
Wesen der gesuchten konfliktethischen Prinzipien Klarheit zu verschaf-
fen.

I1

Welches sind die Prinzipien eines rational Handelnden? Dass diese
Frage nicht so leicht zu beantworten ist, beweist die Tatsache, dass dazu
ganze Wissenschaftszweige ins Leben gerufen worden sind: die Wahr-
scheinlichkeitstheorie etwa und insbesondere die erst in den letzten Jahr-
zehnten entwickelte rationale Entscheidungstheorie und mathematische
Spieltheorie'®. Fiir unsern Zweck geniigt es, einige der elementarsten
Grundbegriffe rationaler Wahl zu erértern. Die schwierige Frage, ob die

'3 Das Standardwerk ist nach wie vor: J. von Neumann/O. Morgenstern: Theory of Games
and Economic Behavior (Princeton 1944, 21947). Eine der besten Expositionen der neueren
Entwicklung der Spiel- und Entscheidungstheorie geben R. D. Luce und H. Raiffa: Games
and Decisions (New York/London/Sidney 1957). Eine gute Einfithrung unter Beriicksich-
tigung der neuesten Literatur gibt auch W. Stegmiiller: Probleme und Resultate der Wis-
senschaftstheorie und Analytischen Philosophie IV/1: Personelle Wahrscheinlichkeit und
rationale Entscheidung (Berlin/Heidelberg/New York 1973) 285-385. — Lesenswert ist
auch R. C. Jeffrey: Logik der Entscheidungen (Wien/Miinchen 1957), — Zur Anwendung
der Entscheidungstheorie vgl. etwa W. Krelle: Anwendung der Entscheidungstheorie auf
soziale Probleme. In: H. Scholz (Hg.): Die Rolle der Wissenschaft in der modernen Gesell-
schaft (Berlin 1969) 159-171; H. Hax (Hg.): Entscheidungen bei unsicheren Erwartungen.
Beitrige zur Theorie der Unternehmung (Koéln/Opladen 1970); G. Gifgen: Formale

137



Prinzipien rationaler Wahl als priskriptiv oder deskriptiv. zu nehmen
seien'4, wird sich fir uns nicht stellen: Da wir rational Handelnde als
Akteure voraussetzen, konnen diese Prinzipien als Beschreibung ihres
faktischen Verhaltens verstanden werden.

Ein rational Handelnder im Sinne der Entscheidungstheorie muss im
wesentlichen den folgenden Rationalitidtskriterien geniigen: (1) Er muss
die Konsequenzen der ihm jeweils offenstehenden Handlungsalternati-
ven kennen, d. h. er muss wissen, was geschieht, wenn er nicht handelt, und
was geschehen wird, wenn er handelt. (2) Er muss eine Priaferenzordnung
fur seine Handlungskonsequenzen erstellen kénnen, d.h. er muss von
jeder Handlungskonsequenz sagen konnen, ob er sie — im Vergleich mit
einer beliebigen andern — als besser, schlechter oder gleich gut einstuft.
Die Priferenzordnung muss transitiv sein (wenn die Konsequenz ¢ minde-
stens so gut ist wie b, und » mindestens so gut wie ¢, so muss ¢ mindestens so
gut sein wie ¢), und sie muss reflexiv sein (jede Alternative muss minde-
stens so gut ist wie b und b mindestens so gut wie ¢, so muss ¢ mindestens so
ordinal wie kardinal ausgedriickt werden, d. h. man kann die Konsequen-
zen entweder mit Hilfe eines gewohnlichen Vergleichs ordnen (x ist besser
als / gleich gut wie y), oder man kann jeder Konsequenz eine bestimmte
Zahl auf einer Priferenzskala zuordnen und dadurch auch die Intensitit
der Priferenzen ausdriicken.

Wenn eine Konsequenz hoher in der Priferenzordnung steht als eine
andere, so wird von ihr gesagt, dass sie einen hohern Wert oder, in der
tiblichen Terminologie ausgedriickt, einen hohern Nurzen habe. Die
Hauptmaxime eines rational Handelnden lautet daher kurz: Wihle jene
Handlung, die den grossten Nutzen bringt! Oder noch kiirzer: Maximiere
den zu erwartenden Nutzen!

Um Missverstindnissen vorzubeugen: Ein in diesem Sinn rational
Handelnder muss keineswegs ein kalt berechnender Egoist sein, bar jeder
Sympathie und jeden Mitgefiihls. Er kann durchaus auf das Wohl anderer
bedacht sein, und unter seinen Zielen kénnen sich die schonsten Ideale

Theorie des politischen Handelns: Wissenschaftliche Politik als rationale Wahl von Strate-
gien. In: H. Maier u.a. (Hg.): Politik und Wissenschaft (Miinchen 1971) 209-257. — Eine
gute Kritik der ethischen Relevanz der Entscheidungs- und Spieltheorie vor allem auf-
grund pragmatischer Uberlegungen findet sich in O. Hoffe: Strategien der Humanitdt. Zur
Ethik 6ffentlicher Entscheidungsprozesse (Freiburg/Miinchen 1975) Teil 1.

14 Vgl. etwa W. Stegmiiller, a. O. (Anm. 13) 298-306.

138



und die hehrsten Prinzipien befinden. Das Wort «Nutzen» hat zwar einen
gewissen hedonistischen Beigeschmack und ruft Erinnerungen wach an
den Gliicksbegriff von Bentham, Mill und Sidgwick. Aber die Maxime
«Maximiere deinen Nutzen» hat mit Gliick, Vergniigen und dhnlichem
mehr nicht das Geringste zu schaffen. Sie gilt auch fiir einen rigorosen
Kantianer, der keinen andern Wunsch hat als den, die Pflicht um der
Pflicht willen zu tun. Die Handlung mit dem hochsten Nutzen ist dann
eben jene, die ihm die Pflicht gebietet.

Berechtigter dagegen scheint ein anderer Vorwurf: Das Prinzip der
Nutzenmaximierung, so wird gelegentlich eingewendet, sei tautologisch
oder zumindest von einer nicht zu iiberbietenden Simplizitit. Dieser Ein-
druck dndert sich freilich rasch, wenn man sich das erste Rationalitéts-
kriterium — die Kenntnis der Handlungskonsequenzen — etwas genauer
ansieht. Nur in den seltensten Fillen konnen wir die Konsequenzen unse-
rer Handlungen mit Sicherheit voraussagen: in den meisten Fillen wissen
wir — selbst bei bester Information — nicht, ob der Sachverhalt, den wir mit
unserem Handeln herbeizufithren oder zu verhindern suchen, ohne unser
Zutun tatsdchlich eintreten oder unterbleiben wiirde. Die Entscheidungs-
theorie unterscheidet daher drei Arten von Entscheidungen: Entschei-
dungen unter Sicherheit, Entscheidungen unter Risiko und Entscheidun-
gen unter Unsicherheit. Bei Entscheidungen unter Sicherheit glaubt der
Handelnde, die Konsequenzen seiner Handlungen mit Sicherheit voraus-
sagen zu konnen. Bei Entscheidungen unter Risiko besteht zwar keine
Gewissheit, aber der Handelnde ist immerhin in der Lage, den moglichen
Umstidnden und den moglichen Konsequenzen seines Tuns gewisse Wahr-
scheinlichkeiten beizumessen. Bei Entscheidungen unter Unsicherheit
kennt er die Situation so schlecht, dass er die verschiedenen moglichen
Konsequenzen seiner Handlungen nicht einmal probalistisch beurteilen
kann.

Fiir Entscheidungen unter Sicherheit mag die Formel «Maximiere den
zu erwartenden Nutzen» als Handlungsmaxime ausreichen, fiir die an-
dern Entscheidungsarten bedarf sie jedoch der Interpretation; denn die
Schwierigkeit liegt hier darin, die Handlung mit dem hochsten moglichen
Nutzen erst zu finden. Fur Entscheidungen unter Risiko hat sich eine
allgemein anerkannte Standardlésung herausgebildet: Man ordne jeder
der moglichen Handlungskonsequenzen einen Wahrscheinlichkeitswert
zu und wihle jene Handlung, bei der das mathematische Produkt von

139



Nutzwert und Wahrscheinlichkeitswert am grossten ist'S. Uber das ratio-
nalste Verfahren bei Entscheidungen unter Unsicherheit besteht dagegen
wenig Einhelligkeit. Auf unserer Suche nach den moglichen konfliktethi-
schen Prinzipien werden wir uns jedoch vor allem mit dieser Entschei-
dungsart beschiftigen miissen.

Jede Entscheidung in einer Konfliktsituation ist, in gewisser Hinsicht,
eine Entscheidung unter Unsicherheit. Dies zeigt sich am besten anhand
einer Analyse von Konfliktsituationen. Zu einem Konflikt kommt es unter
den folgenden zwei Bedingungen: (1) Es sind mindestens zwei Akteure
(Individuen, Gruppen oder Nationen) im Spiel, deren Handlungen derart
miteinander verflochten sind, dass das, was der eine tun kann, von dem
abhiangt, was der andere tun wird, und umgekehrt. Die moglichen Hand-
lungskonsequenzen eines jeden sind daher durch drei Dinge bestimmit:
die Handlungssituation, die Handlungen der andern Akteure und die
eigenen Handlungen. (2) Die beiden Akteure haben verschiedene Prife-
renzordnungen fiir die Konsequenzen ihrer moglichen Handlungskombi-
nationen. Wiren ihre Priferenzordnungen identisch, so kime es nicht zu
einem Konflikt, sondern zu einer spontanen Kooperation: Jeder will ge-
nau das, was der andere auch will.

Gesetzt nun, jeder kenne die Priferenzordnung des andern und jeder
wisse, dass der andere die seine kennt und dass der andere weiss, dass er
dies weiss, usw. Wie kann der einzelne Akteur aufgrund dieser Informa-
tion auf rationalste Weise entscheiden, was er tun soll?

Nehmen wir zum Beispiel an, A und B seien zwei Tomatenproduzenten, die den Tomaten-
markt im Lande X beherrschen. Beide stehen vor der Frage, ob sie die bisherige Produktion
senken oder beibehalten sollen. Schrinken beide die Produktion ein, wird der Tomatenpreis
derart in die Hohe getrieben, dass sie beide einen doppelten Gewinn abschopfen konnen.
Produziert nur einer weniger, steigt der Preis zwar, aber nicht genug, um sein Weniger an
Produktion wettzumachen. Er verliert, withrend der andere dank seiner uneingeschrinkten
Produktion zu einem dreifachen Gewinn kommt. Jeder mochte seinen Gewinn erhdhen,
aber keiner will zum grossen Verlierer werden. Richtig entscheiden konnte jeder im Grunde
nur, wenn er wiisste, wie der andere entscheiden wird, aber keiner kann die Entscheidung des
andern kennen, bevor er selbst schon entschieden hat. Die Entscheidung wird daher fiir
jeden zu einer Entscheidung unter Unsicherheit.

Diese Einsicht in den Zusammenhang zwischen Entscheidungen in
Konfliktsituationen und Entscheidungen unter Unsicherheit hilft unserer

15 Das Prinzip der Maximierung von Nutzenerwartung ist erstmals 1738 von D. Bernoulli

formuliert worden. Vgl. dazu H. Schneeweiss: Entscheidungskriterien bei Risiko (Berlin/
Heidelberg/New York 1967).

140



Untersuchung ein wesentliches Stiick voran. Falls dem Prinzip der Nut-
zenmaximierung auch fir Entscheidungen in Konfliktsituationen eine
sinnvolle Interpretation gegeben werden konnte, hédtten wir in ihm ein
erstes konfliktethisches Prinzip gefunden, ein Nullprinzip gleichsam:
denn es verlangt von uns, das zu tun, was wir immer schon tun. Mit thm zu
beginnen, hat einen guten systematischen Grund. Falls es nicht geniigt,
lassen sich, durch zunehmende Verschirfung der moralischen Restriktio-
nen, schrittweise die weiteren moglichen Prinzipien gewinnen. Die Hoff-
nung, dass Nutzenmaximierung zum Grundgesetz einer rational geordne-
ten Gesellschaft gemacht werden konnte, ist tiberdies auch historisch
gesehen nicht vollig abwegig. Mandeville kleidete sie in die ironische
These von den privaten Lastern als den offentlichen Tugenden'®, und
A. Smith brachte sie in die 6konomische Theorie ein!’. Als eines der
Grundelemente der sogenannten freien Marktwirtschaft beherrscht sie
noch heute weitgehend das politische und 6konomische Denken!8. Der
erste erfolgversprechende Versuch, die in dem Prinzip der Nutzenmaxi-
mierung enthaltenen Kriterien fiir Entscheidungen in Konfliktsituationen
genau zu formulieren, wurde jedoch erst in jiingster Zeit unternommen:
mit der mathematischen Spieltheorie!®. Fiir uns stellt sich daher die
Frage: Gentigt das spieltheoretisch interpretierte Nutzenmaximierungs-
prinzip den Bedingungen eines universalen Konfliktlosungsverfahrens?©?

Nach der Voraussetzung der Spieltheorie kann jeder Konflikt mit Hilfe
der Priferenzordnungen der beiden Akteure fir ihre moglichen Hand-
lungskombinationen ausgedriickt werden. Zur iibersichtlichen Darstel-
lung wird dabei meist die Form einer Matrix gewihlt, deren Zeilen die

16 B. Mandeville: The Fable of the Bees (1724), hg. P. Harth (London 1970) 67, 167, 371.

17 A. Smith: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations (1776). Cannan-
Ausgabe (New York 1937) 14.

'8 Die moderne Nationalokonomie hat sich allerdings von dem urspriinglich rein egoistisch
verstandenen Eigennutz-Axiom weitgehend freigemacht. Vgl. etwa: G. Gifgen: Theorie
der wirtschaftlichen Entscheidung (Tibingen 21968) 1. Teil.

19 Vgl. die in Anm. 3 genannten Werke. — Zur Anwendung der Spieltheorie auf sozialwissen-
schaftliche Probleme vgl. etwa: M. Shubik (Hg.): Game Theory and Related Approaches to
Social Behavior (New York u.a. 1964); dtsch.: Spieltheorie und Sozialwissenschaften
(Hamburg 1965); R. Selten: Anwendungen der Spieltheorie auf die politische Wissen-
schaft. In: H. Maier u.a. (Hg.): Politik und Wissenschaft, a.O. (Anm. 13) 287-320.

20 Ich will mich dabei auf die sogenannten Zwei-Personen-Spiele beschrinken. Mehr-Perso-
nen-Spiele lassen sich grundsitzlich, wenn man von dem schwierigen Problem der Koali-
tionsbildung absieht, wie Zwei-Personen-Spiele behandeln.

141



moglichen Handlungen des ersten Akteurs und deren Kolonnen die mog-
lichen Handlungen des zweiten Akteurs reprisentieren. In die Felder der
Matrix werden die kardinal oder ordinal ausgedriickten Priferenzen der
beiden Akteure eingetragen: die des ersten in der linken untern, die des
zweiten in der rechten obern Ecke eines Feldes. Der Konflikt im Beispiel
der beiden Tomatenproduzenten liesse sich demnach wie folgt darstellen
(Tafel 1):

B produziert produziert
A weniger gleich viel
b, b,
produziert 2 B
weniger 2 — 1
a,
Tafel 1
produziert — 1 1
gleich viel 3 1
{11

Fiir A ist der idealste Fall zweifellos (a,, b,): Er behilt seine bisherige
Produktion bei und B produziert weniger; fiir B dagegen (a,, b,): Er pro-
duziert wie bisher und A senkt seine Produktion. Fiir den Einzelnen weni-
ger ideal, aber fiir beide gleich erstrebenswert ist (a,, b,): Die Produktion
wird von beiden eingeschrinkt. Bedeutend ungiinstiger fiir beide ist es,
wenn keiner die Produktion einschriankt (a,, b,). Fiir den Einzelnen am
schlimmsten aber sieht es aus, wenn er — wie A im Fall (a,, b,) und B im
Fall (a,, b,) — als einziger die Produktion senkt. Wie soll der einzelne Pro-
duzent entscheiden? Um der iiberraschenden Antwort der Spieltheorie
ein wenig von ihrer Paradoxie zu nehmen, wollen wir uns das spieltheore-
tische Entscheidungsprinzip vorerst an einem einfachern und besser
durchschaubaren Konfliktfall vergegenwirtigen.

Die extremsten und deshalb auch einfachsten Konflikte sind von der
Art des folgenden Beispiels (Tafel 2):

142



Tafel 2 3 2

Die beiden Akteure haben diametral entgegengesetzte Priferenzord-
nungen: Der Gewinn des einen ist der Verlust des andern. Es gibt, im
Unterschied zum vorigen Konflikt, kein einziges gemeinsames Interesse.
Konflikte dieser Art werden in der Spieltheorie (Nullsummenspieley ge-
nannt (weil die Summe der Nutzenbetrdge in jedem Feld der Matrix
gleich Null ist). Ich will sie — zur Abgrenzung von jenen Konflikten, bei
denen es nicht nur entgegengesetzte, sondern auch gemeinsame Interes-
sen gibt — als reine Konflikte bezeichnen.

Wie wiirden zwei rationale Akteure im Fall eines reinen Konflikts
entscheiden? Falls jeder, dem Prinzip der Nutzenmaximierung entspre-
chend, das fiir ithn giinstigste Resultat herbeizufithren versucht, so wird
keiner sein Ziel erreichen und keiner zu einer Entscheidung kommen. A
miisste z. B. wie folgt iiberlegen: Das fiir mich beste Resultat kime dann
zustande, wenn ich a, und B b, tite, aber B wird dieses Resultat um jeden
Preis zu vermeiden suchen und deshalb b, wihlen. In diesem Fall ist es fiir
mich aber besser, wenn ich mich fiir a, entscheide. Doch halt, B wird sich
dies natiirlich auch iiberlegen und mit der Wahl von b, reagieren. Das
beste fiir mich wire also doch, a, zu tun ... Und so beginnt die gleiche
Uberlegung wieder von vorne. Der einzige Ausweg aus diesem Zirkel ist
das sogenannte Maximin-Prinzip: man entscheide nicht im Hinblick auf
den hochsten moglichen, sondern im Hinblick auf den hochsten sichern
Nutzen, d.h. man wihle jene Handlung, mit der man — gleichgiiltig, was
der andere auch immer tut — am besten fihrt.

A miisste sich also fragen: Welche Handlung sichert mir den héchsten minimalen Ge-
winn? Und dies ist offensichtlich a,, denn mit a, gewinnt er im Minimum zwei Nutzen-
einheiten, wihrend a, nur eine Einheit garantiert. B anderseits miisste sich fragen: Durch

welche Handlung werde ich am wenigsten verlieren? Dies fithrt ihn zur Wahl von b,: denn
mit b, verliert er im schlimmsten Fall drei, mit b, hingegen vier Einheiten. Entscheiden sich

143



die Akteure auf diese Weise fiir die Strategie (a,, b,), so wird sich jeder, wenn er die Entschei-
dung des andern zu wissen bekommt, sagen konnen, dass er, selbst wenn er sie schon im
voraus gekannt hitte, nicht besser hiitte entscheiden kénnen. [hr Konflikt hat eine Losung
gefunden.

Die Spieltheorie nennt ein Strategienpaar, von dem gilt, dass keiner der
beiden Spieler angesichts der Entscheidung des andern anders gewihlt zu
haben wiinscht, einen Gleichgewichts- oder Sattelpunkt. Die Frage, ob
jeder Konflikt rational gelost werden konne, ist daher gleichbedeutend mit
der Frage, ob es fiir jeden Konflikt einen Gleichgewichtspunkt gebe.

Eines der erstaunlichen Ergebnisse der Spieltheorie ist der Nachweis,
dass es fiir die meisten reinen Konflikte (Nullsummenspiele) einen Gleich-
gewichtspunkt gibt und dass man, falls auch sogenannte gemischte Strate-
gien als Losungen zugelassen werden (diese bestehen darin, dass nach
einer bestimmten Haufigkeit zwischen zwei Strategien alterniert wird),
alle reinen Konflikte als gelost betrachten kann. Grund zum Jubeln be-
steht allerdings wenig, denn reine Konflikte kommen in der Wirklichkeit,
das heisst, wenn man von Schach und dhnlichen Spielen absieht, kaum je
vor und sind selbst in Kriegssituationen nicht die Regel. Gegner ohne
gemeinsame Interessen sind ebenso selten wie Freunde ohne divergie-
rende. Die meisten Konflikte bewegen sich deshalb irgendwo zwischen
den Extremen des reinen Konflikts und der spontanen Kooperation. Sie
gehoren zur Klasse der Nicht-Nullsummenspiele oder der gemischten
Konflikte, bei denen die Akteure sowohl gemeinsame wie entgegenge-
setzte Priaferenzen haben. Gibt es auch fiir alle gemischten Konflikte eine
Losung?

Bei reinen Konflikten oder spontaner Kooperation kann jeder Akteur
seine Entscheidung unabhingig vom andern treffen: Eine gegenseitige
Verstindigung ist unnotig oder unerwiinscht. Bei gemischten Konflikten
dagegen konnten die Akteure durch Kooperation und gegenseitige Ver-
standigung stets mehr herausholen als im Alleingang. Die entscheidende
Frage ist daher, ob es zur Kooperation kommen und bei ihr bleiben wird,
technisch ausgedriickt, ob es jeweils einen sogenannten kooperativen
Gleichgewichtspunkt gibt: eine gemeinsame Strategie, bei der es im Inter-
esse jedes einzelnen liegt, dass nicht nur er selbst, sondern auch jeder
andere nicht von ihr abweicht. Betrachten wir das folgende Beispiel (Ta-
fel 3):

144



Tafel 3 3 -1

a, =3 2
—2 1

Wiihlt jeder unabhiingig vom andern, so wird sich — nach dem Maximinprinzip — A fiir a,
entscheiden miissen (Verlust von einer statt von zwei Einheiten) und B fiir b, (Verlust von
einer statt von drei Einheiten) mit dem Resultat, dass jeder eine Nutzeneinheit verliert.
Kooperation dringt sich auf, da beide die Konsequenzen von (a,, b,) oder (a;, b,) diesem
Resultat vorziehen wiirden. Sobald sie sich aber zur Kooperation entschliessen, so stehen sie
vor einem neuen Konflikt; denn A méchte die Strategie (a,, b,) befolgt sehen und B (a,, b,).

Wie soll dieser Konflikt entschieden werden? An dieser Frage zerbricht
leider auch die schone Uniformitit der Spieltheorie. Es liegen zwar zahl-
reiche Losungsvorschliage fiir derartige Kooperationskonflikte, wie ich sie
nennen mdochte, vor?!, aber diese Vorschliage beruhen alle auf ziemlich
willkiirlichen Annahmen. Schwerwiegender und nach meiner Ansicht
entlarvend aber ist die Tatsache, dass stets von dem Postulat Gebrauch
gemacht werden muss, die Losung habe die den beiden Akteuren zur
Verfiigung stehenden Drohmoglichkeiten zu reflektieren.

Nach J. F. Nashs Vorschlag z. B.22 miisste im obigen Konflikt B gegeniiber A bevorteilt
werden: denn ein allfilliger Verhandlungsabbruch — so argumentiert Nash — wiirde A hirter

treffen als B, weil B nicht mehr als drei, A dagegen vier Einheiten zu verlieren hitte. B konne
daher A mit der Drohung des Verhandlungsabbruchs unter Druck setzen.

Das Drohpostulat enthiillt das Dilemma, in dem sich die beiden Ak-
teure befinden, wenn jeder rational im Sinne des Nutzenmaximierungs-
prinzips zu handeln versucht: Das Prinzip fordert von ihnen, dass sie
kooperieren, aber verhindert zugleich, dass sie kooperieren kénnen. Wenn

! Vgl. etwa H. Raiffa: Arbitration schemes for generalized two-person games. In: H. W.
Kuhn/A. W. Tucker (Hg.): Contributions to the Theory of Games II (Princeton 1953) 361-
387: R.D. Luce/H. Raiffa: Games and Decisions, a.0.(Anm. 13) 114-154; L. S. Shapley: A
Value for n-Person Games. In: Kuhn/Tucker, a.0O. 307-317; J. F. Nash: Two-Person
Cooperative Games. In: Economerrica 21 (1953) 128-140; R. B. Braithwaite: Theory of
Games as a Tool for the Moral Philosopher (Cambridge 1955).

2 Two-Person Cooperative Games a.O. (Anm. 21),

10" Studia philos.. Vol. 37 145



eine Kooperation doch noch zustande kommt, dann nicht darum, weil sie
ein kooperatives Gleichgewicht gefunden hitten, sondern weil der eine
sich den Drohungen des andern gebeugt und klein beigegeben hat. Dies
bedeutet nicht nur eine Riickkehr zu den von unserer Voraussetzung her
verbotenen Konflikthandlungen, sondern ist auch eine klare Verletzung
der Neutralititsbedingung. Die Konfliktlosung wird durch den Akteur in
derstidrkeren Verhandlungsposition diktiert. Vertauschte man dessen Pri-
ferenzen mit denen des schwicheren Akteurs, so wiirde der Konflikt
entsprechend anders entschieden??.

Die Schwierigkeit bei Kooperationskonflikten besteht darin, eine fiir
beide Akteure annehmbare Losung zu finden. Haben sie sich aber einmal
—aufdie eine oder andere Weise — auf eine kooperative Strategie geeinigt,
so ist ithre Losung ein echter kooperativer Gleichgewichtspunkt: Wer von
ihr abweicht, schadet nicht nur dem andern, sondern auch sich selbst. In
ein noch iibleres Dilemma geraten die Akteure jedoch im umgekehrten
Fall: Ejne kooperative Losung ldsst sich zwar leicht finden, aber fiir jeden
gibt es eine mogliche Strategie, mit der er noch besser fahren wiirde. Eine
gute Illustration dafiir ist unser noch immer ungelostes Ausgangsbeispiel:
der Konflikt der beiden Tomatenproduzenten (vgl. Tafel 1).

Handeln beide im Alleingang, so wird sich A fiir a, und B fiir b, entschliessen miissen, um
zumindest den bisherigen Gewinn von einer Einheit halten zu kénnen. Es gibt jedoch eine
Strategie, die beide vorzichen wiirden: die Wahl von (a,, b,). Kooperation, so scheint es,
wire im Interesse beider, und die Einigung auf eine gemeinsame Strategie problemlos. Aber
dieser Schein triigt. Die von ihnen bevorzugte Strategie ist kein kooperativer Gleichgewichts-
punkt: Jeder kann, falls der andere sich getreu an die Abmachung hilt, durch Vertragsbruch
mehr fiir sich herausholen als durch Vertragstreue: A kann, falls B bei b, bleibt und die
Produktion einschrinkt, durch die Wahl von a,, d.h. durch uneingeschrinkte Produktion,
einen dreifachen statt bloss einen doppelten Gewinn erzielen, und das Umgekehrte gilt fiir
B. Beide werden daher, sei es aus Gewinnsucht oder aus gegenseitigem Misstrauen auf die
einzig sichere, aber ihnen im gleichen Masse verhasste Strategie (a,, b,) zuriickfallen: (a,, b,)
ist, von der Spieltheorie her gesehen, die einzige rationale Losung ihres Konflikts,

Was hier als rational gilt, ist ein klarer Verstoss gegen unsere fiinfte
Rationalititsbedingung: die Bedingung der Effizienz. Obwohl es fiir beide
Akteure eine eindeutig bessere Losung gibe, miissen sie sich mit der
schlechtern zufrieden geben.

23 Auf die ethische Fragwiirdigkeit der spieltheoretischen Verhandlungsmodelle wurde
schon gelegentlich hingewiesen: vgl. etwa J. R, Lucas: Moralists and Gamesmen. In:
Philosophy 34 (1959) 1-11; A. K. Sen: Collective Choice and Social Welfare (San Francisco
1970) 118ft.

146



Das Kooperationsdilemma?* enthiillt auf eine geradezu klassische
Weise die Grenze des Nutzenmaximierungsprinzips: Wenn die Akteure
nur das fiir sie (individuell) Beste im Auge haben, sind sie nicht in der
Lage, das fiir sie (kollektiv) Beste zu tun?3. Um ihrem Dilemma zu entkom-
men, miissten sie auf ein mittelbares Verfahren zuriickgreifen; denn da
keiner der Akteure einen hinreichenden Grund hat, den Kooperationsver-
trag zu halten, miissen sie sich erst einen Grund geben, sei es, dass sie sich
gegenseitig fir den Fall des Vertragsbruchs irgendwelche Sanktionen
androhen oder dass sie einen Agenten, man ist versucht zu sagen, einen
Souverdn?, einsetzen, der fiir die Einhaltung des Vertrags sorgt.

Die Frage, mit der wir an die Spieltheorie herangegangen sind — kann
das Prinzip der Nutzenmaximierung zum universalen Konfliktlosungs-
verfahren werden? — hat eine klare Antwort gefunden: Dieses Prinzip
verletzt mindestens zwei der minimalen Rationalitdtsbedingungen eines
universalen Konfliktlosungsverfahrens und muss daher als unannehmbar
verworfen werden. Der eigentliche Gewinn unseres kurzen Ausflugs in die
Spieltheorie liegt jedoch weniger in der nicht eben tiberraschenden Fest-
stellung, dass das Prinzip der Nutzenmaximierung als konfliktethisches
Prinzip nicht taugt, sondern vielmehr in der Einsicht, warum es nicht
taugt. Die Schwierigkeiten mit dem Maximierungsprinzip stammen of-
fensichtlich nicht daher, dass der Nutzen maximiert werden soll, sondern
dass nur der eigene Nutzen maximiert werden soll. Jeder, so scheint es,
miisste entweder weniger fiir sich oder mehr fiir andere wollen. Die Frage
1st nur, wie wenig oder wieviel.

24 Dieses von A. W. Tucker erstmals entdeckte Dilemma ist, aufgrund seiner Standard-
interpretation, unter dem Namen «Gefangenen-Dilemma» bekannt geworden.

*5 Diese Defizienz der Spieltheorie wird von den meisten Kritikern zum Ausgangspunkt
ihrer Kritik gemacht: vgl. etwa A. Rapoport/A. M. Chammah: Prisoner’s Dilemma — A
Study in Conflict and Cooperation (Ann Arbor 1965); A. Rapoport: Two-Person Game
Theory — The Essential Ideas (Michigan/Ann Arbor 1966); H. Arnaszus: Spieltheorie und
Nutzenbegriff aus marxistischer Sicht (Frankfurt a. M. 1974).

26 Man kann sich an diesem Modell auf einzigartige Weise klarmachen, was Rousseau mit
seiner Unterscheidung zwischen volonté générale und volonté de tous und der mysterio-
sen Formel, man miisse die Biirger zwingen, frei zu sein, gemeint haben konnte. Vgl. W. G.
Runciman/A. K. Sen: Games, Justice and the General Will. In: Mind 74 (1965) 554-562. —
Dass ich hier die Einsetzung eines Agenten als unberechtigt erklire, steht nur scheinbar im
Widerspruch mitderanfangseingeriumten Moglichkeit(S. 133f.), unvollkommene morali-
sche Gesinnung durch um so vollkommenere politisch-rechtliche Institutionen wettzuma-
chen. Der geradezu paradoxe Unterschied liegt darin, dass dort—dhnlich wie in Rousseaus
Modell - Kooperation erzwungen werden muss, um das Streben nach Eigennutz zu
bekampfen, hier aber, um Eigennutz iiberhaupt zu erméglichen.

147



Gesetzt, die beiden Akteure wiren beseelt von einem franziskanischen
Altruismus, jeder hitte das Wohl des andern und nur das des andern im
Sinn, wiren sie dann gefeit gegen nicht-rationale Konfliktlosungen? Ein
Blick auf die Matrix unseres Kooperationskonflikts (vgl. Tafel 3) zeigt,
dass die beiden noch schlimmer dran sind als zuvor. B wihlt b, (um A die
Chance von drei Einheiten zu geben), A entscheidet sich fiir a, (um B zwei
Einheiten ermdglichen zu kénnen), und das Resultat ist das schlimmst-
mogliche: (—2, —3).

Zu einer dhnlichen Verkehrung kommt es, wenn die beiden Akteure zu
wenig fiir sich beanspruchen. Nehmen wir z. B. an, sie seien beide Stoiker,
nur um ihre Ataraxie besorgt und deshalb bereit, lieber ihre Ziele aufzuge-
ben, als mit andern in Konflikt zu geraten. Jeder will fiir sich nur die Mini-
mallosung, A wahlt daher a, und B b,. Das Resultat ist wiederum das
katastrophale (—2, —3). — Das gesuchte Prinzip muss offenbar, wie die
recta ratio der Antike, irgendwo in der Mitte liegen: jedem soviel Nutzen
wie moglich und keinem weniger als nétig. Jeder billige dem andern zu,
was er auch sich zubilligen wiirde: keiner nehme mehr als ein Auge fiir ein
Auge, aber keiner halte auch noch die andere Wange hin. Miteinem Wort:
Die nichstliegende Handlungsmaxime ist ein Prinzip, das die gleiche oder
die unparteiische Beriicksichtigung der Interessen aller zum Ziele hat. Ich
will es das Prinzip des unparteiischen Wohiwollens nennen.

Dieses Prinzip ist in der Tat eines der fundamentalsten ethischen Prinzi-
pien. Explizit zum Axiom erhoben wurde es zwar erst in der auf Hume,
Hutchinson und A. Smith zuriickgehenden «Idealen Beobachter Theorie»
der Ethik?’, aber faktisch liegt es den meisten moralischen Prinzipien oder
Theorien zugrunde: der neutestamentlichen «goldenen Regel» ebenso
sehr wie dem modernen Utilitarismus oder der vor allem mit den Namen
von Locke, Rousseau und Kant verbundenen Vertragstheorie, die mit der
gegenwirtig weit diskutierten «Theorie der Gerechtigkeity von John

27 Die «ldeale Beobachter Theorie» vertritt die These, dass unser moralisches Urteil iiber
das, was wir tun sollen, nur dann richtig sei, wenn es dem entspreche, was eine Person
sagen wiirde, die alle Fakten kennt, absolut klarist in ihrem Denken und wohlwollend und
unparteiisch gegeniiber den Personen, die von der in Frage stehenden Handlung betroffen
sind. — Zur modernen Version dieser Theorie vgl. etwa W. Kneale: Objectivity in Morals.
In: W. Sellars/J. Hospers (Hg.): Readings in Ethical Theory (New York 1952) 681-697; R.
Firth: Ethical Absolutism and The Ideal Observer. In: Philosophy and Phenomenological
Research X11 (1951/52) 317-345: dazu die Diskussion zwischen R, B. Brandt und R. Firth,
a.0. XV (1954/55) 4071F., 41411., 4221.; ferner J. Harrison, a. Q. XVII (1956) 256fF.

148



Rawls?® erneut zu philosophischem Ansehen gekommen ist?°. Die Tatsa-
che, dass sich das Prinzip des unparteiischen Wohlwollens einer ungebro-
chenen Tradition erfreut, macht die fiir uns entscheidende Frage um so
dringlicher: Genugt dieses Prinzip, ich will es abkiirzend als das U-Prinzip
bezeichnen, den Rationalitidtsbedingungen eines universalen Konflikt-
losungsverfahrens? Ermoglicht es — um dies an unsern Testfillen zu prii-
fen —, die Kooperationskonflikte und Kooperationsdilemmas, an denen
das Prinzip der Nutzenmaximierung gescheitert ist, auf rationale Weise zu
l6sen?

111

Betrachten wir zunichst das Kooperationsdilemma. Die Losung dieses
Dilemmas durch das U-Prinzip ist so offensichtlich, dass esauf eben diesen
Fall zugeschnitten zu sein scheint: Die einzige Strategie, die den Interes-
sen beider Konfliktparteien im gleichen Masse gerecht wird, ist die Strate-
gie, die ithrem hochsten gemeinsamen Interesse entspricht. In unserem
Beispiel (Tafel 1)ist dies (a,, b,). Falls sich beide Akteure das U-Prinzip zu
eigen gemacht haben, werden daher beide (a,, b,) wihlen und an dieser
Wahl auch festhalten.

28 A Theory of Justice (London/Oxford/New York 1972): dtsch.: Eine Theorie der Gerechtig-
keir (Frankfurt a. M. 1975).

29 Die Vertragstheorie in der modernen Spielart behauptet, moralisch richtig sei,was uns jene
Prinzipien vorschreiben, die von rationalen und wesentlich selbst interessierten Personen
unter den folgenden Bedingungen gewihlt wiirden: Sie haben sich, vor Eintritt in ihre
Gesellschaft, auf die Handlungsprinzipien zu verpflichten, denen sie in ihrem kiinftigen
gesellschaftlichen Leben folgen wollen. Sie kennen dabei nur die allgemeinsten Gegeben-
heiten ihrer kiinftigen Umwelt und ihrer Gesellschaft, und vor allem wissen sie eines
nicht: welche besondere Rolle sie in dieser Gesellschaft spielen werden. — Es ist leicht zu
sehen, dass in einer solchen Vertragsposition eben jene Prinzipien gewihlt werden, die
auch ein «dealer Beobachter» wiihlen wiirde: (1) Die Bedingung, dass die Vertrags-
parteien nicht wissen diirfen, welche Rolle sie im aktuellen Leben zu spielen haben. zwingt
sie zu eben jener Unparteilichkeit, die von einem idealen Beobachter verlangt wird: denn
unparteiisch sein heisst unter anderem, Individuen nicht als Individuen zur Kenntnis
nehmen, und es spielt keine Rolle, ob man dies darum tut, weil man so urteilen so// oder
weil man — aufgrund seiner Unkenntnis — nicht anders urteilen kann. (2) Der Forderung
des Wohlwollens ist in der Vertragssituation durch die Bedingung Rechnung getragen,
dass die Vertragspartner selbstinteressiert sein sollen; denn wenn keiner weiss, wer er
selbst sein wird, liegt es im Interesse eines jeden, das Beste fiir jeden zu wollen.

149



Doch was heisst, den Interessen beider Parteien gerecht werden in
Kooperationskonflikten, in denen die Interessen des einen gegen die Inter-
essen des andern stehen? Kann man, um dies an unserem Beispiel (Tafel 3)
zu demonstrieren, bei einer Wahl zwischen (3, 1) und (1, 2) sich eindeutig
fur die eine oder die andere Strategie entscheiden und diese Entscheidung
mit dem Hinweis auf das U-Prinzip rechtfertigen?

Diese Frage deckt eine Zweideutigkeit des U-Prinzips auf, die cs klar zu
sehen gilt. Das U-Prinzip verlangt zwei Dinge: Es sagt, was getan werden
soll, und zugleich, wie es getan werden soll. Das Was ist geboten durch die
Forderung des Wohlwollens: Es soll jene Strategie gewdhlt werden, die im
maximalen Interesse beider Parteien liegt, und «beider» ist hier kollektiv
zu verstehen: beider zusammengenommen. Das Wie, d.h. die Art und
Weise, in der der kollektive Gesamtnutzen verteilt werden soll, ist durch
das Postulat der Unparteilichkeit geregelt: Die Interessen einer jeden
Partei (distributiv gesprochen) sind gleich zu beriicksichtigen. Doch in
diesem «gleich» liegt die Zweideutigkeit. In der einen Lesart konnte das
Postulat etwa wie folgt formuliert werden:

1. Jeder hat das Recht auf gleiche Befriedigung seiner Interessen (d.h.
man soll dafiir sorgen, dass die Interessen eines jeden gleich befriedigt
werden).

In der andern Lesart dagegen wiirde es lauten:
2. Jeder hat das gleiche Recht auf Befriedigung seiner Interessen.

Diese Formulierungen klingen zwar dhnlich, aber die Differenz kénnte
nicht grosser sein. Dies zeigt sich — wie so oft — am besten durch logische
Formalisierung: x und z seien Variable iiber dem Bereich der Personen; y
eine Variable iiber dem Bereich der Rechte zur Interessenbefriedigung;
Fxy sei zu verstehen als: x kommt y zu. Die Postulate lauten dann:

(1) (dy) (x) (Fxy - (2) (x # z = Fzy))
2) (x) (dy) (Fxy — (2) (x # z - Fzy)).

Unparteilichkeit in der ersten Version verlangt kategorisch, dass jedem ein
Recht, und zwar das gleiche, auf Interessenbefriedigung zukommen soll.
Die zweite Version dagegen spricht hypothetisch: falls jemandem das
Recht auf Beriicksichtigung seiner Interessen zukommt, dann kommt dies
Recht auch jedem andern zu. Doch ob es iiberhaupt jemandem zukommt,
bleibt offen. Diese Version erlaubte es durchaus zu sagen, jeder habe auf

150



die Befriedigung seiner Interessen nur soweit Anrecht, als dies seinem
Verdienst, seinem Rang oder seiner Hautfarbe entspreche. Das Postulat
wiire erst dann verletzt, wenn Personen von gleichem Verdienst und Rang
oder von gleicher Hautfarbe verschieden behandelt wiirden.

Unparteilichkeit in der zweiten Version ist also nichts anderes als das
Prinzip der Universalisierbarkeit oder der formalen Gerechtigkeit, wie es
C. Perelman genannt hat®°. Das Prinzip, Gleiche gleich zu behandeln, sagt
aber bekanntlich nichts dariiber aus, worin die Gleichheit der Gleichen
oder ihre gleiche Behandlung besteht. Unparteilichkeit in der ersten Ver-
sion dagegen lauft auf ein strenges Gleichheitsprinzip hinaus: Wo es um
die Befriedigung von Interessen geht, sind alle gleich und demnach gleich
zu behandeln®!. — Was geschieht nun, wenn diese zwei verschiedenen
Interpretationen mit dem zweiten Teil des U-Prinzips, dem Postulat der
(kollektiven) Maximierung des Nutzens aller, verbunden werden?

Wird die Unparteilichkeit im Sinne des Universalisierbarkeitsprinzips
verstanden, so fiihrt sie, in Verbindung mit der Forderung des Wohlwol-
lens, zu einer wohlbekannten ethischen Theorie: dem Utilitarismus. Im
grossten Interesse aller (kollektiv verstanden) ist notwendigerweise jene
Strategie, deren Gesamtnutzen am grossten ist, und dies ist — falls die Zahl
der in den Konflikt verwickelten Personen gleich bleibt — zugleich auch
jene Strategie, deren Durchschnittsnutzen am grossten ist. Das gleiche
Recht eines jeden auf Beriicksichtigung seiner Interessen ist, im Rahmen
dieser Theorie, das Recht aufjenen Nutzenanteil, der mit dem hochstmog-
lichen Nutzen fiir alle vertraglich ist. In unserem Kooperationskonflikt
z.B. um die Verteilung der Nutzenbetrage (3, 1) und (I, 2) miisste die
Strategie, die zu (3, 1) fithrt, gewdhlt werden (da hier der Gesamtnutzen
am grossten ist), und jede Partei hitte das Recht auf den ihr durch diese
Strategie zufallenden Anteil, nicht auf weniger und nicht auf mehr. A ist
zwar bei dieser Verteilung bevorzugt, aber wenn er zufilligerweise in der
Position von B wiire, so miisste auch er sich mit einer Einheit begniigen.
Anders gesagt, es ist gleichgiiltig, welche Partei den Vor- oder den Nachteil
hat, solange man fur keine Partei eine Ausnahme macht. Unparteilichkeit
in diesem Sinn ist spatestens seit Benthams berithmter Devise «Jeder zihlt

30 Uber die Gerechtigkeit (Miinchen 1967) 221,
1 Diese Zweideutigkeit des Gleichheitsprinzips wurde klar herausgestellt von R. Wollheim:
Equality. In: Proceedings of the Aristotelian Society LVI (1955/56) 281ff.

151



als einer und keiner mehr als einer» ein wesentlicher Bestandteil des Utili-
tarismus32.

Das dem Utilitarismus eigene harmonische Verhiltnis zwischen dem
Anspruch des Wohlwollens und dem der Unparteilichkeit zerbricht, so-
bald Unparteilichkeit im Sinne des Gleichheitsprinzips gedeutet wird.
Wenn jeder das Recht auf gleiche Befriedigung seiner Interessen hat, dann
darf die Maximierung des Nutzens aller nur soweit betrieben werden, als
das Recht eines jeden auf einen gleichen Nutzenanteil gewahrt bleibt.

Nur, was heisst das Recht eines jeden wahren? Diese Redeweise mag
thren Sinn haben, wenn es, wie im Kooperationsdilemma, ein gemeinsa-
mes Interesse an ein und derselben kooperativen Strategie gibt: aber sie
scheint wenig sinnvoll in Kooperationskonflikten. Wenn die Interessen in
bezug auf die anzustrebende kooperative Strategie auseinandergehen,
kann ein Anhidnger des Gleichheitsprinzips nur zwei Losungen anbieten,
und beide sind gleich unannehmbar. Entweder behauptet er, das Prinzip
fordere bloss, Losungen im Interesse aller anzustreben, aber es sage nichts
aus fur jene Fille, wo das Recht der einen oder der andern Partei geopfert
werden miisse. Oder er erklirt das Prinzip als fiir alle Konflikte zustindig
und verbietet kurzerhand, eine Strategie zu wihlen, bei der nicht beide
gleichen Nutzen gewinnen konnen. Die erste Moglichkeit kommt der
Bankrotterklarung gleich, eine moralische Ordnung auf der Grundlage
des unparteiischen Wohlwollens errichten zu konnen, und die zweite
Maglichkeit stiirzt uns bei Kooperationskonflikten in ein neues Dilemma:
Obwohl eine kooperative Losung im Interesse aller liegt und daher gebo-
ten wire, darf keine gewihlt werden, weil dies gegen das Recht einer der
Parteien ginge.

Muss das Gleichheitsprinzip demnach als absurd verworfen werden?
Nicht notwendigerweise, falls wir erlauben, von einem Recht aller auf
gleiche Interessenbefriedigung auch dann zu sprechen, wenn nicht allen
zu ihrem Recht verholfen werden kann. Dass dieser Gebrauch des Begriffs
«Rechty» nicht vollig abwegig ist, beweist die juristische Unterscheidung
zwischen den Rechten im engeren Sinn, die eine ithnen entsprechende
Pflicht implizieren, und den Freiheiten und Privilegien, die dies nicht tun.
Ein Landeigentiimer z.B. hat das Recht, andern den Zutritt zu seinem
Grundstiick zu untersagen, und das Privileg, es nach Belieben betreten zu

32 Vel. J. St. Mill: Utilitarianism (London 1836) c. 5; dtsch.: Gesammelte Werke, iibers. u. hg.
Th. Gomperz, Bd. 1 (1869, ND 1968) 173-200, bes. 198.

152



diirfen: Seinem Recht entspricht die Pflicht der andern, dieses Recht zu
respektieren, aber gegeniiber seinem Privileg gibt es keine entsprechende
Pflicht?3. Diese juristische Analogie ist freilich in einer wesentlichen Hin-
sicht schief: Das einem jeden zugebilligte Recht auf gleiche Beriicksichti-
gung seiner Interessen ist mehr als ein Privileg, von dem man Gebrauch
machen kann, falls man es wiinscht und falls es die Umsténde erlauben. Es
ist ein positives Recht, und als solches muss es fiir jeden gesichert und
geschiitzt werden. Aber man kann es nur schiitzen, indem man es be-
schrankt — zum Schutz des gleichen Rechts der andern. Anders ausge-
driickt: Jedem ist das hochstmogliche Recht zu sichern, das mit dem glei-
chen Recht aller vertraglich ist. Aber was heisst dies? Oder, konkreter
gefragt, wie weit darf die Ungleichheit zwischen dem Nutzenanteil des
einen und dem des andern gehen, damit dieses Postulat noch als erfiillt
betrachtet werden kann? Als Antwort auf diese Frage sind die verschie-
densten Prinzipien vorgeschlagen worden: so etwa das bei den Okonomen
so populidre Pareto-Prinzip oder das in jiingster Zeit von Rawls propa-
gierte Maximinprinzip.

Das Pareto-Prinzip in seiner stiarkeren Version entspricht unserer Effi-
zienzbedingung, in seiner schwécheren Version besagt es, eine koopera-
tive Strategie sei einer andern nur dann vorzuziehen, wenn mindestens
einer sie vorziehe und alle andern indifferent seien. Nach dem Maximin-
prinzip darf eine kooperative Strategie dann und nur dann gewahlt wer-
den, wenn sie von der Person in der schlechtesten Position vorgezogen
wird. Bei einer Alternative zwischen der Nutzenverteilung von (3, 1) und
(2, 1) miissten wir uns also geméass dem Pareto-Prinzip fiir (3, 1) entschei-
den, denn fiir B sind beide Alternativen gleich gut, und A zieht die erste
vor: das Maximinprinzip aber verlangte von uns, indifferent zu bleiben,
weil die Person in der schlechtesten Position keiner den Vorzug geben
kann.

Das Pareto-Prinzip und das Maximinprinzip sind jedoch beileibe nicht
die einzig moglichen Antworten auf das Problem, dem Gleichheitsprinzip
aufsinnvolle Weise nachzukommen. Ebenso nahe ldge eine Art von Versi-
cherungsprinzip: Man sichere der Person in der schlechtesten Position ein
bestimmtes Minimum und folge dann der Priferenz der Person in der
besseren Position. Eine noch adiquatere Losung wire ein Prinzip der

33 Vgl. etwa W. N. Hohfeld: Fundamental Legal Conceptions (New Haven 1923) 36ff.

153



minimalen Differenz: Man wihle jene Strategie, bei der die Differenz der
Nutzenanteile der beiden Akteure am geringsten ist. Angesichts dieser
verwirrenden Vielfalt von méglichen Prinzipien ist der Verdacht nicht von
der Hand zu weisen, dass sich kein bestimmtes Prinzip als das einzig rich-
tige auszeichnen lidsst und dass darum das Gleichheitsprinzip wegen Ver-
letzung der Einzigkeitsbedingung von vornherein als konfliktethisches
Prinzip ausscheidet. Zu allem Uberfluss steht ihm auch die Vollstindig-
keitsbedingung weiterhin im Weg: denn fir alle diese moglichen Prinzi-
pien lassen sich Konfliktfille konstruieren, in denen sie keine Entschei-
dung erlauben.

Die Hoffnung, dem utilitaristischen Prinzip durch Elimination des
Gleichheitsprinzips zu einem raschen Sieg verhelfen zu kénnen, erweist
sich freilich als triigerisch, denn fiir den Ultilitaristen steht die Sache eher
noch schlimmer. Der Utilitarismus ldsst uns fiir die ganze Klasse der
reinen Konflikte entweder ohne Antwort oder dann mit einer iberaus
vieldeutigen Antwort, denn was heisst hier, die Strategie mit dem hochsten
Durchschnittsnutzen wihlen, wenn der Gesamtnutzen fiir jede mogliche
Strategie gleich Null ist? Dasselbe Problem stellt sich zudem auch bei
bestimmten Nicht-Nullsummenspielen, nimlich tiberall dort, wo die zwei
umstrittenen kooperativen Strategien denselben Durchschnitts- oder Ge-
samtnutzen aufweisen. Nicht nur das Gleichheitsprinzip, sondern auch
der Utilitarismus muss daher, um als ernstzunehmender Anwirter fiir die
Rolle eines konfliktethischen Prinzips iiberhaupt in Betracht zu kommen,
vorerst von seinen Zwei- und Mehrdeutigkeiten befreit werden. Doch wie
soll dies geschehen? Der einzig mogliche Ausweg liegt in der Kombination
einer hinreichend grossen Zahl verschiedener Prinzipien. Und damit die
Bedingung der Einzigkeit gewahrt bleibt, muss fiir die verschiedenen
Prinzipien eine Prioritidtenfolge — Rawls spricht von einer serialen oder
lexikalen Ordnung?4 —festgelegt werden: auf das Prinzip zweiter Ordnung
darf erst dann zuriickgegriffen werden, wenn das Prinzip erster Ordnung
keine Entscheidung herbeifithrt, auf das Prinzip dritter Ordnung erst,
wenn das der zweiten Ordnung nicht ausreicht, usw.

Die notige Zahl von Prinzipien zu finden, diirfte einem Anhidnger des
Gleichheitsprinzips nicht schwer fallen, ein Utilitarist dagegen wird in
eine gewisse Verlegenheit geraten. Er kann entweder den Gesamtnutzen

A Theory of Justice, a.0. (Anm. 28) 42fT.

154



oder den Durchschnittsnutzen maximieren, aber damit ist sein Repertoir
an moglichen Prinzipien erschopft. Wenn er sein Prinzip iiber die Runden
bringen will, bleibt ihm nichts anderes iibrig, als bei der Gegenseite Anlei-
hen zu machen und das utilitaristische Prinzip mit irgendwelchen distribu-
tiven Prinzipien zu ergidnzen. Die umgekehrte Moglichkeit muss dann
aber auch dem Egalitaristen zugebilligt werden: Er kann seinerseits das
utilitaristische Prinzip als untergeordnetes Prinzip zulassen. Die Differenz
zwischen den beiden Positionen ist mit dieser Moglichkeit gegenseitiger
Anleihe jedoch nicht im entferntesten behoben; denn der entscheidende
Streitpunkt bleibt nach wie vor, welche Art von Prinzip zum hochsten
Prinzip erklart werden soll: ein utilitaristisches oder ein egalitidres. Ein
Verfechter des Gleichheitsprinzips wird um jeden Preis, und das heisst,
selbst um den Preis eines noch so grossen Verlusts an Gesamt- oder Durch-
schnittsnutzen eine Verteilung zu verhindern suchen, bei der das Recht
des einen dem Recht des andern geopfert wird. Fiir den Ultilitaristen
dagegen zédhlt zunichst nur die Aggregation und nicht die Distribution; er
blickt nur auf die Verluste und Gewinne, aber nicht auf die Personen, die
verlieren oder gewinnen. Bei der Wahl zwischen (101,0) und (50,50) sieht
er nur die zusitzliche Einheit, die mit Hilfe der ersten Strategie zu gewin-
nen ist, der Nicht-Utilitarist aber die Person, die um dieser einen Nutzen-
einheit willen ihren Anteil zu opfern hat.

Gibt es eine Moglichkeit, diesen Konflikt zwischen Ultilitaristen und
Nicht-Utilitaristen zu losen und eine Entscheidung zugunsten der einen
oder der andern Interpretation des U-Prinzips herbeizufithren? Ein Kon-
flikt iiber das zur Losung von Konflikten anzuwendende Entscheidungs-
verfahren unterscheidet sich im Grunde nicht von einem gewdhnlichen
Interessenkonflikt. Die Ziele, die hier aufeinanderprallen, mégen zwar
nicht egoistischer und privater Natur sein, sondern ihren Ursprung in
unpersonlichen Idealen und Wertvorstellungen haben. Man wird auf der
einen Seite von der Wiirde des Menschen, dem Respekt vor Personen und
unverbriichlichen Rechten sprechen und dies auf der andern Seite unter
Berufung aufdas Ideal der Wohlfahrt aller als pure Romantik und Irratio-
nalismus abtun. Aber nach unserer Annahme sind Interessenkonflikte
nicht dadurch definiert, dass die Akteure egoistische, sondern dass sie
lediglich unvereinbare Ziele verfolgen. Ein Prinzipienkonflikt muss daher
grundsitzlich auf dieselbe Weise entschieden werden kdnnen wie ein
privater Interessenkonflikt. Dies stiirzt uns jedoch dann und gerade dann

155



in ein Dilemma, wenn der Streitpunkt die Auslegung des hochsten kon-
fliktethischen Prinzips selbst betrifft; denn dieser Konflikt liesse sich nur
l6sen, wenn er — als bereits gelost vorausgesetzt wiirde. Um zu einer Ent-
scheidung zu kommen, bediirfte es eines hohern, noch umfassenderen
Prinzips. Aber welches konnte noch umfassender sein als das Prinzip des
unparteiischen Wohlwollens, das, seiner Intention nach, alle in gleichem
Masse umfasst?

Ohne das Prinzip des unparteiischen Wohlwollens scheint eine Kon-
fliktethik nicht moglich zu sein, mit ihm aber ebensowenig, denn anstelle
des einen legitimen Prinzips hat man gleich zwei, die beide, wenn sie den
Bedingungen eines konfliktethischen Prinzips geniigen wollen, Einzigkeit
beanspruchen miissen. Fazit: Es gibt zwar rationale Konfliktlésungen,
nidmlich fiir alle jene Konflikte, bei denen man, wie im Fall des Koopera-
tionsdilemmas, von einem hochsten gemeinsamen Interesse sprechen
kann und bei denen daher sowohl utilitaristische wie distributive Prinzi-
pien zum selben Resultat fithren, aber es bleibt der weite Bereich der
Kooperationskonflikte, bei denen die zwei Auslegungen des U-Prinzips
neue Konflikte heraufbeschworen, Konflikte, auf die Max Webers be-
rithmte, aber nicht weiter begriindete These zutrifft, die Frage, wie sie zu
schlichten seien, sei «ganz und gar Sache der Wahl oder des Kompromis-
ses», weil es keinerlei rationales Verfahren irgendwelcher Art gebe, «wel-
ches hier eine Entscheidung geben konnte»?>. Falls meine Argumentation
stichhaltig ist, muss der Gedanke einer moralischen Ordnung endgiiltig
als ein logisch unhaltbarer Traum beiseite gelegt werden: Es gibt kein
moralisches Prinzip, das die minimalsten Bedingungen eines universalen
Konfliktlosungsverfahrens auf konsistente Weise erfiillt.

33 Methodologische Schriften (Frankfurt a. M. 1968) 248.

156



	Über Möglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik

