
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Über Möglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik

Autor: Hügli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

ANTON HÜGLI

Über Möglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik*

Nach einer neuerdings wieder zu Ansehen gekommenen Auffassung von Ethik haben
moralische Prinzipien den Zweck, individuelle und gesellschaftliche Interessenkonflikte zu
harmonisieren. Dieser Artikel versucht den Beweis zu führen, dass eine solche «Konfliktethik»

notwendigerweise scheitern muss: nicht aus anthropologischen Gründen (Unvoll-
kommenheit der menschlichen Natur usw.). sondern schon aus rein logischen Gründen. Der
Beweis wird in drei Schritten geführt: Es werden zunächst die formalen Bedingungen und
die minimalen Rationalitätskriterien herausgearbeitet, denen eine Konfliktethik in jedem
Fall zu genügen hätte, und es wird dann der Bereich der überhaupt in Frage kommenden
substantiellen moralischen Prinzipien abgesteckt. In einem dritten Schritt schliesslich wird
aufgezeigt, dass keines der möglichen Prinzipien den minimalen formalen Kriterien genügen
und jede Konfliktethik mithin nur neue Konflikte erzeugen würde.

Es gibt einen alten philosophischen Traum, der beinahe so alt ist wie die

Philosophie selbst: der rationalistische Traum einer moralisch geordneten
Welt. Nach ihm unterstehen wir alle einem ewigen Gesetz, das da war, ehe

es geschriebene Gesetze oder einen Staat gab, das durch keinen Volksbe-
schluss geändert oder abgeschafft werden kann und das unverbrüchlich
für alle Völker und zu allen Zeiten gilt. Denn dieses Gesetz sei nichts
anderes als die göttliche Vernunft selbst, die der Natur innewohnt, durch
alle Vernunftwesen hindurch geht und ihr Tun und Lassen regelt. «Es

muss», wie der Stoiker Chrysipp zu Beginn seines Werkes über den Nomos

sagt, «die Autorität sein, die bestimmt, was sittlich schön und was hässlich
ist. muss Herr sein und Führer für die von Natur zur staatlichen Gemeinschaft

veranlagten Wesen, und demzufolge die Richtschnur geben für das,

was gerecht und ungerecht ist, indem es befiehlt, was getan werden soll,
und verbietet, was nicht getan werden darf»1.

Heraklit hat diesen Traum als erster klar ausgesprochen - alle menschli-

* Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zurück, den der Autor am 26. Januar 1976 vor der

Philosophischen Gesellschaft Zürich gehalten hat.
1 Chrysipp bei H. v. Arnim: Stoicorum veterum fragmenta (Leipzig 1903) III, 314.

Korrespondenz: Dr. Anton Hügli, Blumenstrasse 16. D-44 Münster.

125



chen Gesetze nähren sich von dem einen göttlichen2 -, in Piatos Staat
erhielt er seine klassische Gestalt, durch die Stoa wurde er zum Allgemeingut,

die Aufklärung erhob ihn zum politischen Programm, Kant verklärte
ihn zur Idee, Hegel versicherte uns seiner Gegenwart im modernen
bürgerlichen Staat, und Marx verhiess uns seine Verwirklichung in der
kommunistischen Gesellschaft. Und wie steht es mit diesem Traum heute?
Nach einer Periode positivistischer Nüchternheit und existentialischer

Verzweiflung hat man erneut wieder zu träumen begonnen3: Habermas
schickt sich an, nach einer neuen Hegeischen Identität des Allgemeinen
und des Besonderen in der postindustriellen Gesellschaft Ausschau zu
halten4, und die Erlanger Schule übt bereits - unter der kundigen Führung
von Lorenzen - die ersten Schritte zur Konstruktion einer dauerhaften
moralischen Ordnung ein5.

Der Inhalt des Traums, von dem ich bisher so pauschal gesprochen
habe, hat sich im Verlaufe der Zeit geändert: seine formalen Wesenszüge
aber sind sich gleich geblieben. Die folgenden vier Grundbedingungen
einer moralischen Ordnung gehören zu den unangefochtenen Glaubensartikeln

rationalistischer Philosophie: (1) Die moralische Ordnung ist
universal: sie gilt nicht nur für alle Menschen und Plätze, sondern auch für
alle vernünftigen Wesen. (2) Eine moralische Ordnung ist total: sie kennt
die Antwort aufjedes zwischen vernünftigen Wesen aufkommende moralische

Problem. (3) Eine moralische Ordnung ist harmonisierend: in ihr
sind die Wünsche und Ziele aller Wesen aufeinander abgestimmt: sie

bilden einen geordneten Kosmos, ein Königreich der Zwecke. (4) Eine
moralische Ordnung ist autonom: sie ist-wie das Corpus mysticum Christi

- keine äussere Ordnung, sondern eine Ordnung der Herzen. Jeder kennt

2 Heraklit. B 114. In: Diels/Kranz: Die Fragmente der Vorsokratiker (61951 I, 176.
3 Vgl. W. Schulz: Philosophie in der veränderten Well (Pfullingen 1972) 736: «Der Begriff

Ordnung ist für viele immer noch mit dem Merkmal der Metaphysik und des Konservativen

behaftet und daher suspekt. Gleichwohl setzt sieh de facto gegenwärtig ein neues

Ordnungsdenken durch ...»
4 Vgl. etwa Habermas' programmatische Rede anlässlich der Verleihung des Hegelpreises

der Stadt Stuttgart. In: J. Habermas/D. Henrich: Zwei Reden (Frankfurt a. M. 1974) 25-
84: ausführlicher in: J. Habermas: Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus
(Frankfurt a. M. 1976) 92-126.

5 Vgl. etwa O. Schwemmer: Philosophie der Praxis. Versuch zur Grundlegung einer Lehre
vom moralischen Argumentieren, in Verbindung mit einer Interpretation der praktischen
Philosophie Kants (Frankfurt a.M. 1971). - Vgl. dazu meine kritische Besprechung: Zur
Erlanger Philosophie der Praxis. In: Studio Philosophica 34 1974) 199-222.

126



seinen Platz, und jeder folgt seinem eigenen Urteil, von niemandem ge-
heissen und durch niemanden gezwungen.

Ich habe eine moralische Ordnung der Welt einen Traum genannt.
Aber findet sich ein Beweis dafür, dass es keine solche Ordnung geben
kann? Diese Frage ist hoffnungslos mehrdeutig. Was heisst, es «gebe»
keine solche Ordnung? Dreierlei kann damit gemeint sein. 1 Die empirische

Aussage, dass man bisher noch keine menschliche Gesellschaft
gefunden habe, in der eine solche Ordnung verwirklicht ist. (2) Die empirische

Unmöglichkeitsbehauptung, es werde - so wie die Natur des
Menschen nun einmal sei - nie möglich sein, eine moralisch geordnete menschliche

Gemeinschaft auszubilden. (3) Die logische Behauptung, eine moralische

Ordnung sei nicht einmal als Ideal möglich, weil sich kein Normensystem

konstruieren lasse, das die notwendigen Bedingungen einer
solchen Ordnung auf konsistente Weise erfülle.

Es gehört zur Definition eines rationalistischen Philosophen, dass er an
die logische Existenz einer moralischen Ordnung glaubt, und es ist eine

philosophiegeschichtliche Tatsache, dass kein solcher Philosoph, nicht
einmal Hegel, wenn man Ritters Interpretation folgen will6, die moralische

Ordnung faktisch schon für verwirklicht hielt. Das philosophische
Hauptproblem der Rationalisten besteht daher darin, eine Erklärung
dafür zu finden, warum das Ideal noch nicht Wirklichkeit geworden ist,

und die Frage zu beantworten, ob es je wirklich werden könne. Nach der

Erklärung für die moralische Unvollkommenheit der menschlichen Welt
brauchten sie allerdings nicht lange zu suchen. Der Mensch und seine

Welt sind nicht gut genug für die Moral. Was die moralische Ordnung
braucht, sind Vernunftwesen, die nicht nur vollkommene ethische
Einsicht besitzen, sondern auch vollkommenes Wissen und vollkommene
Selbstlosigkeit. Aber den Menschen mangelt es an dem einen oder dem
andern oder gar an mehrerem zugleich. Woran genau es ihnen fehlt,
darüber gehen freilich die Ansichten auseinander und dementsprechend
auch darüber, ob die menschliche Unzulänglichkeit je überwunden werden

könne und mit welchen Mitteln sie zu überwinden sei/Falls wir Wesen
sind von der Art der Miltonschen Areopagiten und der Millschen und

Popperschen Liberalen, fehlbar in unserem Urteil und von unvollkomme-

6 Vgl. Hegel und die französische Revolution (1956); abgedruckt in: J. Ritter: Metaphysik
lind Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel (Frankfurt a. M. 1969) 183-255.

127



nem Wissen, aber voll selbstlosen Wahrheitsdranges, dann wird uns nur
unaufhörliche Diskussion und Kritik zu Besserem führen. Falls wir aber

aus demselben krummen Holz geschnitzt sind wie der kantische Mensch,
mit vollkommenem Urteil zwar und vollkommenem Wissen, aber von
unvollkommener Selbstlosigkeit, so hilft womöglich nur eines: die strenge
Zucht des Gesetzes. Und falls die mangelnde Selbstlosigkeit nicht auf die
menschliche Natur, sondern auf die gesellschaftlichen Verhältnisse
zurückzuführen ist, so führt der einzige Weg zur Besserung über gesellschaftliche

Veränderung und Revolution.
Ich habe indes nicht die Absicht, nun alle anthropologischen und ge-

schichtsphilosophischen Kombinationen durchzurechnen, sondern
möchte mich vielmehr dem ihnen zugrundeliegenden rationalistischen
Grunddogma selber zuwenden: Sind die Mängel, die man der menschlichen

Natur anzulasten pflegt, nicht vielleicht bei der Idee einer moralischen

Ordnung selbst zu suchen? Wenn menschliche Vernunft und moralische

Ordnung nicht zueinander passen wollen, liegt es dann tatsächlich
anderUnvollkommenheit unserer Vernunft und nicht eher ander Unvoll-
kommenheit der moralischen Ordnung?

Von den traditionellen rationalistischen Voraussetzungen her lässt sich

diese Frage nicht einmal stellen, geschweige denn beantworten. Wer die
Moral vor dem Forum der Vernunft zur Rechenschaft ziehen will, so

würde ein klassischer Rationalist etwa argumentieren, der nimmt
stillschweigend an. dass es eine aussermoralische oder zumindest eine moralisch

neutrale Vernunft geben könne. Aber ist das Moralisch-Richtige je
etwas anderes als das Vernünftige und das Vernünftige je etwas anderes als

das Moralisch-Richtige?
Diese seltsame Identitätsthese enthält, genau besehen, nicht nur eine,

sondern gleich zwei Behauptungen. (1) Es gibt eine Norm, die alle
rationalen Wesen qua rationale Wesen anerkennen, d. h. die ihr Handeln
bestimmt und der sie den Vorrang geben, wenn immer sie mit einem andern
Ziel kollidiert. (2) Was rationale Wesen wollen, ist per definitionem das,

was moralischerweise getan werden soll. - Beide Behauptungen sind

gleichermassen fragwürdig.
Die erste Behauptung - ich möchte sie die aprioristische These nennen -

besagt, die Anerkennung gewisser Normen sei eine notwendige und
hinreichende Bedingung dafür, dass ein Wesen rational genannt werden
könne. Ihre Zweifelhaftigkeit wird offenkundig, wenn man sich, wie dies

128



etwa C. D. Broad in bezug auf Kant getan hat7, die zwei folgenden Fragen
vorlegt: (a) Gibt es eine Norm, die jedes rationale Wesen anerkennen
würde? (b) Gibt es eine Norm, deren Gültigkeit aus dem Begriff eines

rationalen Wesens erschlossen werden kann? Die Antwort auf die zweite

Frage ist zweifellos negativ: Ein rationales Wesen ist, grob gesprochen, ein

Wesen, das fähig und willens ist, gewisse intellektuelle Operationen zu
verstehen und auszuführen, z. B. Begriffe zu bilden, Aussagen zu machen,
Schlüsse zu ziehen, Begründungen zu geben oder Rechtfertigungen
beizubringen. Aber aus dem Begriff eines solchen Wesens folgt keineswegs, dass

es irgendeinen Schluss als richtig, irgendeine Aussage als wahr oder
irgendeine Norm als gültig anerkennen müsste, geschweige denn einen

bestimmten Schluss, eine bestimmte Aussage oder eine bestimmte Norm.
Positiv beantworten lässt sich hingegen die erste Frage: Eine Aussage oder
eine Norm, falls sie wahr oder gültig ist, würde von einem rationalen
Wesen auch als wahr oder gültig anerkannt werden. Ein rationales Wesen
ist nicht dadurch definiert, dass es die Wahrheit des euklidischen Satzes

einsieht, und dieser Satz ist nicht darum wahr, weil er von einem vernünftigen

Wesen anerkannt wird, sondern umgekehrt: weil der euklidische Satz

wahr ist, wird ihn ein vernünftiges Wesen auch anerkennen. Dasselbe gilt
für die Anerkennung von Normen. Es ist durchaus möglich, dass es gültige
Normen (was dies auch immer heissen mag) gibt, und aus dieser Tatsache

folgte dann, dass sie von vernünftigen Wesen als gültig anerkannt würden,
aber es gibt keine Norm, deren Gültigkeit, wie die aprioristische These

behauptet, aus dem Begriff eines vernünftigen Wesens erschlossen werden
könnte8.

Noch offenkundiger ist die Fragwürdigkeit des zweiten Teils der
rationalistischen Identitätsthese - was vernünftige Wesen wollen, sei das, was
die Moral uns zu tun gebiete. Diese Behauptung ist ein typisches Beispiel

7 Vgl. Five Types of Ethical Theory (London 1930) 1251Ï.
8 Dieses Argument richtet sich auch gegen die sogenannte transzendentale Begründung

ethischer Normen. So versucht etwa Apel die Grundnorm der «wechselseitigen Anerkennung»

damit zu begründen, dass vernünftige Wesen «alle der sprachlichen Kommunikation

fähigen Wesen» als Personen anerkennen müssten, «da sie in all ihren Handlungen
und Äusserungen virtuelle Diskussionspartner sind». In: Transformationen der Philosophie.

II: Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft (Frankfurt a.M. 1973) 400. Aber
selbst wenn es zutrifft, dass die «logische Geltung von Argumenten» nur innerhalb einer
Argumentationsgemeinschaft überprüft werden kann (S. 399), so folgt daraus keineswegs,
dass jeder der sprachlichen Kommunikation Fähige als Mitglied dieser Gemeinschaft
anerkannt werden müsste, sondern nur, dass keiner, der zur Überprüfung von Argumen-

^ Studia philos.. Vol. 37 129



jenes Fehlschlusses, der von Hume erstmals aufgedeckt9 und von Moore
als naturalistischer Fehlschluss bezeichnet wurde10. Das rein faktische
oder deskriptive Urteil «ein rationales Wesen will x» wird gleichgesetzt
mit dem Sollensurteil «x soll getan werden». Aber die Frage, was der Fall
ist, ist völlig verschieden von der Frage, was der Fall sein soll, und die

Antwort auf die erste Frage beantwortet nicht schon die zweite. Es mag
zwar tatsächlich zutreffen, dass ein rationales Wesen immer nur das will,
was getan werden soll, doch aus der Tatsache, dass es x will, folgt ebensowenig,

dass ,v getan werden soll, wie aus der Tatsache, dass ein rationales
Wesen x glaubt, auch schon folgte, dass x wahr ist. Dass rationale Wesen

tatsächlich wollen, was getan werden soll, liesse sich nur durch zwei
getrennte Untersuchungen erweisen: Man müsste erst feststellen, was getan
werden soll, und dann nachweisen, dass ein rationales Wesen de facto
auch tun würde, was getan werden soll. Mit einem Wort: Die These, dass

das Vernünftige auch das Moralisch-Richtige sei, ist keine Voraussetzung,
mit der man beginnen, sondern allenfalls ein Resultat, mit dem man
enden kann; sie ist, technisch gesprochen, keine analytische, sondern eine

synthetische Aussage.
Zusammenfassend also: Der Inhalt moralischer Prinzipien lässt sich

nicht aus dem ableiten, was vernünftige Wesen «immer schon» tun. Rationale

Wesen als solche wollen und tun überhaupt nichts. Sie bedürften
deshalb auch keiner moralischen Ordnung und noch weniger einer
Harmonisierung ihrerZwecke. Das Problem einer moralischen Ordnung stellt
sich nur für Wesen, die nicht bloss rational, sondern auch sinnlich und

körperlich sind, verwundbar durch andere und fähig zu verwunden, weil
sie in einer gemeinsamen körperlichen Welt zu handeln haben, in der sie

sich gegenseitig daran hindern können, das zu sein, zu tun oder zu haben,

was sie zu sein, zu tun oder zu haben wünschen.
Unter diesen und nur unter diesen Bedingungen kann die Frage nach

den rationalsten Prinzipien der Konfliktlösung überhaupt aufkommen:

ten beiträgt oder beitragen kann, von ihr ausgeschlossen werden darf. Ob tatsächlich jeder,
der sprechen kann, diese Bedingung auch schon erfüllt, ist jedoch eine empirische und
keine apriorische Frage, und die faktischen Argumentationsgemeinschaften in Universitäten,

Instituten und Laboratorien mit ihren Initialriten. Geheimsprachen und esoterischen

Ritualen bieten jedenfalls - ob man dies nun bedaure oder nicht - eher das Bild
einer geschlossenen als das einer offenen Gesellschaft.

9 Vgl. A Treatise ofHuman Nature, hg. L. A. Selby/Bigge (Oxford 1888) 111/1. l.S. 469f.
10 Vgl. Prineipia Ethica (Cambridge 1903) Kap. IV.

130



denn als rational handelnde Wesen werden sie die für sie beste Form der

Konfliktlösung nicht nur für den Augenblick, sondern auf lange Sicht

festzulegen versuchen.

Unter diesen Bedingungen wird freilich eine der historisch wirksamsten
Antworten auf das Problem einer moralischen Ordnung von vornherein
hinfällig: der spätestens in den Religionskriegendes 17. Jahrhunderts sich

zersetzende naturrechtliche Gedanke der Antike, dass die Natur einem

jeden seinen Platz und seine Aufgabe in dieser Welt zuweise und dass es

keine Konflikte mehr gebe, wenn jeder das Seine tue und seine Rolle
erfülle. Die Deduktion von Prinzipien aus einer «immer schon» bestehenden

und nur noch zu entdeckenden idealen Ordnung der Natur fiele nicht
nur unter das Verdikt des naturalistischen Fehlschlusses; sie machte auch

unverständlich, wie vernünftige Wesen - und solche haben wir ja vorausgesetzt

- miteinander in Konflikt bleiben können. Entweder haben sie die

richtige Einsicht noch nicht gewonnen, und dann stehen sie mindestens bis
dahin vor demselben Problem wie bisher, oder die Ordnung gibt nicht her,

was sie verspricht. So oder so also: Die Frage nach der besten Lösung ihrer
Konflikte bleibt weiterhin bestehen. Mehr noch: Es leuchtet auch keineswegs

ein, warum diese Lösung in irgendeiner Art von moralischer
Ordnung gesucht werden soll. Bevor man fragt, ob eine moralische Ordnung
die beste Form der Konfliktlösung sein könne, muss man sich erst fragen,
ob sie überhaupt eine Form der Konfliktlösung sein könne. Kann sie es

nicht, so beantwortet sich - nach dem Sollen-impliziert-Können-Prinzip -
auch die Frage, ob sie es soll. Prüfen wir daher ihr Können. Gibt es moralische

Prinzipien, die eine dauerhafte Konfliktlösung garantierten?

I

Was macht eine moralische Ordnung überhaupt aus? Eine moralische

Ordnung im Sinne unserer Bedingungen besteht in einem System von
Normen oder Prinzipien : jener Prinzipien, auf die sich rational handelnde
Personen unter den Bedingungen der Interaktion und der gegenseitigen
Verwundbarkeit zur universellen Regelung ihrer Konflikte verpflichten
würden. Sich einer moralischen Ordnung unterwerfen heisst, in Anlehnung

an Kant gesprochen, sich auf eine Verhaltensweise festlegen, die

man in jeder denkbaren Konfliktsituation und Position zu befolgen ge-

131



denkt und die man von allen befolgt sehen möchte, gleichgültig, welche

sonstigen Absichten, Wünsche oder Ziele man jeweils auch haben wird.
Aus dieser Bestimmung ergeben sich die wesentlichen formalen Merkmale

eines moralischen Prinzips:
(1) Es ist handlungsleitend oder präskriptiv in dem Sinn, dass es nicht

sagt, was ist, sondern was sein soll. Wer ein moralisches Prinzip äussert,

verpflichtet sich selbst, direkt oder indirekt, aufeine Vorschrift oder Direktive

in bezug auf aktuelle oder mögliche Entscheidungen. Entspricht sein

Verhalten nicht dem Prinzip, so spricht dies, im Unterschied zu einem
deskriptiven Prinzip, nicht gegen das Prinzip, sondern gegen sein Verhalten.

(2) Das Prinzip ist universalisierbar: Wer behauptet, er sei moralisch

verpflichtet, x zu tun, sagt damit zugleich, dass auch jeder andere

verpflichtet sei, ,v zu tun, ausser es sei eine relevante Differenz zwischen ihm
und dem andern oder zwischen seiner Situation und der Situation des

andern.

(3) Das Prinzip ist ein letztes Prinzip: Bei einem allfalligen Konflikt
zwischen der Forderung des moralischen Prinzips und der eines andern

Handlungsprinzips gilt die Forderung des moralischen Prinzips".
Nach dieser begrifflichen Klärung kann ich meine Frage etwas präziser

fassen: Gibt es, wie die Anhänger der Idee einer moralischen Ordnung
behaupten, ein universales Prinzip, das von rational handelnden Personen
als höchste handlungsleitende Norm zur Regelung ihrer Konflikte
anerkannt würde?

Welche Prinzipien gewählt würden, hängt wesentlich davon ab, welche

Eigenschaften und Fähigkeiten die moralischen Gesetzgeber von sich als

Adressaten dieser Prinzipien voraussetzen dürfen; denn zwischen der
Situation, in der allgemeine Prinzipien diskutiert und formuliert, und der
Situation, in der sie appliziert werden, besteht ein ebenso grosser Unterschied

wie zwischen der Situation des Schreibtischstrategen und der des

11 Mit diesen drei Bedingungen übernehme ich faktisch die metaethische Theorie des universalen

Präskriptivismus von R. M. Hare: Freedom and Reason (Oxford 1963), aber ohne
dessen sprachanalytischen Voraussetzungen. Ich behaupte nicht, meine Definition eines

moralischen Prinzips sei eine korrekte Analyse der alltagssprachlichen Bedeutung von
dsollen», sondern bloss, es sei eine adäquate Analyse eines bestimmten philosophischen
Verständnisses von Ethik, das ich mit dem Begriff einer moralischen Ordnung zu
kennzeichnen versuchte. Dass sich Hares Ergebnisse dabei so mühelos übertragen lassen,

beweist allenfalls, in welchem Ausmass die Alltagssprache, oder vielleicht eher Hare
selbst, im Banne dieser philosophischen Tradition steht.

132



Offiziers in der Schlacht. Was helfen die ausgeklügeltsten Prinzipien, wenn
ihre Adressaten in der konkreten Situation nicht fähig oder nicht willens
sind, die sich aus ihnen ergebenden Imperative abzuleiten. Mit der
Möglichkeit, dass sie nicht willens sein könnten, sich an die von ihnen gesetzten
Prinzipien zu halten, muss schon deshalb gerechnet werden, weil aus der

Tatsache, dass alle, aufs ganze gesehen, den Zustand bevorzugen, in dem

jeder sich an die vereinbarten Prinzipien hält, keineswegs folgt, dass es für
den Einzelnen in der konkreten Situation nicht noch eine bessere Alternative

geben könnte: den Zustand, in dem alle ausser ihm sich an die vereinbarten

Prinzipien halten.
Welche Annahmen also sollen über die Adressaten der moralischen

Ordnung getroffen werden? Die Antwort ergibt sich aus dem Ziel meiner

Untersuchung. Um zu prüfen, ob es rationale Prinzipien der Konfliktregu-
lierung geben könne, müssen wir von der Annahme idealster Voraussetzungen

ausgehen; denn je vollkommener die Personen, die die moralischen

Prinzipien zu applizieren haben, desto minimaler die Bedingungen,
denen diese Prinzipien genügen müssen, und je minimaler die Bedingungen,

desto aufschlussreicher das Resultat: Wenn sich kein Prinzip finden
lässt, das minimalsten Bedingungen genügt, so wird sich auch kein Prinzip
finden lassen, das schärferen Bedingungen zu genügen vermag.

Ideal sind die Voraussetzungen genau dann, wenn in jeder Konfliktsituation

Einigkeit darüber besteht, wie der Konflikt zu entscheiden ist und

jeder von jedem annehmen darf, dass er sich dem Entscheid beugen wird.
Auf welchem Wege wir uns diese Voraussetzungen realisiert denken, ob
durch die Annahme einer Gesellschaft von moralisch und intellektuell
vollkommenen Personen oder durch die Annahme vollkommenster politischer

und sozialer Institutionen, spielt dabei keine Rolle. Um des

Argumentes willen soll den Adressaten der moralischen Prinzipien all das an
Wissen, Urteilskraft und gutem Willen zugestanden werden, was wir an
realen Menschen so häufig zu vermissen pflegen. Die Voraussetzung
vollkommenen Wissens stellt sicher, dass jeder Adressat die für seine

Entscheidungen erforderlichen Informationen hat: die Voraussetzung
vollkommener Urteilskraft garantiert, dass jeder die Fähigkeit besitzt, universale

Prinzipien in der jeweiligen konkreten Situation anzuwenden, und die

Voraussetzung des guten Willens verbürgt, dass jeder sich selbst dann

normgerecht verhält, wenn dies seinem Eigeninteresse zuwiderläuft, und
dass jeder weiss, dass auch jeder andere sich so verhält. Die Voraussetzung

133



des guten Willens könnte freilich auch durch die Annahme ersetzt werden,
dass die Konfliktentscheidung politischen oder rechtlichen Instanzen

übertragen werden kann, welche genügend Macht und Mittel haben, die

Entscheidung in jedem Fall durchzusetzen, aber weder die Macht noch die

Möglichkeit, ihre Autorität für eigene Zwecke zu missbrauchen.
Meine volle Frage lautet also jetzt: Gesetzt, rationale, voll informierte,

voll urteilsfähige, moralisch gesinnte oder zumindest legal handelnde
Personen hätten sich, unter den Bedingungen der Interaktion und der

gegenseitigen Verwundbarkeit, auf ein universales moralisches Prinzip
zur Lösung oder Beseitigung ihrer künftigen Konflikte zu verpflichten:
welches sind die minimalen Bedingungen, die sie an ein solches
konfliktethisches Prinzip stellen würden? Gibt es ein Prinzip, das diese Bedingungen

auf konsistente Weise erfüllt?
Prüfen wir zuerst den ersten Teil meiner Frage: Welche Bedingungen

hätte das gesuchte konfliktethische Prinzip zu erfüllen?
Die ersten drei Bedingungen ergeben sich aus dem Umstand, dass das

gesuchte Entscheidungsverfahren für alle denkbaren Konfliktparteien
und in jedem Konfliktfall gültig sein soll.

1. Bedingung der Einzigkeit: Für jeden Konflikt gibt es ein und nur ein

Entscheidungsverfahren.

Falls es mehr als ein Verfahren gäbe, bestünde die Möglichkeit, dass es

zu verschiedenen Konfliktlösungen käme. Die eine Lösung könnte dann
im Interesse der einen Partei, die andere im Interesse der andern Partei
sein. Dies führte zu einem neuen Konflikt über das zu verwendende
Verfahren, und es gäbe kein Verfahren, um diesen Konflikt zu beenden12.

2. Bedingung der Vollständigkeil : Für jeden denkbaren Konflikt muss es

eine Lösung geben.
3. Bedingung der Eindeutigkeit: Für jeden Konflikt darf es stets eine und

nur eine Lösung geben.

Diese Bedingung, die sich mit demselben Argument wie Bedingung 1

begründen lässt, schliesst auch alle inkonsistenten Lösungen aus, denn

wenn es nicht verschiedene Lösungen geben darf, kann es auch keine sich
ausschliessende Lösungen geben.

12 Die Einzigkeitsbedingung verlangt nicht, dass in jedem Konfliktfall ein und dasselbe
Verfahren anzuwenden sei, sondern nur, dass niemals mehrere Verfahren zur Anwendung
kommen dürfen, ohne dass feststeht, welches die letzte Entscheidungsinstanz ist.

134



Die restlichen zwei Bedingungen folgen aus der Tautologie, dass ein

begehrendes Wesen seine Wünsche und Bedürfnisse so weit wie möglich
zu befriedigen sucht.

4. Bedingung der Neutralität: Eine Konfliktlösung darf sich nicht ändern,
wenn die Präferenzen der verschiedenen Konfliktparteien vertauscht
würden (wenn z. B. A B's und B A's Präferenzen hätte). Technisch
gesprochen: Eine Konfliktlösung muss invariant sein in bezug auf jede
mögliche Permutation der Präferenzen der jeweiligen Konfliktparteien.

Diese Bedingung soll verhindern, dass eine der Parteien gegen die
Interessen der andern den Ausgang des Konfliktes diktieren kann oder in

irgendeiner andern Form bevorzugt oder privilegiert wird. Ihre Notwendigkeit

lässt sich leicht einsehen : Jeder möchte zwar, dass er selbst oder die

von ihm bevorzugten Individuen oder Gruppen bei einem möglichen
Konflikt den Vorrang haben, aber keiner kann hoffen, dass diese

Privilegierung von den andern akzeptiert würde. Die einzige Möglichkeit, die

eigenen Interessen zu sichern, ist daher die, ein Entscheidungsverfahren
zu wählen, das die Interessen eines jeden auf gleiche Weise berücksichtigt.

- Die Diskrimination bestimmter Individuen oder Gruppen könnte
jedoch selbst dann nicht zur allgemeinen Bedingung des gesuchten
Entscheidungsverfahrens werden, wenn ihr faktisch alle, Diskriminierte und

Diskriminierende, Opfer und Nutzniesser, in gleichem Masse zustimmten,

denn als allgemeine Bedingung müsste sie nicht nur in bestimmten,
sondern in allen Konfliktfällen anwendbar sein, also nicht nur, wenn die

privilegierten oder diskriminierten Gruppen oder Individuen zufälligerweise

Konfliktpartei sind, sondern auch, wenn sie es nicht sind.
Keines weiteren Beweises bedarf die folgende und letzte Bedingung. Sie

verbietet, dass den jeweiligen Konfliktparteien eine Lösung aufgezwungen

wird, die gegen die Interessen aller Beteiligten verstösst.

5. Bedingung der Effizienz: Falls alle Parteien eines Konflikts die Lösung A

der Lösung B vorziehen würden, darfdie Konfliktentscheidung nicht in
der Lösung B hegen.

Jedes dieser fünf Postulate umschreibt eine notwendige, aber nicht
hinreichende Bedingung für die Rationalität eines konfliktethischen Prinzips.

Als rational möchte ich ein Prinzip dann und nur dann bezeichnen,

wenn es alle diese fünf Bedingungen erfüllt.
Mit dieser Definition ist der Rahmen unserer Untersuchung abgesteckt.

135



und wir können nun endgültig zur eigentlichen Frage übergehen : Gibt es

ein rationales konfliktethisches Prinzip? Eine Antwort auf diese Frage ist

zweifellos nur möglich, wenn wir die Gewissheit haben können, alle denkbaren

Prinzipien in Betracht gezogen zu haben. Ich werde daher zunächst
versuchen, einige Klassifikationen vorzunehmen, um so die Klasse der

überhaupt in Frage kommenden Prinzipien einzugrenzen.
Die möglichen Konfliktlösungsverfahren lassen sich in zwei

Hauptgruppen unterteilen: mittelbare und unmittelbare Verfahren. Von mittelbaren

Verfahren spreche ich dann, wenn das Prinzip bloss das Verfahren

nennt, nach dem Konflikte gelöst werden sollen, und erst die Anwendung
des Verfahrens den Konflikt entscheidet; von einem unmittelbaren Verfahren

hingegen, wenn der Konflikt aufgrund des Prinzips allein entschieden
werden kann, d.h. wenn die Anwendung des Prinzips selbst schon das

Verfahren darstellt. Zu den mittelbaren Verfahren gehören die meisten
der gängigen Konfliktlösungsverfahren: Konfliktentscheidung durch die

Ausübung oder Androhung von Gewalt, durch Abstimmung oder
Verhandlung, durch eine übergeordnete Autorität oder durch die Verwendung

von Zufallsmechanismen wie das Los oder die Lotterie. Beispiele für
unmittelbare Verfahren hingegen finden sich selten: Am typischsten wohl
ist der Appell an die Spielregeln zur Entscheidung über die Zulässigkeit
oder Unzulässigkeit von Handlungen oder Zügen innerhalb eines Spiels.

Die drei formalen Bedingungen moralischer Prinzipien - und daran

zeigt sich ihre Formalität - sind an sich mit jedem Konfliktlösungsverfahren

verträglich, vorausgesetzt, dass es universalisiert und zum Prinzip
erhoben wird. Die Devise etwa, Konflikte nur durch Gewalt oder durch
die Androhung von Gewalt zu lösen, ist ein ebenso mögliches moralisches

Prinzip wie der Grundsatz, Konflikte stets durch das Los zu entscheiden.
Sobald man aber die Rationalitätsbedingungen mit ins Spiel bringt,

scheiden die mittelbaren Verfahren unweigerlich aus. Entscheidungsverfahren,

die nach irgendwelchen undurchschaubaren Kriterien Entscheidungen

produzieren, Verstössen gegen mindestens zwei dieser Bedingungen:

die der Effizienz und die der Neutralität. Denn es besteht keine
Gewähr, dass Lösungen erzeugt werden, die auch bei einer Vertauschung der
Präferenzen gleich blieben und niemals gegen die gemeinsamen Interessen

der Konfliktparteien verstiessen. Falls es rationale Entscheidungsverfahren

überhaupt gibt, können sie deshalb nur unter den unmittelbaren
Verfahren gefunden werden. Dieses Ergebnis besagt allerdings nicht, dass

136



Konflikte nicht weiterhin mittelbar gelöst werden könnten, sondern nur.
dass in letzter Instanz immer unmittelbar entschieden werden muss, wenn
ein Konflikt durch die anderen Verfahren nicht entschieden werden kann
oder diese Verfahren selbst zum Gegenstand von Konflikten werden.

Unmittelbare Konfliktlösungsverfahren erfordern von den Akteuren

jene Art von praktischer Überlegung, der sie - als rational Handelnde -
auch ausserhalb jeder Konfliktsituation immer schon folgen. Die
konfliktethischen Prinzipien haben daher dieselbe Funktion wie die Prinzipien
rationaler Wahl. Hier wie dort geht es darum, aus den jeweils offenstehenden

Handlungen jene auszuwählen, die die gegebenen Ziele der Handelnden

am «besten» zu realisieren verspricht: bei den Prinzipien rationaler
Wahl die im Augenblick gegebenen individuellen Ziele, bei den
konfliktethischen Prinzipien die langfristigen Ziele aller. Ein kurzer Blick auf die

Prinzipien rationaler Wahl ist daher wohl am geeignetsten, uns über das

Wesen der gesuchten konfliktethischen Prinzipien Klarheit zu verschaffen.

II

Welches sind die Prinzipien eines rational Handelnden? Dass diese

Frage nicht so leicht zu beantworten ist, beweist die Tatsache, dass dazu

ganze Wissenschaftszweige ins Leben gerufen worden sind: die
Wahrscheinlichkeitstheorie etwa und insbesondere die erst in den letzten
Jahrzehnten entwickelte rationale Entscheidungstheorie und mathematische

Spieltheorie13. Für unsern Zweck genügt es, einige der elementarsten

Grundbegriffe rationaler Wahl zu erörtern. Die schwierige Frage, ob die

13 Das Standardwerk ist nach wie vor: J. von Neumann/O. Morgenstern: Theory ofGames

and Economic Behavior (Princeton 1944,21947). Eine der besten Expositionen der neueren
Entwicklung der Spiel- und Entscheidungstheorie geben R. D. Luce und H. Raiffa: Games

and Decisions (New York/London/Sidney 1957). Eine gute Einführung unter Berücksichtigung

der neuesten Literatur gibt auch W. Stegmüller: Probleme und Resultate der
Wissenschaftstheorie und Analytischen Philosophie IV/1: Personelle Wahrscheinlichkeil und
rationale Entscheidung (Berlin/Heidelberg/New York 1973) 285-385. - Lesenswert ist
auch R. C. Jeffrey: Logik der Entscheidungen (Wien/München 1957). - Zur Anwendung
der Entscheidungstheorie vgl. etwa W. Krelle: Anwendung der Entscheidungstheorie auf
soziale Probleme. In: H. Scholz (Hg.): Die Rolle der Wissenschaft in der modernen Gesellschaft

(Berlin 1969) 159-171: H. Hax (Hg.): Entscheidungen bei unsicheren Erwartungen.
Beiträge zur Theorie der Unternehmung (Köln/Opladen 1970); G. Gäfgen: Formale

137



Prinzipien rationaler Wahl als präskriptiv oder deskriptiv zu nehmen
seien14, wird sich für uns nicht stellen: Da wir rational Handelnde als

Akteure voraussetzen, können diese Prinzipien als Beschreibung ihres

faktischen Verhaltens verstanden werden.
Ein rational Handelnder im Sinne der Entscheidungstheorie muss im

wesentlichen den folgenden Rationalitätskriterien genügen: (1) Er muss
die Konsequenzen der ihm jeweils offenstehenden Handlungsalternativen

kennen, d. h. er muss wissen, was geschieht, wenn er nicht handelt, und

was geschehen wird, wenn er handelt. (2) Er muss eine Präferenzordnung
für seine Handlungskonsequenzen erstellen können, d.h. er muss von

jeder Handlungskonsequenz sagen können, ob er sie - im Vergleich mit
einer beliebigen andern - als besser, schlechter oder gleich gut einstuft.
Die Präferenzordnung muss transitiv sein (wenn die Konsequenz« mindestens

so gut ist wie b, und b mindestens so gut wie c, so muss a mindestens so

gut sein wie c), und sie muss reflexiv sein (jede Alternative muss mindestens

so gut ist wie b und b mindestens so gut wie c, so muss a mindestens so

ordinal wie kardinal ausgedrückt werden, d. h. man kann die Konsequenzen

entweder mit Hilfe eines gewöhnlichen Vergleichs ordnen {x ist besser

als / gleich gut wie y), oder man kann jeder Konsequenz eine bestimmte
Zahl auf einer Präferenzskala zuordnen und dadurch auch die Intensität
der Präferenzen ausdrücken.

Wenn eine Konsequenz höher in der Präferenzordnung steht als eine

andere, so wird von ihr gesagt, dass sie einen höhern Wert oder, in der

üblichen Terminologie ausgedrückt, einen höhern Nutzen habe. Die

Hauptmaxime eines rational Handelnden lautet daher kurz: Wähle jene
Handlung, die den grössten Nutzen bringt! Oder noch kürzer: Maximiere
den zu erwartenden Nutzen!

Um Missverständnissen vorzubeugen: Ein in diesem Sinn rational
Handelnder muss keineswegs ein kalt berechnender Egoist sein, bar jeder
Sympathie und jeden Mitgefühls. Er kann durchaus auf das Wohl anderer
bedacht sein, und unter seinen Zielen können sich die schönsten Ideale

Theorie des politischen Handelns: Wissenschaftliche Politik als rationale Wahl von Strategien.

In: H. Maier u.a. (Hg.): Politik und Wissenschaft (München 1971) 209-257. - Eine

gute Kritik der ethischen Relevanz der Entscheidungs- und Spieltheorie vor allem
aufgrund pragmatischer Überlegungen findet sich in O. Höffe: Strategien der Humanität. Zur
Ethik öffentlicher Entscheidungsprozesse (Freiburg/München 1975) Teil 1.

14 Vgl. etwa W. Stegmüller, a.O. (Anm. 13) 298-306.

138



und die hehrsten Prinzipien befinden. Das Wort «Nutzen» hat zwar einen

gewissen hedonistischen Beigeschmack und ruft Erinnerungen wach an
den Glücksbegriff von Bentham, Mill und Sidgwick. Aber die Maxime
«Maximiere deinen Nutzen» hat mit Glück, Vergnügen und ähnlichem
mehr nicht das Geringste zu schaffen. Sie gilt auch für einen rigorosen
Kantianer, der keinen andern Wunsch hat als den, die Pflicht um der
Pflicht willen zu tun. Die Handlung mit dem höchsten Nutzen ist dann
eben jene, die ihm die Pflicht gebietet.

Berechtigter dagegen scheint ein anderer Vorwurf: Das Prinzip der

Nutzenmaximierung, so wird gelegentlich eingewendet, sei tautologisch
oder zumindest von einer nicht zu überbietenden Simplizität. Dieser
Eindruck ändert sich freilich rasch, wenn man sich das erste Rationalitätskriterium

- die Kenntnis der Handlungskonsequenzen - etwas genauer
ansieht. Nur in den seltensten Fällen können wir die Konsequenzen unserer

Handlungen mit Sicherheit voraussagen: in den meisten Fällen wissen

wir - selbst bei bester Information - nicht, ob der Sachverhalt, den wir mit
unserem Handeln herbeizuführen oder zu verhindern suchen, ohne unser
Zutun tatsächlich eintreten oder unterbleiben würde. Die Entscheidungstheorie

unterscheidet daher drei Arten von Entscheidungen: Entscheidungen

unter Sicherheit, Entscheidungen unter Risiko und Entscheidungen

unter Unsicherheit. Bei Entscheidungen unter Sicherheit glaubt der
Handelnde, die Konsequenzen seiner Handlungen mit Sicherheit voraussagen

zu können. Bei Entscheidungen unter Risiko besteht zwar keine
Gewissheit, aber der Handelnde ist immerhin in der Lage, den möglichen
Umständen und den möglichen Konsequenzen seines Tuns gewisse
Wahrscheinlichkeiten beizumessen. Bei Entscheidungen unter Unsicherheit
kennt er die Situation so schlecht, dass er die verschiedenen möglichen
Konsequenzen seiner Handlungen nicht einmal probalistisch beurteilen
kann.

Für Entscheidungen unter Sicherheit mag die Formel «Maximiere den

zu erwartenden Nutzen» als Handlungsmaxime ausreichen, für die
andern Entscheidungsarten bedarf sie jedoch der Interpretation: denn die

Schwierigkeit liegt hier darin, die Handlung mit dem höchsten möglichen
Nutzen erst zu finden. Für Entscheidungen unter Risiko hat sich eine

allgemein anerkannte Standardlösung herausgebildet: Man ordne jeder
der möglichen Handlungskonsequenzen einen Wahrscheinlichkeitswert
zu und wähle jene Handlung, bei der das mathematische Produkt von

139



Nutzwert und Wahrscheinlichkeitswert am grössten ist15. Über das
rationalste Verfahren bei Entscheidungen unter Unsicherheit besteht dagegen

wenig Einhelligkeit. Auf unserer Suche nach den möglichen konfliktethischen

Prinzipien werden wir uns jedoch vor allem mit dieser Entscheidungsart

beschäftigen müssen.
Jede Entscheidung in einer Konfliktsituation ist, in gewisser Hinsicht,

eine Entscheidung unter Unsicherheit. Dies zeigt sich am besten anhand
einer Analyse von Konfliktsituationen. Zu einem Konflikt kommt es unter
den folgenden zwei Bedingungen: (1) Es sind mindestens zwei Akteure
(Individuen, Gruppen oder Nationen) im Spiel, deren Handlungen derart
miteinander verflochten sind, dass das, was der eine tun kann, von dem

abhängt, was der andere tun wird, und umgekehrt. Die möglichen
Handlungskonsequenzen eines jeden sind daher durch drei Dinge bestimmt:
die Handlungssituation, die Handlungen der andern Akteure und die

eigenen Handlungen. (2) Die beiden Akteure haben verschiedene
Präferenzordnungen für die Konsequenzen ihrer möglichen Handlungskombinationen.

Wären ihre Präferenzordnungen identisch, so käme es nicht zu
einem Konflikt, sondern zu einer spontanen Kooperation: Jeder will
genau das, was der andere auch will.

Gesetzt nun, jeder kenne die Präferenzordnung des andern und jeder
wisse, dass der andere die seine kennt und dass der andere weiss, dass er
dies weiss, usw. Wie kann der einzelne Akteur aufgrund dieser Information

auf rationalste Weise entscheiden, was er tun soll?

Nehmen wir zum Beispiel an. A und B seien zwei Tomatenproduzenten, die den Tomatenmarkt

im Lande X beherrschen. Beide stehen vor der Frage, ob sie die bisherige Produktion
senken oder beibehalten sollen. Schränken beide die Produktion ein. wird der Tomatenpreis
derart in die Höhe getrieben, dass sie beide einen doppelten Gewinn abschöpfen können.
Produziert nur einer weniger, steigt der Preis zwar, aber nicht genug, um sein Weniger an
Produktion wettzumachen. Er verliert, während der andere dank seiner uneingeschränkten
Produktion zu einem dreifachen Gewinn kommt. Jeder möchte seinen Gewinn erhöhen,
aber keiner will zum grossen Verlierer werden. Richtig entscheiden könnte jeder im Grunde
nur. wenn er wüsste, wie der andere entscheiden wird, aber keiner kann die Entscheidung des

andern kennen, bevor er selbst schon entschieden hat. Die Entscheidung wird daher für
jeden zu einer Entscheidung unter Unsicherheit.

Diese Einsicht in den Zusammenhang zwischen Entscheidungen in
Konfliktsituationen und Entscheidungen unter Unsicherheit hilft unserer

15 Das Prinzip der Maximierung von Nutzenerwartung ist erstmals 1738 von D. Bernoulli
formuliert worden. Vgl. dazu H. Schneeweiss: Entscheidungskriterien hei Risiko (Berlin/
Heidelberg/New York 1967).

140



Untersuchung ein wesentliches Stück voran. Falls dem Prinzip der Nut-
zenmaximierung auch für Entscheidungen in Konfliktsituationen eine
sinnvolle Interpretation gegeben werden könnte, hätten wir in ihm ein
erstes konfliktethisches Prinzip gefunden, ein Nullprinzip gleichsam:
denn es verlangt von uns, das zu tun, was wir immer schon tun. Mit ihm zu

beginnen, hat einen guten systematischen Grund. Falls es nicht genügt,
lassen sich, durch zunehmende Verschärfung der moralischen Restriktionen,

schrittweise die weiteren möglichen Prinzipien gewinnen. Die
Hoffnung, dass Nutzenmaximierung zum Grundgesetz einer rational geordneten

Gesellschaft gemacht werden könnte, ist überdies auch historisch
gesehen nicht völlig abwegig. Mandeville kleidete sie in die ironische
These von den privaten Lastern als den öffentlichen Tugenden16, und
A. Smith brachte sie in die ökonomische Theorie ein17. Als eines der
Grundelemente der sogenannten freien Marktwirtschaft beherrscht sie

noch heute weitgehend das politische und ökonomische Denken18. Der
erste erfolgversprechende Versuch, die in dem Prinzip der Nutzenmaximierung

enthaltenen Kriterien für Entscheidungen in Konfliktsituationen
genau zu formulieren, wurde jedoch erst in jüngster Zeit unternommen:
mit der mathematischen Spieltheorie19. Für uns stellt sich daher die

Frage: Genügt das spieltheoretisch interpretierte Nutzenmaximierungs-
prinzip den Bedingungen eines universalen Konfliktlösungsverfahrens20?

Nach der Voraussetzung der Spieltheorie kann jeder Konflikt mit Hilfe
der Präferenzordnungen der beiden Akteure für ihre möglichen
Handlungskombinationen ausgedrückt werden. Zur übersichtlichen Darstellung

wird dabei meist die Form einer Matrix gewählt, deren Zeilen die

16 B. Mandeville: The Fable of the Bees (1724). hg. P. Harth (London 1970) 67, 167, 371.
17 A. Smith: An Inquiry into the Nature and Causes ofthe Wealth ofNations (1776). Cannan-

Ausgabe (New York 1937) 14.
18 Die moderne Nationalökonomie hat sich allerdings von dem ursprünglich rein egoistisch

verstandenen Eigennutz-Axiom weitgehend freigemacht. Vgl. etwa: G. Gäfgen: Theorie
der wirtschaftlichen Entscheidung (Tübingen 71968) 1. Teil.

19 Vgl. die in Anm. 3 genannten Werke. - Zur Anwendung der Spieltheorie auf sozialwissenschaftliche

Probleme vgl. etwa: M. Shubik (Hg.): Game Theory and Related Approaches to
Social Behavior (New York u.a. 1964); dtsch.: Spieltheorie und Sozialwissenschaften
(Hamburg 1965); R. Selten: Anwendungen der Spieltheorie auf die politische Wissenschaft.

In: H. Maier u.a. (Hg.): Politik und Wissenschaft. a.O. (Anm. 13) 287-320.
20 Ich will mich dabei aufdie sogenannten Zwei-Personen-Spiele beschränken. Mehr-Personen-Spiele

lassen sich grundsätzlich, wenn man von dem schwierigen Problem der
Koalitionsbildung absieht, wie Zwei-Personen-Spiele behandeln.

141



möglichen Handlungen des ersten Akteurs und deren Kolonnen die
möglichen Handlungen des zweiten Akteurs repräsentieren. In die Felder der
Matrix werden die kardinal oder ordinal ausgedrückten Präferenzen der
beiden Akteure eingetragen: die des ersten in der linken untern, die des

zweiten in der rechten obern Ecke eines Feldes. Der Konflikt im Beispiel
der beiden Tomatenproduzenten liesse sich demnach wie folgt darstellen
(Tafel 1):

B

A
produziert produziert
weniger gleich viel

b, b2

produziert 2 3

weniger 2 -1
a,

produziert -1 1

gleich viel 3 1

a-,

Für A ist der idealste Fall zweifellos (a2, b, ): Er behält seine bisherige
Produktion bei und B produziert weniger; für B dagegen (a,, b2): Er
produziert wie bisher und A senkt seine Produktion. Für den Einzelnen weniger

ideal, aber für beide gleich erstrebenswert ist (a,, b,): Die Produktion
wird von beiden eingeschränkt. Bedeutend ungünstiger für beide ist es,

wenn keiner die Produktion einschränkt (a2, b2). Für den Einzelnen am
schlimmsten aber sieht es aus, wenn er - wie A im Fall (a,, b2) und B im
Fall (a2, b,) - als einziger die Produktion senkt. Wie soll der einzelne
Produzent entscheiden? Um der überraschenden Antwort der Spieltheorie
ein wenig von ihrer Paradoxie zu nehmen, wollen wir uns das spieltheoretische

Entscheidungsprinzip vorerst an einem einfachem und besser

durchschaubaren Konfliktfall vergegenwärtigen.
Die extremsten und deshalb auch einfachsten Konflikte sind von der

Art des folgenden Beispiels (Tafel 2):

142



B

A
b, b2

Tafel 2
a, -3

3 2
-2

a2 - 1

1 4
-4

Die beiden Akteure haben diametral entgegengesetzte Präferenzordnungen:

Der Gewinn des einen ist der Verlust des andern. Es gibt, im
Unterschied zum vorigen Konflikt, kein einziges gemeinsames Interesse.

Konflikte dieser Art werden in der Spieltheorie <Nullsummenspiele>
genannt (weil die Summe der Nutzenbeträge in jedem Feld der Matrix
gleich Null ist). Ich will sie - zur Abgrenzung von jenen Konflikten, bei
denen es nicht nur entgegengesetzte, sondern auch gemeinsame Interessen

gibt - als reine Konflikte bezeichnen.
Wie würden zwei rationale Akteure im Fall eines reinen Konflikts

entscheiden? Falls jeder, dem Prinzip der Nutzenmaximierung entsprechend,

das für ihn günstigste Resultat herbeizuführen versucht, so wird
keiner sein Ziel erreichen und keiner zu einer Entscheidung kommen. A
müsste z.B. wie folgt überlegen: Das für mich beste Resultat käme dann
zustande, wenn ich a2 und B b2 täte, aber B wird dieses Resultat um jeden
Preis zu vermeiden suchen und deshalb b, wählen. In diesem Fall ist es für
mich aber besser, wenn ich mich für a, entscheide. Doch halt, B wird sich

dies natürlich auch überlegen und mit der Wahl von b2 reagieren. Das

beste für mich wäre also doch, a2 zu tun Und so beginnt die gleiche
Überlegung wieder von vorne. Der einzige Ausweg aus diesem Zirkel ist
das sogenannte Maximin-Prinzip: man entscheide nicht im Hinblick auf
den höchsten möglichen, sondern im Hinblick auf den höchsten sichern

Nutzen, d. h. man wähle jene Handlung, mit der man - gleichgültig, was
der andere auch immer tut - am besten fährt.

A müsste sich also fragen: Welche Handlung sichert mir den höchsten minimalen
Gewinn? Und dies ist offensichtlich a,, denn mit a, gewinnt er im Minimum zwei
Nutzeneinheiten. während a2 nur eine Einheit garantiert. B anderseits müsste sich fragen: Durch
welche Handlung werde ich am wenigsten verlieren? Dies führt ihn zur Wahl von b,: denn
mit b, verliert er im schlimmsten Fall drei, mit b2 hingegen vier Einheiten. Entscheiden sich

143



die Akteure auf diese Weise für die Strategie (a,. b,), so wird sich jeder, wenn er die Entscheidung

des andern zu wissen bekommt, sagen können, dass er, selbst wenn er sie schon im

voraus gekannt hätte, nicht besser hätte entscheiden können. Ihr Konflikt hat eine Lösung
gefunden.

Die Spieltheorie nennt ein Strategienpaar, von dem gilt, dass keiner der
beiden Spieler angesichts der Entscheidung des andern anders gewählt zu
haben wünscht, einen Gleichgewichts- oder Sattelpunkt. Die Frage, ob

jeder Konflikt rational gelöst werden könne, ist daher gleichbedeutend mit
der Frage, ob es für jeden Konflikt einen Gleichgewichtspunkt gebe.

Eines der erstaunlichen Ergebnisse der Spieltheorie ist der Nachweis,
dass es für die meisten reinen Konflikte (Nullsummenspiele) einen

Gleichgewichtspunkt gibt und dass man, falls auch sogenannte gemischte Strategien

als Lösungen zugelassen werden (diese bestehen darin, dass nach

einer bestimmten Häufigkeit zwischen zwei Strategien alterniert wird),
alle reinen Konflikte als gelöst betrachten kann. Grund zum Jubeln
besteht allerdings wenig, denn reine Konflikte kommen in der Wirklichkeit,
das heisst. wenn man von Schach und ähnlichen Spielen absieht, kaum je
vor und sind selbst in Kriegssituationen nicht die Regel. Gegner ohne

gemeinsame Interessen sind ebenso selten wie Freunde ohne divergierende.

Die meisten Konflikte bewegen sich deshalb irgendwo zwischen
den Extremen des reinen Konflikts und der spontanen Kooperation. Sie

gehören zur Klasse der Nicht-Nullsummenspiele oder der gemischten
Konflikte, bei denen die Akteure sowohl gemeinsame wie entgegengesetzte

Präferenzen haben. Gibt es auch für alle gemischten Konflikte eine

Lösung?
Bei reinen Konflikten oder spontaner Kooperation kann jeder Akteur

seine Entscheidung unabhängig vom andern treffen: Eine gegenseitige
Verständigung ist unnötig oder unerwünscht. Bei gemischten Konflikten
dagegen könnten die Akteure durch Kooperation und gegenseitige
Verständigung stets mehr herausholen als im Alleingang. Die entscheidende

Frage ist daher, ob es zur Kooperation kommen und bei ihr bleiben wird,
technisch ausgedrückt, ob es jeweils einen sogenannten kooperativen
Gleichgewichtspunkt gibt: eine gemeinsame Strategie, bei der es im Interesse

jedes einzelnen liegt, dass nicht nur er selbst, sondern auch jeder
andere nicht von ihr abweicht. Betrachten wir das folgende Beispiel (Tafel

3):

144



B

A
b2

Tafel 3

-2

Wählt jeder unabhängig vom andern, so wird sich - nach dem Maximinprinzip - A für a,
entscheiden müssen (Verlust von einer statt von zwei Einheiten) und B für b, (Verlust von
einer statt von drei Einheiten) mit dem Resultat, dass jeder eine Nutzeneinheit verliert.
Kooperation drängt sich auf, da beide die Konsequenzen von (a2, b2) oder (a,, b,) diesem
Resultat vorziehen würden. Sobald sie sich aber zur Kooperation entschliessen. so stehen sie

vor einem neuen Konflikt: denn A möchte die Strategie (a,. b,) befolgt sehen und B (a2, b2).

Wie soll dieser Konflikt entschieden werden? An dieser Frage zerbricht
leider auch die schöne Uniformität der Spieltheorie. Es liegen zwar
zahlreiche Lösungsvorschläge für derartige Kooperationskonflikte, wie ich sie

nennen möchte, vor21, aber diese Vorschläge beruhen alle auf ziemlich
willkürlichen Annahmen. Schwerwiegender und nach meiner Ansicht
entlarvend aber ist die Tatsache, dass stets von dem Postulat Gebrauch

gemacht werden muss, die Lösung habe die den beiden Akteuren zur
Verfügung stehenden Drohmöglichkeiten zu reflektieren.

Nach J. F. Nashs Vorschlag z.B.22 müsste im obigen Konflikt B gegenüber A bevorteilt
werden; denn ein allfälliger Verhandlungsabbruch - so argumentiert Nash - würde A härter
treffen als B. weil B nicht mehr als drei, A dagegen vier Einheiten zu verlieren hätte. B könne
daher A mit der Drohung des Verhandlungsabbruchs unter Druck setzen.

Das Drohpostulat enthüllt das Dilemma, in dem sich die beiden
Akteure befinden, wenn jeder rational im Sinne des Nutzenmaximierungs-
prinzips zu handeln versucht: Das Prinzip fordert von ihnen, dass sie

kooperieren, aber verhindert zugleich, dass sie kooperieren können. Wenn

21 Vgl. etwa H. Raiffa: Arbitration schemes for generalized two-person games. In: H. W.
Kuhn/A. W. Tucker (Hg. ): Contributions to the Theory of Gantes II (Princeton 1953) 361 -

387; R. D. Luce/EI. Raiffa: Games and Decisions. a.O. (Anm. 13) 114-154: L. S. Shapley: A
Value for n-Person Games. In: Kuhn/Tucker, a.O. 307-317; J. F. Nash: Two-Person
Cooperative Games. In: Econometrica 21 (1953) 128-140; R. B. Braithwaite: Theory of
Games as a Toolfor the MoraI Philosopher (Cambridge 1955).

22 Two-Person Cooperative Games a.O. (Anm. 21).

Studia philos.. Vol. 37 145



eine Kooperation doch noch zustande kommt, dann nicht darum, weil sie

ein kooperatives Gleichgewicht gefunden hätten, sondern weil der eine
sich den Drohungen des andern gebeugt und klein beigegeben hat. Dies
bedeutet nicht nur eine Rückkehr zu den von unserer Voraussetzung her
verbotenen Konflikthandlungen, sondern ist auch eine klare Verletzung
der Neutralitätsbedingung. Die Konfliktlösung wird durch den Akteur in
derstärkeren Verhandlungsposition diktiert. Vertauschte man dessen
Präferenzen mit denen des schwächeren Akteurs, so würde der Konflikt
entsprechend anders entschieden23.

Die Schwierigkeit bei Kooperationskonflikten besteht darin, eine für
beide Akteure annehmbare Lösung zu finden. Haben sie sich aber einmal

- auf die eine oder andere Weise - auf eine kooperative Strategie geeinigt,
so ist ihre Lösung ein echter kooperativer Gleichgewichtspunkt: Wer von
ihr abweicht, schadet nicht nur dem andern, sondern auch sich selbst. In
ein noch übleres Dilemma geraten die Akteure jedoch im umgekehrten
Fall: Eine kooperative Lösung lässt sich zwar leicht finden, aber für jeden
gibt es eine mögliche Strategie, mit der er noch besser fahren würde. Eine

gute Illustration dafür ist unser noch immer ungelöstes Ausgangsbeispiel:
der Konflikt der beiden Tomatenproduzenten (vgl. Tafel 1).

Handeln beide im Alleingang, so wird sich A für a2 und B für b2 entschliessen müssen, um
zumindest den bisherigen Gewinn von einer Einheil halten zu können. Es gibt jedoch eine

Strategie, die beide vorziehen würden: die Wahl von (a,, b,). Kooperation, so scheint es,

wäre im Interesse beider, und die Einigung auf eine gemeinsame Strategie problemlos. Aber
dieser Schein trügt. Die von ihnen bevorzugte Strategie ist kein kooperativer Gleichgewichtspunkt:

Jeder kann, falls der andere sich getreu an die Abmachung hält, durch Vertragsbruch
mehr für sich herausholen als durch Vertragstreue: A kann, falls B bei b, bleibt und die
Produktion einschränkt, durch die Wahl von a2, d.h. durch uneingeschränkte Produktion,
einen dreifachen statt bloss einen doppelten Gewinn erzielen, und das Umgekehrte gilt für
B. Beide werden daher, sei es aus Gewinnsucht oder aus gegenseitigem Misstrauen auf die
einzig sichere, aber ihnen im gleichen Masse verhasste Strategie (a2, b2) zurückfallen: (a2. b2)
ist, von der Spieltheorie her gesehen, die einzige rationale Lösung ihres Konllikts.

Was hier als rational gilt, ist ein klarer Verstoss gegen unsere fünfte
Rationalitätsbedingung: die Bedingung der Effizienz. Obwohl es für beide
Akteure eine eindeutig bessere Lösung gäbe, müssen sie sich mit der
schlechtem zufrieden geben.

23 Auf die ethische Fragwürdigkeit der spieltheoretischen Verhandlungsmodelle wurde
schon gelegentlich hingewiesen: vgl. etwa J. R. Lucas: Moralists and Gamesmen. In:
Philosophy 34(1959) 1-11; A. K. Sen: Collective Choice and Social Welfare (San Francisco
1970) 118fF.

146



Das Kooperationsdilemma24 enthüllt auf eine geradezu klassische
Weise die Grenze des Nutzenmaximierungsprinzips: Wenn die Akteure
nur das für sie (individuell) Beste im Auge haben, sind sie nicht in der

Lage, das für sie (kollektiv) Beste zu tun25. Um ihrem Dilemma zu entkommen,

müssten sie auf ein mittelbares Verfahren zurückgreifen: denn da

keiner der Akteure einen hinreichenden Grund hat, den Kooperationsvertrag

zu halten, müssen sie sich erst einen Grund geben, sei es, dass sie sich

gegenseitig für den Fall des Vertragsbruchs irgendwelche Sanktionen
androhen oder dass sie einen Agenten, man ist versucht zu sagen, einen
Souverän26, einsetzen, der für die Einhaltung des Vertrags sorgt.

Die Frage, mit der wir an die Spieltheorie herangegangen sind - kann
das Prinzip der Nutzenmaximierung zum universalen Konfliktlösungsverfahren

werden? - hat eine klare Antwort gefunden: Dieses Prinzip
verletzt mindestens zwei der minimalen Rationalitätsbedingungen eines

universalen Konfliktlösungsverfahrens und muss daher als unannehmbar
verworfen werden. Der eigentliche Gewinn unseres kurzen Ausflugs in die

Spieltheorie liegt jedoch weniger in der nicht eben überraschenden
Feststellung, dass das Prinzip der Nutzenmaximierung als konfliktethisches
Prinzip nicht taugt, sondern vielmehr in der Einsicht, warum es nicht

taugt. Die Schwierigkeiten mit dem Maximierungsprinzip stammen
offensichtlich nicht daher, dass der Nutzen maximiert werden soll, sondern
dass nur der eigene Nutzen maximiert werden soll. Jeder, so scheint es,

müsste entweder weniger für sich oder mehr für andere wollen. Die Frage
ist nur, wie wenig oder wieviel.
24 Dieses von A. W. Tucker erstmals entdeckte Dilemma ist, aufgrund seiner

Standardinterpretation, unter dem Namen «Gefangenen-Dilemma» bekannt geworden.
25 Diese Defizienz der Spieltheorie wird von den meisten Kritikern zum Ausgangspunkt

ihrer Kritik gemacht: vgl. etwa A. Rapoport/A. M. Chammah: Prisoner's Dilemma - A
Study in Conflict and Cooperation (Ann Arbor 1965); A. Rapoport: Two-Person Game

Theory-The Essential Ideas (Michigan/Ann Arbor 1966): H. Arnaszus: Spieltheorie und
Nutzenbegriff aus marxistischer Sicht (Frankfurt a. M. 1974).

26 Man kann sich an diesem Modell auf einzigartige Weise klarmachen, was Rousseau mit
seiner Unterscheidung zwischen volonté générale und volonté de tous und der mysteriösen

Formel, man müsse die Bürger zwingen, frei zu sein, gemeint haben könnte. Vgl. W. G.
Runciman/A. K. Sen: Games, Justice and the General Will. In: Mind 14 1965) 554-562.-
Dass ich hier die Einsetzung eines Agenten als unberechtigt erkläre, steht nur scheinbar im
Widerspruch mit der anfangs eingeräumten Möglichkeit (S. 133f.), unvollkommene moralische

Gesinnung durch um so vollkommenere politisch-rechtliche Institutionen wettzumachen.

Der geradezu paradoxe Unterschied liegt darin, dass dort-ähnlich wie in Rousseaus
Modell - Kooperation erzwungen werden muss, um das Streben nach Eigennutz zu
bekämpfen, hier aber, um Eigennutz überhaupt zu ermöglichen.

147



Gesetzt, die beiden Akteure wären beseelt von einem franziskanischen
Altruismus, jeder hätte das Wohl des andern und nur das des andern im
Sinn, wären sie dann gefeit gegen nicht-rationale Konfliktlösungen? Ein
Blick auf die Matrix unseres Kooperationskonflikts (vgl. Tafel 3) zeigt,
dass die beiden noch schlimmer dran sind als zuvor. B wählt b, (um A die
Chance von drei Einheiten zu geben), A entscheidet sich für a2 (um B zwei
Einheiten ermöglichen zu können), und das Resultat ist das schlimmstmögliche:

— 2, —3).

Zu einer ähnlichen Verkehrung kommt es, wenn die beiden Akteure zu

wenig für sich beanspruchen. Nehmen wir z. B. an, sie seien beide Stoiker,

nur um ihre Ataraxie besorgt und deshalb bereit, lieber ihre Ziele aufzugeben,

als mit andern in Konflikt zu geraten. Jeder will für sich nur die
Minimallösung, A wählt daher a2 und B b,. Das Resultat ist wiederum das

katastrophale — 2, —3). - Das gesuchte Prinzip muss offenbar, wie die

recta ratio der Antike, irgendwo in der Mitte liegen: jedem soviel Nutzen
wie möglich und keinem weniger als nötig. Jeder billige dem andern zu,
was er auch sich zubilligen würde: keiner nehme mehr als ein Auge für ein

Auge, aber keiner halte auch noch die andere Wange hin. Mit einem Wort:
Die nächstliegende Handlungsmaxime ist ein Prinzip, das die gleiche oder
die unparteiische Berücksichtigung der Interessen aller zum Ziele hat. Ich
will es das Prinzip des unparteiischen Wohlwollens nennen.

Dieses Prinzip ist in der Tat eines der fundamentalsten ethischen Prinzipien.

Explizit zum Axiom erhoben wurde es zwar erst in der auf Hume,
Hutchinson und A. Smith zurückgehenden «Idealen Beobachter Theorie»
der Ethik27, aber faktisch liegt es den meisten moralischen Prinzipien oder
Theorien zugrunde: der neutestamentlichen «goldenen Regel» ebenso
sehr wie dem modernen Utilitarismus oder der vor allem mit den Namen
von Locke. Rousseau und Kant verbundenen Vertragstheorie, die mit der

gegenwärtig weit diskutierten «Theorie der Gerechtigkeit» von John

27 Die «Ideale Beobachter Theorie» vertritt die These, dass unser moralisches Urteil über
das, was wir tun sollen, nur dann richtig sei, wenn es dem entspreche, was eine Person

sagen würde, die alle Fakten kennt, absolut klar ist in ihrem Denken und wohlwollend und
unparteiisch gegenüber den Personen, die von der in Frage stehenden Handlung betroffen
sind. - Zur modernen Version dieser Theorie vgl. etwa W. Kneale: Objectivity in Morals.
In: W. Sellars/J. Hospers (Hg.): Readings in Ethical Theory (New York 1952)681-697: R.

Firth: Ethical Absolutism and The Ideal Observer. In: Philosophy and Phenomenological
Research XII 1951/52) 317-345; dazu die Diskussion zwischen R. B. Brandt und R. Firth,
a. O. XV (1954/55) 407ff„ 414ff„ 422ff.; ferner J. Harrison, a.O. XVII (1956) 2561T.

148



Rawls28 erneut zu philosophischem Ansehen gekommen ist29. Die Tatsache.

dass sich das Prinzip des unparteiischen Wohlwollens einer ungebrochenen

Tradition erfreut, macht die für uns entscheidende Frage um so

dringlicher: Genügt dieses Prinzip, ich will es abkürzend als das U-Prinzip
bezeichnen, den Rationalitätsbedingungen eines universalen
Konfliktlösungsverfahrens? Ermöglicht es - um dies an unsern Testfällen zu prüfen

-. die Kooperationskonflikte und Kooperationsdilemmas, an denen
das Prinzip der Nutzenmaximierung gescheitert ist, auf rationale Weise zu
lösen?

III

Betrachten wir zunächst das Kooperationsdilemma. Die Lösung dieses

Dilemmas durch das U-Prinzip ist so offensichtlich, dass es aufeben diesen

Fall zugeschnitten zu sein scheint: Die einzige Strategie, die den Interessen

beider Konfliktparteien im gleichen Masse gerecht wird, ist die Strategie,

die ihrem höchsten gemeinsamen Interesse entspricht. In unserem
Beispiel (Tafel 1 ist dies (a,, b,). Falls sich beide Akteure das U-Prinzip zu

eigen gemacht haben, werden daher beide (a,, b,) wählen und an dieser
Wahl auch festhalten.

28 A Theory ofJustice (London/Oxford/New York 1972): dtsch.: Eine Theorie der Gerechtigkeit

(Frankfurt a. M. 1975).
29 Die Vertragstheorie in der modernen Spielart behauptet, moralisch richtig sei.was uns jene

Prinzipien vorschreiben, die von rationalen und wesentlich selbst interessierten Personen

unter den folgenden Bedingungen gewählt würden: Sie haben sich, vor Eintritt in ihre
Gesellschaft, auf die Handlungsprinzipien zu verpflichten, denen sie in ihrem künftigen
gesellschaftlichen Leben folgen wollen. Sie kennen dabei nur die allgemeinsten Gegebenheiten

ihrer künftigen Umwelt und ihrer Gesellschaft, und vor allem wissen sie eines
nicht: welche besondere Rolle sie in dieser Gesellschaft spielen werden. - Es ist leicht zu
sehen, dass in einer solchen Vertragsposition eben jene Prinzipien gewählt werden, die
auch ein «idealer Beobachter» wählen würde: (1) Die Bedingung, dass die Vertragsparteien

nicht wissen dürfen, welche Rolle sie im aktuellen Leben zu spielen haben, zwingt
sie zu eben jener Unparteilichkeit, die von einem idealen Beobachter verlangt wird; denn

unparteiisch sein heisst unter anderem, Individuen nicht als Individuen zur Kenntnis
nehmen, und es spielt keine Rolle, ob man dies darum tut. weil man so urteilen soll oder
weil man - aufgrund seiner Unkenntnis - nicht anders urteilen kann. (2) Der Forderung
des Wohlwollens ist in der Vertragssituation durch die Bedingung Rechnung getragen,
dass die Vertragspartner selbstinteressiert sein sollen: denn wenn keiner weiss, wer er
selbst sein wird, liegt es im Interesse eines jeden, das Beste für jeden zu wollen.

149



Doch was heisst, den Interessen beider Parteien gerecht werden in

Kooperationskonflikten, in denen die Interessen des einen gegen die Interessen

des andern stehen? Kann man, um dies an unserem Beispiel (Tafel 3)

zu demonstrieren, bei einer Wahl zwischen (3,1) und (1,2) sich eindeutig
für die eine oder die andere Strategie entscheiden und diese Entscheidung
mit dem Hinweis auf das U-Prinzip rechtfertigen?

Diese Frage deckt eine Zweideutigkeit des U-Prinzips auf, die es klar zu
sehen gilt. Das U-Prinzip verlangt zwei Dinge: Es sagt, was getan werden
soll, und zugleich, wie es getan werden soll. Das Was ist geboten durch die

Forderung des Wohlwollens: Es soll jene Strategie gewählt werden, die im
maximalen Interesse beider Parteien liegt, und «beider» ist hier kollektiv
zu verstehen: beider zusammengenommen. Das Wie, d.h. die Art und
Weise, in der der kollektive Gesamtnutzen verteilt werden soll, ist durch
das Postulat der Unparteilichkeit geregelt: Die Interessen einer jeden
Partei (distributiv gesprochen) sind gleich zu berücksichtigen. Doch in
diesem «gleich» liegt die Zweideutigkeit. In der einen Lesart könnte das

Postulat etwa wie folgt formuliert werden:

1. Jeder hat das Recht auf gleiche Befriedigung seiner Interessen (d.h.
man soll dafür sorgen, dass die Interessen eines jeden gleich befriedigt
werden).

In der andern Lesart dagegen würde es lauten:
2. Jeder hat das gleiche Recht auf Befriedigung seiner Interessen.

Diese Formulierungen klingen zwar ähnlich, aber die Differenz könnte
nicht grösser sein. Dies zeigt sich - wie so oft - am besten durch logische
Formalisierung: x und z seien Variable über dem Bereich der Personen: y
eine Variable über dem Bereich der Rechte zur Interessenbefriedigung;
Fxy sei zu verstehen als: x kommt y zu. Die Postulate lauten dann:

1 (3v) (x) (Fxy (z) (x ^ z -* Fzy))
(2) (x) (3 v) (Fxy (z) (x # z -» Fzy)).

Unparteilichkeit in der ersten Version verlangt kategorisch, dass jedem ein
Recht, und zwar das gleiche, auf Interessenbefriedigung zukommen soll.
Die zweite Version dagegen spricht hypothetisch: falls jemandem das

Recht auf Berücksichtigung seiner Interessen zukommt, dann kommt dies

Recht auch jedem andern zu. Doch ob es überhaupt jemandem zukommt,
bleibt offen. Diese Version erlaubte es durchaus zu sagen, jeder habe auf

150



die Befriedigung seiner Interessen nur soweit Anrecht, als dies seinem

Verdienst, seinem Rang oder seiner Hautfarbe entspreche. Das Postulat
wäre erst dann verletzt, wenn Personen von gleichem Verdienst und Rang
oder von gleicher Hautfarbe verschieden behandelt würden.

Unparteilichkeit in der zweiten Version ist also nichts anderes als das

Prinzip der Universalisierbarkeit oder der formalen Gerechtigkeit, wie es

C. Perelman genannt hat30. Das Prinzip, Gleiche gleich zu behandeln, sagt
aber bekanntlich nichts darüber aus, worin die Gleichheit der Gleichen
oder ihre gleiche Behandlung besteht. Unparteilichkeit in der ersten Version

dagegen läuft auf ein strenges Gleichheitsprinzip hinaus: Wo es um
die Befriedigung von Interessen geht, sind alle gleich und demnach gleich
zu behandeln31. - Was geschieht nun, wenn diese zwei verschiedenen

Interpretationen mit dem zweiten Teil des U-Prinzips, dem Postulat der

(kollektiven) Maximierung des Nutzens aller, verbunden werden?
Wird die Unparteilichkeit im Sinne des Universalisierbarkeitsprinzips

verstanden, so führt sie, in Verbindung mit der Forderung des Wohlwollens,

zu einer wohlbekannten ethischen Theorie: dem Utilitarismus. Im
grössten Interesse aller (kollektiv verstanden) ist notwendigerweise jene
Strategie, deren Gesamtnutzen am grössten ist, und dies ist - falls die Zahl
der in den Konflikt verwickelten Personen gleich bleibt - zugleich auch

jene Strategie, deren Durchschnittsnutzen am grössten ist. Das gleiche
Recht eines jeden auf Berücksichtigung seiner Interessen ist, im Rahmen
dieser Theorie, das Recht aufjenen Nutzenanteil, der mit dem höchstmöglichen

Nutzen für alle verträglich ist. In unserem Kooperationskonflikt
z.B. um die Verteilung der Nutzenbeträge (3, 1) und (1, 2) müsste die

Strategie, die zu (3, 1) führt, gewählt werden (da hier der Gesamtnutzen
am grössten ist), und jede Partei hätte das Recht auf den ihr durch diese

Strategie zufallenden Anteil, nicht auf weniger und nicht auf mehr. A ist

zwar bei dieser Verteilung bevorzugt, aber wenn er zufälligerweise in der
Position von B wäre, so müsste auch er sich mit einer Einheit begnügen.
Anders gesagt, es ist gleichgültig, welche Partei den Vor- oder den Nachteil
hat, solange man für keine Partei eine Ausnahme macht. Unparteilichkeit
in diesem Sinn ist spätestens seit Benthams berühmter Devise «Jeder zählt

30 Über die Gerechtigkeit (München 1967) 221T.

31 Diese Zweideutigkeit des Gleichheitsprinzips wurde klar herausgestellt von R. Wollheim :

Equality. In: Proceedings of the Aristotelian Society LVl 1955/56) 281 fT.

151



als einer und keiner mehr als einer» ein wesentlicher Bestandteil des Utili-
tarismus32.

Das dem Utilitarismus eigene harmonische Verhältnis zwischen dem

Anspruch des Wohlwollens und dem der Unparteilichkeit zerbricht,
sobald Unparteilichkeit im Sinne des Gleichheitsprinzips gedeutet wird.
Wenn jeder das Recht aufgleiche Befriedigung seiner Interessen hat, dann
darf die Maximierung des Nutzens aller nur soweit betrieben werden, als

das Recht eines jeden auf einen gleichen Nutzenanteil gewahrt bleibt.
Nur, was heisst das Recht eines jeden wahren? Diese Redeweise mag

ihren Sinn haben, wenn es, wie im Kooperationsdilemma, ein gemeinsames

Interesse an ein und derselben kooperativen Strategie gibt; aber sie

scheint wenig sinnvoll in Kooperationskonflikten. Wenn die Interessen in

bezug auf die anzustrebende kooperative Strategie auseinandergehen,
kann ein Anhänger des Gleichheitsprinzips nur zwei Lösungen anbieten,
und beide sind gleich unannehmbar. Entweder behauptet er, das Prinzip
fordere bloss, Lösungen im Interesse aller anzustreben, aber es sage nichts

aus für jene Fälle, wo das Recht der einen oder der andern Partei geopfert
werden müsse. Oder er erklärt das Prinzip als für alle Konflikte zuständig
und verbietet kurzerhand, eine Strategie zu wählen, bei der nicht beide

gleichen Nutzen gewinnen können. Die erste Möglichkeit kommt der

Bankrotterklärung gleich, eine moralische Ordnung auf der Grundlage
des unparteiischen Wohlwollens errichten zu können, und die zweite

Möglichkeit stürzt uns bei Kooperationskonflikten in ein neues Dilemma:
Obwohl eine kooperative Lösung im Interesse aller liegt und daher geboten

wäre, darf keine gewählt werden, weil dies gegen das Recht einer der
Parteien ginge.

Muss das Gleichheitsprinzip demnach als absurd verworfen werden?
Nicht notwendigerweise, falls wir erlauben, von einem Recht aller auf
gleiche Interessenbefriedigung auch dann zu sprechen, wenn nicht allen
zu ihrem Recht verholfen werden kann. Dass dieser Gebrauch des Begriffs
«Recht» nicht völlig abwegig ist, beweist die juristische Unterscheidung
zwischen den Rechten im engeren Sinn, die eine ihnen entsprechende
Pflicht implizieren, und den Freiheiten und Privilegien, die dies nicht tun.
Ein Landeigentümer z. B. hat das Recht, andern den Zutritt zu seinem
Grundstück zu untersagen, und das Privileg, es nach Belieben betreten zu

32 Vgl. J. St. Mill: Utilitarianism (London 1836) c. 5; dtsch.: Gesammelte Werke, übers, u. hg.
Th. Gomperz, Bd. 1 (1869, ND 1968) 173-200, bes. 198.

152



dürfen: Seinem Recht entspricht die Pflicht der andern, dieses Recht zu

respektieren, aber gegenüber seinem Privileg gibt es keine entsprechende
Pflicht33. Diese juristische Analogie ist freilich in einer wesentlichen
Hinsicht schief: Das einem jeden zugebilligte Recht auf gleiche Berücksichtigung

seiner Interessen ist mehr als ein Privileg, von dem man Gebrauch
machen kann, falls man es wünscht und falls es die Umstände erlauben. Es

ist ein positives Recht, und als solches muss es für jeden gesichert und

geschützt werden. Aber man kann es nur schützen, indem man es

beschränkt - zum Schutz des gleichen Rechts der andern. Anders
ausgedrückt: Jedem ist das höchstmögliche Recht zu sichern, das mit dem
gleichen Recht aller verträglich ist. Aber was heisst dies? Oder, konkreter
gefragt, wie weit darf die Ungleichheit zwischen dem Nutzenanteil des

einen und dem des andern gehen, damit dieses Postulat noch als erfüllt
betrachtet werden kann? Als Antwort auf diese Frage sind die verschiedensten

Prinzipien vorgeschlagen worden: so etwa das bei den Ökonomen
so populäre Pareto-Prinzip oder das in jüngster Zeit von Rawls propagierte

Maximinprinzip.
Das Pareto-Prinzip in seiner stärkeren Version entspricht unserer

Effizienzbedingung, in seiner schwächeren Version besagt es, eine kooperative

Strategie sei einer andern nur dann vorzuziehen, wenn mindestens
einer sie vorziehe und alle andern indifferent seien. Nach dem Maximinprinzip

darf eine kooperative Strategie dann und nur dann gewählt werden,

wenn sie von der Person in der schlechtesten Position vorgezogen
wird. Bei einer Alternative zwischen der Nutzenverteilung von (3, 1) und

(2, 1) müssten wir uns also gemäss dem Pareto-Prinzip für (3, 1) entscheiden,

denn für B sind beide Alternativen gleich gut, und A zieht die erste

vor: das Maximinprinzip aber verlangte von uns, indifferent zu bleiben,
weil die Person in der schlechtesten Position keiner den Vorzug geben
kann.

Das Pareto-Prinzip und das Maximinprinzip sind jedoch beileibe nicht
die einzig möglichen Antworten auf das Problem, dem Gleichheitsprinzip
aufsinnvolle Weise nachzukommen. Ebenso nahe läge eine Art von
Versicherungsprinzip : Man sichere der Person in der schlechtesten Position ein
bestimmtes Minimum und folge dann der Präferenz der Person in der
besseren Position. Eine noch adäquatere Lösung wäre ein Prinzip der

33 Vgl. etwa W. N. Hohfeld: Fundamental Legal Conceptions (New Haven 1923) 36ff.

153



minimalen Differenz: Man wähle jene Strategie, bei der die Differenz der
Nutzenanteile der beiden Akteure am geringsten ist. Angesichts dieser
verwirrenden Vielfalt von möglichen Prinzipien ist der Verdacht nicht von
der Hand zu weisen, dass sich kein bestimmtes Prinzip als das einzig richtige

auszeichnen lässt und dass darum das Gleichheitsprinzip wegen
Verletzung der Einzigkeitsbedingung von vornherein als konfliktethisches

Prinzip ausscheidet. Zu allem Überfluss steht ihm auch die
Vollständigkeitsbedingung weiterhin im Weg: denn für alle diese möglichen Prinzipien

lassen sich Konfliktfälle konstruieren, in denen sie keine Entscheidung

erlauben.
Die Hoffnung, dem utilitaristischen Prinzip durch Elimination des

Gleichheitsprinzips zu einem raschen Sieg verhelfen zu können, erweist
sich freilich als trügerisch, denn für den Utilitaristen steht die Sache eher
noch schlimmer. Der Utilitarismus lässt uns für die ganze Klasse der
reinen Konflikte entweder ohne Antwort oder dann mit einer überaus

vieldeutigen Antwort, denn was heisst hier, die Strategie mit dem höchsten
Durchschnittsnutzen wählen, wenn der Gesamtnutzen für jede mögliche
Strategie gleich Null ist? Dasselbe Problem stellt sich zudem auch bei

bestimmten Nicht-Nullsummenspielen, nämlich überall dort, wo die zwei

umstrittenen kooperativen Strategien denselben Durchschnitts- oder
Gesamtnutzen aufweisen. Nicht nur das Gleichheitsprinzip, sondern auch
der Utilitarismus muss daher, um als ernstzunehmender Anwärter für die
Rolle eines konfliktethischen Prinzips überhaupt in Betracht zu kommen,
vorerst von seinen Zwei- und Mehrdeutigkeiten befreit werden. Doch wie
soll dies geschehen? Der einzig mögliche Ausweg liegt in der Kombination
einer hinreichend grossen Zahl verschiedener Prinzipien. Und damit die

Bedingung der Einzigkeit gewahrt bleibt, muss für die verschiedenen

Prinzipien eine Prioritätenfolge - Rawls spricht von einer serialen oder
lexikalen Ordnung34 - festgelegt werden : aufdas Prinzip zweiter Ordnung
darf erst dann zurückgegriffen werden, wenn das Prinzip erster Ordnung
keine Entscheidung herbeiführt, auf das Prinzip dritter Ordnung erst,

wenn das der zweiten Ordnung nicht ausreicht, usw.
Die nötige Zahl von Prinzipien zu finden, dürfte einem Anhänger des

Gleichheitsprinzips nicht schwer fallen, ein Utilitarist dagegen wird in
eine gewisse Verlegenheit geraten. Er kann entweder den Gesamtnutzen

34 A Theory ofJustice, a. O. (Anm. 28) 42IT.

154



oder den Durchschnittsnutzen maximieren, aber damit ist sein Repertoir
an möglichen Prinzipien erschöpft. Wenn er sein Prinzip über die Runden
bringen will, bleibt ihm nichts anderes übrig, als bei der Gegenseite Anleihen

zu machen und das utilitaristische Prinzip mit irgendwelchen distributiven

Prinzipien zu ergänzen. Die umgekehrte Möglichkeit muss dann
aber auch dem Egalitaristen zugebilligt werden: Er kann seinerseits das

utilitaristische Prinzip als untergeordnetes Prinzip zulassen. Die Differenz
zwischen den beiden Positionen ist mit dieser Möglichkeit gegenseitiger
Anleihe jedoch nicht im entferntesten behoben; denn der entscheidende

Streitpunkt bleibt nach wie vor, welche Art von Prinzip zum höchsten

Prinzip erklärt werden soll: ein utilitaristisches oder ein egalitäres. Ein
Verfechter des Gleichheitsprinzips wird um jeden Preis, und das heisst,
selbst um den Preis eines noch so grossen Verlusts an Gesamt- oder
Durchschnittsnutzen eine Verteilung zu verhindern suchen, bei der das Recht
des einen dem Recht des andern geopfert wird. Für den Utilitaristen
dagegen zählt zunächst nur die Aggregation und nicht die Distribution; er
blickt nur auf die Verluste und Gewinne, aber nicht auf die Personen, die
verlieren oder gewinnen. Bei der Wahl zwischen (101,0) und (50,50) sieht

er nur die zusätzliche Einheit, die mit Hilfe der ersten Strategie zu gewinnen

ist, der Nicht-Utilitarist aber die Person, die um dieser einen Nutzeneinheit

willen ihren Anteil zu opfern hat.

Gibt es eine Möglichkeit, diesen Konflikt zwischen Utilitaristen und
Nicht-Utilitaristen zu lösen und eine Entscheidung zugunsten der einen
oder der andern Interpretation des U-Prinzips herbeizuführen? Ein Konflikt

über das zur Lösung von Konflikten anzuwendende Entscheidungsverfahren

unterscheidet sich im Grunde nicht von einem gewöhnlichen
Interessenkonflikt. Die Ziele, die hier aufeinanderprallen, mögen zwar
nicht egoistischer und privater Natur sein, sondern ihren Ursprung in

unpersönlichen Idealen und Wertvorstellungen haben. Man wird auf der
einen Seite von der Würde des Menschen, dem Respekt vor Personen und
unverbrüchlichen Rechten sprechen und dies auf der andern Seite unter
Berufung aufdas Ideal der Wohlfahrt aller als pure Romantik und
Irrationalismus abtun. Aber nach unserer Annahme sind Interessenkonflikte
nicht dadurch definiert, dass die Akteure egoistische, sondern dass sie

lediglich unvereinbare Ziele verfolgen. Ein Prinzipienkonflikt muss daher

grundsätzlich auf dieselbe Weise entschieden werden können wie ein

privater Interessenkonflikt. Dies stürzt uns jedoch dann und gerade dann

155



in ein Dilemma, wenn der Streitpunkt die Auslegung des höchsten
konfliktethischen Prinzips selbst betrifft: denn dieser Konflikt liesse sich nur
lösen, wenn er - als bereits gelöst vorausgesetzt würde. Um zu einer
Entscheidung zu kommen, bedürfte es eines höhern, noch umfassenderen

Prinzips. Aber welches könnte noch umfassender sein als das Prinzip des

unparteiischen Wohlwollens, das, seiner Intention nach, alle in gleichem
Masse umfasst?

Ohne das Prinzip des unparteiischen Wohlwollens scheint eine
Konfliktethik nicht möglich zu sein, mit ihm aber ebensowenig, denn anstelle
des einen legitimen Prinzips hat man gleich zwei, die beide, wenn sie den

Bedingungen eines konfliktethischen Prinzips genügen wollen, Einzigkeit
beanspruchen müssen. Fazit: Es gibt zwar rationale Konfliktlösungen,
nämlich für alle jene Konflikte, bei denen man, wie im Fall des

Kooperationsdilemmas, von einem höchsten gemeinsamen Interesse sprechen
kann und bei denen daher sowohl utilitaristische wie distributive Prinzipien

zum selben Resultat führen, aber es bleibt der weite Bereich der

Kooperationskonflikte, bei denen die zwei Auslegungen des U-Prinzips
neue Konflikte heraufbeschwören, Konflikte, auf die Max Webers
berühmte, aber nicht weiter begründete These zutrifft, die Frage, wie sie zu
schlichten seien, sei «ganz und gar Sache der Wahl oder des Kompromisses»,

weil es keinerlei rationales Verfahren irgendwelcher Art gebe, «welches

hier eine Entscheidung geben könnte»35. Falls meine Argumentation
stichhaltig ist, muss der Gedanke einer moralischen Ordnung endgültig
als ein logisch unhaltbarer Traum beiseite gelegt werden: Es gibt kein
moralisches Prinzip, das die minimalsten Bedingungen eines universalen

Konfliktlösungsverfahrens auf konsistente Weise erfüllt.

35 Methodologische Schriften (Frankfurt a. M. 1968) 248.

156


	Über Möglichkeiten und Grenzen einer Konfliktethik

