
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Intersubjektive Verantwortung : phänomenologische Rechtfertigung
eines ethischen Rechtfertigungsprinzips

Autor: Holenstein, Elmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

ELMAR HOLENSTEIN

Intersubjektive Verantwortung
Phänomenologische Rechtfertigung eines ethischen

Rechtfertigungsprinzips*

Die phänomenologische Forderung der Ergänzung der individuellen Evidenz durch den

intersubjektiven Konsens als Wahrheitskriterium wie als Rechtfertigungsprinzip für ethische
Entscheidungen stützt sich auf eine radikalisierte Analyse der Evidenz von Erkenntnissen
selber. Zur vollen Evidenz eines Erkenntnisgegenstandes gehört die Thematisierung seiner
Bezogenheit nicht nur auf mich, das aktual erkennende Subjekt, sondern auch auf alle
möglichen andern Subjekte mit ihren je andern Gesichtspunkten. In der Übereinstimmung
der verschiedenen Gesichtspunkte konstituiert sich objektive Geltung, d. h. etwas, das nicht
nur für mich und jetzt gilt, sondern fürjedermann und jederzeit Geltung hat. Ein Dialog, bei
dem man sich auf die sprachlichen Bekenntnisse und Behauptungen der andern beschränkt,
reicht zur Feststellung der Übereinstimmung nicht aus. Zur Ausschaltung von möglichen
Missverständnissen ist das Verstehen des andern durch die Beobachtung seines Verhaltens
zu überprüfen. Das hermeneutische Ideal, den Dialogpartner stets nur als Person und
niemals als Untersuchungsobjekt zu behandeln, hält weder der positiv wissenschaftlichen
noch der phänomenologischen Analyse einer ausgewiesenen 'Fremderfahrung' stand.

Bei der Diskussion ethischer Fragen, z.B. der aktuellen Dreiheit von
Abtreibung, Euthanasie und Militärdienstverweigerung, fällt eine
merkwürdige Diskrepanz auf zwischen der Argumentation von Politikern, Ärzten,

aber auch von engagierten Schriftstellern, alle nicht-professionelle
Theoretiker der Ethik, und der Argumentation von Philosophen, die sich

von Berufs wegen und mit professionellen Methoden mit der theoretischen

Grundlegung der Ethik befassen.

Die erste Gruppe appelliert an das persönliche Gewissen als die letzte

Entscheidungsinstanz. Moralische Anerkennung verdient, wer sein Handeln

nicht nach seinen Bedürfnissen, sondern nach den Überzeugungen
seines Gewissens richtet. In der zweiten Gruppe ist, abgesehen von einer
Sektion traditioneller, meist religiös gebundener Philosophen, der Begriff

'Antrittsrede als Privatdozent an der Universität Zürich am 26. Juni 1976.

Korrespondenz: Prof. Dr. Elmar Holenstein. Hustacltring 75, D-4630 Bochum

109



<Gewissen> fast gänzlich verschwunden. Genauso wie die individuelle
subjektive Evidenz in Sachfragen gilt das Gewissen in ethischen
Wertfragen nicht mehr länger als eine zuverlässige Instanz. Will man sicher

gehen, darf man sich nicht mit seinen persönlichen Evidenzen begnügen,
sondern hat sich an dem zu orientieren, was einen intersubjektiven Konsens

zu finden vermag, was man im Eingehen auf die Argumente anderer

intersubjektiv zu verantworten imstande ist.

In nicht-philosophischen Diskussionen wird kaum je Notiz genommen
von der separaten Entwicklung der ethischen Grundlagenforschung, die

unter Philosophen im kontinentaleuropäischen Raum seit einem guten
Jahrzehnt, im angelsächsischen Bereich schon früher eingesetzt hat: ein

für die Philosophen nicht eben ermutigendes Zeichen für die Wirksamkeit
ihrer Denkarbeit. Man fragt sich, ob die neue Position noch immer zuwenig

schlüssig und griffig vorgetragen wird. Es verstärkt sich auch der
Eindruck, dass sie bereits mit der gleichen dogmatoiden Selbstverständlichkeit

eingenommen wird, mit der zuvor die alte Position gehalten worden
ist. So ist man nicht verwundert, bei jüngeren Autoren, die mit der
Übersiedlung in das Lager der Philosophen die neue Grundlegung der Ethik
nicht blind übernehmen wollen, die nach Rat Ausschau haltende
Standortbestimmung zu lesen: «Der Kontext der intersubjektiven Rechtfertigung

ist der weiteste und allgemeinste, der denkbar ist, stellt aber selbst
eine Norm dar, die erklärt und begründet werden muss» (Weisshaupt
1974: 95)'. In der Tat lassen die gängigen Begründungen Wesentliches zu
wünschen übrig.

1. Konsenstheorien

1. Die Erlanger Schule mit ihren Begründern Lorenzen und Kamiah
gehört in Deutschland zu den tatkräftigsten Promotoren der Konsenstheorie.

Sie stützt sich einerseits auf das Verifikationsprinzip der modernen

Naturwissenschaft, nach dem eine Aussage nur dann anerkannt wird,
«wenn sie der [methodischen] Nachprüfung durch jedermann standhält»
(Kamiah 1962: 127), andererseits auf den traditionellen Begriff der «vérités

de raison» mit ihrem universalen Geltungsanspruch. Das Prinzip der

1 Vgl. unten unter Bibliographie.

110



intersubjektiven Universalität wird dann - ebenfalls in der Tradition der
rationalistischen Philosophie - vom Wissen von Sachverhalten auf das

Verständnis von Normen ausgedehnt.
Das Verifikationsprinzip der Wissenschaften hat sich auf eine so

eindrückliche Weise bewährt, dass es niemand ernsthaft in Zweifel ziehen

wird. Eine praktische Bewährung ist jedoch nicht auch schon eine
erkenntnistheoretisch zufriedenstellende Begründung. Das Verifikationsprinzip
der Wissenschaften ist erkenntnistheoretisch unterbestimmt, ebenso wie
die spekulative These von der Universalität rationaler Wahrheiten, bei der

man zudem eine explizitere Trennung wünschen würde zwischen der

'objektiven' Universalität im Sinne ihrer Geltung «in allen möglichen
Welten», d.h. für alle möglichen Aktualisierungen einer Kategorie, und
der 'subjektiven' Universalität im Sinne ihrer Geltung für alle vernünftigen

Wesen, denen die Bedeutung der entsprechenden Kategorie zugänglich

ist. (Der Satz, dass die Winkelsumme des Dreiecks der Summe zweier
rechter Winkel gleichkommt, ist 'objektiv' universal, insofern er für alle

möglichen euklidischen Dreiecke, die man sich denken kann, gilt, und

zugleich 'subjektiv' universal, insofern er bei allen möglichen Subjekten,
die ein solches Dreieck vergegenwärtigen, Anerkennung zu finden
beansprucht.)

2. Die eindrücklichste Infragestellung der Verlässlichkeit von
individuellen Evidenzen stützt sich auf soziologische und psychoanalytische
Befunde. Evidenzen sind, mehr als der Einzelne es wahrhaben möchte,

von persönlichen Interessen geleitet. Die egoistischen Bedürfnisse, gegen
deren Priorität sich das Gewissen zur Wehr setzt, sind nur die Spitze eines

Eisberges und im übrigen ein willkommenes Alibi, sich selber die

Durchsichtigkeit und Selbstbeherrschung der eigenen Interessen vorzutäuschen.
Neben den bewussten Interessen gibt es unbewusste Interessen, die sich

dem Gewissen nicht offen und frontal entgegenstellen, sondern ihm durch
eine geschickte Ablenkung auf Argumente, mit denen ein erwünschtes

Ereignis sekundär rationalisiert werden kann, die eigentlichen Motive und
die rationalen Gegenargumente abblenden. Die These der Psychoanalyse
geht bekanntlich dahin, dass der Einzelne nicht in der Lage ist, seine

Handlungsmotivationen ohne die Gefahr der Selbsttäuschung zu analysieren.

Dazu hat er sich andern zu stellen, die von seinen persönlichen
Bedürfnissen und Interessen nicht betroffen sind.

Diese Befunde genügen an sich, um das persönliche Gewissen als letzte

111



ethische Entscheidungsinstanz zu desavouieren. Sie haben zudem den

Vorteil, dass sie leichter zugänglich sind als die phänomenologische
Argumentation, die als Hauptthese dieses Referates vorgelegt werden soll.
Deren Stärke liegt jedoch für jemand, der es auf philosophische Gründlichkeit

abgesehen hat. darin, dass sie die intersubjektive Ausweisung
nicht nur negativ aus dem Versagen der subjektiven Einsicht begründet,
sondern aus der Struktur der allen Rechtfertigungen zugrunde liegenden
Evidenz selber.

3. Die anspruchsvollste Begründung der Intersubjektivität von
ethischen Normen kommt von Karl-Otto Apel (1976: 116ff.). Die Intersubjektivität

von Normen wird nicht erst in einem Diskurs argumentativ gerechtfertigt.

So etwas wie ein Diskurs ist ohne die implizite Anerkennung von
ethischen Geboten wie der Ehrlichkeit durch sämtliche Kommunikationspartner

gar nicht möglich. Ethische Normen sind nicht das Ergebnis einer

intersubjektiven Kommunikation, sondern - wie es in einem der intersubjektiven

Verständlichkeit nicht sonderlich entgegenkommenden
Gelehrtendeutsch heisst - ihre transzendentalpragmatische Bedingung der
Möglichkeit. Der Einwand, dass man sich ja nicht auf einen argumentativen
Diskurs einzulassen braucht, zieht nicht. Jemand, der nicht argumentiert,
ist, wie Apel, Aristoteles zitierend, zu bedenken gibt, nicht als ein Mensch,
sondern «von vornherein gleichsam wie eine Pflanze» anzusehen.

Apels Begründung gleicht der Widerlegung des skeptischen Satzes «Es

gibt keine Erkenntnis» mit dem Hinweis, dass die Behauptung des Skeptikers

gerade voraussetzt, was sie leugnet. Sie teilt mit dieser die Stärke und
die Schwächen aller mit widersprüchlichen Implikationen argumentierenden

Beweisführungen. Ihre Stärke liegt im apodiktischen Charakter,
der dem Widerspruchsgesetz eigen ist. Ihre eine Schwäche besteht jedoch
darin, dass die Ausweitung der gewonnenen Geltung über das jeweilige
Argumentationsbeispiel hinaus - die Behauptung des Skeptikers im einen

Fall, das intersubjektive Gespräch im andern Fall - überhaupt nicht
gesichert ist, und ihre andere Schwäche, dass nur ein 'Dass', aber kein

genügendes 'Wie' und 'Warum' aufgezeigt ist. Bei der Widerlegung der

skeptischen Behauptung «Es gibt keine Erkenntnis» wird überhaupt kein

positives 'Warum' geboten, bei Apels Begründung der Ethik nur ein

bedingtes (die Ehrlichkeit als eine Bedingung der Wahrheitsfindung), jedoch
gerade nicht ein absolutes, unbedingtes, wie das im Anspruch von
ethischen Normen liegt. Die einzige Bedingtheit, die ethische Normen zulas-

112



sen, ist negativer Art, die Rücksicht auf rivalisierende ethische Normen in
einer konkreten Situation, wenn etwa das Leben eines Menschen nur mit
einer Unehrlichkeit zu retten ist.

IL Phänomenologische Begründung der Konsenstheorie

Die phänomenologische Rechtfertigung des Intersubjektivitätsprin-
zips, die nun an der Reihe ist, zeichnet sich gegenüber den drei bisher

angeführten Begründungsstrategien durch zweierlei aus. Sie bietet eine

positive Begründung für die geforderte Intersubjektivität, und sie mag die

Verbindung mit der traditionellen Gewissensethik zu wahren, von der ja
auch die Konsenstheorie nicht völlig absehen kann, soll die Übernahme
eines intersubjektiven Konsenses durch die einzelnen Teilnehmer nicht in

autoritätsgläubiger Unterwürfigkeit einer Mehrheit gegenüber, sondern
ihrerseits kritisch erfolgen. Der Übergang von der Gewissensethik zur
Ethik des intersubjektiven Konsenses stützt sich auf eine radikalisierte
Analyse gerade jenes Rechtfertigungsprinzips, von dem auch eine rationale

Gewissensethik ihren Ausgang nimmt.
Es ist die Einsicht, die Husserl (1913: 43) als «Prinzip aller Prinzipien»

formuliert hat, nämlich «dass jede originär gebende Anschauung eine

Rechtsquelle der Erkenntnis sei, dass alles, was sich uns in der 'Intuition'
originär darbietet, einfach hinzunehmen sei, als was es sich gibt». Es

handelt sich um ein Prinzip, dessen Stichfestigkeit jedermann selber
überprüfen kann. Was mir seiner Struktur nach voll durchsichtig ist, etwa eine

elementare arithmetische Wahrheit, an dem kann ich, solange die Evidenz
anhält, grundsätzlich nicht zweifeln. Das Kreuz dieses Prinzips ist nur,
dass uns herzlich wenig in der erforderlichen vollen Evidenz gegeben ist
und mit der von den ethischen Normen beanspruchten Objektivität
eigentlich überhaupt nichts.

Zur evidenten Gegebenheit eines Gegenstandes gehört immer auch die

Mitgegebenheit seines Bezugs zum erkennenden Subjekt. Augenfällig ist

dieser Subjektbezug in der sinnlichen Erfahrung, wo er sich in der Per-

spektivität des visuell Wahrgenommenenen manifestiert. Die Analyse der

Dingwahrnehmung zeigt nun sehr bald, dass zu den Dingen nicht nur der

Bezug zum Gesichtspunkt, den das Subjekt zufällig besetzt hält, gehört,
sondern der Verweis auf eine unendliche Reihe von andern Gesichts-

8 Studia philos.. Vol. 37 113



punkten, von denen aus die Welt der Dinge ebenfalls betrachtet werden
kann. Es ist mir unmöglich, alle diese Gesichtspunkte abzulaufen. Das
Evidenzdefizit wird jedoch dadurch gemildert, dass es andere Subjekte
gibt, die die Möglichkeit haben, wenigstens einen Teil dieser Gesichtspunkte

einzunehmen. Meine antizipierte Dingwahrnehmung von diesen
zusätzlichen Blickpunkten aus können von ihnen berichtigt oder bestätigt
werden. Die als Rechtsquelle der Erkenntnis geforderte Evidenz verweist
mich an andere Subjekte, an deren Zustimmung zu meinen in jeder Erfahrung

und in jeder Erkenntnis vorgenommenen Präsumtionen.
Dies trifft erst recht für eine Erkenntnis zu, die Anspruch auf Objektivität
erhebt. Objektiv ist, in positiver Wendung, was 'an sich' gilt, und in

negativer Abgrenzung, was nicht nur gerade jetzt und 'für mich' gilt. Objektivität

impliziert als Geltung Überzeitlichkeit und Transsubjektivität.
Verwunderlich ist nun, dass Elusserl, der Überzeitlichkeit und Intersub-

jektivität schon sehr früh und häufig miteinander als Korrelate der Objektivität

anführt, das prinzipielle Evidenzdefizit, das sie für eine objektive
Erkenntnis mit sich führen, nur für die Überzeitlichkeit explizit zu Wort
kommen lässt. Im Spätwerk (Formale und transzendentale Logik) (1929:
239) spricht er von «einer peinlichen und doch unvermeidlichen Relativität,

einer Vorläufigkeit statt der erstrebten Endgültigkeit» aller Evidenz.
Ansichseiendes lässt sich als solches subjektiv dadurch ausweisen, dass

man immer wieder auf es zurückkommen kann. Ansichsein konstituiert
sich im Subjekt durch die iterative Deckung seiner Gegebenheitsweisen.
Das ist. wie Elusserl jetzt (a.O. 157) einprägsam formuliert, «eine offenbare

Idealisierung, da de facto niemand immer wieder kann».

Angesichts der abschätzigen Klassifizierung von Husserls Wahrheitstheorie

als einer individualistischen Evidenztheorie seitens der
Konsenstheoretiker ist abermals verwunderlich, dass noch kein Phänomenologe
die explizite Ausweitung der Rechtfertigungsproblematik von der Dimension

der Überzeitlichkeit auf die Schwesterdimension der Intersubjektivi-
tät vorgenommen hat. Die Notwendigkeit der intersubjektiven Ausweitung

der Evidenz- und Rechtfertigungsproblematik, aber auch der
präsumtive, auf ein im Unendlichen liegendes Ideal vorgreifende Charakter
eines intersubjektiven Konsenses liegt in Husserls langen Ausführungen
zur Evidenz- und Intersubjektivitätsproblematik geradezu auf der Hand.
Sie drängt sich jedem Dissertanten, der nicht am Buchstaben hängen
bleibt, auf (vgl. Holenstein 1972: 72f.).

114



Exkurs: Ebenso unhaltbar wie die Behandlung der Evidenz- und der
Konsenstheorie nicht als komplementärer, sondern als alternativer und
rivalisierender Theorien ist die Ausdehnung der wechselseitigen
Ausschliesslichkeit auf die beiden andern bedeutenden Wahrheitstheorien,
die Korrespondenz- und die Kohärenztheorie. Das wird offenbar, sobald

man nach einem Kriterium für die Unterscheidung zwischen einem
berechtigten und einem unberechtigten Konsens Ausschau hält. Wollte
jeder Einzelne seinen Konsens mit nichts anderem als der Einigkeit aller
übrigen Kommunikationspartner rechtfertigen, hätte man den lasterhaftesten

Zirkel der gesamten Philosophiegeschichte vor sich. Die neuere
Kritik der Korrespondenztheorie stützt sich auf die zugegebenermassen
nicht leicht überwindbare Schwierigkeit, den Begriff der Wirklichkeit
unabhängig vom Begriff der 'wahren Aussage' einzuführen2. Einen Ansatz

dazu bildet der Nachweis, dass die Prädikation keine nicht-hintergehbare

Operation ist, wie das von den vielen Logizisten unter den neueren
Wissenschaftstheoretikern (vgl. Mittelstrass 1968: 60) erkenntnispsychologisch

naiv angenommen wird; sie ist es kognitiv nicht und nicht einmal
sprachlich. Sprachgenetisch geht die Modifikation ('rotes Haus') der
Prädikation ('Das Haus ist rot') voraus. Bevor etwas zum Subjekt von (wahren)

Prädikationen wird, erscheint es als ein Substrat von (relationalen)
Eigenschaften. Die Realität dieser Eigenschaften ist bei mathematischen
und logischen Entitäten in ihrer Kohärenz fundiert, bei realen Entitäten in
ihrer kausalen Abhängigkeit von der Einwirkung umgebender Entitäten
und bei beiden neben dieser inneren Konsistenz in ihrer Resistenz gegenüber

subjektiven Einflussmassnahmen, deren Resultat sich immer wieder
als blosser Schein vor der eigengesetzlichen Wirklichkeit verflüchtigt. Die
von der Korrespondenzfrage losgelöste Konsenstheorie stützt sich auf ein
blosses subjektives und faktisch keineswegs notwendiges Korrelat einer
wahren Aussage, das mit der Begründung der Wahrheit so wenig gemein
hat wie ein Symptom mit der Krankheitsursache. Ein historischer Konsens
ist aufgrund seiner vielfachen Bewährung nur praktisch, niemals jedoch,
wie das Habermas (1971: 129) behauptet, auch theoretisch ein zureichendes

Wahrheitskriterium.

2 «Ein Sachverhalt ist ein wirklicher Sachverhalt genau dann, wenn eine Aussage, die ihn
vergegenwärtigt, wahr ist» (Kamlah 1962: 120).

115



III. Die Idealisierungen der Konsenstheorie

Die Konsenstheorie steckt voller Idealisierungen, so sehr, dass man auf
den pessimistischen Verdacht gestossen wird, dass die Teufel der
individualistischen Evidenztheorie, die man mit soviel Eloquenz gebrandmarkt
und ausgetrieben hat, auf der neuen intersubjektiven Ebene des Konsenses

mit Verstärkung wiedergekehrt sind. Zwei empfindliche Beeinträchtigungen

des Konsensprinzips werden von seinen Verfechtern ausdrücklich
in Rechnung gestellt, die prinzipielle Unabgeschlossenheit der intersubjektiven

Beratung - es ist unmöglich, die Meinung aller Vernunftbegabten
einzuholen, zumal man ausser an die vergangenen auch noch an die

zukünftigen Generationen als potentielle Kommunikationspartner zu denken

hat - und die faktische Unrealisierbarkeit eines freien, chancengleichen,

durch keine weder offene noch geheime Verführungen, Privilegien
und Sanktionen verfälschten Diskurses. Die Konsequenzen freilich, die
sich aus diesen Einschränkungen für die Wahrheitssuche und die rationale

Verantwortung von Handlungsnormen ergeben, sind nur minimal
abgesteckt und gezogen worden. Gerade das ist vordringlich. Der normative,
jede Argumentation leitende Vorgriff auf eine ideale Sprechsituation, die

antizipatorische Unterstellung ihrer Realität, kann zwar überzeugend
(vgl. Habermas 1971: 122ff., 141) als eine konstitutive Notwendigkeit für
die Durchführung eines konkreten Diskurses aufgewiesen werden. Von
dieser normativen Funktion abgesehen stellt sich jedoch alsbald die Frage
ein: Was nützen uns sterblichen Erdenbewohnern die Regeln der
Konsensbildung und Zielsetzungen, die in Utopia für eine klassenlose Gesellschaft

und im Himmel für Engel praktikabel sind, wenn wir uns in einer

spätkapitalistischen oder frühstaatsmonopolistischen, jedenfalls in einer
verrotteten und sich von einer Krise in die nächste verfahrenden Welt
zurechtzufinden haben? Die Gefahr ist, dass abstrakte Geltungsansprüche

Illusionen wecken und mehr schaden als nützen3.

Beim Umschauen nach einer Orientierungshilfe in diesem weithin
undurchsichtigen Problemkomplex bin ich auf eine politologische Studie zur

3 Ein praktisches Problem liegt auch darin, dass die Überprüfung der Transsubjektivität
einer Aussage sehr bald in Monotonie ausartet, von der sich die Mehrheit gelangweilt
abwendet. Sie verpasst dabei erst allmählich sich ansammelnde Schwierigkeiten, die eines

Tages einen wachen Kopf, etwa mit dem Namen Einstein, auf grundlegend neue Einsichten

bringen.

116



Totalrevision der Schweizerischen Bundesverfassung von Raimund E.

Germann (1975) gestossen. Staatsverfassungen gehören bekanntlich seit

Plato zu den vornehmsten Themen und Aufgaben oder zumindest Interessen

der Philosophie. Dazu bietet sich die Schweiz mit ihrer direkten Demokratie

und ihrem ausgeprägten Föderalismus, mit dem, was man hierzulande

'Konkordanzdemokratie' nennt, als eine verheissungsvolle Fundgrube

für die Konkretisierung oder, wie man im wörtlichen Sinn sagen
könnte, 'Säkularisierung' der Konsenstheorie an. Eine Verfassungsrevision

wird in der Schweiz durch ein breit angelegtes Vernehmlassungsver-
fahren, also eine Art intersubjektiver Argumentensammlung und -Sichtung

eingeleitet. Aus der Prozedur, die zum Zwecke der Totalrevision der
Bundesverfassung seit 1967 im Gange ist, hat Germann äusserst
bedenkenswerte Folgerungen zur Optimalisierung einer demokratischen
Willensbildung vorgelegt. Sie haben mit den Maximen wenig gemein, die von
den philosophischen Konsenstheoretikern von der utopischen Sprechsituation

her, in der sich jeder gleich, frei und zurechnungsfähig zu Wort
meldet, insinuiert werden. Zum Teil laufen sie diesen diametral entgegen.
So ist es ratsam, von vornherein auf thematische Vollständigkeit zu
verzichten. Die Diskussion wäre von niemand zu bewältigen. Sie würde in der
komplexen Fülle der Probleme ersticken. Das bedeutet aber gleichfalls,
dass von vornherein Anliegen gewisser Gruppen zu kurz kommen4. -
Innovationschancen verringern sich, wenn sich die Reformvorschläge
nicht mit den Interessen strategisch wichtiger Gruppen vertragen. - Dem
Wissenschaftler fällt die Aufgabe zu, den politischen Konsens, der sich am
ehesten einstellt, nämlich den Konsens, dass Sachzwänge einfach keine
Änderung zulassen, zu brechen, indem er mit dem Entwurf von
Alternativmodellen zum Gesamtsystem neue Handlungsmöglichkeiten sichtbar
macht. Bevor entschieden wird, was notwendig ist, ist abzuklären, was

möglich ist.

In diesem Zusammenhang ist auch auf die reiche Literatur über die
Vor- und Nachteile des Proporz- und des Majorzsystems bei Wahlen zu
verweisen. Wenn es keinen einstimmigen Konsens gibt, was ist dann von
allen Implikationen her vernünftiger, die Begünstigung von
Mehrheitsverhältnissen oder der Vielheit unterschiedlicher Anliegen? Das Majorz-

4 Gruppen vertreten keineswegs nur partikulare Interessen, sondern sehr oft (vgl.
Abtreibungsgegner, Kriegsdienstverweigerer) Anliegen, die sie für allgemeinverpflichtend halten.

117



system privilegiert mässige Programme, da in der Regel nur solche eine

absolute Mehrheit finden. Proporzsysteme, die gerechter zu sein scheinen,

ermöglichen in Krisenzeiten über unheilige Allianzen die Machtergreifung

extremistischer Formationen. Eine Behauptung geht dahin, dass

dem Faschismus bislang nur in Staaten mit einem Proporzsystem die

Machtübernahme auf legalem Weg gelungen ist, obwohl Rechtsextremisten

in Staaten mit dem Majorzsystem keineswegs weniger zahlreich sind.
Mehr als diese bloss tentative Absteckung von Konsequenzen, die sich aus
der Irrealität des einstimmigen Konsenses ergeben, ist an dieser Stelle nicht
möglich.

IV. Die hermeneutische Idealisierung des Dialogs

Eine dritte Idealisierung der Konsenstheorie wird von ihren Verfechtern

ebenfalls ungenügend problematisiert. Gemeint ist der durchgängig
dialogische Charakter der intersubjektiven Rechtfertigung. Wenn ethische

Fragen zur Untersuchung anstehen, ist das dialogische Vorgehen
noch zusätzlich gefordert durch den «praktischen Imperativ» Kants
(1785: 429), niemals eine Person, weder die eigene noch die eines andern
bloss als Mittel, sondern jederzeit zugleich als Zweck zu behandeln. Die
dialogische Idealisierung verbietet, einem Kommunikationspartner un-
bewusste Motive zu unterschieben, die sich seiner Zurechnungsfähigkeit
entziehen. Ansonsten würden wir ihn als ein Objekt behandeln, «über das

wir mit dritten kommunizieren können, aber eben nicht mit ihm selber».

«Wir supponieren», so Habermas (1971: 119, 128), «dass die Subjekte

sagen können, welcher Norm sie folgen und warum sie diese Norm als

gerechtfertigt akzeptieren.» «Wir lassen kein Motiv zu, das die Subjekte
nicht nötigenfalls selbst zu ihrer Rechtfertigung mitteilen könnten.» Zwei
Ausnahmen werden freilich akzeptiert, Fälle individueller und kollektiver
Pathologie. Hier haben Psychoanalyse und Ideologiekritik den ungestörten

Zugang zu den Intentionen des eigenen Handelns gegen Widerstände
freizulegen, denen mit einem blossen Dialog nicht beizukommen ist. Der
die Selbsterkenntnis blockierende Widerstand muss zuerst abgebaut werden,

gegebenenfalls, wenn man die Erfahrungen der Psychiatrie
mitberücksichtigt, durch medizinische Eingriffe, die neue affektive Verhältnisse

ermöglichen, jedenfalls in Abstützung auf Theorien, die der phänomeno-

118



logischen Selbstreflexion und dem hermeneutischen Gespräch nur
teilweise zugänglich sind.

Vertreter der älteren, existentialistischen Dialogphilosophie würden
sich kaum wundern, dass gerade von der Husserlschen Phänomenologie
her Vorbehalte gegen eine dialogische Konzeption des intersubjektiven
Erfahrungsaustausches angemeldet werden. Husserls Intersubjektivitäts-
analysen wird der Vorwurfgemacht, dass sie den andern objektivieren und

verdinglichen, sind doch nach Husserl für die Fremderfahrung die
gleichen Kategorien massgebend wie für die Dingerfahrung. Zum unmittelbar

präsenten Leibkörper des andern werden zusätzliche Gehalte ap-
präsentiert, und zwar durch eine assoziative Übertragung und
Verallgemeinerung selbsterlebter Intentionen. Selbst wenn man eine unmittelbare
Erfahrung von Personalem nicht ausschliesst, kann man sich doch davon

überzeugen, dass die von Husserl analysierte objektivierende Fremderfahrung

eine wesentliche, ständige und nicht-überkommbare Begleitform
ist, den andern zu verstehen. Die Inkongruenz zwischen sprachlichen
Aussagen und expressiver Mimik und Gestik auf der einen Seite und

Handlungen auf der andern Seite, die den psychisch Kranken so sehr

kennzeichnet, ist in nicht-krankhaften Formen ein sehr allgemeines
Phänomen. Nicht nur Politiker hören die (An-)Klage5, ein Ding zu sagen und
ein anderes zu tun. Selbst wenn man eine Verallgemeinerung der
Diskrepanz zwischen Wort und Tat für zu pessimistisch, wenn nicht gar für
zynisch hält, wird man doch beistimmen müssen, dass zumindest eine

Inkongruenz in bezug aufdie Verständlichkeit besteht. Gänzlich unreflek-
tiert ändern wir immer wieder unsere Einstellung zum Kommunikationspartner

und verlegen uns offen oder diskret auf eine Beobachtung seines

Tuns, nicht weil wir ihm misstrauen und noch weniger in der unmenschlichen

Absicht, ihn zu verdinglichen, sondern einfach um uns zu vergewissern,

ob wir seine Sprache und seinen Ausdruck auch richtig verstehen,
oder sogar bloss, um ihn rascher zu verstehen. Wir realisieren das vor
allem im Kontakt mit Kindern und Jugendlichen und mit Angehörigen

5 «Nach [Murray] Edelmann geht im Konflikt zwischen Interessen häufig 'die Rhetorik
zugunsten der einen Seite und der Entscheid zugunsten der andern'. Die eine Gruppierung
gewänne handfeste Resultate in der Auseinandersetzung, während die Gegenseite mit
Symbolen beschwichtigt würde. Deshalb sei es von grösster Wichtigkeit, bei politischen
Aktivitäten jeweils genau zu untersuchen, ob deren Elauptfunktion symbolisch oder wirklich

sei» (Germann 1975: 116).

119



anderer Kulturen mit uns fremden Ausdrucksformen und
Argumentationsstrategien. Immer wieder entpuppen sich Konsense, zu denen man
mit Fremden erstaunlich rasch gelangt, als Pseudokonsense, beruhend auf
Selbstmissverständnissen und Fehleinschätzungen des Partners. Der
Entwicklungspsychologe Kohlberg (1971: 181) berichtet, wie ein 17jähriger
einer moralischen Überlegung, die sich nach seiner, Kohlbergs, Hierar-
chie von moralischen Urteilen auf der altruistischen Stufe 6 befindet,

spontan zustimmt, mit seiner eigenen Formulierung jedoch gleichzeitig
verrät, dass er sie ahnungslos als eine Argumentation verstanden hat, die

auf der sehr egozentrischen Stufe 2 zu plazieren ist. Damit soll nicht
insinuiert werden, dass man jeden Neuling, bevor man ihn am allgemeinen
ethischen Diskurs teilnehmen lässt, aufdie für eine vernünftige Argumentation

erforderliche affektive Reife und kognitive Kompetenz zu testen

hat, obwohl bekanntlich solche Tests für die Aufnahme in wirtschaftliche
Entscheidungsgremien immer mehr eingeführt werden. Es soll nur die
Tatsache festgehalten werden, dass jeder vernünftige Diskurs zumindest
eine virtuelle Objektivierung des Partners impliziert.

Die Evidenz, die zur intersubjektiven Rechtfertigung einer Erkenntnis
gefordert ist, erstreckt sich also auch auf die Übereinstimmung zwischen
dem Verständnis der Sprache und des Ausdrucks des andern und der

Beobachtung seines Tuns. Nun mehren sich harte Indizien, dass selbst der
Ansatz der traditionellen Phänomenologie für eine solche dualistische

Erfahrung des andern noch zu eng ist. Für die klassische Phänomenologie
gilt der Grundsatz, allein in Betracht zu ziehen, was in reiner Anschauung
zugänglich ist, und alles zur bewusstseinsimmanenten Erfahrung theoretisch

Hinzuapperzipierte, wie etwa ihr neurologisches Substrat und dessen

physikalische Kausation, aus ihrer Struktur- und Motivationsanalyse
auszuklammern. Neuere sozio- und neurolinguistische Befunde legen nahe,
dass die traditionelle Handhabung der phänomenologischen Reduktion
unser Wissen über die Grundlagen des menschlichen Handelns nicht nur
unnötig einschränkt, sondern darüber hinaus bodenlosen motivationalen
bzw. hermeneutischen Interpretationen Vorschub leistet6.

Zwei Beispiele: Dialektforscher liessen sich von New Yorkern sagen,
dass sie kein postvokalisches /r/ gebrauchen, dass für sie also die Ausspra-

6 Das eigentliche phänomenologische Anliegen einer nicht-kausalen und nicht-physikalisti-
schen Strukturanalyse vermag die geforderte Überschreitung der traditionellen
phänomenologischen Reduktion durchaus mitzuhalten. Vgl. Holenstein 1976: 11411'.

120



che von <source> und <sauce> identisch ist. Nachfolgende spektrographi-
sche Aufzeichnungen zeigten dagegen einen regelmässigen Unterschied
in der Aussprache der beiden Vokalkerne von <source> und <sauce>, der
mit dem Unterschied in der Aussprache der gleichen Vokalkerne in
andern Dialekten übereinstimmt, in denen das postvokalische /r/ noch
immer hörbar ist. Solche Diskrepanzen zwischen der eigenen
Sprechbehandlung und ihrer Wahrnehmung und Beurteilung sind wiederholt
festgestellt worden (Labov 1975: 109f.). Das zweite Beispiel: Die amerikanischen

Sprachforscher Lenneberg und Roberts fanden, dass Zuni-India-
ner, die nur ein Wort für Gelb und Orange kennen, gelbe und orangefarbige

Farbmuster mit grösserer Mühe auseinanderhalten als englisch
sprechende Personen, die dafür zwei verschiedene Wörter haben. Der Befund
wurde weithin mit Befriedigung zur Kenntnis genommen, bestätigte er
doch eine der wenigen Thesen, in denen sich traditionelle Linguisten,
sprachanalytische und hermeneutische Philosophen einig wussten, die
These von der sprachlichen Determination unserer Welterfahrung, ja
vielleicht unserer gesamten Weltanschauung. Leider steht ausgerechnet
diese These, die so viele einander fremde und feindliche Lager vereinigt,
unter Dogmaverdacht. Zwei Forscher an der ETFI, von Wattenwyl und

Zollinger (unveröffentlicht), stellten fest, dass die Quechi-Indianer, die

nur ein Wort für Blau und Grün haben, die beiden Farben in
Wahrnehmungstests doch mehrheitlich unterscheiden. Sollten sich diese Ergebnisse

in weiteren Untersuchungen bestätigen, läge eine Verhaltensdiskrepanz

zwischen verschiedenen Volksgruppen vor, bei der keine
Introspektion, kein hermeneutisches Gespräch und auch keine durch
psychoanalytische Erkenntnisse und Prozeduren angereicherte 'Tiefenhermeneutik'

Aufklärung verschaffen dürfte. Von Wattenwyl und Zollinger
halten dagegen eine neurologische Erklärung bereit, die einige Plausibili-
tät in Anspruch nehmen kann. Elektroretinogramme zeigen, dass grüne
und blaue Farbmuster neurophysiologisch von zwei verschiedenen Elek-

tropotentialen 'behandelt' werden, während ein orangefarbiges Muster
zugleich den Gelb/Blau-Rezeptor (wie ein gelbes Muster) und den Rot/
Grün-Rezeptor stimuliert. Für das menschliche Gehirn sind also Gelb
und Orange einander ähnlicher als Grün und Blau. Die Farbwahrnehmung

scheint weniger sprachlich als neurologisch determiniert zu sein.

In diesen Beispielen stehen sprachliche und nicht ethische Regeln und
Normen auf dem Spiel. Und glücklicherweise ist es so, dass sprachliche

121



Regelunkenntnis und Regelverstösse gemeinhin - von spezifischen
Situationen abgesehen - nicht als ein moralisches Versagen geächtet sind. Mit
den beiden Beispielen war nur beabsichtigt, eine in Philosophenkreisen
mit einer starken humanistischen und vor allem idealistischen Tradition
noch immer weitverbreitete Vertrauensseligkeit in bezug auf klassische

phänomenologische und hermeneutische Erkenntnismodelle grundsätzlich

anzuschlagen.
Andere soziolinguistische Befunde dürften sich ohne weiteres auf

moraltheoretisches Gelände extrapolieren lassen: Wer eine sozial geächtete

Sprachform gebraucht, tendiert dazu, diese Tatsache bei sich selber und
ihm nahestehenden Personen zu überhören (Labov 1975: 107). Umgekehrt

macht das Bewusstsein vom Gebrauch solcher Formen überdurchschnittlich

hellhörig für ihren Gebrauch auch durch fremde Personen

(a.O. 105). Viele Leute behaupten, dass sie gewisse Regeln, die sie zusammen

mit ihrer Sprachgemeinschaft seit längerem aufgegeben haben, noch
immer befolgen (109). Der Gebrauch von Sprachregeln ist gewöhnlich
konsistenter als ihre reflexive Anerkennung und Beurteilung durch die

Sprecher. Beobachtungsdaten sind darum zuverlässiger als die Reflexionen

und Beteuerungen der Sprecher selber (112).
Erkenntnistheoretisch am vertracktesten ist der Befund, dass nicht nur

Introspektionen, sondern auch ganze Regeln betreffende Gruppenkonsense

besonders unzuverlässig sind, wenn sie in das von den jeweiligen
Personen und Gruppen vertretene theoretische Konzept passen. Der
amerikanische Soziolinguist Labov (a.O. 102) führt als ein besonders
eklatantes Beispiel die These zweier dissidenter Chomsky-Schüler an. Sie

begründeten die Nichtgrammatikalität eines von Chomsky verteidigten
Satzes mit der Behauptung, dass neun der zehn von ihnen befragten Personen

ihnen zugestimmt hätten. Von einer andern Universität, an der

Chomskys Theorie dominierte, kam dagegen der Bescheid, dass die
überwiegende Mehrheit Chomskys Urteil folge. Als besonders suspekt führt
Labov Dissertationen an. Sie stehen bekanntlich in mancherlei Weise

unter dem Einfluss des leitenden Professors. Ausgerechnet jene Arbeit,
mit der ein Student seine Wissenschaftlichkeit legitimieren sollte, ist von
wissenssoziologischer Warte aus als dubios anzusehen, was ja durch das

traurige wissenschaftsgeschichtliche Schicksal der meisten und nicht
zuletzt der schulintern erfolgreichsten Dissertationen bestätigt wird. Aber
wichtiger als Bedenken in bezug auf die bestehenden Prüfungsordnungen

122



ist das erkenntnistheoretische Problem, das dahinter steckt und das man,
wie gesagt, nur vertrackt nennen kann. Es gibt nämlich ein vielfach
bewährtes wissenschaftstheoretisches Rechtfertigungsprinzip, dem die
angeführten Beobachtungen widerstreben. Eine wissenschaftliche Hypothese

ist um so plausibler, je besser sie sich mit den bereits etablierten
Hypothesen verträgt, je besser sie sich in das bereits bestehende
Wissenschaftsgebäude einfügt bzw., wenn es eine neue Theorie ist, je besser sie die

bisherigen Theorien zu integrieren vermag. Je einfacher und allgemeiner
eine Theorie, desto gewichtiger ist sie auch.

Als Ausweg aus diesem Dilemma bietet sich die methodische Trennung
an zwischen einem innovatorischen Diskurs, dessen Ziel die Aufstellung
neuer Hypothesen ist, und dem eigentlich rechtfertigenden Diskurs, in
dem eine Hypothese an den vielfältigsten Kriterien überprüft wird, die
alte Trennung mit anderen Worten zwischen ars inveniendi und ars iudi-
candi, wobei freilich daraufzu bestehen ist, dass die erste der zweiten nicht
nur vorgeordnet, sondern immer auch als ars innovandi nachgeordnet ist.
Ein bewährtes Rechtfertigungsprinzip, wie der intersubjektive Konsens
und die intra- und intertheoretische Harmonie, ist nicht unbedingt auch
schon ein fruchtbares heuristisches Prinzip. Für die kreative Fortentwicklung

einer Wissenschaft wie für die Innovation von politischen Strukturen
(vgl. Germann 1975: 137f.) ist gerade der bewusste und strategische
Verzicht auf einen vorschnellen Konsens und die Entwicklung von alternativen

Modellen zu erstreben. Rivalitäten machen Relativitäten sichtbar,
verweisen auf funktionale Äquivalenzen und motivieren so eine gewisse
Toleranz Andersdenkenden gegenüber. Andererseits sind es gerade sie,

die raschestens auf universale Notwendigkeiten stossen. Der fruchtbarste
Boden für Alternativen ist ein Dissens in Teilaspekten eines Problemkreises.

Die menschliche Natur und die menschliche Gesellschaft sind derart,

dass man um Anlässe für solche kreativitätsfördernde Dissense nicht
besorgt zu sein braucht. Anders in der von den Konsenstheoretikern

antizipierten idealen Sprechsituation. Das Fehlen gruppendynamischer
Spannungen, die allseitige Eintracht in bezug auf Interessen und Erkenntnisse,

würde nur den status quo begünstigen, auch wenn dieser in einer
sachlich unzureichenden Rechtfertigung aller Überzeugungen bestehen
würde. Ein alle Interessen zufriedenstellender Konsens ist zwar
erkenntnisbestätigend, aber nicht weiterhin erkenntnisfördernd.

Die vorgetragenen Überlegungen lassen sich in eine Hauptthese und

123



zwei Ergänzungsthesen zusammenfassen: 1. Jeder Erkenntnisgegenstand
verweist intentional auf eine unendliche Zahl von erkennenden Subjekten
mit einem je verschiedenen Horizont. Das phänomenologische Evidenzideal

einer adäquaten Gegebenheit erfordert die Aufrollung dieses

unendlichen intersubjektiven Verweisungsnetzes, wozu immer nur dürftige

Anfänge möglich sind. 2. Die intersubjektive Rechtfertigung impliziert

eine Abstimmung zwischen der dialogisch eingeholten Meinungsäusserung

eines Partners und der Beobachtung seines faktischen Tuns.
Dazu ist verschiedentlich das ethische Prinzip, den andern stets nur als

Person und niemals als Untersuchungsobjekt zu behandeln, vorübergehend

zu suspendieren. 3. Ein erreichter Gruppenkonsens ist

erkenntnisstagnierend. Fortschreitende Wahrheitsfindung und Willensbildung
profitieren von einem Alternativen fördernden Dissens.

Bibliographie

Apel Karl-Otto (1976): Sprechakttheorie und transzendentale Sprachpragmatik zur Frage
ethischer Normen. In: Sprachpragmatik und Philosophie, hg. von Karl-Otto Apel (Frankfurt:

Suhrkamp) 10-173.

Germann Raimund E. (1975): Politische Innovalion und Verfassungsreform (Bern: Haupt).
Habermas Jürgen (1971): Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen

Kompetenz. In: Jürgen Habermas und Niklas Luhmann: Theorie der Gesellschaft oder

Sozialtechnologie (Frankfurt: Suhrkamp) 101-141.

Holenstein Elmar (1972): Phänomenologie der Assoziation (Den Haag: Nijhoff): (1976):
Linguistik. Semiotik. Hermeneutik (Frankfurt: Suhrkamp).

Husserl Edmund (1913): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen
Philosophie I. Husserliana\l\ (Den Haag: NijhofT 1950); 1929): Formale und transzendentale

Logik. Husserliana XVII (Den Haag: Nijhoff 1974).
Kamiah Wilhelm (1962): Der moderne Wahrheitsbegrilf. In: Einsichten. Gerhard Krüger

zum 60. Geburtstag (Frankfurt: Klostermann) 107-130.

Kant Immanuel (1785): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: Werke - Akademie
Texlausgabe IV (Berlin: De Gruyter 1968) 385-464.

Kohlberg Lawrence (1971 ): From Is to Ought. In: Cognitive Development and Epistemology.
hg. von Theodore Mischcl (New York: Academic Press) 151-235.

Labov William (1975): Empirical Foundations of Linguistic Theory. In: The Scope of
American Linguistics, hg. von Robert Austerlitz (Lisse: de Ridder) 77-113.

Mittelstrass Jürgen 1968): Die Prädikation und die Wiederkehr des Gleichen. In: Ratio 10.

53-61.

von Wattenwyl A. und Zollinger H. (unveröffentlicht): The Color Lexica of Two American
Indian Languages. Quechi and Misquito: A Critical Contribution to the Application of the
Whorf Thesis to Color Naming.

Weisshaupt Kurt (1974): Von der Verantwortungslosigkeit des Wissenschaftlers. In:
Wissenschaftskrise und Wissenschaftskritik, hg. von Walther Ch. Zimmerli. Philosophie aktuell I

(Basel: Schwabe) 91106.

124


	Intersubjektive Verantwortung : phänomenologische Rechtfertigung eines ethischen Rechtfertigungsprinzips

