Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Zum Verhaltnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der
gegenwartigen Lage des Menschen

Autor: Hager, Fritz-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883202

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

FRITZ-PETER HAGER

Zum Verhiltnis zwischen Philosophie und Erziehung
angesichts der gegenwirtigen Lage des Menschen

Der Beitrag versucht, ausgehend von einer philosophischen Deutung der gegenwirtigen
Lage des Menschen, die fundierende, positive Bedeutung der Philosophie fiir die Pidagogik
und insbesondere des Philosophierens fiir jede Erziehungstétigkeit aufzuzeigen. Dabei wer-
den aktuelle Einwidnde gegen die Bedeutung der Philosophie fiir Erziehung und Pidagogik
erortert und widerlegt, vor allem aber wird der Zusammenhang zwischen Philosophie und
Erziehung anhand einer Wesenserlduterung der Philosophie einerseits und der Erziehung
und Bildung andererseits nachgewiesen. Insbesondere die Ausfithrungen des Verfassers
tiber das Wesen der Philosophie und der Erziehung gehen angesichts heute gingiger Auffas-
sungen dariiber eigene Wege, geben zur Diskussion Anlass und bediirfen weiterer (im
Rahmen eines Aufsatzes nicht moglicher) Erlauterung und Begriindung, welche in einer
grosseren Veroffentlichung vorgesehen ist.

Wenn der Autor aufzuzeigen bestrebt ist, dass traditionelle und gegenwirtige gemein-
schaftsbildende Institutionen dem Menschen nicht mehr einfach auf selbstverstindliche
Weise die leitenden Werte und die massgebende Weltanschauung zu vermitteln vermogen,
so hat dies nicht den Sinn, die Wert- und Sinnbezogenheit dieser Institutionen grundsitzlich
zu leugnen, sondern vielmehr den Einzelnen darauf zu verweisen, dass es immer noch an
ihm selbst liegt, philosophierend und sich erziehend und bildend sein Leben zu gestalten.

L. Einleitung: Uberblick iiber das Thema

Wenn im folgenden das Verhiltnis von Philosophie und Erziehung oder
genauer die Bedeutung der Philosophie fiir die Erziehung angesichts der
gegenwirtigen Lage des Menschen zum Gegenstand grundsitzlicher
Erorterungen gemacht werden soll, so méchten wir von vorneherein beto-
nen, dass dies alles aus philosophischer Sicht geschehen soll. Das gilt
natiirlich vor allem von der Philosophie: Uber sie wird hier vor allem aus
der Sicht des Philosophiebeflissenen selbst und nicht von einem Aussen-
stehenden gesprochen werden. Das gilt aber in besonderem Masse von der
gegenwirtigen Lage des Menschen und von der Erziehung. Es kann im
folgenden nicht darum gehen, einen geschlossenen Uberblick iiber die

Korrespondenz: Prof. Dr. Fritz-Peter Hager, Kirchstrasse 140, CH-3084 Wabern bei Bern

83



gegenwirtige Lage des Menschen zu geben, wie sie etwa dem Soziologen,
dem Wirtschaftswissenschafter, dem Psychologen oder Berufsleuten wel-
cher Art immer erschliessbar ist. Vielmehr wird es im Zusammenhang mit
dem Thema dieser Untersuchung vor allem darum gehen, gewisse philoso-
phisch relevante Aspekte der gegenwdrtigen Lage des Menschen aufzuzei-
gen, um von ihnen ausgehend die Bedeutung der Philosophie fiir die
Erziehung, wie sie sich gerade heute darstellt, zu bestimmen. Es wird also
hier nicht darum gehen, gewisse besonders aufsehenerregende neue Fak-
ten zur gegenwartigen Lage des Menschen ans Licht zu bringen, sondern
vielmehr gewisse allgemein erkennbare Grundziige des menschlichen
Lebens heute philosophisch zu interpretieren und sie firr die Bestimmung
des Verhiltnisses von Philosophie und Erziehung durch diese Interpreta-
tion fruchtbar zu machen. Aber auch was die Erziehung und den Begriff
der Erziehung betrifft, so wird hier natiirlich nicht iiber eine bestimmte
Fachausbildung die Rede sein kénnen, sondern es wird ein philosophisch
bestimmter Begriff der Erziehung zugrunde gelegt werden, wobei dann
allerdings auch zu zeigen sein wird, wie dieser philosophisch bestimmte
Begriff der Erziehung sich zu anderen, nicht-philosophischen Erziehungs-
begriffen verhilt und welche prinzipielle Bedeutung der hier gemeinte
philosophische Begriff der Erziehung auch im Rahmen jeder Fachausbil-
dung haben konnte.

I1. Grundziige der gegenwdrtigen Lage des Menschen aus philosophischer
Sicht

Um aber nun die Bedeutung der Philosophie fiir die Erziehung ange-
sichts der gegenwirtigen Lage des Menschen in einigen ihrer wichtigsten
Aspekte darlegen zu kénnen, miissen wir uns zuerst fragen, welches denn
zunichst die philosophisch relevanten Grundziige der gegenwirtigen
Lage des Menschen sind, die uns hier besonders interessieren sollen; dann
wird es unumgénglich sein, den Begriff der Philosophie nidher zu kenn-
zeichnen, welchen wir unseren Ausfithrungen zugrunde legen wollen:
schliesslich werden wir uns dem Wesen und den Aufgaben der Erziehung
aus philosophischer Sicht zuwenden, und zum Abschluss nehmen wirdann
dazu Stellung, wie wir unsdie Bedeutung der Philosophie fiirdie Erziehung
gerade angesichts der gegenwirtigen Lage des Menschen denken.

84



Eines der wichtigsten Grundwesensmerkmale der gegenwirtigen Lage
des Menschen aus philosophischer Sicht ist das Scheitern und Fragwiir-
digwerden aller bisher giiltigen Werte, aller ethisch, religios, politisch,
weltanschaulich bestimmten Massstibe des Lebens, besonders soweit sie
an Institutionen der Menschen wie Kirche, Staat, Partei, Rasse, Klasse
oder auch Familie als Trager und Verkiinder dieser Werte und Massstidbe
gebunden sind. Ich darf'sogleich ndher erldutern, was ich mit dieser These
meine oder vielmehr nicht meine, um keine Missverstindnisse iiber diese
Grundvoraussetzung meiner Ausfithrungen aufkommen zu lassen. Ge-
meint ist hier nicht, dass der Mensch iiberhaupt jede Fiahigkeit verloren
habe, Werte und Massstibe fiir sein Leben als Prinzipien des Denkens und
Handels aufzustellen oder, was noch viel schlimmer wire, dass er iiber-
haupt verlernt habe, nach solchen Werten und Massstiben zu suchen.

Was aber heute mehr und mehr fragwiirdig wird, das sind von bestimm-
ten Institutionen der menschlichen Gemeinschaft tradierte Werte, Mass-
stibe und Richtlinien fiir das menschliche Leben im ganzen, welche von
der jeweils heranwachsenden Generation auf konfliktlose Weise iiber-
nommen werden oder in die die jungen Menschen auf organische Weise
hineinwachsen konnten, indem sie sich das Uberlieferte in einem stetigen,
schrittweise voranschreitenden Prozess aneignen wiirden. Alle traditio-
nellen, gemeinschaftsbildenden und von der Gemeinschaft her das Leben
mit Sinn erfiillenden Institutionen haben in den grossen weltanschauli-
chen, revolutionidren und kriegerischen Erschiitterungen seit dem Ende
des 18. Jahrhunderts, aber besonders deutlich in unserem Jahrhundert an
Glaubwiirdigkeit verloren, und zwar nicht nur deswegen, weil sie die
grossen kriegerischen Katastrophen unseres Jahrhunderts nicht zu verhin-
dern vermochten oder weil sie die grossen gegenwirtigen Menschheits-
probleme, wie Hunger, Uberbevolkerung, Umweltverschmutzung, die
Kluft zwischen Entwicklungslandern und reichen Industriestaaten, Kon-
junkturiiberhitzung und Rezession nur unzureichend zu 16sen vermogen.

Fir die Glaubwiirdigkeitskrise vieler gemeinschaftsbildender Institu-
tionen, welche frither giiltige Wertmassstibe fiir das menschliche Leben
aufzustellen und weiterzugeben vermochten, scheint es fast noch wichti-
gere innere Griinde zu geben: Viele traditionelle wertbildende Institutio-
nen haben in threm Verhalten nur zu oft gezeigt, dass das Wertsystem oder
die Weltanschauung, zu welchen sie sich rein dusserlich oft immer noch
bekennen, fiir sie nur mehr Maske geworden, dass sie nicht die eigentliche

85



Wirklichkeit sind, um welche sich das ganze Leben auch im Rahmen
dieser Institutionen dreht, nach der es sich bestimmt und ausrichtet. Viel-
mehr hat sich gezeigt, dass das Streben nach Macht oder Gewinn bei
diesen Institutionen oder bei einzelnen ihrer fithrenden und sie beherr-
schenden Vertreter das eigentliche Zentrum des Lebens auch in diesen
Institutionen geworden ist, welchem die urspriinglich diese Gemeinschaft
tragenden und beseelenden sittlichen und weltanschaulichen Ideen,
Ideale und Wertmassstibe nur noch als Aushidngeschild, Deckmantel
oder Vorwand zu dienen haben. So sind die Kirchen oft genug im Laufe
der Geschichte ihrer urspriinglichen evangelischen Zielsetzung untreu
geworden und haben sich durch Gewinnung eigener politischer und wirt-
schaftlich finanzieller Macht oder durch Anpassung und Kooperation mit
den jeweils gerade finanziell und politisch Miachtigen von ihrer urspriing-
lich rein geistigen, religiosen und ethischen Bestimmung entfernt. Aber
auch die einzelnen Nationalstaaten, welche seit dem Ende des 18. Jahr-
hunderts noch bis in unser Jahrhundert hinein aus den alten Fiirstenstaa-
ten hervorgingen und an deren Wurzel bei ihrer Entstehung fast immer
grosse Freiheitsbewegungen standen, welche ihrerseits durch Mensch-
heitsideale wie Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit und Anerkennung der
Menschenrechte getragen wurden — auch diese Nationalstaaten haben
heute ihren urspriinglich ziindenden ideellen Gehalt weitgehend verloren,
oder dieser ist zu einer bloss rechtlich garantierten Selbstverstindlichkeit
und Ausserlichkeit herabgesunken, welche nicht mehr von lebendigem
geistigem Gehalt erfiillt ist. Auch die Nation, das Vaterland, ist heute
kaum noch primir ein Werttriager, eine Institution, in deren Rahmen man
sich nur betitigen miisste, um einen letzten Sinn des Lebens auf tiefgrei-
fende Weise verwirklichen zu konnen. Man konnte noch weitere Beispiele
anfithren, wie das Zuriicktreten der urspriinglich ideell bestimmten Par-
teien hinter den Wirtschaftsverbanden, die Auflosung oder doch Gefihr-
dung der Familie als traditioneller Grundlage aller Lebensordnung. Doch
geht es uns hier nicht so sehr um Beispiele als um das Grundsitzliche.,
Und gerade im Zusammenhang mit der grundsitzlichen philosophi-
schen Kennzeichnung der gegenwirtigen Lage des Menschen muss noch
folgendes gesagt werden: Zwar mogen auch in fritheren Zeiten bei ur-
spriinglich ideell gepragten Gemeinschaften Ziige des Strebens nach wirt-
schaftlicher Macht und finanziellem Gewinn hervorgetreten sein, aber in
keiner Zeit vor der unseren ist das Bewusstsein von der Demaskierung der

86



ideell bestimmten gemeinschaftlichen Institutionen als reiner Machtkor-
per oder Machtgruppen, die dem Einzelnen kaum mehr dazu verhelfen
konnen, den Sinn seines Lebens zu finden, so allgemein geworden wie
gerade heute. Kaum je zuvor hat der Zweifel an allgemeingiiltigen Idealen
und Wertmassstiben so sehr um sich gegriffen wie gerade heute.

Das aber hingt wiederum mit einem weiteren Grundzug der gegenwir-
tigen Lage des Menschen zusammen: Die Krifte des Menschen scheinen
sich mehr und mehr von der Entdeckung und Verwirklichung geistig
kultureller Werte auf die technische Produktion von Wirtschaftsgiitern
und auf die einzelwissenschaftliche Erforschung der Welt und des Men-
schen durch die mathematisch bestimmten Naturwissenschaften und die
von ihnen beeinflussten Humanwissenschaften verlagert zu haben. Nie-
mandem ist es heute unbekannt, dass auch die gesamte Lebenswelt des
Menschen von der Technik und den Naturwissenschaften, ja von den
ganzen Einzelwissenschaften iiberhaupt wesentlich mitbestimmt und be-
einflusst ist.

Weniger deutlich ins allgemeine Bewusstsein scheint es dagegen einge-
drungen zu sein, dass alle diese technischen und einzelwissenschaftlichen
Disziplinen, wie gross auch ihre Errungenschaften im einzelnen sein mo-
gen, wie sehr sie zum Teil wenigstens zur Erleichterung der dusseren
Umstinde des menschlichen Lebens beigetragen haben, doch iiber den
letzten Sinn des menschlichen Lebens nichts aussagen, dass sie gerade
keine ethischen Wertmassstibe und Richtlinien fiir das menschliche Ver-
halten und Handeln aufzustellen vermégen und dass sie auch keine Ein-
sicht in die universalen Sinnzusammenhinge der Wirklichkeit als eines
Ganzen und in die Stellung des Menschen in ithr vermitteln oder auch nur
anstreben. Wenn Kultur und insbesondere geistig philosophisch be-
stimmte Kultur in Kunst, Religion und Wissenschaft dadurch gekenn-
zeichnet ist, dass sie dem Menschen durch das, was sie schafft, immer sein
Innerstes, sein eigentliches Menschsein berithrende Einsichten in die
mogliche Sinnhaftigkeit der Gesamtwirklichkeit, in der er lebt, vermitteln
will, so ist unsere technisch bestimmte Zivilisation in all ihren einzelnen
Erscheinungen gerade dadurch bestimmt, dass sie dem Menschen eine
Antwort auf die Frage nach dem Sinn des Lebens und nach den Prinzipien
und Richtlinien seines Handelns in ethischer Hinsicht gerade nicht gibt.
Obwohl also schon hieraus deutlich wird, dass der Mensch die eigentli-
chen Grundprobleme seines Lebens immer noch von sich aus durch

87



eigene innere Entscheidung l6sen muss und sich dabei der Errungenschaf-
ten der technischen Zivilisation nur als Hilfsmittel bedienen kann, gibt es
doch gerade heute immer wieder Bestrebungen, die Lage des Menschen
durch eine Art technischer Totalplanung zu bessern, wobei iibersehen
wird, dass dadurch der Mensch zur Sache degradiert und die eigentlichen
Probleme seines Menschseins davon nicht berithrt wiirden.

Wenn also heute der junge Mensch nach bestimmenden Prinzipien und
Idealen fiir sein Leben sucht, wenn er sich den Uberblick iiber die auch
von ihm wieder zu bewiltigende Wirklichkeit in einem bestimmten Welt-
bild zu verschaffen versucht, so muss er doch wohl erleben, dass weder die
traditionellen gemeinschaftsbildenden Institutionen noch die moderne
technisierte Arbeitswelt ihm eine Antwort auf diese letzten thn bedréin-
genden Fragen zu geben vermogen. Was findet statt dessen er und jeder,
der, auf welcher Altersstufe immer, diese letzten Fragen zu stellen wagt,
vor?

Er findet statt der Institutionen, die thm eine lebendige, sinnerfiillte
Antwort aufdie letzten Fragen zu vermitteln verméchten, einerseits in den
meisten westlichen Industriestaaten ein reines Ethos des wirtschaftlichen
Erfolges und ein Vorherrschen des Leistungsprinzips in allen Gesell-
schaftsschichten vor, und andererseits in einer Reihe von totalitiren Staa-
ten vor allem kommunistischer Prigung die fast absolute Herrschaft einer
erstarrten und dogmatisch verfestigten politischen Ideologie, welche alles
geistige Leben lediglich als Uberbau iiber die wirtschaftlichen und gesell-
schaftlichen Verhiltnisse betrachtet und den einzelnen Menschen ganz
zum Bestandteil einer gesellschaftlichen Maschinerie degradiert, inner-
halb derer er keinen Eigenwert mehr hat.

Einerseits herrschte also (bis vor kurzem noch fast ungebrochen) in den
westlichen Industriestaaten eine immer wieder neu auftretende Grund-
einstellung vor, wonach der eigentlich wertvolle Mensch primér und fast
ausschliesslich der wirtschaftlich und finanziell tiichtige Mensch ist, wel-
chersich durch immer bessere berufliche Leistungen in den Genuss immer
grosserer wirtschaftlicher Vorteile zu setzen vermag und dadurch instand-
gesetzt wird, immer mehr der Konsumgiiter und der Statussymbole, wie
sie die Konsumgesellschaft verleiht, sich zu verschaffen. Andererseits wird
gerade in den kommunistischen Staaten eine Ideologie, die urspriinglich
auf die Befreiung des Menschen von driickender Abhiingigkeit ausgerich-
tet war und diese Befreiung (mit allerdings ungeeigneten Mitteln und von

88



falschen Voraussetzungen aus) zu verwirklichen versuchte, in unterschied-
lich starrer und dogmatisch verfestigter Weise auf die Ordnung der
menschlichen Verhiltnisse angewendet, wobei zwar auf wirtschaftlich-
technischem Gebiete gewisse Liberalisierungstendenzen besonders in
einigen ehemaligen Satellitenstaaten immer wieder moglich sind, auf
geistig kulturellem Bereich aber die freie kiinstlerische und intellektuelle
Gestaltung und Erkenntnis immer empfindlich eingeschriankt bleibt und
der Mensch daher gerade auf einem entscheidenden Gebiet seiner Selbst-
verwirklichung niemals wahrhaft zu sich selber kommen kann.

Es ist daher nicht unbedingt verwunderlich, wenn sowohl im Westen
wie im Osten geistige Gegenbewegungen gegen das herrschende gesell-
schaftliche System aufgetreten sind, welche wohl nicht mit dieser Heftig-
keit hitten in Erscheinung treten konnen und welche wohl nicht jenes
grosse Aufsehen hitten erregen konnen, wenn sie nicht doch auf gewisse
Mingel im herrschenden gesellschaftlichen System hingewiesen hitten.
Ohne dass hier auch nur im mindesten versucht werden soll, die Methoden
oder gar die Weltanschauung gewisser linksextremer studentischer Revol-
ten beispielsweise in Deutschland, Frankreich und Italien zu rechtfertigen
oder gar zu propagieren, darf doch wohl gesagt werden, dass die Uber-
spannung des rein wirtschaftlich orientierten Leistungsprinzips in gewis-
sen westlichen Industriegesellschaften, die Degradation des Menschen
zum blossen Sklaven des wirtschaftlichen Fortschritts, der ihm doch
eigentlich dienen sollte, seine Herabwiirdigung zum blossen Konsumwe-
sen, das nur finanziellen Gewinn erlangen soll, um sich damit wieder
gewisse materielle Gliicksgiiter erringen zu konnen, neben vielen anderen
Faktoren doch gewisse Ansatzpunkte zur echten Kritik jener bietet, denen
die Wiirde des Menschen als eines sich selbst in Freiheit gestaltenden,
geistige Werte erkennenden und kulturschaffenden Wesens noch etwas
bedeutet. Ahnliches gilt natiirlich auch fiir die Revolten und Freiheitsbe-
wegungen in gewissen totalitiren, kommunistischen Staaten des Ostens,
wo ja die Gefahrdung der Menschenwiirde und geistigen Freiheit des
Menschen durch einen totalitdren gesellschaftlichen Machtapparat iiber-
aus deutlich ist und wo auch die Berechtigung jeder echten, den Menschen
wieder zu seiner eigentlichen Bestimmung zuriickfithren wollenden Frei-
heitsbewegung immer recht klar am Tage liegt.

Zur materialistisch-6konomischen Grundtendenz in der westlichen
Welt ist durch die weltweite wirtschaftliche Rezession und die damit

89



verbundene Erschiitterung eines naiven Zutrauens in eine grenzenlose
Entwicklung wirtschaftlichen Wachstums noch etwas Neues hinzugekom-
men: Auch der wirtschaftlich finanzielle Erfolg als letztes Ziel und letzte
Sinngebung des Lebens wurde aus der wirtschaftlichen Entwicklung
selbst heraus fragwiirdig, und zwar auch bei jenen breiten Schichten,
welche nicht schon durch umfassende geistige Bildung vor einer Uber-
schiatzung materieller Werte von vorneherein gefeit waren. Dadurch ver-
starkte sich aber die Sehnsucht der Menschen nach geistigen Werten und
nach iibergreifenden Idealen und Leitbildern, welche das ganze Leben
des Menschen sinngebend durchdringen wiirden.

Angesichts der offensichtlichen Ohnmacht und des Widersinns extre-
mer revolutionirer Tendenzen, und angesichts der offensichtlichen Abwe-
senheit der von den Technokraten behaupteten Selbstgeniigsamkeit gros-
ser wirtschaftlich-industrieller Systeme, die sich sogar als ausserstande
erwiesen, sich selbst vor bedeutenden Erschiitterungen und Krisen zu
bewahren, erfolgte eine weitgehende (zum Teil das Vergangene roman-
tisch verklirende) emotionelle Riickwendung zu Zeiten, in denen, wie
angenommen werden darf, eine selbstverstindliche Tradierung von Wer-
ten und Normen des menschlichen Lebens und Verhaltens durch gemein-
schaftsbildende Institutionen noch mdoglich war und in denen auch der
Jugendliche noch (fast) problemlos in die traditionellen Institutionen als
Werttrdger hineinwachsen konnte. Aber diese «Nostalgiewelley ist selber
nur moglich vor dem Hintergrund des Fragwiirdigwerdens traditioneller
Institutionen, sofern sie in die Gegenwart hineinwirken. Die romantische
Verkldarung der Vergangenheit, die Riickwendung zu ihren gesellschaftli-
chen Institutionen, die noch aufeine selbstverstindliche und problemlose
Weise Werttriger und sinngebende Wertvermittler waren (oder in gewis-
sen Fillen auch bloss zu sein schienen), ist selbst kein Vorgang, der die
These vom Fragwiirdigwerden gemeinschaftsbildender Institutionen als
problemloser Werttrager widerlegen wiirde. Die nostalgische Zuwendung
zu einer angeblich im Wertbereich (hinsichtlich der Sinngebung des Le-
bens) konfliktlosen Vergangenheit ist selbst nur moglich auf Grund der
Erschiitterung des Vertrauens in gemeinschaftsbildende Institutionen als
Werttrager, sie ist selbst nur die Kompensation eines Mangels, nicht etwa
die Erkenntnis von etwas hier und jetzt real gegebenem Positivem.

90



111. Wesensbestimmung der Philosophie und Uberblick iiber ihre zentralen
Forschungsgebiete aus der Sicht des Verfassers

Angesichts dieser wenigen, aber wichtigen und philosophisch relevan-
ten Grundziige und Aspekte der gegenwirtigen Lage des Menschen er-
hebt sich nun die dringliche Frage, ob iiberhaupt dem Menschen noch
geistige Mittel zur Verfiigung stehen, dieser oben kurz gekennzeichneten
Lage zu begegnen, ob iiberhaupt der Einzelne noch in der Lage ist, ange-
sichts der bestehenden Verhiltnisse ein sinnerfiilltes Leben zu fithren. Es
erhebt sich aber die fiir unser Thema noch viel wichtigere Frage, welches
die Bedeutung und Stellung von Philosophie und Erziehung angesichts
der genannten Grundziige der gegenwirtigen Lage des Menschen sei, ob
Philosophie und Erziehung dem einzelnen Menschen oder einer Gemein-
schaft von Menschen iiberhaupt noch dazu verhelfen kénnen, diese Lage
zu bewiltigen oder gar zu iiberwinden, und schliesslich stellt sich die
Frage, welche Bedeutung in diesem Zusammenhange heute noch die
Philosophie fiir die Erziehung haben konne. Um aber diese Frage auch
nur einigermassen addquat beantworten zu konnen, muss zunichst ge-
fragt und dann dargelegt werden, was im Zusammenhange der jetzigen
Untersuchung unter Philosophie zu verstehen sei und welchen Begriff der
Erziehung wir der Erorterung unseres Problems zugrunde legen wollen.

Man gestatte mir nun, zunéchst die Philosophie gerade auch im Hin-
blick auf ithren Forschungsgegenstand als Wissenschaft von den Prinzi-
pien der Wirklichkeit im ganzen oder als Wissenschaft von den universa-
len Sinnzusammenhéngen in der Wirklichkeit als einem Ganzen zu defi-
nieren. Unmittelbar aus dieser Definition der Philosophie als Wissen-
schaft von den universalen Sinnzusammenhdngen der ganzen Wirklich-
keit ergibt sich auch, dass die Philosophie das Wesen und die Zusammen-
hidnge zwischen den drei Grundrealititen Gott, Mensch und Welt zu
erforschen bestrebt ist, und zwar im Unterschied zu aller einzelwissen-
schaftlichen Bestrebung ihren allgemeinsten Wesensziigen, ihren Prinzi-
pien und ihren universalen Zusammenhingen nach. Die Philosophie
untersucht dabei alles im Medium und mit den Mitteln reinen Denkens
und blosser Begriffe. Ihre hauptsdchlichen Disziplinen sind von dieser
Definition und Einteilung her: die Ontologie als allgemeine Seinslehre, als
Frage nach der Bedeutung von Sein, nach dem Sein und Seinscharakter
jedes Wirklichen und als Frage nach dem universalen Seinszusammen-

91



hang aller Seienden: die Meraphysik als Frage nach der Existenz und dem
Wesen von sinnlich nicht mehr wahrnehmbarer, ja sogar iibermenschli-
cher Wirklichkeit; die philosophische Theologie als Frage nach der begriff-
lichen Beweisbarkeit und wesensmissigen Erfassbarkeit Gottes oder des
Gottlichen: die philosophische Anthropologie als Frage nach dem grund-
siatzlichen Wesen und der ewigen Bestimmung des Menschen: die philoso-
phische Kosmologie und Naturlehre als Frage nach der philosophischen
Erfassbarkeit und Interpretierbarkeit von Natur und Welt, nach ihrer
Bedeutung fiir den Menschen und nach der Stellung des Menschen ithnen
gegeniiber.

Wenn man die philosophische Lehre vom Menschen noch einer nihe-
ren Einteilung unterziehen will, so kann man sagen, dass die Philosophie
in ihrer Bezogenheit auf den Menschen die Wissenschaft von den Prinzi-
pien des Seins, des Erkennens und des Sollens des Menschen ist. Als Wis-
senschaft von den Prinzipien des Erkennens umfasst die Philosophie die
Disziplinen der Logik und der Erkenntnislehre, als Wissenschaft von den
Prinzipien des Sollens die philosophische Ethik sowie die philosophische
Staats- und Gesellschaftslehre, wihrend in dem Randgebiet der philoso-
phischen Asthetik die Philosophie auch den Bereich des Schonen und der
Kunst begrifflich zu erfassen versucht. Die philosophische Logik befasst
sich mit der Frage, inwiefern fiir das prinzipielle Denken allgemeine
formale Denkgesetze bestimmend sind, auf welche Weise diese im positi-
ven Falle erforscht werden miissen und welche Beziehungen diese Gesetze
des Denkens zu den Gesetzen des Seins haben. Die philosophische Er-
kenntnislehre erforscht die Art und Weise und den Ursprung philosophi-
scher Erkenntnis und in gewissen Féllen aller Erkenntnis iiberhaupt. Die
philosophische Ethik stellt die Frage, ob sich allgemeine Regeln, Gesetze
und Prinzipien fiir das menschliche Sollen und sittliche Wollen besonders
beim einzelnen Menschen aufstellen lassen, sie untersucht aber auch die
Beziehungen zwischen der Gliickseligkeit und der sittlichen Vortrefflich-
keit des Menschen, und sie stellt schliesslich die entscheidende Frage nach
den sittlichen Werten und den Werten tiberhaupt, die der Mensch in
seinem Sein und Denken zu respektieren habe; auch die Frage nach der
sittlichen Bestimmung des Menschen vor der Ewigkeit gehort schliesslich
noch in die philosophische Ethik. Die philosophische Politik und Gesell-
schaftslehre befasst sich im Unterschied etwa zur Soziologie oder anderer-
seits der Jurisprudenz nicht mit den Gesetzen des gesellschaftlichen Zu-

92



sammenlebens und den bestehenden Rechtsgrundsitzen und Rechtsnor-
men in faktisch bestehenden Staats- und Gesellschaftsformen, sondern
damit, wie von der philosophischen Sicht iiber Wesen und Bestimmung
des Menschen der Staat und die Gesellschaft prinzipiell zu konzipieren
und einzurichten sein sollen, welche dem Wesen des Menschen am besten
gerecht werden. Dass die Philosophie als Wissenschaft von den Prinzipien
des Seins des Menschen die philosophische Anthropologie beinhaltet und
was fiir Disziplinen aus ihrer Definition als Wissenschaft von den Prinzi-
pien des Seins im Allgemeinen hervorgehen, haben wir frither schon
dargelegt.

Es mag vielleicht erstaunen, dass wir uns im voraufgehenden erlaubt
haben, auch die Philosophie als Wissenschaft zu bezeichnen. Das soll nun
aber durchaus nicht heissen, dass wir sie im selben Sinne als Wissenschaft
verstehen wie die mathematisch bestimmten Naturwissenschaften, dass
sie demselben Exaktheitsideal zu entsprechen habe wie diese oder dass in
ihr die Erfahrung bestimmt gefasster sinnlicher Wahrnehmung ebenfalls
die letzte Verifikationsinstanz zu sein hitte wie in jenen Wissenschaften,
die sich mit der Erforschung sinnlich wahrnehmbarer und in diesem Sinne
erfahrbarer Wirklichkeit befassen. Wenn wir die Philosophie als Wissen-
schaft definieren, so meinen wir mit « Wissenschaft> zunéchst einmal ganz
allgemein jede methodische und einen systematischen Zusammenhang an-
strebende sowie ihrer begrifflichen Voraussetzungen bewusste und iiber sie
reflektierende Erforschung der Wahrheit irgendwelcher Art. Die Philoso-
phie nun erforscht nicht die Wahrheit iiber irgendwelche Faktizitdten
empirischer Art, welche sich nur durch die Erfahrung der Sinneswahrneh-
mung verifizieren liesse. Sie erforscht vielmehr das allgemeine Wesen und
die universalen Sinnzusammenhinge der Wirklichkeit als eines Ganzen.
Dabei kann sie sich nicht mehr der Sinneswahrnehmung und Erfahrung
bedienen, die nur einzelnes erfassen und unter allgemeinen Gesetzen
zusammenfassen konnen, sondern sie ist auf das Denk- und Ausdrucks-
mittel allgemeiner Begriffe und allgemeiner Sitze angewiesen, welche sie
so weit wie moglich in ihrem Wesen erldutert und in threm Anspruch auf
allgemeine Giiltigkeit zu begriinden versucht. Die Philosophie ist also
unserer Auffassung nach eine Wissenschaft in dem Sinne, dass sie eine
intellektuelle Untersuchung ist, welche tiber die Gegenstidnde ihrer For-
schung allgemeingiiltige Sétze aufzustellen vermag, indem sie rational
durchschaubare und hinsichtlich ihres logischen Zusammenhanges iiber-

93



priifbare Argumente fiir diese Sitze aufzustellen bestrebt ist, wobei die
Wissenschaftlichkeit der Philosophie auch darin besteht, dass sie sich iiber
thre denkerischen Voraussetzungen, ihre Grundbegriffe, ihre Sitze und
den systematischen Zusammenhang zwischen ihnen kritisch Rechen-
schaft zu geben versucht.

Zum Sondercharakter der Philosophie als Wissenschaft vom allgemei-
nen Wesen und den universalen Sinnzusammenhingen der Wirklichkeit
als eines Ganzen gehort es auch, dass sie als Wissenschaft sich nur gerade
allgemeiner Begriffe und des reinen, sogenannt abstrakten Denkens als
Denk- und Ausdrucksmittel bedient. Es gehort ferner zum Wesen der
Philosophie, dass fiir sie dieses Denken mit seinen Begriffen nie blosses
Instrument zur Ergreifung einer beliebigen Wahrheit ist, wobei dieses
Instrument gegeniiber dem Subjekt, das es anwendet, und dem Objekt,
auf das es angewendet wird, nie bloss gleichgiiltig und distanziert sein und
darum nie absolut von ihnen getrennt werden und fiir sich allein in empiri-
scher Weise als Sache objektiviert werden kénnte.

Da ferner der Mensch, je allgemeineren Zusammenhédngen der Wirk-
lichkeit im ganzen er sich zuwendet, desto mehr von ithnen in seinem
ganzen Leben betroffen wird, da gerade die denkerische Beschiftigung
mit den universalen Sinnzusammenhidngen der Wirklichkeit im ganzen,
wie sie in der Philosophie geiibt wird, dem Menschen ein sinnvolles und
bewusstes Leben im ganzen und aus dem Ganzen heraus zu fithren ermog-
licht, so ist die Philosophie, so sehr sie in ihren besten Ausprigungen
immer wissenschaftlichen Charakter hat, doch eine bestimmte Lebens-
form und eine das Leben selbst vielleicht unmittelbarer als andere Wissen-
schaften gestaltende Lebensmacht, namlich diejenige der grundsitzlichen
intellektuellen und reflektierten Zuwendung zur Wirklichkeit im ganzen.

Da ferner der Mensch sein Leben bewusst, grundsitzlich und men-
schenwiirdig nur fithren kann, wenn er einen allgemeinen Uberblick iiber
die Wirklichkeit und iiber den Menschen selbst im ganzen zu gewinnen
vermag, welcher auch die Aspekte des Sinns, des Wertes und des Sollens in
seine wissenschaftliche Gesamtkonzeption einschliesst, so ergibt sich, dass
die Philosophie als Wissenschaft von dem allgemeinen Wesen und den
universalen Zusammenhingen der ganzen Wirklichkeit eine unausweich-
liche Aufgabe wahren Menschseins immer bleiben wird. Ganz unabhén-
gig davon, was die Philosophie in ihrer iiber zweitausendjidhrigen Ge-
schichte geleistet hat (und sie hat in der Tat bewunderungswiirdige Lei-

94



stungen erbracht), aber vor allem auch ganz unabhingig davon, was die
Philosophie bisher nicht hat leisten kdnnen oder worin sie versagt hat,
bleibt unseres Erachtens die von uns definierte Philosophie mit ihren
Disziplinen als vom Menschen immer neu zu erfiillende Aufgabe immer
bestehen.

IV. Einwdnde und vorldufige Entgegnungen auf diese zum Thema der Bedeu-
tung oder Irrelevanz der Philosophie fiir die Erziehung

Bevor wir nun nach dieser Wesensbestimmung der Philosophie uns
einer eigenen Definition des Begriffes der Erziehung zuwenden und erlau-
tern konnen, was wir selber unter Erziehung in unserem Zusammenhang
verstehen und wie wir uns die Beziehungen zwischen Philosophie und
Erziehung denken, miissen wir noch kurz darauf hinweisen, wie weit
gerade von der gegenwiirtigen Lage her auch Einwidnde gegen die Bedeu-
tung, ja zentrale Bedeutung der Philosophie fiir Erziehung und Piadagogik
erhoben werden konnen und mit welchen (vorlaufigen) Antworten und
Erwiderungen allenfalls diesen Einwdnden von einem philosophischen
Standpunkt aus begegnet werden kann. Die eigentliche Losung der hier
kurz angedeuteten Problematik der Bedeutung der Philosophie fiir Erzie-
hung und Piadagogik werden wir dann erst in unseren Ausfithrungen iiber
unsere eigene Konzeption der Beziehungen zwischen Philosophie und
Erziehung umreissen.

Folgende Einwinde lassen sich gerade heute gegen die These von einer
zentralen und grundlegenden Bedeutung der Philosophie fiir die Erzie-
hung und die Padagogik als die Theorie der Erziehung und Bildung ma-
chen: Erstens wird oft darauf hingewiesen, dass Erziehung nichts anderes
sein konne, als Hilfe an den Heranwachsenden zum Bestehen im spéteren
Existenzkampf, Ertiichtigung im Hinblick auf die vor allem im erwachse-
nen Leben dann voll zu bewidhrende Fihigkeit zu iiberleben und sich
iiberall durchzusetzen. Die Konsequenzen dieser Haltung fiir die Konzep-
tion der schulischen Bildung sind die, dass von dieser, sofern sie nicht ganz
einfach schon Ausbildung zum Beruf im Sinne der Fachschule sein soll,
bloss eine Art Vorbildung, allgemeine Grundlage an Kenntnissen und
Fahigkeiten fiir die Inangriffnahme der spateren beruflichen Ausbildung
erwartet wird. Erziehung und Allgemeinbildung als etwas noch von beruf-

25



licher Ausbildung Verschiedenes und nicht unmittelbar darauf Vorberei-
tendes wird entweder fiir sinnlos oder fiir eine vollig subjektive und der
beliebigen Willkiir zu iiberlassende Angelegenheit angesehen.

Zweitens wird etwa gegen die These von der zentralen Bedeutung der
Philosophie fiir die Erziehung und besonders die Piddagogik der Hinweis
geltend gemacht, dass ja die Erziehungswissenschaft gerade heute nicht
mehr primér von der Philosophie bestimmt, gestaltet und durchdrungen
werde, nachdem offensichtlich jahrhundertelang die Erziehungslehre
nichts anderes als ein Teil der Philosophie gewesen ist. Die Philosophie, so
wird etwa argumentiert, ist als Grundlagenwissenschaft fiir die Pidagogik
durch die modernen, zeitgemissen Erfahrungswissenschaften wie Psycho-
logie, Soziologie und biologische Anthropologie ersetzt worden, und zwar,
wie manche glauben, in der Weise, dass es der Philosophie gar nicht mehr
bedarf. In der Pddagogik gilt es, den Bildungs- und vor allem Ausbil-
dungsvorgang als solchen wissenschaftlich zu beschreiben, die anthropo-
logischen Voraussetzungen dieses Vorganges in Psychologie, Soziologie
und Biologie empirisch zu erforschen sowie die richtige Auswahl der
Bildungsinhalte und moglichst effiziente Technik der Wissensvermittlung
wissenschaftlich in den Griff zu bekommen. Die Philosophie ist zur Besor-
gung dieses Geschiftes nicht mehr notig.

Als dritter Einwand wird oft genannt, dass zwischen Philosophie und
Erziehung eine prinzipielle Kluft darum bestehe, weil die Philosophie eine
rein theoretische Disziplin mit Zentren in Erkenntnislehre und Logik oder
(je nach Richtung) in Metaphysik und Ontologie sei, wihrend die Erzie-
hung umgekehrt ein primir praktisches Bemithen um die Eingliederung
unerwachsener Menschen in die Gesellschaft darstelle. Die Philosophie
versteigt sich oft zu weltfremden Spekulationen und Utopien, die Erzie-
hung dagegen, als Ausbildung und Bildung verstanden, kiimmert sich um
die Losung eines rein praktischen Problems.

Als vierten Einwand konnte man auch geltend machen, dass Philoso-
phie und Erziehung sich vor allem darum nicht miteinander in Beziehung
setzen lassen, weil die Philosophie es primidr mit der Wirklichkeit, dem
Erkennen und Sollen des erwachsenen Menschen, des vollendeten animal
rationale,zu tun hat, wihrend Piddagogik und Erziehungsich insbesondere
um die Menschwerdung des Unerwachsenen kiitmmern, welche fir die
Wesenserfassung des erwachsenen Menschen und die der Philosophie
sich stellenden Grundprobleme des Menschseins nicht von Belang sind.

96



Als letzten Einwand gegen die fundamentale Bedeutung der Philoso-
phie firr die Erziehung kénnte man den Sachverhalt formulieren, dass die
Philosophie ihrem Wesen gemiss immer auf ihre Geschichte bezogen sei
und aus ihren geschichtlichen Traditionen heraus lebe, wihrend Erzie-
hung und Ausbildung eine stets aktuelle Aufgabe seien, die jeweils von
den unmittelbaren Bediirfnissen der Gegenwart her neu zu beantworten
sei und gelost werden miisse.

Wenn wir nun kurz andeuten, wie man auf diese Einwidnde entgegnen
konne, so handelt es sich hier nur um vorausdeutende, kurz zusammenge-
fasste Antworten auf diese Einwinde, welche zunichst die Hemmungen
abbauen sollen, die gegen eine Inbezugsetzung von Philosophie und Er-
zichung bestehen, bevor dann endgiiltig von unseren eigenen Bestimmun-
gen uber das Verhiltnis zwischen Philosophie und Erziehung her die
Losung des Problems gerade im Hinblick auf die gegenwirtige Lage des
Menschen gegeben werden kann.

Der erste Einwand kann so pariert werden, dass ja, wie auch schon die
Erfahrung des menschlichen Lebens zeigt, Erziehung und Bildung als
grundlegende Aufgaben des Menschseins sich nie in blosser Fachausbil-
dung und beruflicher Ausbildung erschopfen kénnen. Das Verschwinden
alter, das Entstehen neuer Berufe, der wirtschaftliche Aufschwung und
der oft ebenso rapide sich einstellende wirtschaftliche Riickgang, der
wesentliche Wandel in den gesellschaftlichen Aufbaustrukturen und
Hierarchien lassen es als grundsitzlich verfehlt erscheinen, den Menschen
nur gerade zum funktionstiichtigen Glied einer jeweils gerade bestehen-
den Gesellschaft auszubilden und zu erziehen. Immer muss im Rahmen
einer Allgemeinbildung auch dem Jugendlichen der Versuch des Men-
schen nahegebracht werden, ein sinnvolles Gesamtbild der Wirklichkeit
und des Verhiltnisses zwischen Mensch und Welt zu gewinnen, immer
muss er auch in der Erziehung auf die Idee dessen, was er sein soll, ausge-
richtet werden, er muss zur Besinnung iiber sich selbst als autonomes, sich
aus sich selbst heraus bestimmendes Wesen gebracht werden. Fiir diese
beiden Aufgaben der Bildung und Erziehung aber braucht es Philosophie.

Der zweite Einwand, wonach die Pidagogik heute von Erfahrungswis-
senschaften und Einzeldisziplinen, aber nicht mehr von Philosophie be-
stimmt wird, kann ohne weiteres so beantwortet werden, dass ja gerade
einige nach wie vor als wesentlich erkannte Aufgaben der Erziechung und
Bildung und der Theorie tiber sie, wie die Frage nach dem Ziel der Erzie-

7 Studia philos.. Vol. 37 97



hung, nach der ewigen Bestimmung des zu erziechenden Menschen, die
Normdiskussion in der Padagogik, die Frage nach den erkenntnisleiten-
den Interessen in der empirischen Forschung, die wissenschaftstheoreti-
schen Probleme der empirischen Humanwissenschaften, nicht mehr selbst
vonden Erfahrungswissenschaften und von Einzeldisziplinen wie Psycho-
logie, Soziologie, biologischer Anthropologie erfasst und gelost werden
konnen, ganz abgesehen davon, dass die zuletzt genannten empirischen
Disziplinen den Menschen als freies, sich selbst bestimmendes Wesen, als
Werk seiner selbst im Sinne Pestalozzis nicht adiquat wiedergeben. Ge-
rade das, woran im Jugendlichen in Erziehung und Bildung immer wieder
appelliert werden muss, namlich die erwachende Freiheit der Selbstbe-
stimmung, ist nicht erfahrungswissenschaftlich objektivierbar, sondern
nur durch Philosophie deutbar und verstehbar.

Auf den dritten Einwand kann man leicht erwidern, dass ja auch die
Philosophie in Ethik und Staatsphilosophie immer schon praxisrelevant
und praxisbezogen war und ist, dass sie in vielen ithrer Auspriagungen
wesenhaft eine Anleitung zum rechten Leben auf Grund theoretischer
Schau sein will (wie das sehr schon schon bei Platon zum Ausdruck
kommt). Andererseits erfordern auch Erziehung und Bildung in ihrer
Problematik eine Theorie padagogischen Handelns, welche philosophi-
sche Fragestellungen mit einbegreift oder durch sie noch erginzt wird.

Was den vierten Einwand betrifft, wonach es die Philosophie mit dem
Menschen in vollem Sinne des Wortes, die Erziehung aber mit dem Uner-
wachsenen zu tun habe, so ist daraufzu antworten, dass die Erziehung den
Unerwachsenen auf ein Idealbild des erwachsenen Menschseins hinfiih-
ren will, dass sie gerade in ihren Bemithungen um die Menschwerdung des
Unerwachsenen oft zentrale Entscheidungen fiir die menschliche Gesell-
schaft fallt und dass umgekehrt die Philosophie, indem sie sich z.B.
ethisch, aber auch in weiterem Sinne anthropologisch fiir die Menschwer-
dung des Menschen interessiert, um das Problem des Unerwachsenseins
des Menschen (das Problem, dass der Mensch, bevor er Erwachsener wird,
vorher etwas wesenhaft anderes, eben Kind und Jugendlicher, ist) in ihren
grundsitzlichen Reflexionen nicht herumkommt. Das Problem des Eigen-
werts der Kindheit und der Genesis des Menschseins in Kindheit und
Jugend als relevant fiir die philosophische Reflexion iiber den Menschen
insgesamt ist spatestens seit Rousseau auch im Rahmen der Philosophie
selbst von héchster Aktualitit.

98



Der fiinfte Einwand schliesslich, dass ja die Philosophie ihrem Wesen
nach immer mit ihrer Geschichte verbunden bleibe, die Erziehung und die
Wissenschaft von ihr sich aber ausschliesslich an der jeweiligen Aktualitét
der Gegenwart zu orientieren habe, kann die These von der wesenhaften
und zentralen Bedeutung der Philosophie fiir Erziehung und Pddagogik
ebenfalls nicht erschiittern: Zu diesem Einwand ist zu sagen, dass auch
padagogische Ideen, Institutionen und Probleme der Gegenwart sich oft
nur von ihrer Geschichte her verstehen lassen, und die Geschichte der
Pidagogik ist bis weit ins 20. Jahrhundert hinein sehr eng mit der Ge-
schichte der Philosophie verbunden, so dass gewisse pidagogische Ideen
und Probleme, aber auch die grundsitzliche Einrichtung padagogischer
Institutionen sich gar nicht anders als vor dem Hintergrund und aus dem
Kontext der philosophischen Grundhaltung, ja der Weltanschauung ver-
stehen lassen, von der her sie gedussert und verwirklicht worden sind.
Ohnehin ist man in der Philosophie sowohl wie auch (vielleicht noch in
geringerem Masse) in der Erziehungswissenschaft von der Isolierung der
aktuellen Diskussion systematischer Fragen von ihrer Geschichte in letz-
ter Zeit deutlich wieder abgekommen.

V. Wesensbestimmung der Erziehung und Bildung

Das alles bringt uns aber nun zur entscheidenden Frage, welchen positi-
ven Begriff der Erziehung wir selbst denn nun unseren Ausfithrungen iiber
die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der ge-
genwirtigen Lage des Menschen zugrunde legen wollen. Erst wenn wir
erkldart haben, was wir selbst prinzipiell unter Erziechung verstehen wollen,
kénnen wir dann anschliessend aufzeigen, inwiefern unserer Ansicht nach
die Philosophie fiir die Erziehung und Bildung gerade angesichts der
gegenwirtigen Lage des Menschen von grosser Bedeutung ist.

Erziehung ist unserer Auffassung nach wesentlich Gestaltung des Men-
schen durch sich selbst unter der Fithrung des Intellekts und seiner Er-
kenntnis, und zwar ist Gestaltung des Menschen durch sich selbst hier in
der universellsten und prinzipiellsten, das ganze Leben des Menschen
betreffenden Bedeutung dieses Begriffes gemeint. Erziehung ist die be-
wusste und sinnvolle prinzipielle Fithrung und Formung des menschli-
chen Lebens durch den Menschen selbst nach bestimmten allgemeinen

99



Prinzipien und Ideen. Die Erziehung von Kindern und Jugendlichen ist in
diesem allgemeinen Rahmen nur ein Sonderfall, allerdings ein besonders
bedeutungsvoller, wenn man von der Voraussetzung ausgeht, dass Ju-
gendliche und besonders Kinder noch in héherem Masse der Hilfe und
Anleitung anderer Menschen bediirfen, um ihr Leben bewusst und sinn-
voll nach bestimmten Prinzipien und Ideen fithren und gestalten zu ler-
nen. Dennoch moéchten wir aber an dieser umfassenden Definition des
Begriffes der Erziehung, welcher auch den Erwachsenen wihrend der
ganzen Dauer seines Lebens betrifft, festhalten. Nicht nur was die berufli-
che Fachausbildung betrifft, scheint uns also gerade heute eine «éducation
permanente», eine wihrend der ganzen Dauer des menschlichen Lebens
aktuelle Erziehungstatigkeit des Menschen sich selbst gegeniiber ange-
zeigt zu sein, sondern auch in prinzipieller Hinsicht: Auch was die grund-
sitzliche Ausrichtung seines Lebens, seine prinzipielle Fithrung und For-
mung durch sich selber angeht, hat der Mensch sein ganzes Leben lang
eine erzieherische Aufgabe sich selbst gegeniiber.

Die Aufgabe der sinnvollen Gestaltung, der prinzipiellen Fithrung und
Formung des menschlichen Lebens aus der Orientierung durch allge-
meine Ideen heraus erlischt ja wihrend des ganzen Lebens des Menschen
nie. Immer wieder stellt sie sich neu, niemals kann sie durch einen einzigen
erzieherischen Akt ein fiir allemal erledigt werden.

Aber noch ein weiterer wesentlicher Grundzug ergibt sich aus unserer
Wesensbestimmung der Erziehung: Erziehung ist niemals nur die erziehe-
rische Einwirkung eines bestimmten Menschen, des Lehrers, welcher be-
reits erzogen wire, auf einen anderen Menschen, den Schiiler, welcher
noch zu erziehen wire. Ahnliches gilt fiir das Verhiltnis von Eltern und
Kindern. Erziehung in der grundsitzlichen Bedeutung, welche wir ihr
beimessen, ist immer ein Vorgang, welcher vom einzelnen Menschen
primér an sich selber vollzogen werden muss. Nur wenn der einzelne
Mensch selbstindig die Ideen, nach denen er sein Leben formen, fithren
und gestalten will, erkennen und von ihnen her sein Leben praktisch
bestimmen kann, nur dann gelangt er wirklich zu sich selber, nur dann
wird er seiner ewigen Bestimmung gerecht, und nur dann kann er auch die
volle Verantwortung fiir sein Leben iibernehmen. Die Erziehung von
Kindern und Jugendlichen erweist sich unseres Erachtens auch hier wie-
der als ein Spezialfall der Erziehung in des Wortes allgemeinster Bedeu-
tung.

100



Die erste Funktion der Erziehung im eigentlichen Sinne ist immer eine
gestaltende Tatigkeit eines einzelnen Menschen, welche wesentlich auf
diesen Menschen selber gerichtet ist. Wenn nidmlich ein Mensch nicht
weiss, wie er sich selber zu erziehen hat, wird er schwerlich anderen Men-
schen Hinweise darauf zu geben vermdogen, wie sie ihrerseits sich selber zu
erzichen haben. Umgekehrt aber ist es denkbar, dass ein Mensch erziehe-
risch sich frei selbst bestimmt, ohne von der Erziehung durch andere
wesentlich beeinflusst zu sein. Dennoch darf neben der primédren Funk-
tion der Erziehung im Sinne der prinzipiellen Formung und Gestaltung
des Menschen durch sich selber ihre sekundiare Funktion, nimlich die
Vermittlung der erzieherischen Tatigkeit an andere Menschen, nicht ver-
nachlissigt werden. Immer hat echte Erziehung auch das Anliegen, die im
eigenen Prozess der prinzipiellen Selbstgestaltung gewonnenen Einsich-
ten in die das menschliche Leben bestimmenden Ideen und Prinzipien
auch an andere Menschen weiterzuvermitteln. Niemals darf aber unseres
Erachtens die Erziehung anderer Menschen durch einen bestimmten
Menschen so verstanden werden, als ob ein Mensch einen anderen Men-
schen so vollig neu gestalten und beeinflussen konne, wie etwa ein Bild-
hauer oder mit plastischem Material arbeitender Kiinstler eine unge-
formte Materie vollig neu formen kann. Immer muss Erziehung hinsicht-
lich ihrer sekundidren Funktion als Hilfe und Anregung jiingeren Men-
schen gegeniiber zur Selbsterziehung und Selbstgestaltung verstanden
werden.

Erziehung ist nun ferner in ihrer eigentlichen grundsitzlichen Bedeu-
tung fiir den Menschen noch deutlich zu unterscheiden von der blossen,
moglichst effektiven Vermittlung von einzelnen Kenntnissen und Fertig-
keiten an den Menschen und vom Bestreben iiberhaupt, ihn bloss zu
einem tiichtigen Angehorigen eines Berufes oder zum funktionstiichtigen
Glied einer bestehenden Gesellschaft zu machen. Damit soll keineswegs
etwa die grosse Wichtigkeit einer moglichst effektiven Berufsausbildung
fiir jeden Menschen bestritten oder deren Verdienste auch nur im minde-
sten geschmilert werden. Aber es soll doch darauf hingewiesen werden,
dass Erziehung in des Wortes eigentlicher, umfassender Bedeutung sich
nie bloss in fachlicher Berufsausbildung erschopfen kann.

Immer muss Erziehung von einem Grundstock prinzipieller Uberle-
gungen und Erwédgungen tiber Wesen und Bestimmung des Menschen,
tiber seine Grundrechte und iiber das letzte Ziel seines Lebens getragen

101



werden, welche das Eigentliche im Menschen in seiner Frage nach dem
Sinn seines Lebens, d.h. seines Denkens, Handelns und Tuns angehen.
Gerade in einer Zeit rapiden gesellschaftlichen, technischen und wirt-
schaftlichen Wandels (rascher Wechsel von Hochkonjunktur und Rezes-
sion) sowie des Verschwindens alter und des Entstehens neuer Berufe
muss sich der Blick des Menschen in radikaler und prinzipieller Weise zu
den Wurzeln des Menschseins und der diesem angemessenen Erziehung
wenden. Einzelne Kenntnisse und Fertigkeiten sind immer nur Instru-
mente zur Daseinserhaltung und zur sinnvollen Gestaltung des Lebens:
das, worauf es in allem Wandel und Wechsel des menschlichen Lebens
und besonders seiner dusseren Formen immer ankommt, ist und bleibt die
das wahrhaft menschliche Leben konstituierende prinzipielle, bewusste
und sinnvolle Formung und Fithrung des menschlichen Lebens durch den
Intellekt nach allgemeinen Prinzipien und Ideen.

VI. Die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der
gegenwdrtigen Lage des Menschen

Aber gerade auch hier zeigt sich nun erstmals der notwendige Zusam-
menhang zwischen Philosophie und Erziehung: Beide sind unausweichliche
Aufgaben sinnvollen und wahrhaft menschlichen Lebens: Die Philoso-
phie gibt mit der philosophischen Anthropologie als der Lehre von dem
allgemeinen Wesen und der Bestimmung des Menschen sowie mit der
Ethik als der Wissenschaft von den Prinzipien des menschlichen Sollens
bereits den Ausblick frei auf die Ideen, nach denen eine titige Formung
und Fithrung des menschlichen Lebens durch die Erziehung moglich ist;
und die Erziehung umgekehrt kann sich in der genannten Definition
sinnvoll nicht verwirklichen ohne den prinzipiellen Uberblick iiber die
Wirklichkeit im ganzen, welchen die Philosophie ihr zur Verfiigung stellt.

Das bringt uns nun aber unmittelbar zur abschliessend von uns noch zu
behandelnden Frage, inwiefern denn nun die Philosophie fiir die Erzie-
hung gerade angesichts der gegenwirtigen Lage des Menschen noch eine
grundlegende Bedeutung haben kénne. Darauflassen sich unseres Erach-
tens von unserem Zusammenhang her folgende Antworten geben:

Zunichst einmal hat heute die von uns in unserem Sinne definierte
Erziehung immer zu beachten, dass der Mensch die sein Leben bestim-

102



menden Werte und Massstabe seines sittlichen Verhaltens nicht einfach
auf fraglose Weise von iiberlieferten Institutionen wie Staat, Kirche, Ge-
sellschaft, Rasse, Klasse oder Familie {ibernehmen kann und dass ihm
auch die Kriterien fiir ein sinnerfiilltes Leben nicht einfach von diesen
Institutionen auf selbstverstindliche Weise zur Verfiigung gestellt wer-
den. Vielmehr muss heute doch jeder Einzelne als in weltanschaulich ethi-
schen Belangen vollig freier Mensch dariiber entscheiden, und zwar selber
entscheiden, welche Wertmassstibe und Sinnkriterien sein Leben bestim-
men sollen. Es ist also heute nicht mehr so, dass dem Einzelnen noch
nebenbei unmittelbar von den Instanzen aus, die seine berufliche Ausbil-
dung und Weiterbildung fordern, auch noch gewisse Lebensregeln mitge-
geben werden koénnen, nebst gewissen weltanschaulichen Grundlagen,
von denen aus er sich prinzipiell mit den Grundproblemen der heutigen
und der zukiinftigen Menschheit auseinandersetzen kénnte. Auch die
iiberlieferten gemeinschaftsbildenden Institutionen kénnen ihm solche
Werte und weltanschauliche Grundlagen seines Verhaltens nicht mehr
auf eine selbstverstindliche Weise einfach mitgeben.

Hier muss jede Erziehung und vor allem jede wahre Erziehung, die sich
immer mit den grundlegenden ethischen Problemen und weltanschauli-
chen Zusammenhingen des Menschseins befasst, auf die Philosophie
zuriickgreifen, deren eigentliches Thema ja die Erforschung der universa-
len Sinnzusammenhédnge der Wirklichkeit als eines Ganzen ist, und wel-
che von dieser Gesamtkonzeption der Wirklichkeit aus auch die wahrhaft
grundlegenden Prinzipien und Lehren tiber Wesen und Bestimmung des
Menschen und tiber die Grundregeln seines Sollens und die sein Leben
sinnvoll machenden Grundwerte aufzustellen und festzulegen versucht.
Die Erziehung wiirde dann wesentlich darin bestehen, die von der Philo-
sophie ausgearbeiteten weltanschaulichen, anthropologischen und ethi-
schen Grundlagen aufzunehmen, sie im Hinblick auf die Weitervermitt-
lung an andere, vor allem junge Menschen zu verarbeiten und den zu
erzichenden Menschen in erster Linie dazu anzuleiten, sich sein eigenes
Weltbild zu formen, von dem aus er dann auch die Prinzipien, die sein
ethisches Verhalten in allen Lebenslagen gemiss einem bestimmten Men-
schenbild leiten sollen, selber ausarbeiten konnte. Damit wiirde gerade
der junge Mensch darauf hingewiesen, wie nur eine ganzheitliche Be-
trachtung des Seins im allgemeinen und seines Lebens im besonderen ihm
dazu verhelfen kann, sein Leben bewusst und sinnvoll im ganzen zu fiith-

103



ren, und gleichzeitig wiirde ihm zu einer inneren Selbstindigkeit verhol-
fen, von der aus er allen Lebenslagen gerecht werden konnte.

Aber noch hinsichtlich weiterer grundlegender Aspekte der gegenwérti-
gen Lage des Menschen, wie wir sie eingangs hervorgehoben haben, zeigt
sich die neue Bedeutung, welche die Philosophie fiir die Erziehung gerade
heute gewinnen konnte. Die Erziehung muss heute auch dem Umstand
Rechnung tragen, dass okonomischer Wohlstand allein, aber auch der
Fortschritt der Technik und der Naturwissenschaften dem Menschen
noch kein sinnvolles Leben sichern, welches durch innere Erfiillung und
Befriedigung gekennzeichnet wire. Nur zu oft ist gerade die Erreichung
dusseren Wohlstandes und materieller Erfolge von einer inneren Ver-
wahrlosung und von einer Haltlosigkeit in der Lebensfithrung begleitet,
welche oft alles materiell Erreichte wieder zunichtemachen kdnnen und
welche jedenfalls darauf hinweisen, dass der Mensch, welcher imstande
ist, sich durch berufliche oder auch geschiftliche Tiichtigkeit einen gewis-
sen Wohlstand zu erwerben, noch nicht eo ipso der im eigentlichen Sinne
ethisch wertvolle Mensch ist, der wesenhaft dazu berufen wiire, ein gutes
Leben zu fithren. Wohlstand und materieller Erfolg allein garantieren
noch kein sinnerfiilltes, in sich gehaltenes und bewusst gefithrtes Leben,
immer muss von den materiellen und dusserlichen Giitern noch der rich-
tige Gebrauch gemacht werden, wenn das Leben im ganzen sinnerfiillt
werden soll. Immer kommt es also, wenn das Wohl des Menschen im
ganzen gewahrt bleiben soll, auf den rechten Gebrauch an, den der
Mensch von seinem Wohlstand und seinen wirtschaftlichen Moglichkei-
ten zu machen versteht, und dieser rechte Gebrauch ist nun wesenhaft
nicht mehr etwas, was mit beruflicher Tiichtigkeit des Einzelnen oder
seiner wirtschaftlichen Leistungsfihigkeit und Geschiftstiichtigkeit zu-
sammenhingen oder gar damit identisch sein wiirde. Es gibt so und so
viele Menschen, die beruflich ausgezeichnet qualifiziert sind und dennoch
nicht den richtigen Gebrauch von ihrer Stellung und Macht und von
ihrem erworbenen Wohlstand zu machen verstehen. Besonders verhidng-
nisvoll wirkt sich dies, nimlich die Unfidhigkeit, von Wohlstand und be-
deutenden wirtschaftlichen Méglichkeiten den richtigen Gebrauch zu
machen, auch aus, wenn nicht nur das Leben eines einzelnen Menschen
und seine sinnvolle Gestaltung, sondern wenn das Leben ganzer Volker
und Staaten, ja der ganzen Menschheit involviert ist. Es braucht nicht
eigens hervorgehoben zu werden, dass besonders in einer Zeit, da nicht

104



nur die Unbegrenztheit, sondern auch die Stetigkeit wirtschaftlichen
Wachstums fragwiirdig geworden sind und da sich die prinzipielle Ver-
ganglichkeit jeden Wohlstands so deutlich manifestiert, vollends der Pri-
mat eines entwickelten Menschentums gegeniiber allen beruflichen Fi-
higkeiten des Einzelnen sich offenbart.

Ahnliches gilt nun auch von den Fortschritten der Naturwissenschaften
und der Technik, von denen gerade unser Jahrhundert (nach dem Willen
derer, die diese Fortschritte herbeifithren und ermoglichen) so sehr in
Atem gehalten und beherrscht wird. Alle diese Fortschritte in den Natur-
wissenschaften und in der technischen Beherrschung der Welt kénnen
nicht nur dem Menschen kein sinnvolles Leben aus sich selbst heraus
garantieren, sondern die Naturwissenschaft und die Technik in all ithren
Disziplinen sind bisher auch nicht imstande gewesen, den Missbrauch, der
mit ihnen in zahllosen Kriegen getrieben wurde, und die negativen Fol-
gen, die sich aus thnen gerade im Hinblick auf die Verschlechterung der
Umweltbedingungen des Menschen (Gewisserverschmutzung, Luftver-
pestung, Larmdruck) ergeben haben, zu verhindern oder wesentlich her-
abzusetzen. Was wir damit sagen wollen, ist natiirlich nicht, dass nun alle
Fortschritte der Naturwissenschaft und der Technik riickgdngig gemacht
werden sollten oder dass die Menschheit sich kiinftig tiberhaupt nur noch
mit Kunst, Philosophie und Kultur, nicht aber mehr mit Technik und
Naturwissenschaft zu befassen habe. Was wir damit meinen, ist vielmehr
dies, dass Technik und Naturwissenschaft allein, dass auch wirtschaftliche
Prosperitit und finanzielles Wachstum allein dem Menschen keineswegs
dazu verhelfen konnen, ein sinnvolles Leben zu fiithren, ja dass sie thm
nicht einmal ein dusserlich ungefihrdetes Leben zu garantieren vermo-
gen.

Offenbar, und das ist nun das Entscheidende, gibt es eine Instanz im
Menschen, die noch wesenhaft von aller technischen und spezialwissen-
schaftlichen Intelligenz verschieden und jedenfalls mit ihr nicht bereits
gegeben ist, nimlich die iiberschauende Weisheit des Geistes und der
philosophischen Vernunft, wie sie in der Philosophie wirksam sind. Vor-
zugsweise von ihnen her ist der richtige Gebrauch, den der Mensch von
den Wirtschaftsgiitern und seiner technischen Macht zu machen hat, zu
bestimmen. Diese iiberschauende Weisheit des Geistes und der philoso-
phischen Vernunft ist in jedem Menschen der Moglichkeit nach angelegt,
aber nicht in allen Menschen, vielleicht sogar nur in wenigen, zu voller

105



Entfaltung ausgebildet. Sie ist aber eine Moglichkeit, die der Mensch
jederzeit zur Verfiigung hat und auf die er zuriickgreifen kann, wenn er
sich mit den grundsitzlichen Problemen seines Lebens konfrontiert sieht.
Sie ist in threr vollen Ausbildung ein Ideal, welchem der Mensch jederzeit
nachstreben sollte, wenn er seiner wahren Bestimmung als Mensch ge-
recht werden und wenn er sein Leben prinzipiell bewiltigen und sinnvoll
gestalten will.

Da es also nicht die Einzelwissenschaften und nicht die technischen
Disziplinen sind, welche dem Menschen jenen anzustrebenden Gesamt-
iberblick iiber die ganze Wirklichkeit und seine Stellung in thr vermitteln,
dessen der Mensch so dringend bedarf, um den richtigen Gebrauch von
den Wirtschaftsgiitern und technischen Errungenschaften zu machen, die
er sich erworben hat, so sollte die Erziehung immer zuletzt und zuhochst
auf einer philosophischen Grundlage aufbauen, sie sollte den Menschen
dazu bringen, einzusehen, dass es einen letzten und hochsten Wesens-
grund im Menschen gibt, welcher nicht mehr durch technische Praktiken
und naturwissenschaftliche Methoden gestaltbar ist, sondern nur noch
durch philosophische Reflexionen von innen heraus geformt werden
kann. Von diesem inneren Zentrum seines Wesens aus sollte der Mensch
den richtigen Gebrauch, den er von allen Dingen des wirtschaftlichen und
technischen Bereiches zu machen hat, bestimmen. Die Erziehung aber
sollte thm dazu verhelfen, indem sie die Gesamtiibersicht tiber die univer-
salen Sinnzusammenhinge der Wirklichkeit als eines Ganzen und die
Stellung des Menschen in ihr sowie die Aussagen iiber Wesen und Bestim-
mung des Menschen, welche die Philosophie aufstellt und vermittelt, auf
die Gestaltung des inneren Menschen durch den Menschen selbst anwen-
det und von da aus dem Menschen auch dazu verhilft, seine ganzen Bezie-
hungen zur Aussenwelt immer sinnvoll zu gestalten.

Daraus ergibt sich aber nun, dass gerade das eigentliche Anliegen der
Erziehung, nimlich dem Menschen bei seiner Entwicklung zu wahrer
Humanitidt und Verniinftigkeit und zum richtigen Gebrauch aller Dinge
behilflich zu sein, nicht durch naturwissenschaftliche Methoden erforsch-
bar und nicht durch technische Praktiken machbar ist, dass alle Technik
der Wissensvermittlung, alle Programmierung des Unterrichts, alle Di-
daktik und piddagogische Psychologie wohl als niitzliche Instrumente
wahrer und eigentlicher Erziehung verwendet werden konnen, dass aber
durch sie das eigentliche Anliegen der wahren Erziehung nicht zu verwirk-

106



lichen ist. Diese eigentliche Erziehung, welche, wie wir gesehen haben,
auch nicht einfach mit einer speziellen Berufsausbildung identisch ist,
sondern sie noch sinnerfiillend tibergreift, muss und kann vielmehr in der
von uns angegebenen Weise philosophisch und prinzipiell begriindet
werden, und sie kann auch nur von daher fiir den Menschen eine wirkliche
Lebenshilfe sein. Umgekehrt natiirlich kann nach dem bisher Gesagten
auch keine Rede davon sein, dass die Philosophie etwa berechtigt wire,
die Erziehung als ein ihr Ausserliches und von ihr zu Vernachlissigendes
zu behandeln, sondern indem die Philosophie immer die universalen
Sinnzusammenhinge der Wirklichkeit als eines Ganzen erforscht und die
prinzipielle Stellung des Menschen in ihr bestimmt, wird sie auch unmit-
telbar fiir die praktische Lebensgestaltung des Menschen relevant, ja muss
sie Erziehung zu einem aus ihrem Gesamtzusammenhang nicht heraus-
trennbaren Thema machen. Erziehung wird sogar im Sinne der prinzipiel-
len Fithrung und Formung des menschlichen Lebens durch den Men-
schen selbst ein der Philosophie selber immanenter und aus ihr nicht
wegzudenkender Vorgang.

Ganz zum Schluss sei noch eine Bemerkung iiber das Verhiltnis zwi-
schen philosophisch bestimmter Erziehung und eigentlicher Berufsausbil-
dung erlaubt: Zwar hat die philosophisch bestimmte Erziehung immer die
Tendenz, den Menschen darauf hinzuweisen, dass er nicht einfach radikal
in der beruflichen und sozialen Stellung aufgeht, die er jeweils einnimmt,
dass er nicht ganz und gar durch sie determiniert ist und dass er in seinem
cigentlichen Menschsein immer mehr ist als bloss der Angehorige eines
bestimmten Berufes. Die philosophisch bestimmte Erziehung kann da-
durch dem Menschen gerade dazu verhelfen, sich im Wandel seiner beruf-
lichen Situation, im Verlassen alter und im Ergreifen neuer Berufe sowie
nicht zuletzt in der Situation der Arbeitslosigkeit immer wieder neu zu
behaupten sowie seine Identitat mit sich selbst, seine charakterliche Inte-
gritat und seine Uberlegenheit allen wechselnden Situationen des Lebens
gegeniiber zu bewahren. Aber selbstverstindlich denkt die philosophisch
bestimmte Erziehung, so wie wir sie hier konzipiert haben, auch nicht im
Entferntesten daran, die eigentliche berufliche Fachausbildung etwa
tiberfliissig oder gar, was viel schlimmer wire, verdachtlich machen zu
wollen. Sie respektiert vielmehr in hohem Grade deren Notwendigkeit,
achtet deren bedeutende Leistungen und erlaubt sich nur dort, wo sie dazu
ausdriicklich aufgefordert wird, auf den Beitrag hinzuweisen, den die

107



Erziehung, getragen von der Philosophie, zur sinnvollen Durchdringung
der fachberuflichen Tatigkeit und des ganzen Lebens durch eine prinzi-
pielle Gesamtkonzeption von der Wirklichkeit und vom Wesen und der
Bestimmung des Menschen leisten konnte.

108



	Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der gegenwärtigen Lage des Menschen

