
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der
gegenwärtigen Lage des Menschen

Autor: Hager, Fritz-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stiidia Philosophica 37/1977

FRITZ-PETER HAGER

Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung
angesichts der gegenwärtigen Lage des Menschen

Der Beitrag versucht, ausgehend von einer philosophischen Deutung der gegenwärtigen
Lage des Menschen, die fundierende, positive Bedeutung der Philosophie für die Pädagogik
und insbesondere des Philosophierens für jede Erziehungstätigkeit aufzuzeigen. Dabei werden

aktuelle Einwände gegen die Bedeutung der Philosophie für Erziehung und Pädagogik
erörtert und widerlegt, vor allem aber wird der Zusammenhang zwischen Philosophie und
Erziehung anhand einer Wesenserläuterung der Philosophie einerseits und der Erziehung
und Bildung andererseits nachgewiesen. Insbesondere die Ausführungen des Verfassers
über das Wesen der Philosophie und der Erziehung gehen angesichts heute gängiger Auffassungen

darüber eigene Wege, geben zur Diskussion Anlass und bedürfen weiterer (im
Rahmen eines Aufsatzes nicht möglicher) Erläuterung und Begründung, welche in einer
grösseren Veröffentlichung vorgesehen ist.

Wenn der Autor aufzuzeigen bestrebt ist, dass traditionelle und gegenwärtige
gemeinschaftsbildende Institutionen dem Menschen nicht mehr einfach auf selbstverständliche
Weise die leitenden Werte und die massgebende Weltanschauung zu vermitteln vermögen,
so hat dies nicht den Sinn, die Wert- und Sinnbezogenheit dieser Institutionen grundsätzlich
zu leugnen, sondern vielmehr den Einzelnen darauf zu verweisen, dass es immer noch an
ihm selbst liegt, philosophierend und sich erziehend und bildend sein Leben zu gestalten.

/. Einleitung: Überblick über das Thema

Wenn im folgenden das Verhältnis von Philosophie und Erziehung oder

genauer die Bedeutung der Philosophie für die Erziehung angesichts der

gegenwärtigen Lage des Menschen zum Gegenstand grundsätzlicher
Erörterungen gemacht werden soll, so möchten wir von vorneherein betonen,

dass dies alles aus philosophischer Sicht geschehen soll. Das gilt
natürlich vor allem von der Philosophie: Über sie wird hier vor allem aus
der Sicht des Philosophiebeflissenen selbst und nicht von einem Aussen-
stehenden gesprochen werden. Das gilt aber in besonderem Masse von der

gegenwärtigen Lage des Menschen und von der Erziehung. Es kann im

folgenden nicht darum gehen, einen geschlossenen Überblick über die

Korrespondenz: Prof. Dr. Fritz-Peter Hager. Kirchstrasse 140. CH-3084 Wabern bei Bern

83



gegenwärtige Lage des Menschen zu geben, wie sie etwa dem Soziologen,
dem Wirtschaftswissenschafter, dem Psychologen oder Berufsleuten
welcher Art immer erschliessbar ist. Vielmehr wird es im Zusammenhang mit
dem Thema dieser Untersuchung vor allem darum gehen, gewisse philosophisch

relevante Aspekte der gegenwärtigen Lage des Menschen aufzuzeigen,

um von ihnen ausgehend die Bedeutung der Philosophie für die

Erziehung, wie sie sich gerade heute darstellt, zu bestimmen. Es wird also

hier nicht darum gehen, gewisse besonders aufsehenerregende neue Fakten

zur gegenwärtigen Lage des Menschen ans Licht zu bringen, sondern
vielmehr gewisse allgemein erkennbare Grundzüge des menschlichen
Lebens heute philosophisch zu interpretieren und sie für die Bestimmung
des Verhältnisses von Philosophie und Erziehung durch diese Interpretation

fruchtbar zu machen. Aber auch was die Erziehung und den Begriff
der Erziehung betrifft, so wird hier natürlich nicht über eine bestimmte

Fachausbildung die Rede sein können, sondern es wird ein philosophisch
bestimmter Begriff der Erziehung zugrunde gelegt werden, wobei dann

allerdings auch zu zeigen sein wird, wie dieser philosophisch bestimmte

Begriff der Erziehung sich zu anderen, nicht-philosophischen Erziehungsbegriffen

verhält und welche prinzipielle Bedeutung der hier gemeinte
philosophische Begriff der Erziehung auch im Rahmen jeder Fachausbildung

haben könnte.

II. Grundzüge der gegenwärtigen Lage des Menschen aus philosophischer
Sicht

Um aber nun die Bedeutung der Philosophie für die Erziehung angesichts

der gegenwärtigen Lage des Menschen in einigen ihrer wichtigsten
Aspekte darlegen zu können, müssen wir uns zuerst fragen, welches denn
zunächst die philosophisch relevanten Grundzüge der gegenwärtigen
Lage des Menschen sind, die uns hier besonders interessieren sollen: dann
wird es unumgänglich sein, den Begriff der Philosophie näher zu
kennzeichnen, welchen wir unseren Ausführungen zugrunde legen wollen;
schliesslich werden wir uns dem Wesen und den Aufgaben der Erziehung
aus philosophischer Sicht zuwenden, und zum Abschluss nehmen wir dann
dazu Stellung, wie wir uns die Bedeutung der Philosophie für die Erziehung
gerade angesichts der gegenwärtigen Lage des Menschen denken.

84



Eines der wichtigsten Grundwesensmerkmale der gegenwärtigen Lage
des Menschen aus philosophischer Sicht ist das Scheitern und
Fragwürdigwerden aller bisher gültigen Werte, aller ethisch, religiös, politisch,
weltanschaulich bestimmten Massstäbe des Lebens, besonders soweit sie

an Institutionen der Menschen wie Kirche, Staat, Partei, Rasse, Klasse
oder auch Familie als Träger und Verkünder dieser Werte und Massstäbe

gebunden sind. Ich darf sogleich näher erläutern, was ich mit dieser These
meine oder vielmehr nicht meine, um keine Missverständnisse über diese

Grundvoraussetzung meiner Ausführungen aufkommen zu lassen.
Gemeint ist hier nicht, dass der Mensch überhaupt jede Fähigkeit verloren
habe, Werte und Massstäbe für sein Leben als Prinzipien des Denkens und
Handels aufzustellen oder, was noch viel schlimmer wäre, dass er
überhaupt verlernt habe, nach solchen Werten und Massstäben zu suchen.

Was aber heute mehr und mehr fragwürdig wird, das sind von bestimmten

Institutionen der menschlichen Gemeinschaft tradierte Werte, Massstäbe

und Richtlinien für das menschliche Leben im ganzen, welche von
der jeweils heranwachsenden Generation auf konfliktlose Weise
übernommen werden oder in die die jungen Menschen auf organische Weise
hineinwachsen könnten, indem sie sich das Überlieferte in einem stetigen,
schrittweise voranschreitenden Prozess aneignen würden. Alle traditionellen,

gemeinschaftsbildenden und von der Gemeinschaft her das Leben
mit Sinn erfüllenden Institutionen haben in den grossen weltanschaulichen,

revolutionären und kriegerischen Erschütterungen seit dem Ende
des 18. Jahrhunderts, aber besonders deutlich in unserem Jahrhundert an

Glaubwürdigkeit verloren, und zwar nicht nur deswegen, weil sie die

grossen kriegerischen Katastrophen unseres Jahrhunderts nicht zu verhindern

vermochten oder weil sie die grossen gegenwärtigen Menschheitsprobleme,

wie Hunger, Überbevölkerung, Umweltverschmutzung, die
Kluft zwischen Entwicklungsländern und reichen Industriestaaten, Kon-
junkturüberhitzung und Rezession nur unzureichend zu lösen vermögen.

Für die Glaubwürdigkeitskrise vieler gemeinschaftsbildender Institutionen,

welche früher gültige Wertmassstäbe für das menschliche Leben
aufzustellen und weiterzugeben vermochten, scheint es fast noch wichtigere

innere Gründe zu geben: Viele traditionelle wertbildende Institutionen

haben in ihrem Verhalten nur zu oft gezeigt, dass das Wertsystem oder
die Weltanschauung, zu welchen sie sich rein äusserlich oft immer noch
bekennen, für sie nur mehr Maske geworden, dass sie nicht die eigentliche

85



Wirklichkeit sind, um welche sich das ganze Leben auch im Rahmen
dieser Institutionen dreht, nach der es sich bestimmt und ausrichtet.
Vielmehr hat sich gezeigt, dass das Streben nach Macht oder Gewinn bei
diesen Institutionen oder bei einzelnen ihrer führenden und sie

beherrschenden Vertreter das eigentliche Zentrum des Lebens auch in diesen
Institutionen geworden ist, welchem die ursprünglich diese Gemeinschaft
tragenden und beseelenden sittlichen und weltanschaulichen Ideen,
Ideale und Wertmassstäbe nur noch als Aushängeschild, Deckmantel
oder Vorwand zu dienen haben. So sind die Kirchen oft genug im Laufe
der Geschichte ihrer ursprünglichen evangelischen Zielsetzung untreu
geworden und haben sich durch Gewinnung eigener politischer und
wirtschaftlich finanzieller Macht oder durch Anpassung und Kooperation mit
den jeweils gerade finanziell und politisch Mächtigen von ihrer ursprünglich

rein geistigen, religiösen und ethischen Bestimmung entfernt. Aber
auch die einzelnen Nationalstaaten, welche seit dem Ende des 18.

Jahrhunderts noch bis in unser Jahrhundert hinein aus den alten Fürstenstaaten

hervorgingen und an deren Wurzel bei ihrer Entstehung fast immer

grosse Freiheitsbewegungen standen, welche ihrerseits durch
Menschheitsideale wie Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit und Anerkennung der
Menschenrechte getragen wurden - auch diese Nationalstaaten haben
heute ihren ursprünglich zündenden ideellen Gehalt weitgehend verloren,
oder dieser ist zu einer bloss rechtlich garantierten Selbstverständlichkeit
und Äusserlichkeit herabgesunken, welche nicht mehr von lebendigem
geistigem Gehalt erfüllt ist. Auch die Nation, das Vaterland, ist heute
kaum noch primär ein Wertträger, eine Institution, in deren Rahmen man
sich nur betätigen müsste, um einen letzten Sinn des Lebens auf tiefgreifende

Weise verwirklichen zu können. Man könnte noch weitere Beispiele
anführen, wie das Zurücktreten der ursprünglich ideell bestimmten
Parteien hinter den Wirtschaftsverbänden, die Auflösung oder doch Gefährdung

der Familie als traditioneller Grundlage aller Lebensordnung. Doch
geht es uns hier nicht so sehr um Beispiele als um das Grundsätzliche.

Und gerade im Zusammenhang mit der grundsätzlichen philosophischen

Kennzeichnung der gegenwärtigen Lage des Menschen muss noch

folgendes gesagt werden: Zwar mögen auch in früheren Zeiten bei

ursprünglich ideell geprägten Gemeinschaften Züge des Strebens nach
wirtschaftlicher Macht und finanziellem Gewinn hervorgetreten sein, aber in
keiner Zeit vor der unseren ist das Bewusstsein von der Demaskierung der

86



ideell bestimmten gemeinschaftlichen Institutionen als reiner Machtkörper

oder Machtgruppen, die dem Einzelnen kaum mehr dazu verhelfen
können, den Sinn seines Lebens zu finden, so allgemein geworden wie

gerade heute. Kaum je zuvor hat der Zweifel an allgemeingültigen Idealen
und Wertmassstäben so sehr um sich gegriffen wie gerade heute.

Das aber hängt wiederum mit einem weiteren Grundzug der gegenwärtigen

Lage des Menschen zusammen: Die Kräfte des Menschen scheinen
sich mehr und mehr von der Entdeckung und Verwirklichung geistig
kultureller Werte auf die technische Produktion von Wirtschaftsgütern
und auf die einzelwissenschaftliche Erforschung der Welt und des
Menschen durch die mathematisch bestimmten Naturwissenschaften und die

von ihnen beeinflussten Humanwissenschaften verlagert zu haben.
Niemandem ist es heute unbekannt, dass auch die gesamte Lebenswelt des

Menschen von der Technik und den Naturwissenschaften, ja von den

ganzen Einzelwissenschaften überhaupt wesentlich mitbestimmt und be-

einflusst ist.

Weniger deutlich ins allgemeine Bewusstsein scheint es dagegen
eingedrungen zu sein, dass alle diese technischen und einzelwissenschaftlichen

Disziplinen, wie gross auch ihre Errungenschaften im einzelnen sein

mögen, wie sehr sie zum Teil wenigstens zur Erleichterung der äusseren
Umstände des menschlichen Lebens beigetragen haben, doch über den

letzten Sinn des menschlichen Lebens nichts aussagen, dass sie gerade
keine ethischen Wertmassstäbe und Richtlinien für das menschliche
Verhalten und Handeln aufzustellen vermögen und dass sie auch keine
Einsicht in die universalen Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines

Ganzen und in die Stellung des Menschen in ihr vermitteln oder auch nur
anstreben. Wenn Kultur und insbesondere geistig philosophisch
bestimmte Kultur in Kunst, Religion und Wissenschaft dadurch
gekennzeichnet ist, dass sie dem Menschen durch das, was sie schafft, immer sein

Innerstes, sein eigentliches Menschsein berührende Einsichten in die

mögliche Sinnhaftigkeit der Gesamtwirklichkeit, in der er lebt, vermitteln
will, so ist unsere technisch bestimmte Zivilisation in all ihren einzelnen

Erscheinungen gerade dadurch bestimmt, dass sie dem Menschen eine

Antwort aufdie Frage nach dem Sinn des Lebens und nach den Prinzipien
und Richtlinien seines Handelns in ethischer Hinsicht gerade nicht gibt.
Obwohl also schon hieraus deutlich wird, dass der Mensch die eigentlichen

Grundprobleme seines Lebens immer noch von sich aus durch

87



eigene innere Entscheidung lösen muss und sich dabei der Errungenschaften

der technischen Zivilisation nur als Hilfsmittel bedienen kann, gibt es

doch gerade heute immer wieder Bestrebungen, die Lage des Menschen
durch eine Art technischer Totalplanung zu bessern, wobei übersehen

wird, dass dadurch der Mensch zur Sache degradiert und die eigentlichen
Probleme seines Menschseins davon nicht berührt würden.

Wenn also heute der junge Mensch nach bestimmenden Prinzipien und
Idealen für sein Leben sucht, wenn er sich den Überblick über die auch

von ihm wieder zu bewältigende Wirklichkeit in einem bestimmten Weltbild

zu verschaffen versucht, so muss er doch wohl erleben, dass weder die
traditionellen gemeinschaftsbildenden Institutionen noch die moderne
technisierte Arbeitswelt ihm eine Antwort auf diese letzten ihn bedrängenden

Fragen zu geben vermögen. Was findet statt dessen er und jeder,
der, auf welcher Altersstufe immer, diese letzten Fragen zu stellen wagt,
vor?

Er findet statt der Institutionen, die ihm eine lebendige, sinnerfüllte
Antwort aufdie letzten Fragen zu vermitteln vermöchten, einerseits in den

meisten westlichen Industriestaaten ein reines Ethos des wirtschaftlichen
Erfolges und ein Vorherrschen des Leistungsprinzips in allen
Gesellschaftsschichten vor. und andererseits in einer Reihe von totalitären Staaten

vor allem kommunistischer Prägung die fast absolute Herrschaft einer

erstarrten und dogmatisch verfestigten politischen Ideologie, welche alles

geistige Leben lediglich als Überbau über die wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Verhältnisse betrachtet und den einzelnen Menschen ganz
zum Bestandteil einer gesellschaftlichen Maschinerie degradiert, innerhalb

derer er keinen Eigenwert mehr hat.
Einerseits herrschte also (bis vor kurzem noch fast ungebrochen) in den

westlichen Industriestaaten eine immer wieder neu auftretende
Grundeinstellung vor, wonach der eigentlich wertvolle Mensch primär und fast

ausschliesslich der wirtschaftlich und finanziell tüchtige Mensch ist.
welcher sich durch immer bessere berufliche Leistungen in den Genuss immer

grösserer wirtschaftlicher Vorteile zu setzen vermag und dadurch instandgesetzt

wird, immer mehr der Konsumgüter und der Statussymbole, wie
sie die Konsumgesellschaft verleiht, sich zu verschaffen. Andererseits wird
gerade in den kommunistischen Staaten eine Ideologie, die ursprünglich
auf die Befreiung des Menschen von drückender Abhängigkeit ausgerichtet

war und diese Befreiung (mit allerdings ungeeigneten Mitteln und von

88



falschen Voraussetzungen aus) zu verwirklichen versuchte, in unterschiedlich

starrer und dogmatisch verfestigter Weise auf die Ordnung der
menschlichen Verhältnisse angewendet, wobei zwar auf wirtschaftlichtechnischem

Gebiete gewisse Liberalisierungstendenzen besonders in
einigen ehemaligen Satellitenstaaten immer wieder möglich sind, auf
geistig kulturellem Bereich aber die freie künstlerische und intellektuelle
Gestaltung und Erkenntnis immer empfindlich eingeschränkt bleibt und
der Mensch daher gerade aufeinem entscheidenden Gebiet seiner

Selbstverwirklichung niemals wahrhaft zu sich selber kommen kann.
Es ist daher nicht unbedingt verwunderlich, wenn sowohl im Westen

wie im Osten geistige Gegenbewegungen gegen das herrschende
gesellschaftliche System aufgetreten sind, welche wohl nicht mit dieser Heftigkeit

hätten in Erscheinung treten können und welche wohl nicht jenes

grosse Aufsehen hätten erregen können, wenn sie nicht doch auf gewisse

Mängel im herrschenden gesellschaftlichen System hingewiesen hätten.
Ohne dass hierauch nur im mindesten versucht werden soll, die Methoden
oder gar die Weltanschauung gewisser linksextremer studentischer Revolten

beispielsweise in Deutschland. Frankreich und Italien zu rechtfertigen
oder gar zu propagieren, darf doch wohl gesagt werden, dass die

Überspannung des rein wirtschaftlich orientierten Leistungsprinzips in gewissen

westlichen Industriegesellschaften, die Degradation des Menschen

zum blossen Sklaven des wirtschaftlichen Fortschritts, der ihm doch

eigentlich dienen sollte, seine Herabwürdigung zum blossen Konsumwesen.

das nur finanziellen Gewinn erlangen soll, um sich damit wieder
gewisse materielle Glücksgüter erringen zu können, neben vielen anderen
Faktoren doch gewisse Ansatzpunkte zur echten Kritik jener bietet, denen
die Würde des Menschen als eines sich selbst in Freiheit gestaltenden,
geistige Werte erkennenden und kulturschaffenden Wesens noch etwas
bedeutet. Ähnliches gilt natürlich auch für die Revolten und Freiheitsbewegungen

in gewissen totalitären, kommunistischen Staaten des Ostens,

wo ja die Gefährdung der Menschenwürde und geistigen Freiheit des

Menschen durch einen totalitären gesellschaftlichen Machtapparat überaus

deutlich ist und wo auch die Berechtigung jeder echten, den Menschen
wieder zu seiner eigentlichen Bestimmung zurückführen wollenden
Freiheitsbewegung immer recht klar am Tage liegt.

Zur materialistisch-ökonomischen Grundtendenz in der westlichen
Welt ist durch die weltweite wirtschaftliche Rezession und die damit

89



verbundene Erschütterung eines naiven Zutrauens in eine grenzenlose

Entwicklung wirtschaftlichen Wachstums noch etwas Neues hinzugekommen:

Auch der wirtschaftlich finanzielle Erfolg als letztes Ziel und letzte

Sinngebung des Lebens wurde aus der wirtschaftlichen Entwicklung
selbst heraus fragwürdig, und zwar auch bei jenen breiten Schichten,
welche nicht schon durch umfassende geistige Bildung vor einer
Überschätzung materieller Werte von vorneherein gefeit waren. Dadurch
verstärkte sich aber die Sehnsucht der Menschen nach geistigen Werten und
nach übergreifenden Idealen und Leitbildern, welche das ganze Leben
des Menschen sinngebend durchdringen würden.

Angesichts der offensichtlichen Ohnmacht und des Widersinns extremer

revolutionärer Tendenzen, und angesichts der offensichtlichen
Abwesenheit der von den Technokraten behaupteten Selbstgenügsamkeit grosser

wirtschaftlich-industrieller Systeme, die sich sogar als ausserstande

erwiesen, sich selbst vor bedeutenden Erschütterungen und Krisen zu
bewahren, erfolgte eine weitgehende (zum Teil das Vergangene romantisch

verklärende) emotionelle Rückwendung zu Zeiten, in denen, wie

angenommen werden darf, eine selbstverständliche Tradierung von Werten

und Normen des menschlichen Lebens und Verhaltens durch
gemeinschaftsbildende Institutionen noch möglich war und in denen auch der

Jugendliche noch (fast) problemlos in die traditionellen Institutionen als

Wertträger hineinwachsen konnte. Aber diese «Nostalgiewelle» ist selber

nur möglich vor dem Hintergrund des Fragwürdigwerdens traditioneller
Institutionen, sofern sie in die Gegenwart hineinwirken. Die romantische

Verklärung der Vergangenheit, die Rückwendung zu ihren gesellschaftlichen

Institutionen, die noch auf eine selbstverständliche und problemlose
Weise Wertträger und sinngebende Wertvermittler waren (oder in gewissen

Fällen auch bloss zu sein schienen), ist selbst kein Vorgang, der die
These vom Fragwürdigwerden gemeinschaftsbildender Institutionen als

problemloser Wertträger widerlegen würde. Die nostalgische Zuwendung
zu einer angeblich im Wertbereich (hinsichtlich der Sinngebung des

Lebens) konfliktlosen Vergangenheit ist selbst nur möglich auf Grund der

Erschütterung des Vertrauens in gemeinschaftsbildende Institutionen als

Wertträger, sie ist selbst nur die Kompensation eines Mangels, nicht etwa
die Erkenntnis von etwas hier und jetzt real gegebenem Positivem.

90



III. Wesensbestimmung der Philosophie und Überblick über ihre zentralen

Forschungsgebiete aus der Sicht des Verfassers

Angesichts dieser wenigen, aber wichtigen und philosophisch relevanten

Grundzüge und Aspekte der gegenwärtigen Lage des Menschen
erhebt sich nun die dringliche Frage, ob überhaupt dem Menschen noch

geistige Mittel zur Verfügung stehen, dieser oben kurz gekennzeichneten
Lage zu begegnen, ob überhaupt der Einzelne noch in der Lage ist, angesichts

der bestehenden Verhältnisse ein sinnerfülltes Leben zu führen. Es

erhebt sich aber die für unser Thema noch viel wichtigere Frage, welches
die Bedeutung und Stellung von Philosophie und Erziehung angesichts
der genannten Grundzüge der gegenwärtigen Lage des Menschen sei, ob

Philosophie und Erziehung dem einzelnen Menschen oder einer Gemeinschaft

von Menschen überhaupt noch dazu verhelfen können, diese Lage
zu bewältigen oder gar zu überwinden, und schliesslich stellt sich die

Frage, welche Bedeutung in diesem Zusammenhange heute noch die

Philosophie für die Erziehung haben könne. Um aber diese Frage auch

nur einigermassen adäquat beantworten zu können, muss zunächst
gefragt und dann dargelegt werden, was im Zusammenhange der jetzigen
Untersuchung unter Philosophie zu verstehen sei und welchen Begriff der

Erziehung wir der Erörterung unseres Problems zugrunde legen wollen.
Man gestatte mir nun, zunächst die Philosophie gerade auch im

Hinblick auf ihren Forschungsgegenstand als Wissenschaft von den Prinzipien

der Wirklichkeit im ganzen oder als Wissenschaft von den universalen

Sinnzusammenhängen in der Wirklichkeit als einem Ganzen zu
definieren. Unmittelbar aus dieser Definition der Philosophie als Wissenschaft

von den universalen Sinnzusammenhängen der ganzen Wirklichkeit

ergibt sich auch, dass die Philosophie das Wesen und die Zusammenhänge

zwischen den drei Grundrealitäten Gott, Mensch und Welt zu
erforschen bestrebt ist, und zwar im Unterschied zu aller einzelwissenschaftlichen

Bestrebung ihren allgemeinsten Wesenszügen, ihren Prinzipien

und ihren universalen Zusammenhängen nach. Die Philosophie
untersucht dabei alles im Medium und mit den Mitteln reinen Denkens
und blosser Begriffe. Ihre hauptsächlichen Disziplinen sind von dieser
Definition und Einteilung her: die Ontologie als allgemeine Seinslehre, als

Frage nach der Bedeutung von Sein, nach dem Sein und Seinscharakter

jedes Wirklichen und als Frage nach dem universalen Seinszusammen-

91



hang aller Seienden; die Metaphysik als Frage nach der Existenz und dem
Wesen von sinnlich nicht mehr wahrnehmbarer, ja sogar übermenschlicher

Wirklichkeit; die philosophische Theologie als Frage nach der begrifflichen

Beweisbarkeit und wesensmässigen Erfassbarkeit Gottes oder des

Göttlichen; die philosophische Anthropologie als Frage nach dem
grundsätzlichen Wesen und der ewigen Bestimmung des Menschen; die philosophische

Kosmologie und Naturlehre als Frage nach der philosophischen
Erfassbarkeit und Interpretierbarkeit von Natur und Welt, nach ihrer
Bedeutung für den Menschen und nach der Stellung des Menschen ihnen

gegenüber.
Wenn man die philosophische Lehre vom Menschen noch einer näheren

Einteilung unterziehen will, so kann man sagen, dass die Philosophie
in ihrer Bezogenheit auf den Menschen die Wissenschaft von den Prinzipien

des Seins, des Erkennens und des Sollens des Menschen ist. Als
Wissenschaft von den Prinzipien des Erkennens umfasst die Philosophie die

Disziplinen der Logik und der Erkenntnislehre, als Wissenschaft von den

Prinzipien des Sollens die philosophische Ethik sowie die philosophische
Staats- und Gesellschaftslehre, während in dem Randgebiet der
philosophischen Ästhetik die Philosophie auch den Bereich des Schönen und der
Kunst begrifflich zu erfassen versucht. Die philosophische Logik befasst
sich mit der Frage, inwiefern für das prinzipielle Denken allgemeine
formale Denkgesetze bestimmend sind, auf welche Weise diese im positiven

Falle erforscht werden müssen und welche Beziehungen diese Gesetze
des Denkens zu den Gesetzen des Seins haben. Die philosophische
Erkenntnislehre erforscht die Art und Weise und den Ursprung philosophischer

Erkenntnis und in gewissen Fällen aller Erkenntnis überhaupt. Die

philosophische Ethik stellt die Frage, ob sich allgemeine Regeln, Gesetze

und Prinzipien für das menschliche Sollen und sittliche Wollen besonders
beim einzelnen Menschen aufstellen lassen, sie untersucht aber auch die

Beziehungen zwischen der Glückseligkeit und der sittlichen Vortrefflichkeit

des Menschen, und sie stellt schliesslich die entscheidende Frage nach
den sittlichen Werten und den Werten überhaupt, die der Mensch in
seinem Sein und Denken zu respektieren habe; auch die Frage nach der
sittlichen Bestimmung des Menschen vor der Ewigkeit gehört schliesslich
noch in die philosophische Ethik. Die philosophische Politik und
Gesellschaftslehre befasst sich im Unterschied etwa zur Soziologie oder andererseits

der Jurisprudenz nicht mit den Gesetzen des gesellschaftlichen Zu-

92



sammenlebens und den bestehenden Rechtsgrundsätzen und Rechtsnormen

in faktisch bestehenden Staats- und Gesellschaftsformen, sondern

damit, wie von der philosophischen Sicht über Wesen und Bestimmung
des Menschen der Staat und die Gesellschaft prinzipiell zu konzipieren
und einzurichten sein sollen, welche dem Wesen des Menschen am besten

gerecht werden. Dass die Philosophie als Wissenschaft von den Prinzipien
des Seins des Menschen die philosophische Anthropologie beinhaltet und

was für Disziplinen aus ihrer Definition als Wissenschaft von den Prinzipien

des Seins im Allgemeinen hervorgehen, haben wir früher schon

dargelegt.
Es mag vielleicht erstaunen, dass wir uns im voraufgehenden erlaubt

haben, auch die Philosophie als Wissenschaft zu bezeichnen. Das soll nun
aber durchaus nicht heissen, dass wir sie im selben Sinne als Wissenschaft
verstehen wie die mathematisch bestimmten Naturwissenschaften, dass

sie demselben Exaktheitsideal zu entsprechen habe wie diese oder dass in
ihr die Erfahrung bestimmt gefasster sinnlicher Wahrnehmung ebenfalls
die letzte Verifikationsinstanz zu sein hätte wie in jenen Wissenschaften,
die sich mit der Erforschung sinnlich wahrnehmbarer und in diesem Sinne
erfahrbarer Wirklichkeit befassen. Wenn wir die Philosophie als Wissenschaft

definieren, so meinen wir mit < Wissenschaft> zunächst einmal ganz
allgemein jede methodische und einen systematischen Zusammenhang
anstrebende sowie ihrer begrifflichen Voraussetzungen bewusste und über sie

reflektierende Erforschung der Wahrheit irgendwelcher Art. Die Philosophie

nun erforscht nicht die Wahrheit über irgendwelche Faktizitäten
empirischer Art, welche sich nur durch die Erfahrung der Sinneswahrnehmung

verifizieren Hesse. Sie erforscht vielmehr das allgemeine Wesen und
die universalen Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines Ganzen.

Dabei kann sie sich nicht mehr der Sinneswahrnehmung und Erfahrung
bedienen, die nur einzelnes erfassen und unter allgemeinen Gesetzen

zusammenfassen können, sondern sie ist auf das Denk- und Ausdrucksmittel

allgemeiner Begriffe und allgemeiner Sätze angewiesen, welche sie

so weit wie möglich in ihrem Wesen erläutert und in ihrem Anspruch auf
allgemeine Gültigkeit zu begründen versucht. Die Philosophie ist also

unserer Auffassung nach eine Wissenschaft in dem Sinne, dass sie eine

intellektuelle Untersuchung ist, welche über die Gegenstände ihrer
Forschung allgemeingültige Sätze aufzustellen vermag, indem sie rational
durchschaubare und hinsichtlich ihres logischen Zusammenhanges über-

93



prüfbare Argumente für diese Sätze aufzustellen bestrebt ist, wobei die
Wissenschaftlichkeit der Philosophie auch darin besteht, dass sie sich über
ihre denkerischen Voraussetzungen, ihre Grundbegriffe, ihre Sätze und
den systematischen Zusammenhang zwischen ihnen kritisch Rechenschaft

zu geben versucht.
Zum Sondercharakter der Philosophie als Wissenschaft vom allgemeinen

Wesen und den universalen Sinnzusammenhängen der Wirklichkeit
als eines Ganzen gehört es auch, dass sie als Wissenschaft sich nur gerade
allgemeiner Begriffe und des reinen, sogenannt abstrakten Denkens als

Denk- und Ausdrucksmittel bedient. Es gehört ferner zum Wesen der

Philosophie, dass für sie dieses Denken mit seinen Begriffen nie blosses

Instrument zur Ergreifung einer beliebigen Wahrheit ist, wobei dieses

Instrument gegenüber dem Subjekt, das es anwendet, und dem Objekt,
auf das es angewendet wird, nie bloss gleichgültig und distanziert sein und
darum nie absolut von ihnen getrennt werden und für sich allein in empirischer

Weise als Sache objektiviert werden könnte.
Da ferner der Mensch, je allgemeineren Zusammenhängen der

Wirklichkeit im ganzen er sich zuwendet, desto mehr von ihnen in seinem

ganzen Leben betroffen wird, da gerade die denkerische Beschäftigung
mit den universalen Sinnzusammenhängen der Wirklichkeit im ganzen,
wie sie in der Philosophie geübt wird, dem Menschen ein sinnvolles und
bewusstes Leben im ganzen und aus dem Ganzen heraus zu führen ermöglicht,

so ist die Philosophie, so sehr sie in ihren besten Ausprägungen
immer wissenschaftlichen Charakter hat, doch eine bestimmte Lebensform

und eine das Leben selbst vielleicht unmittelbarer als andere
Wissenschaften gestaltende Lebensmacht, nämlich diejenige der grundsätzlichen
intellektuellen und reflektierten Zuwendung zur Wirklichkeit im ganzen.

Da ferner der Mensch sein Leben bewusst, grundsätzlich und
menschenwürdig nur führen kann, wenn er einen allgemeinen Überblick über
die Wirklichkeit und über den Menschen selbst im ganzen zu gewinnen
vermag, welcher auch die Aspekte des Sinns, des Wertes und des Sollens in
seine wissenschaftliche Gesamtkonzeption einschliesst, so ergibt sich, dass

die Philosophie als Wissenschaft von dem allgemeinen Wesen und den
universalen Zusammenhängen der ganzen Wirklichkeit eine unausweichliche

Aufgabe wahren Menschseins immer bleiben wird. Ganz unabhängig

davon, was die Philosophie in ihrer über zweitausendjährigen
Geschichte geleistet hat (und sie hat in der Tat bewunderungswürdige Lei-

94



stungen erbracht), aber vor allem auch ganz unabhängig davon, was die

Philosophie bisher nicht hat leisten können oder worin sie versagt hat,
bleibt unseres Erachtens die von uns definierte Philosophie mit ihren
Disziplinen als vom Menschen immer neu zu erfüllende Aufgabe immer
bestehen.

IV. Einwände und vorläufige Entgegnungen aufdiese zum Thema der Bedeutung

oder Irrelevanz der Philosophiefür die Erziehung

Bevor wir nun nach dieser Wesensbestimmung der Philosophie uns
einer eigenen Definition des Begriffes der Erziehung zuwenden und erläutern

können, was wir selber unter Erziehung in unserem Zusammenhang
verstehen und wie wir uns die Beziehungen zwischen Philosophie und

Erziehung denken, müssen wir noch kurz darauf hinweisen, wie weit
gerade von der gegenwärtigen Lage her auch Einwände gegen die Bedeutung,

ja zentrale Bedeutung der Philosophie für Erziehung und Pädagogik
erhoben werden können und mit welchen (vorläufigen) Antworten und

Erwiderungen allenfalls diesen Einwänden von einem philosophischen
Standpunkt aus begegnet werden kann. Die eigentliche Lösung der hier
kurz angedeuteten Problematik der Bedeutung der Philosophie für Erziehung

und Pädagogik werden wir dann erst in unseren Ausführungen über
unsere eigene Konzeption der Beziehungen zwischen Philosophie und
Erziehung umreissen.

Folgende Einwände lassen sich gerade heute gegen die These von einer
zentralen und grundlegenden Bedeutung der Philosophie für die Erziehung

und die Pädagogik als die Theorie der Erziehung und Bildung
machen: Erstens wird oft daraufhingewiesen, dass Erziehung nichts anderes
sein könne, als Hilfe an den Heranwachsenden zum Bestehen im späteren
Existenzkampf, Ertüchtigung im Hinblick auf die vor allem im erwachsenen

Leben dann voll zu bewährende Fähigkeit zu überleben und sich

überall durchzusetzen. Die Konsequenzen dieser Haltung für die Konzeption

der schulischen Bildung sind die, dass von dieser, sofern sie nicht ganz
einfach schon Ausbildung zum Beruf im Sinne der Fachschule sein soll,
bloss eine Art Vorbildung, allgemeine Grundlage an Kenntnissen und

Fähigkeiten für die Inangriffnahme der späteren beruflichen Ausbildung
erwartet wird. Erziehung und Allgemeinbildung als etwas noch von beruf-

95



licher Ausbildung Verschiedenes und nicht unmittelbar darauf Vorbereitendes

wird entweder für sinnlos oder für eine völlig subjektive und der

beliebigen Willkür zu überlassende Angelegenheit angesehen.
Zweitens wird etwa gegen die These von der zentralen Bedeutung der

Philosophie für die Erziehung und besonders die Pädagogik der Hinweis
geltend gemacht, dass ja die Erziehungswissenschaft gerade heute nicht
mehr primär von der Philosophie bestimmt, gestaltet und durchdrungen
werde, nachdem offensichtlich jahrhundertelang die Erziehungslehre
nichts anderes als ein Teil der Philosophie gewesen ist. Die Philosophie, so

wird etwa argumentiert, ist als Grundlagenwissenschaft für die Pädagogik
durch die modernen, zeitgemässen Erfahrungswissenschaften wie Psychologie,

Soziologie und biologische Anthropologie ersetzt worden, und zwar,
wie manche glauben, in der Weise, dass es der Philosophie gar nicht mehr
bedarf. In der Pädagogik gilt es, den Bildungs- und vor allem
Ausbildungsvorgang als solchen wissenschaftlich zu beschreiben, die anthropologischen

Voraussetzungen dieses Vorganges in Psychologie, Soziologie
und Biologie empirisch zu erforschen sowie die richtige Auswahl der

Bildungsinhalte und möglichst effiziente Technik der Wissensvermittlung
wissenschaftlich in den Griff zu bekommen. Die Philosophie ist zur Besorgung

dieses Geschäftes nicht mehr nötig.
Als dritter Einwand wird oft genannt, dass zwischen Philosophie und

Erziehung eine prinzipielle Kluft darum bestehe, weil die Philosophie eine
rein theoretische Disziplin mit Zentren in Erkenntnislehre und Logik oder

(je nach Richtung) in Metaphysik und Ontologie sei, während die Erziehung

umgekehrt ein primär praktisches Bemühen um die Eingliederung
unerwachsener Menschen in die Gesellschaft darstelle. Die Philosophie
versteigt sich oft zu weltfremden Spekulationen und Utopien, die Erziehung

dagegen, als Ausbildung und Bildung verstanden, kümmert sich um
die Lösung eines rein praktischen Problems.

Als vierten Einwand könnte man auch geltend machen, dass Philosophie

und Erziehung sich vor allem darum nicht miteinander in Beziehung
setzen lassen, weil die Philosophie es primär mit der Wirklichkeit, dem

Erkennen und Sollen des erwachsenen Menschen, des vollendeten animal
rationale, zu tun hat, während Pädagogik und Erziehung sich insbesondere

um die Menschwerdung des Unerwachsenen kümmern, welche für die

Wesenserfassung des erwachsenen Menschen und die der Philosophie
sich stellenden Grundprobleme des Menschseins nicht von Belang sind.

96



Als letzten Einwand gegen die fundamentale Bedeutung der Philosophie

für die Erziehung könnte man den Sachverhalt formulieren, dass die

Philosophie ihrem Wesen gemäss immer auf ihre Geschichte bezogen sei

und aus ihren geschichtlichen Traditionen heraus lebe, während Erziehung

und Ausbildung eine stets aktuelle Aufgabe seien, die jeweils von
den unmittelbaren Bedürfnissen der Gegenwart her neu zu beantworten
sei und gelöst werden müsse.

Wenn wir nun kurz andeuten, wie man auf diese Einwände entgegnen
könne, so handelt es sich hier nur um vorausdeutende, kurz zusammenge-
fasste Antworten auf diese Einwände, welche zunächst die Hemmungen
abbauen sollen, die gegen eine Inbezugsetzung von Philosophie und
Erziehung bestehen, bevor dann endgültig von unseren eigenen Bestimmungen

über das Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung her die

Lösung des Problems gerade im Hinblick auf die gegenwärtige Lage des

Menschen gegeben werden kann.
Der erste Einwand kann so pariert werden, dass ja, wie auch schon die

Erfahrung des menschlichen Lebens zeigt, Erziehung und Bildung als

grundlegende Aufgaben des Menschseins sich nie in blosser Fachausbildung

und beruflicher Ausbildung erschöpfen können. Das Verschwinden
alter, das Entstehen neuer Berufe, der wirtschaftliche Aufschwung und
der oft ebenso rapide sich einstellende wirtschaftliche Rückgang, der
wesentliche Wandel in den gesellschaftlichen Aufbaustrukturen und
Hierarchien lassen es als grundsätzlich verfehlt erscheinen, den Menschen

nur gerade zum funktionstüchtigen Glied einer jeweils gerade bestehenden

Gesellschaft auszubilden und zu erziehen. Immer muss im Rahmen
einer Allgemeinbildung auch dem Jugendlichen der Versuch des
Menschen nahegebracht werden, ein sinnvolles Gesamtbild der Wirklichkeit
und des Verhältnisses zwischen Mensch und Welt zu gewinnen, immer
muss er auch in der Erziehung auf die Idee dessen, was er sein soll, ausgerichtet

werden, er muss zur Besinnung über sich selbst als autonomes, sich

aus sich selbst heraus bestimmendes Wesen gebracht werden. Für diese

beiden Aufgaben der Bildung und Erziehung aber braucht es Philosophie.
Der zweite Einwand, wonach die Pädagogik heute von Erfahrungswissenschaften

und Einzeldisziplinen, aber nicht mehr von Philosophie
bestimmt wird, kann ohne weiteres so beantwortet werden, dass ja gerade
einige nach wie vor als wesentlich erkannte Aufgaben der Erziehung und

Bildung und der Theorie über sie, wie die Frage nach dem Ziel der Erzie-

7 Sludia philos.. Vol. 37 97



hung, nach der ewigen Bestimmung des zu erziehenden Menschen, die
Normdiskussion in der Pädagogik, die Frage nach den erkenntnisleitenden

Interessen in der empirischen Forschung, die wissenschaftstheoretischen

Probleme der empirischen Humanwissenschaften, nicht mehr selbst

von den Erfahrungswissenschaften und von Einzeldisziplinen wie Psychologie,

Soziologie, biologischer Anthropologie erfasst und gelöst werden
können, ganz abgesehen davon, dass die zuletzt genannten empirischen
Disziplinen den Menschen als freies, sich selbst bestimmendes Wesen, als

Werk seiner selbst im Sinne Pestalozzis nicht adäquat wiedergeben.
Gerade das, woran im Jugendlichen in Erziehung und Bildung immer wieder
appelliert werden muss, nämlich die erwachende Freiheit der
Selbstbestimmung. ist nicht erfahrungswissenschaftlich objektivierbar, sondern

nur durch Philosophie deutbar und verstehbar.
Auf den dritten Einwand kann man leicht erwidern, dass ja auch die

Philosophie in Ethik und Staatsphilosophie immer schon praxisrelevant
und praxisbezogen war und ist, dass sie in vielen ihrer Ausprägungen
wesenhaft eine Anleitung zum rechten Leben auf Grund theoretischer
Schau sein will (wie das sehr schön schon bei Piaton zum Ausdruck
kommt). Andererseits erfordern auch Erziehung und Bildung in ihrer
Problematik eine Theorie pädagogischen Handelns, welche philosophische

Fragestellungen mit einbegreift oder durch sie noch ergänzt wird.
Was den vierten Einwand betrifft, wonach es die Philosophie mit dem

Menschen in vollem Sinne des Wortes, die Erziehung aber mit dem
Unerwachsenen zu tun habe, so ist daraufzu antworten, dass die Erziehung den
Unerwachsenen auf ein Idealbild des erwachsenen Menschseins hinführen

will, dass sie gerade in ihren Bemühungen um die Menschwerdung des

Unerwachsenen oft zentrale Entscheidungen für die menschliche Gesellschaft

fällt und dass umgekehrt die Philosophie, indem sie sich z. B.

ethisch, aber auch in weiterem Sinne anthropologisch für die Menschwerdung

des Menschen interessiert, um das Problem des Unerwachsenseins
des Menschen (das Problem, dass der Mensch, bevor er Erwachsener wird,
vorher etwas wesenhaft anderes, eben Kind und Jugendlicher, ist) in ihren
grundsätzlichen Reflexionen nicht herumkommt. Das Problem des Eigenwerts

der Kindheit und der Genesis des Menschseins in Kindheit und

Jugend als relevant für die philosophische Reflexion über den Menschen

insgesamt ist spätestens seit Rousseau auch im Rahmen der Philosophie
selbst von höchster Aktualität.

98



Der fünfte Einwand schliesslich, dass ja die Philosophie ihrem Wesen

nach immer mit ihrer Geschichte verbunden bleibe, die Erziehung und die
Wissenschaft von ihr sich aber ausschliesslich an der jeweiligen Aktualität
der Gegenwart zu orientieren habe, kann die These von der wesenhaften
und zentralen Bedeutung der Philosophie für Erziehung und Pädagogik
ebenfalls nicht erschüttern: Zu diesem Einwand ist zu sagen, dass auch

pädagogische Ideen, Institutionen und Probleme der Gegenwart sich oft
nur von ihrer Geschichte her verstehen lassen, und die Geschichte der
Pädagogik ist bis weit ins 20. Jahrhundert hinein sehr eng mit der
Geschichte der Philosophie verbunden, so dass gewisse pädagogische Ideen
und Probleme, aber auch die grundsätzliche Einrichtung pädagogischer
Institutionen sich gar nicht anders als vor dem Hintergrund und aus dem
Kontext der philosophischen Grundhaltung, ja der Weltanschauung
verstehen lassen, von der her sie geäussert und verwirklicht worden sind.
Ohnehin ist man in der Philosophie sowohl wie auch (vielleicht noch in

geringerem Masse) in der Erziehungswissenschaft von der Isolierung der
aktuellen Diskussion systematischer Fragen von ihrer Geschichte in letzter

Zeit deutlich wieder abgekommen.

V. Wesensbestimmung der Erziehung und Bildung

Das alles bringt uns aber nun zur entscheidenden Frage, welchen positiven

Begriff der Erziehung wir selbst denn nun unseren Ausführungen über
die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der
gegenwärtigen Lage des Menschen zugrunde legen wollen. Erst wenn wir
erklärt haben, was wir selbst prinzipiell unter Erziehung verstehen wollen,
können wir dann anschliessend aufzeigen, inwiefern unserer Ansicht nach
die Philosophie für die Erziehung und Bildung gerade angesichts der
gegenwärtigen Lage des Menschen von grosser Bedeutung ist.

Erziehung ist unserer Auffassung nach wesentlich Gestaltung des
Menschen durch sich selbst unter der Führung des Intellekts und seiner
Erkenntnis, und zwar ist Gestaltung des Menschen durch sich selbst hier in
der universellsten und prinzipiellsten, das ganze Leben des Menschen
betreffenden Bedeutung dieses Begriffes gemeint. Erziehung ist die be-

wusste und sinnvolle prinzipielle Führung und Formung des menschlichen

Lebens durch den Menschen selbst nach bestimmten allgemeinen

99



Prinzipien und Ideen. Die Erziehung von Kindern und Jugendlichen ist in
diesem allgemeinen Rahmen nur ein Sonderfall, allerdings ein besonders

bedeutungsvoller, wenn man von der Voraussetzung ausgeht, dass

Jugendliche und besonders Kinder noch in höherem Masse der Hilfe und

Anleitung anderer Menschen bedürfen, um ihr Leben bewusst und sinnvoll

nach bestimmten Prinzipien und Ideen führen und gestalten zu
lernen. Dennoch möchten wir aber an dieser umfassenden Definition des

Begriffes der Erziehung, welcher auch den Erwachsenen während der

ganzen Dauer seines Lebens betrifft, festhalten. Nicht nur was die berufliche

Fachausbildung betrifft, scheint uns also gerade heute eine «éducation

permanente», eine während der ganzen Dauer des menschlichen Lebens
aktuelle Erziehungstätigkeit des Menschen sich selbst gegenüber angezeigt

zu sein, sondern auch in prinzipieller Hinsicht: Auch was die
grundsätzliche Ausrichtung seines Lebens, seine prinzipielle Führung und
Formung durch sich selber angeht, hat der Mensch sein ganzes Leben lang
eine erzieherische Aufgabe sich selbst gegenüber.

Die Aufgabe der sinnvollen Gestaltung, der prinzipiellen Führung und

Formung des menschlichen Lebens aus der Orientierung durch
allgemeine Ideen heraus erlischt ja während des ganzen Lebens des Menschen
nie. Immer wieder stellt sie sich neu, niemals kann sie durch einen einzigen
erzieherischen Akt ein für allemal erledigt werden.

Aber noch ein weiterer wesentlicher Grundzug ergibt sich aus unserer
Wesensbestimmung der Erziehung: Erziehung ist niemals nur die erzieherische

Einwirkung eines bestimmten Menschen, des Lehrers, welcher
bereits erzogen wäre, auf einen anderen Menschen, den Schüler, welcher
noch zu erziehen wäre. Ähnliches gilt für das Verhältnis von Eltern und
Kindern. Erziehung in der grundsätzlichen Bedeutung, welche wir ihr
beimessen, ist immer ein Vorgang, welcher vom einzelnen Menschen

primär an sich selber vollzogen werden muss. Nur wenn der einzelne
Mensch selbständig die Ideen, nach denen er sein Leben formen, führen
und gestalten will, erkennen und von ihnen her sein Leben praktisch
bestimmen kann, nur dann gelangt er wirklich zu sich selber, nur dann
wird er seiner ewigen Bestimmung gerecht, und nur dann kann er auch die
volle Verantwortung für sein Leben übernehmen. Die Erziehung von
Kindern und Jugendlichen erweist sich unseres Erachtens auch hier wieder

als ein Spezialfall der Erziehung in des Wortes allgemeinster Bedeutung.

100



Die erste Funktion der Erziehung im eigentlichen Sinne ist immer eine

gestaltende Tätigkeit eines einzelnen Menschen, welche wesentlich auf
diesen Menschen selber gerichtet ist. Wenn nämlich ein Mensch nicht
weiss, wie er sich selber zu erziehen hat, wird er schwerlich anderen
Menschen Hinweise daraufzu geben vermögen, wie sie ihrerseits sich selber zu
erziehen haben. Umgekehrt aber ist es denkbar, dass ein Mensch erzieherisch

sich frei selbst bestimmt, ohne von der Erziehung durch andere
wesentlich beeinflusst zu sein. Dennoch darf neben der primären Funktion

der Erziehung im Sinne der prinzipiellen Formung und Gestaltung
des Menschen durch sich selber ihre sekundäre Funktion, nämlich die

Vermittlung der erzieherischen Tätigkeit an andere Menschen, nicht
vernachlässigt werden. Immer hat echte Erziehung auch das Anliegen, die im
eigenen Prozess der prinzipiellen Selbstgestaltung gewonnenen Einsichten

in die das menschliche Leben bestimmenden Ideen und Prinzipien
auch an andere Menschen weiterzuvermitteln. Niemals darf aber unseres
Erachtens die Erziehung anderer Menschen durch einen bestimmten
Menschen so verstanden werden, als ob ein Mensch einen anderen
Menschen so völlig neu gestalten und beeinflussen könne, wie etwa ein
Bildhauer oder mit plastischem Material arbeitender Künstler eine unge-
formte Materie völlig neu formen kann. Immer muss Erziehung hinsichtlich

ihrer sekundären Funktion als Hilfe und Anregung jüngeren
Menschen gegenüber zur Selbsterziehung und Selbstgestaltung verstanden
werden.

Erziehung ist nun ferner in ihrer eigentlichen grundsätzlichen Bedeutung

für den Menschen noch deutlich zu unterscheiden von der blossen,

möglichst effektiven Vermittlung von einzelnen Kenntnissen und Fertigkeiten

an den Menschen und vom Bestreben überhaupt, ihn bloss zu
einem tüchtigen Angehörigen eines Berufes oder zum funktionstüchtigen
Glied einer bestehenden Gesellschaft zu machen. Damit soll keineswegs
etwa die grosse Wichtigkeit einer möglichst effektiven Berufsausbildung
für jeden Menschen bestritten oder deren Verdienste auch nur im mindesten

geschmälert werden. Aber es soll doch darauf hingewiesen werden,
dass Erziehung in des Wortes eigentlicher, umfassender Bedeutung sich
nie bloss in fachlicher Berufsausbildung erschöpfen kann.

Immer muss Erziehung von einem Grundstock prinzipieller Überlegungen

und Erwägungen über Wesen und Bestimmung des Menschen,
über seine Grundrechte und über das letzte Ziel seines Lebens getragen

101



werden, welche das Eigentliche im Menschen in seiner Frage nach dem
Sinn seines Lebens, d.h. seines Denkens, Handelns und Tuns angehen.
Gerade in einer Zeit rapiden gesellschaftlichen, technischen und
wirtschaftlichen Wandels (rascher Wechsel von Hochkonjunktur und Rezession)

sowie des Verschwindens alter und des Entstehens neuer Berufe
muss sich der Blick des Menschen in radikaler und prinzipieller Weise zu
den Wurzeln des Menschseins und der diesem angemessenen Erziehung
wenden. Einzelne Kenntnisse und Fertigkeiten sind immer nur Instrumente

zur Daseinserhaltung und zur sinnvollen Gestaltung des Lebens;
das, worauf es in allem Wandel und Wechsel des menschlichen Lebens
und besonders seiner äusseren Formen immer ankommt, ist und bleibt die
das wahrhaft menschliche Leben konstituierende prinzipielle, bewusste

und sinnvolle Formung und Führung des menschlichen Lebens durch den

Intellekt nach allgemeinen Prinzipien und Ideen.

VI. Die Beziehungen zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der

gegenwärtigen Lage des Menschen

Aber gerade auch hier zeigt sich nun erstmals der notwendige
Zusammenhang zwischen Philosophie und Erziehung: Beide sind unausweichliche

Aufgaben sinnvollen und wahrhaft menschlichen Lebens: Die Philosophie

gibt mit der philosophischen Anthropologie als der Lehre von dem

allgemeinen Wesen und der Bestimmung des Menschen sowie mit der
Ethik als der Wissenschaft von den Prinzipien des menschlichen Sollens
bereits den Ausblick frei auf die Ideen, nach denen eine tätige Formung
und Führung des menschlichen Lebens durch die Erziehung möglich ist;
und die Erziehung umgekehrt kann sich in der genannten Definition
sinnvoll nicht verwirklichen ohne den prinzipiellen Überblick über die
Wirklichkeit im ganzen, welchen die Philosophie ihr zur Verfügung stellt.

Das bringt uns nun aber unmittelbar zur abschliessend von uns noch zu
behandelnden Frage, inwiefern denn nun die Philosophie für die Erziehung

gerade angesichts der gegenwärtigen Lage des Menschen noch eine

grundlegende Bedeutung haben könne. Darauflassen sich unseres Erachtens

von unserem Zusammenhang her folgende Antworten geben:
Zunächst einmal hat heute die von uns in unserem Sinne definierte

Erziehung immer zu beachten, dass der Mensch die sein Leben bestim-

102



menden Werte und Massstäbe seines sittlichen Verhaltens nicht einfach
auf fraglose Weise von überlieferten Institutionen wie Staat, Kirche,
Gesellschaft, Rasse, Klasse oder Familie übernehmen kann und dass ihm
auch die Kriterien für ein sinnerfülltes Leben nicht einfach von diesen

Institutionen auf selbstverständliche Weise zur Verfügung gestellt werden.

Vielmehr muss heute doch jeder Einzelne als in weltanschaulich
ethischen Belangen völlig freier Mensch darüber entscheiden, und zwar selber
entscheiden, welche Wertmassstäbe und Sinnkriterien sein Leben bestimmen

sollen. Es ist also heute nicht mehr so, dass dem Einzelnen noch
nebenbei unmittelbar von den Instanzen aus, die seine berufliche Ausbildung

und Weiterbildung fördern, auch noch gewisse Lebensregeln mitgegeben

werden können, nebst gewissen weltanschaulichen Grundlagen,
von denen aus er sich prinzipiell mit den Grundproblemen der heutigen
und der zukünftigen Menschheit auseinandersetzen könnte. Auch die
überlieferten gemeinschaftsbildenden Institutionen können ihm solche

Werte und weltanschauliche Grundlagen seines Verhaltens nicht mehr
auf eine selbstverständliche Weise einfach mitgeben.

Hier muss jede Erziehung und vor allem jede wahre Erziehung, die sich

immer mit den grundlegenden ethischen Problemen und weltanschaulichen

Zusammenhängen des Menschseins befasst, auf die Philosophie
zurückgreifen, deren eigentliches Thema ja die Erforschung der universalen

Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines Ganzen ist, und welche

von dieser Gesamtkonzeption der Wirklichkeit aus auch die wahrhaft
grundlegenden Prinzipien und Lehren über Wesen und Bestimmung des

Menschen und über die Grundregeln seines Sollens und die sein Leben
sinnvoll machenden Grundwerte aufzustellen und festzulegen versucht.
Die Erziehung würde dann wesentlich darin bestehen, die von der
Philosophie ausgearbeiteten weltanschaulichen, anthropologischen und
ethischen Grundlagen aufzunehmen, sie im Hinblick auf die Weitervermittlung

an andere, vor allem junge Menschen zu verarbeiten und den zu
erziehenden Menschen in erster Linie dazu anzuleiten, sich sein eigenes
Weltbild zu formen, von dem aus er dann auch die Prinzipien, die sein
ethisches Verhalten in allen Lebenslagen gemäss einem bestimmten
Menschenbild leiten sollen, selber ausarbeiten könnte. Damit würde gerade
der junge Mensch darauf hingewiesen, wie nur eine ganzheitliche
Betrachtung des Seins im allgemeinen und seines Lebens im besonderen ihm
dazu verhelfen kann, sein Leben bewusst und sinnvoll im ganzen zu füh-

103



ren, und gleichzeitig würde ihm zu einer inneren Selbständigkeit verhol-
fen, von der aus er allen Lebenslagen gerecht werden könnte.

Aber noch hinsichtlich weiterer grundlegender Aspekte der gegenwärtigen

Lage des Menschen, wie wir sie eingangs hervorgehoben haben, zeigt
sich die neue Bedeutung, welche die Philosophie für die Erziehung gerade
heute gewinnen könnte. Die Erziehung muss heute auch dem Umstand
Rechnung tragen, dass ökonomischer Wohlstand allein, aber auch der
Fortschritt der Technik und der Naturwissenschaften dem Menschen
noch kein sinnvolles Leben sichern, welches durch innere Erfüllung und

Befriedigung gekennzeichnet wäre. Nur zu oft ist gerade die Erreichung
äusseren Wohlstandes und materieller Erfolge von einer inneren
Verwahrlosung und von einer Haltlosigkeit in der Lebensführung begleitet,
welche oft alles materiell Erreichte wieder zunichtemachen können und
welche jedenfalls darauf hinweisen, dass der Mensch, welcher imstande
ist, sich durch berufliche oder auch geschäftliche Tüchtigkeit einen gewissen

Wohlstand zu erwerben, noch nicht eo ipso der im eigentlichen Sinne
ethisch wertvolle Mensch ist, der wesenhaft dazu berufen wäre, ein gutes
Leben zu führen. Wohlstand und materieller Erfolg allein garantieren
noch kein sinnerfülltes, in sich gehaltenes und bewusst geführtes Leben,
immer muss von den materiellen und äusserlichen Gütern noch der richtige

Gebrauch gemacht werden, wenn das Leben im ganzen sinnerfüllt
werden soll. Immer kommt es also, wenn das Wohl des Menschen im

ganzen gewahrt bleiben soll, auf den rechten Gebrauch an, den der
Mensch von seinem Wohlstand und seinen wirtschaftlichen Möglichkeiten

zu machen versteht, und dieser rechte Gebrauch ist nun wesenhaft

nicht mehr etwas, was mit beruflicher Tüchtigkeit des Einzelnen oder
seiner wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit und Geschäftstüchtigkeit
zusammenhängen oder gar damit identisch sein würde. Es gibt so und so

viele Menschen, die beruflich ausgezeichnet qualifiziert sind und dennoch

nicht den richtigen Gebrauch von ihrer Stellung und Macht und von
ihrem erworbenen Wohlstand zu machen verstehen. Besonders verhängnisvoll

wirkt sich dies, nämlich die Unfähigkeit, von Wohlstand und
bedeutenden wirtschaftlichen Möglichkeiten den richtigen Gebrauch zu

machen, auch aus, wenn nicht nur das Leben eines einzelnen Menschen
und seine sinnvolle Gestaltung, sondern wenn das Leben ganzer Völker
und Staaten, ja der ganzen Menschheit involviert ist. Es braucht nicht
eigens hervorgehoben zu werden, dass besonders in einer Zeit, da nicht

104



nur die Unbegrenztheit, sondern auch die Stetigkeit wirtschaftlichen
Wachstums fragwürdig geworden sind und da sich die prinzipielle
Vergänglichkeit jeden Wohlstands so deutlich manifestiert, vollends der
Primat eines entwickelten Menschentums gegenüber allen beruflichen
Fähigkeiten des Einzelnen sich offenbart.

Ähnliches gilt nun auch von den Fortschritten der Naturwissenschaften
und der Technik, von denen gerade unser Jahrhundert (nach dem Willen
derer, die diese Fortschritte herbeiführen und ermöglichen) so sehr in
Atem gehalten und beherrscht wird. Alle diese Fortschritte in den
Naturwissenschaften und in der technischen Beherrschung der Welt können
nicht nur dem Menschen kein sinnvolles Leben aus sich selbst heraus

garantieren, sondern die Naturwissenschaft und die Technik in all ihren

Disziplinen sind bisher auch nicht imstande gewesen, den Missbrauch, der
mit ihnen in zahllosen Kriegen getrieben wurde, und die negativen Folgen,

die sich aus ihnen gerade im Hinblick auf die Verschlechterung der

Umweltbedingungen des Menschen (Gewässerverschmutzung,
Luftverpestung. Lärmdruck) ergeben haben, zu verhindern oder wesentlich
herabzusetzen. Was wir damit sagen wollen, ist natürlich nicht, dass nun alle
Fortschritte der Naturwissenschaft und der Technik rückgängig gemacht
werden sollten oder dass die Menschheit sich künftig überhaupt nur noch

mit Kunst. Philosophie und Kultur, nicht aber mehr mit Technik und
Naturwissenschaft zu befassen habe. Was wir damit meinen, ist vielmehr
dies, dass Technik und Naturwissenschaft allein, dass auch wirtschaftliche
Prosperität und finanzielles Wachstum allein dem Menschen keineswegs
dazu verhelfen können, ein sinnvolles Leben zu führen, ja dass sie ihm
nicht einmal ein äusserlich ungefährdetes Leben zu garantieren vermögen.

Offenbar, und das ist nun das Entscheidende, gibt es eine Instanz im
Menschen, die noch wesenhaft von aller technischen und spezialwissenschaftlichen

Intelligenz verschieden und jedenfalls mit ihr nicht bereits

gegeben ist, nämlich die überschauende Weisheit des Geistes und der

philosophischen Vernunft, wie sie in der Philosophie wirksam sind.

Vorzugsweise von ihnen her ist der richtige Gebrauch, den der Mensch von
den Wirtschaftsgütern und seiner technischen Macht zu machen hat, zu
bestimmen. Diese überschauende Weisheit des Geistes und der
philosophischen Vernunft ist in jedem Menschen der Möglichkeit nach angelegt,
aber nicht in allen Menschen, vielleicht sogar nur in wenigen, zu voller

105



Entfaltung ausgebildet. Sie ist aber eine Möglichkeit, die der Mensch

jederzeit zur Verfügung hat und auf die er zurückgreifen kann, wenn er
sich mit den grundsätzlichen Problemen seines Lebens konfrontiert sieht.
Sie ist in ihrer vollen Ausbildung ein Ideal, welchem der Mensch jederzeit
nachstreben sollte, wenn er seiner wahren Bestimmung als Mensch
gerecht werden und wenn er sein Leben prinzipiell bewältigen und sinnvoll
gestalten will.

Da es also nicht die Einzelwissenschaften und nicht die technischen

Disziplinen sind, welche dem Menschen jenen anzustrebenden
Gesamtüberblick über die ganze Wirklichkeit und seine Stellung in ihr vermitteln,
dessen der Mensch so dringend bedarf, um den richtigen Gebrauch von
den Wirtschaftsgütern und technischen Errungenschaften zu machen, die

er sich erworben hat, so sollte die Erziehung immer zuletzt und zuhöchst
auf einer philosophischen Grundlage aufbauen, sie sollte den Menschen
dazu bringen, einzusehen, dass es einen letzten und höchsten Wesensgrund

im Menschen gibt, welcher nicht mehr durch technische Praktiken
und naturwissenschaftliche Methoden gestaltbar ist, sondern nur noch
durch philosophische Reflexionen von innen heraus geformt werden
kann. Von diesem inneren Zentrum seines Wesens aus sollte der Mensch
den richtigen Gebrauch, den er von allen Dingen des wirtschaftlichen und
technischen Bereiches zu machen hat, bestimmen. Die Erziehung aber
sollte ihm dazu verhelfen, indem sie die Gesamtübersicht über die universalen

Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines Ganzen und die

Stellung des Menschen in ihr sowie die Aussagen über Wesen und Bestimmung

des Menschen, welche die Philosophie aufstellt und vermittelt, auf
die Gestaltung des inneren Menschen durch den Menschen selbst anwendet

und von da aus dem Menschen auch dazu verhilft, seine ganzen
Beziehungen zur Aussenwelt immer sinnvoll zu gestalten.

Daraus ergibt sich aber nun. dass gerade das eigentliche Anliegen der

Erziehung, nämlich dem Menschen bei seiner Entwicklung zu wahrer
Humanität und Vernünftigkeit und zum richtigen Gebrauch aller Dinge
behilflich zu sein, nicht durch naturwissenschaftliche Methoden erforschbar

und nicht durch technische Praktiken machbar ist, dass alle Technik
der Wissensvermittlung, alle Programmierung des Unterrichts, alle
Didaktik und pädagogische Psychologie wohl als nützliche Instrumente
wahrer und eigentlicher Erziehung verwendet werden können, dass aber
durch sie das eigentliche Anliegen der wahren Erziehung nicht zu verwirk-

106



lichen ist. Diese eigentliche Erziehung, welche, wie wir gesehen haben,
auch nicht einfach mit einer speziellen Berufsausbildung identisch ist,

sondern sie noch sinnerfüllend übergreift, muss und kann vielmehr in der

von uns angegebenen Weise philosophisch und prinzipiell begründet
werden, und sie kann auch nur von daher für den Menschen eine wirkliche
Lebenshilfe sein. Umgekehrt natürlich kann nach dem bisher Gesagten
auch keine Rede davon sein, dass die Philosophie etwa berechtigt wäre,
die Erziehung als ein ihr Äusserliches und von ihr zu Vernachlässigendes
zu behandeln, sondern indem die Philosophie immer die universalen

Sinnzusammenhänge der Wirklichkeit als eines Ganzen erforscht und die

prinzipielle Stellung des Menschen in ihr bestimmt, wird sie auch unmittelbar

für die praktische Lebensgestaltung des Menschen relevant, ja muss
sie Erziehung zu einem aus ihrem Gesamtzusammenhang nicht
heraustrennbaren Thema machen. Erziehung wird sogar im Sinne der prinzipiellen

Führung und Formung des menschlichen Lebens durch den
Menschen selbst ein der Philosophie selber immanenter und aus ihr nicht
wegzudenkender Vorgang.

Ganz zum Schluss sei noch eine Bemerkung über das Verhältnis
zwischen philosophisch bestimmter Erziehung und eigentlicher Berufsausbildung

erlaubt: Zwar hat die philosophisch bestimmte Erziehung immer die

Tendenz, den Menschen daraufhinzuweisen, dass er nicht einfach radikal
in der beruflichen und sozialen Stellung aufgeht, die er jeweils einnimmt,
dass er nicht ganz und gar durch sie determiniert ist und dass er in seinem

eigentlichen Menschsein immer mehr ist als bloss der Angehörige eines

bestimmten Berufes. Die philosophisch bestimmte Erziehung kann
dadurch dem Menschen gerade dazu verhelfen, sich im Wandel seiner beruflichen

Situation, im Verlassen alter und im Ergreifen neuer Berufe sowie

nicht zuletzt in der Situation der Arbeitslosigkeit immer wieder neu zu

behaupten sowie seine Identität mit sich selbst, seine charakterliche
Integrität und seine Überlegenheit allen wechselnden Situationen des Lebens

gegenüber zu bewahren. Aber selbstverständlich denkt die philosophisch
bestimmte Erziehung, so wie wir sie hier konzipiert haben, auch nicht im
Entferntesten daran, die eigentliche berufliche Fachausbildung etwa

überflüssig oder gar, was viel schlimmer wäre, verächtlich machen zu

wollen. Sie respektiert vielmehr in hohem Grade deren Notwendigkeit,
achtet deren bedeutende Leistungen und erlaubt sich nur dort, wo sie dazu

ausdrücklich aufgefordert wird, auf den Beitrag hinzuweisen, den die

107



Erziehung, getragen von der Philosophie, zur sinnvollen Durchdringung
der fachberuflichen Tätigkeit und des ganzen Lebens durch eine prinzipielle

Gesamtkonzeption von der Wirklichkeit und vom Wesen und der
Bestimmung des Menschen leisten könnte.

108


	Zum Verhältnis zwischen Philosophie und Erziehung angesichts der gegenwärtigen Lage des Menschen

