
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Studia Philosophica 37/1977

ANDREAS GRAESER

Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles

Im Rahmen dieser Sondierung einiger Probleme der aristotelischen Kategorienlehre (I)
wird dafür argumentiert, dass (II) die linguistische Interpretation des Ausdrucks «Dinge, die

gesagt werden» die aristotelische Begrifflichkeit präziser machen würde, als sie es der Sache
nach ist, und dass (III) Aristoteles selbst an Dinge denkt, sofern man von ihnen sinnvoll
sprechen kann, und die Kategorien als Referenzklassen von Ausdrücken versteht. (IV) Als
Referenzklassen jener Ausdrücke, die im Falle der Beantwortung von «Was ist V?»-Fragen
Verwendung finden, sollen uns die Kategorien mit einem begrifflichen Instrumentarium zur
Klassifizierung eben jener Arten von Dingen versehen, die im Unterschied zu akzidentell
existierenden Dingen sich als genuine Repräsentanten der definitorisch erfassbaren Bedeutungen

erweisen. (V) Die Kategorien-Unterscheidung soll Äquivokationen aufdecken; an
einer Reihe von Problemen versagt diese Unterscheidung, so z.B. im Falle offensichtlicher
Äquivokationen innerhalb ein und derselben Kategorie. Problematisch bleibt auch, wie
Aristoteles' gegen Piaton gerichtete Argumentation zum Aufweis mehrerer unterschiedlicher

Bedeutungen von «gut» sinnvoll rekonstruiert werden kann. (VI) Aristoteles' Beobachtung

von Kategorien als Typen von Prädikaten inauguriert jene Tradition, in der linguistische

Tatsachen bezüglich der Austauschbarkeit von Termini im Rekurs auf bestimmte
Annahmen hinsichtlich des ontologischen Status der Bedeutungen bzw. Denotata erklärt
werden. Die Genese der aristotelischen Tafel der zehn Kategorien bleibt jedoch im Dunkel.

I. Einführung

Der Versuch einer sachgemässen Beurteilung der aristotelischen
Kategorienlehre konfrontiert den modernen, systematisch wie historisch
interessierten Leser mit einer Reihe von Fragen, die sich bald als Probleme
erweisen; Was sind die Kategorien? Auf welche Art von Fragen glaubte
Aristoteles durch die Einführung dieser 'Lehre' genau welche Antworten
bereitzustellen?

Eine Reihe dieser Probleme lässt sich unschwer auf die Frage reduzieren,

was genau wie unterschieden werden soll. Etwas überspitzt gestattet
diese Frage vielleicht folgende Formulierung: Handelt es sich bei dem,
was nach Kategorien geschieden bzw. unterschiedlichen Kategorien zuge-

Korrespondenz: Dr. Andreas Graeser, Schläflirain 7, CH-3013 Bern

59



wiesen wird, um linguistische Entitäten? Also um Wörter und sprachliche
Ausdrücke, die etwa nach ihren grammatikalischen Klassen geschieden
werden?1 Oder geht es vielmehr um Dinge und Sachen, die den Worten als

Bedeutungen gegenüberstehen?2 Man mag einwenden, dass diese im

Prinzip übrigens historisch gut verbürgte Formulierung der Alternative
heuristisch wenig tragfahig sein dürfte. Tatsächlich sieht es ja so aus, dass

Aristoteles zwischen linguistischen Fragestellungen einerseits und onto-
logischen Fragestellungen andererseits ohnehin nicht systematisch
unterscheidet. Entsprechend wurde auch geltend gemacht, dass eine Isolierung
(logischer) Momente einerseits und <ontologischer> Momente andererseits3

schon deshalb unzulässig sei, weil bei Aristoteles ein Unterschied
zwischen (logisch) und <ontologisch> nicht vorausgesetzt werde und sich

diese beiden Alternativen bzw. «Ansichten unter dem Horizont des
aristotelischen Denkens gar nicht erst böten»4.

Eine andere, sowohl für die systematische wie auch historische Beurteilung

der Kategorienlehre wichtige Frage betrifft den sachlichen
Zusammenhang der Kategorienunterscheidung mit dem Theorem der Mehrdeutigkeit

des Wortes (sein) bzw. (seiend)5. Tatsächlich weist die aristotelische

Kategorienlehre - wie immer man sie nun genau versteht - gewisse

Entsprechungen zur aristotelischen Unterscheidung mehrerer Bedeutungen
des (ist) auf5. Auch in der Beurteilung dieses Sachverhaltes gehen die

Meinungen freilich auseinander. So hat man in der Kategorienlehre von
vornherein das Instrumentarium der Unterscheidung mehrerer Bedeu-

1 Dies ist im wesentlichen die Theorie von A. Trendelenburg: Geschichte der Kategorienlehre

(Berlin 1846. ND Berlin 1963) S. 23fT. Zur Option der linguistischen Interpretation
vgl. jetzt J. M. E. Moravcsik: Aristotle's Theory of Categories. In: J. M. E. Moravcsik
(Hg.): Aristotle. A collection ofcritical essays (New York 1967) S. 125-145 und N. Garver:
Notes fora Linguistic Reading of the Categories. In: J. Corcoran (Hg.): Ancient Logic and
its Modern Interpretations (Dordrecht/Boston 1974) S. 27-34.

2 Vgl. etwa G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles. In: E. Scheibe und
G. Süssmann (Hg.): Einheil und Vielheit. Festschrift für C. F. von Weizsäcker (Göttingen
1973) S. 60-76.

3 Dies taten z. B. K. von Fritz: Der Ursprung der aristotelischen Kategorienlehre. In: F.-P.
Hager (Hg.): Logik und Erkenntnistheorie des Aristoteles (Darmstadt 1969) S. 236-296
(ursprünglich: Archivfür Geschichte der Philosophie 40 1931) S. 449-496) und L. DeRijk: The
Place of the Categories of Being in Aristotle's Philosophy (Assen 1952) S. 5-7.

4 E. Vollrath: Studien zur Kategorienlehre des Aristoteles (Rattingen 1969) S. 3-4.
5 Vgl. dazu unten S. 67. Sehr förderlich ist der Beitrag von H. Wagner: Über das aristotelische

«7ioX7.ctx<»ç keyEiat to öv». In: Kant-Studien 53 1961/62) S. 75-91.
6 Vgl. u.a. Met. 1017 a 22ff„ 1028 a 10ff„ 1030 a 17-27 u.ö.

60



tungen des kopulativen <ist> gesehen und die Kategorien selbst damit
irgendwie als Arten der Aussage im Urteil beheimatet7. Oder man hat zum
Beispiel unter Berufung auf Topik A 9, 103 b 20ff. erschlossen, «dass

Aristoteles die Absicht hatte, mit seinen Unterscheidungen gewisse Mehrdeutigkeiten

in der Verwendung des Prädikates <sein> aufzulösen, die er

speziell bei den Piatonikern kritisierte»8. Auch wurde die Meinung vertreten,

dass die Kategorienlehre mit dem Theorem der Mehrdeutigkeit des

<ist> erst «eins wird»9 (nämlich ein Theorem).

II. Erwähnung oder Verwendung?

Ein Teil der eingangs skizzierten Problematik tritt in Gestalt jener
Fragestellung hervor, die zu Beginn des IV. Kapitels der Kategorienschrift10

getroffen wird:
«Von dem. was ausserhalb der Verflechtung gesagt [?] wird, bedeutet [?] ein jedes entweder

ein Wesen oder eine Quantität...» (Cat. IV. 1 b 25 bff.)

Aus dem «was gesagt wird»11 geht an sich nicht hervor, ob Aristoteles
hier einen Fall von Erwähnung oder Verwendung vor Augen hat. Dieser
bisweilen auch von B. Russell ignorierte Unterschied zwischen «mention»
und «use» fällt jedoch ins Gewicht. Denn handelt es sich bei den Àeyopevu

7 So etwa O. Apelt: Die Kategorienlehre des Aristoteles. In: Beiträge zur Geschichte der
Griechischen Philosophie (Leipzig 1891) S. 101-216. H. Maier modifizierte Apelts These

dahingehend, dass es sich bei den Kategorien um eine Klassifikation sämtlicher Bedeutungen

von «sein» handle: vgl. Die Syllogistik des Aristoteles II/2 (Tübingen 1896-1900)
S. 297.

8 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 62.
9 E. Kapp: Die Kategorienlehre in der aristotelischen Topik. In: E. Kapp: Ausgewählte

Schriften, hg. von H. und I. Diller (Berlin 1968) S. 252.
10 Die Frage der Echtheit dieses Traktates ist bekanntlich strittig. Über die Geschichte dieser

Diskussion informiert gut H. J. Krämer: Aristoteles und die akademische Eidos-Lehre. In:
Archiv für Geschichte der Philosophie 55 (1973) S. 122-125. Eine Reihe interessanter
Beobachtungen namentlich zur Diskussion der kontroversen Substanzauffassungen bei
E. Harter: Aristotle on Primary ousia. In: Archivfür Geschichte der Philosophie 57 (1975)
S. 1-20. vgl. auch R. M. Dancy: On Some of Aristotle's First Thoughts about Substances.
In: Philosophical Review 84 (1975) S. 338-373.

11 Vgl. bereits Cat. I a 16-19: «Von Dingen, die gesagt werden, werden einige in Verbindung
gesagt, während andere ohne Verbindung gesagt werden. Beispiele für das. was in Verbindung

gesagt wird, wären <ein Mensch läuft), für das, was ohne Verbindung gesagt wird.
(Mensch), <Rind>, (läuft), (siegt).» Je nachdem, ob man den Ausdruck xwv ksyopÉvcov
(«von Dingen, die gesagt werden») als Referenz Worte gegenüberstellt, die in sprachlicher

61



um sprachliche Zeichen als Bedeutungsträger, so steht das «bedeutet»

(ariiaaivet) für eine semantische Relation. Würde es sich bei den keyopeva
indes um die den sprachlichen Zeichen als Bedeutungen gegenüberstehenden

Dinge (um övxa12) handeln, so würde das «bedeutet» keine

eigentlich semantische Relation anzeigen. Gerade diesen Punkt mag
modernes Denken als störend empfinden. Indes besteht kein Anlass, diese

idiosynkratische Verwendung des Wortes oripaiveiv explizit oder implizit
als Kriterium zugunsten der ersten, sogenannt linguistischen Option ins
Feld zu führen, wie dies in der Deutung von J. M. E. Moravcsik der Fall zu
sein scheint. Zwar ist das Wort oripaivEiv eigentlich für die Darstellung
semantischer Beziehungen reserviert. Doch gibt es Verwendungen, die
erkennen lassen, dass es sich bei dem, was bedeutet, keinesfalls um eine

sprachliche Entität handelt. Dies geht etwa aus der Redeweise «Jede

Substanz bedeutet ein bestimmtes Etwas» hervor13.

Kann die Frage nach der Bedeutung von « Dinge, die gesagt werden» in
Cat. 1 b 25 also schon nicht auf dem Umweg über eine Präjudizierung der
Bedeutung des eigentlich für die Darstellung semantischer Relationen
reservierten14 aripcnveiv entschieden werden, so gilt es, nach anderen
Entscheidungskriterien zu suchen. Ob es derartige Entscheidungskriterien
überhaupt gibt, ist allerdings fraglich. Denn anders als die Stoiker, die
zwischen Erwähnung und Verwendung dergestalt unterschieden, dass

Isolation betrachtet werden, oder Dinge, auf die man sich mit Hilfe von Worten bezieht,
kann dieser Satz natürlich verschiedenes bedeuten: (o) Wenn Worte geäussert werden,
werden manche allein für sich geäussert und andere so, dass sie Teile eines Satzes sind. (b)
Wenn von Dingen gesprochen wird, so werden manche mittels einzelner Worte angesprochen.

andere mit Hilfe von Sätzen. - Die Annahme, man könne Aristoteles auf eine der
beiden Optionen festlegen, täuscht insofern, als auch die zweite Option (b) eine Verwechslung

von Erwähnung und Verwendung beinhaltet; sie berücksichtigt nämlich das Faktum
nicht, dass Aristoteles mit «Dinge, die gesagt werden» die Worte meint, welche man
gebraucht, um von Dingen zu sprechen, wenn von ihnen gesprochen wird. Vgl. B. Jones:
An Introduction into the First Five Chapters of Aristotle's Categories». In: Phronesis 20

(1975) S. 156.
12 Cat. 1 a 20. Bei den «Dingen, die sind» (övxa) kann es sich recht verstanden nicht um

sprachliche Entitäten handeln. - Umgekehrt würde man in Anal. pr. 43 a 25 an Termini
denken; vgl. J. Lukasiewicz: Aristotle's Syllogistic (Oxford 1948) S. 6. Doch spricht Aristoteles

hier von Dingen bzw. Sachen. Eine gute Diskussion dieser Zeilen bietet G. Patzig:
Die Aristotelische Syllogistik (Göttingen 31969) S. 20-21.

13 Cat. V, 3 b 10. Hier bedeutet oppaivEiv faktisch eine logische Beziehung, nach der Art
(je) (Fx—» Gx). also einen Fall von Klassensubordination.

14 Vgl. N. Kretzman: Aristotle on Spoken Sound. In: J. Corcoran (Hg.): Ancient Logic and its
Modern Interpretations a.O. (oben Anm. 1) S. 7.

62



man es im ersten Fall mit den sogenannten cnjpaivovia zu tun habe, im
anderen Fall (i.e. beim Xéyziv) mit den cnjpaivö|i£va bzw. ketcxot15, scheint
Aristoteles diesen Unterschied zwar zu kennen16, thematisiert ihn aber
nie. Im Gegenteil, selbst wenn man davon ausgeht, dass Aristoteles etwa in

Metaphysik Z 1, 1028 a 10 <sein> bzw. <seiend> erwähnt und also meint
«Der Ausdruck (seiend) wird auf vielerlei Weise gebraucht», so steht doch

ausser Frage, dass er wenige Zeilen später, nämlich in 1028 a 14-15
(seiend) verwendet, d.h. er spricht von demjenigen Ding, welches primär
seiend ist17. Will man diesen Widerspruch eliminieren, so hätte man von
der Annahme auszugehen, dass (seiend) bereits in 1028 a 10 verwendet
wurde. Wie wenig mit Überlegungen dieser Art indes tatsächlich geholfen
ist, erhellt sowohl aus der speziellen Beobachtung bezüglich der Option
(b) im Fall von Cat. 1 a 1618 als auch daraus, dass Aristoteles unter
Prädikation ohnehin keine rein linguistisch/semantische Relation versteht19,
sondern eine Beziehung, die zwischen wirklichen Dingen statthat20. Mag
die linguistische Option für moderne Begriffe auch angemessener erscheinen,

so gibt es - von den bereits angedeuteten generellen Erwägungen
abgesehen - doch eine Überlegung, die darauf schliessen lässt, dass
Aristoteles in Cat. 1 a 16 ebenso wie in Cat. 1 b 25 in erster Linie an Dinge

15 Vgl. Diogenes Laertius 7,56 und Sextus Empiricus, Adv. Log. 2,70. A. Graeser: Zenon von
Kition. Positionen und Probleme (Berlin/New York 1975) S. 15 u.ö. Spezielle Probleme der
stoischen Semantik diskutiere ich in meinem Beitrag: The Stoic Theory of Meaning. In : J.

M. Rist (Hg.): The Stoics (Berkeley 1977).
16 So verwendet Aristoteles an Stelle unserer Anführungszeichen bisweilen den Artikel: «das

<ist>» (vgl. Met. H 2. 1042 b 25). Nur lässt sich die Absicht im Falle solcher Ausdrücke wie
tö öv nicht ohne weiteres erkennen. Denn so wie jedes mittels des Artikels substantivierte
Adjektiv - wie im Fall von xo kcAov - entweder 1 ein Abstraktum (z. B. Schönheit) oder
(2) eine besondere Eigenschaft, über die ein Gegenstand x verfügt, oder (3) den Gegenstand

X, welcher schön ist, bedeuten kann, so kann auch der Ausdruck xö öv entsprechend
(1 das platonische Abstraktum <Sein> bedeuten oder (2) eine inhaltliche Eigenschaft, über
die ein Gegenstand verfügt, oder (3) den Gegenstand, welcher als seiend angesprochen
wird.

17 Auf diesen Punkt hat z. B. G. Patzig in seinem Beitrag zum VI. Symposium Aristotelicum
(Cerisy-La-Salle 1972) hingewiesen. Die Veröffentlichung dieses der Metaphysik gewidmeten

Bandes steht in Kürze zu erwarten.
18 Vgl. oben Anm. 11.

19 Siehe jedoch R. Dancy: On Some of Aristotle's First Thoughts About Substances a.O.
(oben Anm. 10) S. 356.

20 Es geht hier nicht um eine urteilsimmanente Beziehung, sondern um eine bestimmte
Seins-Struktur. Vgl. E. Tugendhat: ti kata Tinos (Freiburg 1958) S. 23. - Interessante
Beobachtungen bei G. Nuchelmans: Theories of the Proposition (Amsterdam/London
1973) S. 35-36.

63



denkt, die den Worten in Gestalt von Bedeutungen gegenüberstehen.
Diese Überlegung, die im übrigen auch als Plädoyer für die Annahme der
oben erwähnten Option (b) akzeptiert werden kann, ergibt sich aus einer

entsprechenden Beobachtung der letzten Sätze von Topik A 9, - jenes
Kapitels also, in welchem die sogenannten Kategorien als yévt] xräv kcx-

iriyopiröv formal eingeführt werden. Aristoteles sagt hier, dass etwas das

bedeutet, was das vor uns liegende Ding ist, «wenn es selbst bezüglich
[rtspi] sich selbst gesagt wird, oder die Gattung von ihm»21. Sollte das, was

gesagt wird, der sprachliche Ausdruck sein, so kann es sich bei dem. bezüglich

dessen er gesagt wird, allerdings nicht um das Wort handeln. Vielmehr
muss es sich - was auch der Nachsatz nahelegt - um eben jenen Gegenstand

handeln, auf den der Ausdruck angewendet wird. Aber eben dieser
Gedanke zeigt zugleich, dass hier wiederum die für Aristoteles eigentümliche

Konfusion von Erwähnung und Verwendung zu beobachten ist22; und
dieses Faktum dürfte in der Tat dafür sprechen, dass die rein linguistische
Option die aristotelische Begrifflichkeit präziser machen würde, als sie es

der Sache nach ist.

III. «Ausserhalb der Verflechtung»

So betrachtet scheint Aristoteles selbst den Gedanken zu verfolgen, dass

es sich bei dem, was gesagt wird, um Dinge handelt, insofern man von
ihnen sinnvoll sprechen kann23. Und er scheint ferner die Behauptung
aufzustellen, dass sich diese Dinge unterschiedlich gliedern. Wie dies

genau gemeint ist, bleibt irgendwie unklar. Faktisch hängen diese Unklarheiten

damit zusammen, dass der Ausdruck tenta pr|8e|aiav auprc^oicriv
^éysofflcu (i.e. «ohne/ausserhalb der Verflechtung gesagt werden») nicht
eindeutig verwendet wird.

Da, wo Aristoteles diesen Ausdruck zusammen mit seinem Gegenbegriff

einführt24, wird durch die Beispiele der Eindruck nahegelegt, dass

21 Topik A 9, 103 b 35-36.
22 Vgl. J. Barnes: An Introduction Into the First Five Chapters of Aristotle's Categories. In:

Phronesis 20 (1975) S. 158.
23 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 69; J. L.

Ackrill: Aristotle's Categories and De Interpretatione (Oxford 1963) S. 71 : «... it is important

to recognize from the start that the Categories is not primarily or explicitly about
names, but about the things that names signify.»

24 Cat. 1 a 16ff.: vgl. oben Anm. 11.

64



unter verbundenen Ausdrücken nur indikativische Sätze und unter unver-
bundenen Ausdrücken nur einzelne Worte zu verstehen sind. Indes
behauptet Aristoteles im IV. Kapitel, Ausdrücke wie <im Lyceum), <auf dem
Markt) seien etwas, was ohne bzw. ausserhalb der Verflechtung gesagt
wird. Und andererseits impliziert die Behauptung, dass jeder unverbun-
dene Ausdruck eine bestimmte Entität in genau einer Kategorie bezeichnet,

dass es sich bei einem Ausdruck wie (weisser Mensch), der zwei Dinge
in verschiedenen Kategorien bedeutet, um so etwas wie einen verbundenen

Ausdruck handeln müsste. Wie also lässt sich dieses Problem lösen?
J. Ackrill fasste zwei Möglichkeiten ins Auge25: (A) Die notwendige, aber
nicht hinreichende Bedingung dafür, dass ein Ausdruck ein unverbunde-
ner Ausdruck sei, ist, dass er nur einen Gegenstand in einer Kategorie
bezeichnet. (B) Die Unterscheidung im Kapitel II ist rein linguistischer
Natur, d. h. sie ist eine Unterscheidung zwischen einzelnen Worten einerseits

und Wortgruppen, vielleicht auch Sätzen andererseits. - Die
Schwierigkeiten, die diesen Interpretationsmöglichkeiten anhaften, liegen auf
der Hand: Im einen Fall (A) würde sich die These «Von den Dingen, die
ohne Verbindung gesagt werden, bedeutet ein jedes entweder eine
Substanz oder ...» als analytischer Satz erweisen, ohne dass Aristoteles über
diesen Umstand auch nur ein Wort fallen liesse26. Im anderen Fall (B)
hätte Aristoteles die Möglichkeit ausser Betracht gelassen, dass einzelne
Worte so etwas wie eine komplexe Bedeutung haben können und dass

zusammengesetzte Ausdrücke mit einfacher Bedeutung auftreten27.
Diese Art von Schwierigkeiten scheint J. M. E. Moravcsiks Interpretationen

zu vermeiden. Er geht nämlich von der Annahme aus, dass Aristoteles

bei seiner Klassifizierung im Prinzip nur an solche Ausdrücke denkt,
aus denen Subjekt/Prädikat-Sätze aufgebaut werden können28. Entsprechend

scheidet Moravcsik solche Ausdrücke aus, von denen gilt, dass sie

entweder «ohne Verflechtung gesagt werden können» oder dass sie

Elemente irgendeiner der Kategorien bezeichnen. Zu diesen Ausdrücken
gehören Konjunktionen und Partikeln, formale Ausdrücke wie die Ko-

25 J. L. Ackrill: Aristotle's Categories and De Interpretation a. O. (oben Anm. 23) S. 73-74.
26 Zu diesem von Ackrill konstatierten Faktum sagt Patzig in: Bemerkungen zu den Kategorien

des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 74. dass Aristoteles nicht merkte, dass seine
These analytisch wird, wenn «ohne Verbindung ausgesagt werden» durch die Bedingung
der semantischen Beziehung auf genau eine Kategorie definiert worden ist.

27 J. L. Ackrill: Aristotle's Categories and De Interpretatione a.O. (oben Anm. 23) S. 74.
28 J. M. E. Moravcsik: Aristotle's Theory of Categories a.O. (oben Anm. 1) S. 127.

5 Stiidia philos.. Vol. 37 65



pula oder das Negationszeichen, Ausdrücke, die sich durch Hinzufügung
eines formalen Ausdruckes zu einem ganzen Satz erweitern lassen, und
schliesslich kritische Ausdrücke, wie die «Junggeselle», «Schurke» usw.

nur sprachlich einfach sind. Was bleibt, sind dann genau jene Ausdrücke,
die ohne Verbindung gesagt werden können und jeweils Elemente aus

einer einzigen Kategorie bezeichnen. Insoweit scheint Moravcsiks Ansatz

jene Schwierigkeiten zu vermeiden, die Ackrills Interpretationsvorschläge
zugestandenermassen begleiten. Doch involviert dieser Ansatz Schwierigkeiten

anderer Art. Denn unabhängig davon, dass man die Rekonstruktion,

die Moravcsik anbietet, als eine - wie G. Patzig sagt - interessante

Hypothese darüber verstehen kann, was Aristoteles hätte sagen können
oder sollen29, bleibt zu fragen, ob Aristoteles hier überhaupt ein besonderes

Interesse an der Sondierung möglicher Bestandteile von Subjekt/
Prädikat-Sätzen zu erkennen gibt. Moravcsik würde diese Fragen
bejahen30.

Doch scheint Aristoteles mit seiner Theorie von den Kategorien als

Klassen von Entitäten, die Ausdrücken als Bedeutungen gegenüberstehen,

hier nicht primär Referenten von möglichen Subjekt- oder
Prädikatausdrücken ins Auge zu fassen. Vielmehr dürfte er primär an eine Klassifizierung

dessen denken, aufwas wir in Nicht-Sätzen Bezug nehmen, d. h. in

elliptischen Ausdrucksweisen, wie z.B. in Antworten auf bestimmte Fragen.

Diese Art von sprachlicher Bezugnahme, die Aristoteles bisweilen

(pùaiç nennt - das Auferlegen eines Namens - scheint da vorzuliegen, wo
wie in Topik A 9, 103 b 35f. etwas «übersieh selbst» gesagt wird; natürlich
lassen sich hier in geeigneten Fällen Sätze herstellen, die über Wahrheitswerte

verfügen. Indes deutet nichts darauf hin, dass Aristoteles in der

Kategorienschrift von einer Analyse der Struktur von Subjekt/Prädikat-
Sätzen ausgeht. Und mithin scheint es sinnvoll, die Kategorien
«Substanz», «Quantität», «Qualität» usw. so, wie sie im IV. Kapitel dieser
Schrift eingeführt werden, als Referenzklassen von Ausdrücken zu verstehen31.

29 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 74.
30 Vgl. auch seine Arbeit «Aristotle on Predication», in: Philosophical Review 76 (1967) S. 80-

96.
31 Für moderne Begriffe lässt sich die Einteilung der Kategorien natürlich auch als eine

Einteilung von Termini sehen, als eine Einteilung in ein- und mehrstellige Prädikate
einerseits und eine Unterscheidung zwischen Eigennamen und definiten Beschreibungen
und allgemeinen Termini andererseits.

66



IV Kategorien und Ontologie

So wie die Kategorien im IV. Kapitel der Kategorienschrift eingeführt
werden, scheint es keinen unmittelbaren Bezugspunkt zu dem Theorem
von der Vieldeutigkeit des <ist> zu geben32. Denn Aristoteles' Unterscheidung

von vier Hauptklassen von seienden Dingen (Cat. 1 a 20ff.) geht der

Einführung der sogenannten Kategorien in Cat. 1 b lOf. voraus und kann
durch diese allenfalls in bestimmten Belangen noch präzisiert werden.
Anders setzt die Klassifizierung von Dingen, die sind, welche in Metaphysik

T 2 und Z 1 gegeben wird, der Sache nach jenes Modell der per se-

Prädikation voraus, das im 'Philosophischen Lexikon' (1017 a 22-23) auf
die Kategorienunterscheidung zurückgeführt und in Metaphysik E 2 mit
dieser sogar gleichgesetzt wird. Dieser Punkt bedarf näherer Erläuterung.

Im II. Kapitel der Kategorienschrift trifft Aristoteles folgende
Unterscheidung

«Von den Dingen, die sind, werden die einen von einem Subjekt gesagt, befinden sich

jedoch in keinem Subjekt, wie Mensch zwar von einem bestimmten Menschen als Subjekt
gesagt wird, doch in keinem Subjekt ist; andere sind zwar in einem Subjekt, werden jedoch
von keinem Subjekt gesagt (in einem Subjekt nenne ich das, was in irgend etwas nicht als Teil
vorkommt und nicht separat von dem sein kann, in dem es ist), wie etwa eine bestimmte
Grammatikkenntnis zwar in einem Subjekt ist. in der Seele, jedoch von keinem Subjekt
gesagt wird. Auch ein individuelles Weiss ist zwar in einem Körper als Subjekt (jede Farbe
befindet sich ja in einem Körper), wird jedoch von keinem Subjekt gesagt. Andere Dinge
werden von einem Subjekt gesagt und befinden sich in einem Subjekt, wie z. B. Wissen sich in
der Seele als Subjekt befindet, von der Grammatikkenntnis aber als Subjekt gesagt wird.
Anderes ist aber weder in einem Subjekt noch wird es von einem Subjekt gesagt, wie etwa ein
bestimmter Mensch, ein bestimmtes Pferd. Nichts derartiges befindet sich in einem Subjekt
noch wird es von einem Subjekt gesagt.» (Cal. 1 a 20-b 10.)

Versteht man die beiden Kriterien «von einem Subjekt gesagt werden» (a)
und «in einem Subjekt sein»33 (b) als Klassifizierungsmerkmale, so hätte

32 K. von Fritz: Der Ursprung der aristotelischen Kategorienlehre a.O. (oben Anm. 3)
S. 22fT. hatte zu zeigen versucht, dass bei Aristoteles zwei Auffassungen der Kategorien
nebeneinander stehen, «die er nie vollkommen miteinander zu vereinigen vermocht hat,
eine 'logische' als modi der Aussage, d.h. im eigentlichen Sinne des Wortes KotTiyyopiut
oder yévri rrâv KUTtiyoptrâv und eine 'ontologische' als modi des Seins. Vgl. auch: Zur
aristotelischen Kategorienlehre. In: Philologus 90 (1935) S. 244f.: auch in: F. P. Hager
(Hg.): Logik und Erkenntnistheorie des Aristoteles a.O. (oben Anm. 3) S. 100. Allerdings ist

K. von Fritz der Auffassung, dass die Einteilung der övra in Kapitel II denselben Sinn hat,
wie wenn in der Metaphysik gesagt wird noXkayi&c, 3.éysxat tô öv (in: F. P. Hager, a.O.
S. 35f.). Ich teile diese Auffassung nicht.

33 Über die Frage nach der Struktur der Inhärenz ist eine Kontroverse ausgebrochen: Vgl. G.

67



man mit folgenden vier Arten von Dingen zu rechnen: (1) a & -ib: (2)
—<a & b: (3) a & b: (4) -in & -iè. Diese Unterscheidung34 berücksichtigt
also zwei Arten von Individuen, solche substanzieller Art und solche nicht-
substanzieller Art. Und zu dieser Komplexität der Weltstruktur passt im
Prinzip jene Komplexität, die Aristoteles entsprechend im Bereich der
Prädikation annimmt35. Wohingegen man heute das sogenannte kopulative

<ist> im Falle singulärer Prädikation univok im Sinne von Peanos «e »

als Zeichen der Elementrelation deutet und diese Beziehung von der der
Klassensubordination («C») unterscheidet, versteht Aristoteles hier die

«gesagt werden von»-Beziehung als eine Beziehung, welche im gewissen
Sinn beide Relationen betrifft; doch ist der springende Punkt natürlich
der, dass Aristoteles den eigentlichen Bereich dieser Beziehung auf einige
Sonderfälle einschränkt: Prädikation im Sinne der «gesagt werden von»-
Beziehung betrifft für ihn nur solche Fälle, wo von substanziellen oder
nicht-substanziellen Individuen als Repräsentanten ihrer Spezies bzw.

Gattung gesprochen wird. Mit anderen Worten, Y wird von X gesagt,
wenn die Definition von Y von X prädizierbar ist. Alle übrigen prädikativen

Sätze besagen demnach nicht, was X ist, sondern allenfalls nur, was in
A ist.

Diese Auffassung scheint in den anderen Schriften weitgehend in den

Hintergrund zu treten. Zumindest ist es wohl korrekt zu sagen, dass

Aristoteles die sogenannte «Inhärenz»-Struktur nicht weiter zum Gegenstand

eigener Betrachtungen macht. Dies mag damit zusammenhängen,
dass die Einführung des Materiebegriffes einerseits und die Eliminierung
der sogenannten zweiten Substanzen in der Metaphysik das Problem der
ontologischen Prädikation leicht verlagert36; doch braucht uns dieser

E. L. Owen: Inherence. In: Phronesis 10(1965) S. 97-105: vgl. ferner R. E. Allen: Individual

Properties in Aristotle's Categories. In: Phronesis 14 (1969) S. 31-39.
35 Vgl. R. E. Allen: Substance and Predication in Aristotle's Categories. In: E. N. Lee, A. P.

D. Mourelatos. R. Rorty (Hg.): Exegesis and Argument. Studies in Greek philosophy
presented to Gregory Vlastos (Assen 1973) S. 370.

36 Diese Fragestellungen, die sich namentlich aus den Unklarheiten im Zusammenhang mit
der Verwendung des Terminus {moKeipevov ergeben, diskutierte J. Owens: Matter and
Predication. In: J. M. E. Moravcsik (Hg.): Aristotlea.O. (oben Anm. 1 S. 191-214; auch in:
E. McMullin (Hg.): The Concept ofMalter in Greek and Medieval Philosophy Notre Dame
1963) S. 99-115; R. Rorty: Genus as Matter. A Reading of Metaphysics Z-H. In: Exegesis
and Argument a.O. (oben Anm. 35) S. 393-420; M. Greene: «Is Genus to Species as Matter
to Form?. In: Synthese 28 (1974) S. 51-69; R. Rorty: Matter as Goo. Comments on Greene's

paper. In: Synthese 28 1974) S. 71-77.

68



Punkt hier nicht weiter zu beschäftigen. Wichtig scheint demgegenüber
die Beobachtung, dass die Kategorienlehre da, wo sie erstmals im Prozess

der Diskussion philosophischer Probleme Erwähnung findet (i.e. Topik
A 9), offenbar zur Verdeutlichung jener Art von Beziehung in Anspruch
genommen wird, die in der Terminologie der Kategorienschrift durch die

«gesagt werden von»-Beziehung dargestellt wird und - wie noch zu zeigen
ist - im 'Philosophischen Lexikon' (A 7) entsprechend als Fall der per se-

Verwendung von <sein> in Erscheinung tritt. Der Gedanke lautet in dem

einschlägigen Kapitel der Topik37 :

«Es ist aber selbstverständlich, dass der, der das Was angibt, bald eine Substanz angibt,
bald eine Quantität. Denn wenn er da, wo es um einen Menschen geht, erklärt, das in Frage
stehende Ding sei ein Mensch oder ein Lebewesen, so sagt er. was es ist. und gibt die
Substanz an; und erklärt er da. wo es um eine weisse Farbe geht, das in Frage stehende Ding sei

weiss oder Farbe, so sagt er, was es ist, und gibt die Qualität an [...] und mit den anderen
Kategorien verhält es sich ebenso: Von einen jedem Ding dieser Art sagt man, sei es dass es

selbst von sich selbst oder die Gattung von ihm gesagt wird, was es ist. Wenn es dagegen von
etwas anderem gesagt wird, gibt man nicht an, was es ist, sondern man gibt die Quantität oder
sonst eine Kategorie an.» (Top. 103 b 27-38.)

Das besagt, dass die Kategorien primär als Referenzklassen jener
Ausdrücke in Erscheinung treten, die dazu verwendet werden, f-Kw-Fragen zu
beantworten. Und der entscheidende Punkt, den Aristoteles hier herausgestellt

wissen will, betrifft demnach die Überlegung, dass eine korrekte
ontologische Klassifizierung eines beliebigen Dinges dann, und nur dann

gewährleistet ist, wenn «etwas von sich selbst» gesagt wird bzw. der
entsprechende Gattungsbegriff auf es Anwendung findet. Alle übrigen Fälle
singulärer prädikativer Aussagen versteht Aristoteles mithin als Behauptungen

von Zuordnungsverhältnissen, die insofern als kontingent anzusehen

sind, als sie relativ zu der Art von Fragestellung bestehen, welche man
an das betreffende Ding heranträgt. Es sind dies Zuordnungsverhältnisse,
die sich genau dann ergeben, wenn ein Gegenstand vermittels eines
Ausdruckes angesprochen wird, der nicht genau jene Kategorie signalisiert, in
die der betreffende Gegenstand per se fällt38. So betrachtet, kann aus der
Art und Weise, wie die sogenannte Kategorienunterscheidung in der

37 Eine interessante Studie zu diesem Kapitel bietet S. Mansion; Notes sur la doctrine des

catégories dans les Topiques. In: G. E. L. Owen (Hg.): Aristotle on Dialectic. The Topics
(Oxford 1968) S. 189-201, bes. S. 198.

38 Dieser Punkt markiert einen signifikanten Unterschied zur Theorie der Stoiker, deren
Kategorien als echte Denotationsklassen fungieren. Vgl. A. Graeser: The Stoic Categories.
In: J. Brunschwig (Hg.): Les Stoïciens et leur logique (Paris 1978).

69



Topik eingeführt wird, erschlossen werden, dass Aristoteles mittels dieser

Unterscheidung sowohl «naturnotwendige» wie «kontingente»
Zuordnungs-Verhältnisse ins Auge fasst.

Beide Arten von Beziehungen scheinen im VII. Kapitel des 'Philosophischen

Lexikons' mit dem Theorem von der Mehrdeutigkeit des Wortes
<sein> in Verbindung gebracht zu werden. Oder genauer gesagt: Zwei der-
wie Aristoteles meint - unterschiedlichen Bedeutungen des Ausdrucks
<ist> bzw. <seiend> werden im 'Philosophischen Lexikon' im Rückgriff auf
die Kategorienlehre von einander abgehoben:

«Von Seiendem spricht man einerseits akzidentell, andererseits gemäss sich selbst [...]»
{Met. 1017 a 7-8)39

Der gesamte Kontext ist zwar bekanntlich unklar und durchaus
diskussionswürdig40. Sofern man hier einen Unterschied zwischen akzidenteller
Prädikation und essentieller Prädikation erblicken kann, scheint Aristoteles

für den Fall der sogenannten kopulativen Verwendung des <ist> zwei

fundamental distinkte Typen der Prädikation anzunehmen, die unserem
«s » einerseits und « C » andererseits gegenüber indifferent sind und nach
dem Vorschlag J. Vuillemins etwa durch « x » einerseits und « + » andererseits

markiert werden können41. Das Modell der per .ve-Verwendung von
<sein> würde also all jene Fälle betreffen, in denen « Was ist x?»-Fragen
beantwortet werden, die per rrcc/r/mr-Verwendung von <sein> entsprechend

jene Fälle, in denen andere als « Was ist x/VFragen beantwortet
werden, oder aber - und dieser Punkt weist sachlich auf den Kontext der

39 C. H. Kahn: The Greek Verb <to be> and the Concept of Being. In: Foundations of
Language 2 (1966) S. 248-249 vertrat die Auffassung, dass «sein per accidenstt eine prädikative
Struktur charakterisiert, die keine Rücksicht auf den logischen Status von Subjekt und
Prädikat nimmt, «sein per sett indessen eine Prädikation in guter logischer Form. Diese

Auffassung scheitert eindeutig daran, dass zwei der Beispiele, die Aristoteles für «sein per
accidens» anführt (i.e. «ein Mensch ist künstlerisch») genau das repräsentieren, was Kahn
mit Rücksicht auf «sein per se» unter «good logical form» versteht. Kahn lässt sich bei der
Beurteilung des «sein per accidenstt offenbar ausschliesslich von dem leiten, was in den

Analytiken unter «nicht-Prädikation» bzw. «akzidenteller Prädikation» verstanden wird
(vgl. Anal. pr. A 27; Ana!, post. A 19; A 22; vgl. unten Anm. 42).

40 Neuerdings hat sich U. Hölscher: Der Sinn von Sein in der älteren griechischen Philosophie
(Heidelberg 1976) S. 13ff. mit A 7 befasst und dabei für die Annahme von Unterscheidungen

im kopulativen Bereich plädiert. Siehe jedoch C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics Books

T. A.E(Oxford 1971 S. 140-147 und J. Thorp: Aristotle's Use ofCategories. In: Phronesis
19(1974) S. 238-256.

41 J. Vuillemin: De la logique à ta théologie (Paris 1967) S. 59.

70



Analytiken - wenn eine inverse ontologische Struktur artikuliert wird42.

Doch lässt sich die hier spezifizierte Verwendung von <sein> per accidens

einerseits und <sein> per se andererseits auch folgendermassen deuten:
nicht als wie immer dubiose Unterscheidung im Bereich des kopulativen
<ist>, welches in Sätzen von der Art «A ist B» je nach dem logischen Status
der von «A» und «B» bedeuteten Entitäten unterschiedliche Färbung hat
und im Sinne von « x » einerseits und « + » andererseits verschiedenartige
ontologische Beziehungen signalisiert, sondern als Unterscheidung im
Bereich von seienden Dingen, d.h. als Unterscheidung im Bereich der

Verwendung von <ist> als Verb der Existenz. Während <sein> per accidens-
etwa im Sinne des Beispiels «So sagt man vom Nicht-Weissen, dass es ist,
weil dasjenige, dem es zukommt, ist» (1017 a 18-19) - die Existenz von
Dingen charakterisiert, die von etwas anderem als sich selbst gesagt gewis-
sermassen parasitär vorkommen, handelt es sich bei den per je-seienden

Dingen um dasjenige, was von sich selbst gesagt als genuiner Repräsentant

einer der Kategorien in Erscheinung tritt. Dass Aristoteles nicht nur
«A ist» aus «A ist B» herausliest, sondern auch «B ist», geht eindeutig aus

Metaphysik Z 1 und T 2 hervor. Und die hier angedeutete Interpretation
der von Aristoteles behaupteten Unterscheidung43 hat zweifellos den

Vorzug, dass sie sich im Prinzip dem Kontext von Metaphysik Z 1 angleichen

lässt, wo Aristoteles die These von der Existenz genuin prädikativer
Entitäten damit begründet, dass es Dinge von der Art der Substanz gibt,
die als Träger eben dieser Entitäten fungieren. Und sie hat vor allem den

Vorzug, dass sich zu dem ähnlich gelagerten Zusammenhang von
Metaphysik E 2 fügt, wo Aristoteles die in A 7 genannten Rubriken <sein> perse
und <sein> per accidens zusammen mit <sein> im Sinne von <wahrsein> und
im Sinne von «potentiell sein» bzw. «aktuell sein» unter dem Gesichtspunkt

«sein simpliciter» (ânXù)Ç) begreift44.

42 Anal. post. A 19. A 22; An. pr. A 27. Dazu siehe J. Engman; Aristotle's Distinction between
Substance and Universal.In: Phronesis 18 (1973) S. 139-155; auch A. Graeser: Aristotle's
Framework of Sensibilia. In: G. E. R. Lloyd. G. E. L. Owen (Hg.): Aristotle on Mind and
Senses (Cambridge 1978).

43 Vgl. C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics a.O. (oben Anm. 40) S. 143.
44 Der eigentlich ins Auge fallende Unterschied zwischen A 7 und E 2 scheint darin zu liegen,

dass die Kategorienunterscheidung in E 2 für den in A 7 als «per re»-Gebrauch von <sein>

bezeichneten Sinn reserviert wird. Dieser Punkt erlaubt meines Erachtens den Rück-
schluss. dass in A 7 trotz der Unklarheit in der Argumentation selbst die
Kategorienunterscheidung analog Topik A 9 verstanden wird.

71



Die Tatsache, dass Aristoteles hier also für seine Begriffe distinkte
Bedeutungen von <sein> unter dem Hauptgesichtspunkt ânkâç begreift,
lässt sich sinvoll nur dann erklären, wenn vorausgesetzt werden darf, dass

<sein> im Sinne von anXibc, elvat irgendwie dem Begriff der Existenz
angenähert ist, d. h. wenn «ànXàc,» etwa im Sinne von Topik B 11, 115 b 29-35

(i.e. «ohne weiteren Zusatz») elvat so modifiziert, dass hier im Prinzip
ähnlich wie in Anal. post. B 1,89 b 33, B 2,90 a 3-4 ein Begriff der Existenz
charakterisiert werden soll. Gegen diese Annahme mag eingewandt werden.

dass Aristoteles an anderer Stelle das Wort ànXàç, zur Charakterisierung

des Seins der Substanz verwendet. Doch verfängt dieser Einwand
insofern nicht, als die Verwendungsweise des Wortes ànXîbç in Metaphysik
E 245 gleichwohl unerklärt bliebe. Des weiteren mag geltend gemacht
werden, dass <sein> im Sinne seiner für die Griechen gegebenen veritati-
ven Bedeutung46 von «wahr sein», «der Fall sein» keinen Typus der
Existenz repräsentieren kann. Nun behandelt Aristoteles aber eben im
'Philosophischen Lexikon' (A 29) aussersprachliehe Entitäten als Träger von
Wahrheitswerten. Diese Auffassung stellt sich zwar in einen gewissen

Gegensatz zu dem, was Aristoteles sonst sagt; sie passt aber durchaus zu
der in der antiken Philosophie immer wieder erkennbaren Tendenz,
semantische Prädikate, also Eigenschaften von Sätzen auf eben jene Dinge
zu übertragen, von denen in diesen Sätzen die Rede ist47. Und sie passt
auch zu der im Potential des Bedeutungsrealismus angelegten Neigung,
Sachverhalte als etwas «in der Welt» Befindliches zu sehen, als reale
Segmente der Wirklichkeit. Auf dem Boden dieser - z.B. im platonischen
Dialog Euthydem charakterisierten - Position wäre die Wahrheitsbedingung

für einen Satzp die, dassp W V* (x — [p]). Und so betrachtet ist es

in der Tat nicht verwunderlich, wenn das «Bestehen» von Sachverhalten
dem «Existieren» individuenartiger Dinge begrifflich angeglichen wurde48.

45 Vgl. C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics a.O. (oben Anm.40) S. 189. J.Owens: The Doctrine

of Being in the Aristotelian Metaphysics (Toronto 31963) S. 307-311 kann die Verwendung
von ânXœç ebensowenig erklären wie E. Buchanan: Aristotle's Theory of Being
(Cambridge, Mass. 1962) S. 15.

46 Vgl. C. H. Kahn: The Greek Verb <to be> and the Concept of Being» a.O. (oben Anm. 39)
S.- 245-265; The Verb <be> in Ancient Greek (Dordrecht/Boston 1973) S. 331-370.

47 Dazu siehe bes. M. Furth: Elements of Eleatic Ontology. In: Journal of the History of
Philosophy 7 (1966) S. 11 If.; G. E. L. Owen: Plato and Parmenides on the Timeless Present.

In: Monist 50(1966) S. 317.
48 Vgl. dazu A. Graeser: On Language, Thought, and Reality in Ancient Greek Philosophy.

72



Auf jeden Fall lässt sich die gemeinsame Rubrizierung unterschiedlicher

Bedeutungen von <sein> unter dem Gesichtspunkt «àtrWûÇ» durchaus

dahingehend verstehen, dass der Ausdruck «A ist B» sozusagen beliebig
als Behauptung der Existenz von B gedeutet werden kann: B ist, weil das

von dem syntaktisch an Subjektstelle placierten Ausdruck «A» bezeichnete

A ein B ist (i.e. unter die Definition von B fällt) oder aber durch B

charakterisiert wird; entsprechend glaubt Aristoteles sagen zu können,
dass B ist, weil A der Potenz nach oder der Wirklichkeit nach entweder ein
B ist oder von B charakterisiert wird. In allen diesen Fällen lässt sich <sein>

ànXcbç verwenden, d.h. ohne weiteren Zusatz als Ausdruck des
Vorhandenseins. Solche Überlegungen zu den unterschiedlichen Formen des

Vorhandenseins finden sich dann z. B. auch in Metaphysik Z l49. Und die

Kategorien als Referenzklassen jener Ausdrücke, die im Falle der
Beantwortung von « Was ist xlVFragen Verwendung finden, sollen uns also mit
einem begrifflichen Instrumentarium zur Klassifizierung eben jener Arten
von Dingen versehen, die im Unterschied zu accidentell existierenden Bs

sich als genuine Repräsentanten der definitorisch erfassbaren Bedeutung
von «Ä» erweisen. - Über den faktischen Status dieser Dinge ist damit
freilich noch nichts präjudiziert. Eine Klärung dieser Frage, die ja im
II. Kapitel der Kategorienschrift ins Auge gefasst wird, bleibt der Erörterung

der Substanz vorbehalten, d. h. den Büchern Z, H und 0 der
Metaphysik.

V. Zur Funktion der Kategorien

Gehen wir von der Annahme aus, dass Aristoteles Sprache als Seins-

Sprache verstand50 und die Kategorieneinteilung den Voraussetzungen
seines semantischen Realismus entsprechend als Klassifizierung von Dingen.

insofern wir sinnvoll von ihnen sprechen können, so ist abzusehen,
dass die Kategorien Sprache und Wirklichkeit zu etwa gleichen Teilen

In: Dialectica 31 1977) sowie: Ein Dilemma des Protagoras. In: Archiv für Geschichte der

Philosophie 60 1978).
49 In diesem Zusammenhang ist natürlich auch auf die weitergehende Unterscheidung in

Mer. H 2 aufmerksam zu machen, wo <ist> (1042 b 25-26) unzweifelhaft als Verb der
Existenz in Erscheinung tritt. Vgl. G. E. L. Owen: Aristotle on the Snares of Ontology. In:
R. Bambrough (Hg.): New Essays on Plato and Aristotle (1965) S. 76 Anm. 1.

50 Gute Beobachtungen hierzu bei E. Tugendhat: Ti kata tinos (Freiburg 1958).

73



betreffen. Faktisch macht Aristoteles da auf Kategorienunterschiede
aufmerksam, wo - wie er meint - irreführende und falsche Auffassungen
bezüglich der bewusstseinsunabhängigen Wirklichkeit daraus erwachsen,
dass die durch Sprache angezeigten Strukturen missdeutet werden. Dieser

Vorwurf trifft Parmenides (vgl. Physik A 3) ebenso wie Piaton (vgl. Anal,

post. A 22, 83 a 25), von den Sophisten ganz abgesehen. Aristoteles sagt
z. B., dass wir [i.e. die griechisch Sprechenden] die Neigung hätten, alles

Ausgesagte51 als bestimmtes Etwas (xö8e n) aufzufassen und als ein Ding
zu betrachten (Soph. El. 169 a 29), d. h. in der von einem beliebigen
Ausdruck bedeuteten Sache etwas Individuenartiges bzw. etwas Substanziel-
les52 zu vermuten. Diese Neigung, Bedeutungen nicht-substanzieller
Termini als individuenartige Entitäten zu vergegenständlichen (vgl. auch Cat.
3 b 14f.), wird natürlich auch und gerade im Vorgehen jener transparent,
die ein gemeinsames Prädikat seinerseits als Namen für ein Individuum
betrachten und damit auf die Annahme der Existenz von Ideen verfallen
müssen53. Sich vor Annahmen dieser Art und anderen regulären
Fehlschlüssen zu schützen, dazu verhilft die Kategorienlehre (Soph. EL 178

a 4). Die Beobachtung dieser Unterschiede vermeidet z.B. den für den

Platoniker ansonsten perniziösen regressus ad infinitum54 und erweist die
Ideenlehre selbst damit als Konsequenz eines Kategorienfehlers (vgl. 178

b 36ff., Anal. post. A 22, 83 a 30-33)55.

51 E. Kapp: Die Kategorienlehre in der aristotelischen Topika.O. (oben Anm. 9) S. 2341'. hat
gewisse Schwierigkeiten, diese Stelle zu deuten. Nun. dass auch Substanztermini zu den

Kairiyopriparu gehören, geht aus Met. Z 1. 1028 a 33-34 hervor; Z 4, 1030 a 19-20 braucht
dem ebensowenig zu widersprechen wie Ana!, post. A 22.

52 In der Kategorienschrift hat Aristoteles die Tendenz, sowohl Eigenschaften wie Substanzen

als 'Individuen' zu betrachten; vgl. etwa G. M. Anscombe: Aristotle. In: G. M.
Anscombe und P. Geach (Hg.): Three Philosophers (Oxford 1961) S. 9; B. Jones: Individuais

in Aristotle's Categories. In: Phronesis 17 (1972) S. 107-123; J. Annas: Individuais in
Aristotle's Categories. Two Querries. In: Phronesis 19 1974) S. 146-152 und B. Jones: An
Introduction in the First Five Chapters of Aristotle's Categories a.O. (oben Anm. 22)
S. 146-172.

53 Vgl. Soph. El. 178 b 36ff. Eine Analvse der Ideenbeweise in De Ideis bietet W. Leszl: It
«De Ideis» di Aristotele e la teoria Platonica dette idee (Florenz 1975).

54 Eine Theorie, wonach der regressus ad infinitum nicht eintrete, versucht H. Rochol zu
artikulieren: Der allgemeine Begriff in Piatons Dialog Parmenides. Erörterung eines Ein-
wandesgegen den Piatonismus (Meisenheim 1975). Vgl. dazu A. Graeser: Philosophischer
Literaturanzeiger 30/3 (1977) S. 134-138.

55 G. Ryle: Categories. In: A. Flew (Hg.): Logic and Language (Oxford 1955) S. 65-81 gehört
zu den Advokaten jener Auffassung, wonach Aristoteles den Begriff der «semantischen
Kategorie» und den des «Kategorien-Fehlers» antizipiert. Ryles These ist sicherlich über-

74



Es ist klar, dass die Kategorienunterscheidung Äquivokationen aufdek-
ken soll. Aber tut sie dies tatsächlich? Und erbringt sie hier relevante

Leistungen? Ein interessanter und zugleich systematisch weitreichender
Punkt kommt etwa NE A 6 zur Diskussion, wo Aristoteles ähnlich wie EE
A 8 gegen die platonische Annahme der Existenz einer allumfassenden
Idee des Guten argumentiert, und zwar mit dem Hinweis, dass der Terminus

<gut> ebenso wie <seiend> in verschiedenen Kategorien prädiziert
werde56. Was Aristoteles hier genau vor Augen hat und wie er seine

Behauptung plausibel machen will, ist allerdings unklar. Denn wenn er - wie

allgemein angenommen57 - von Sätzen wie «Gott ist gut», «Tugend ist

gut», «das Nützliche ist gut» - ausgeht, so kann der Hinweis, dass die

jeweils an Subjektstelle erwähnten Entitäten x, y, z jeweils unterschiedlichen

Kategorien (i.e. Substanz, Qualität, Relation) zugehören, noch nicht
dartun. dass <gut> entsprechend unterschiedliche Bedeutungen hat58, die
die Annahme eines gemeinsamen Faktors tatsächlich ausschliessen. Genau

genommen legen ja Sätze von der Art «x ist gut», «y ist gut», «zist gut»
keine sichtbaren /wse-Strukturen an den Tag. (Vielmehr hätten wir es hier
-jedenfalls aufder Basis jener Unterscheidungen, die Topik A 9 zugrunde
gelegt werden - durchwegs nicht mit Beantwortungen von «Was ist Xe!»-

Fragen zu tun, sondern mit Beantwortungen von «Wie beschaffen ist x, y,
z?»-Fragen.) Also müsste Aristoteles eigentlich anders argumentiert
haben. Eine Möglichkeit, seine Argumentation als sinnvolle Überlegung

zogen, zumal in der Behauptung, dass Aristoteles im Prinzip genau das vor Augen hat. was
die zeitgenössischen Philosophen analytischer Observanz behandeln: vgl. jedoch auch M.

Thompson: Categories. In: P. Edwards (Hg.): The Encyclopedia of Philosophy 2 (New
York/London 1967) S. 47f.

56 EN A 6, 1096 a 17-29.
5' Eine Ausnahme bilden Gauthier und Jolif: L'Ethique à Nicomaque II. 1, 40.
58 Vgl. W. F. R. Hardie: Aristotle's Ethical Theory (Oxford 1968) S. 57: «... to say that (good)

is predicated in different categories surely cannot mean merely that it is predicated of
subjects which are in different categories. Aristotle seems to be making an unstated

assumption about the members of the set of sentences which he adduces as evidence that
(good) is predicated in different categories; the assumption that the common predicate of
these sentences, (good), has categorial multignificance, a plurality of meanings which
correspond to the categorial differences between the subjects of these sentences. The question

arises how Aristotle, if he were aware of this hiatus in his argument, would have
defended the proposition needed to bridge the gap.» - Hardies Vorschlag geht dahin, dass

die Sätze, die Aristoteles vor Augen hat. nicht einfach Behauptungen darstellen, in denen

<gitt> als Prädikat unterschiedlicher Subjekte auftritt, sondern Definitionen: «The predicate

expresses the essence, or part of the essence, of the subject; and it is, therefore, inevitably

in the same category as the subject» (a.O.).

75



verstehbar zu machen, scheint dann gegeben, wenn man von der
Annahme ausgeht, dass Aristoteles von .v, y, z als Gütern spricht und
Identitätsaussagen vor Augen hat, d.h. Sätze, in denen 7c, y, z mit einem Gut
identifiziert werden. So betrachtet hätte man es nach Aristoteles also mit
Gütern zu tun, die sich qua Dinge vom Typus jc, y, z als Gegenstände in
unterschiedlichen Kategorien erweisen und entsprechend unterschiedliche

Definitionen haben. Da aber nur Definienda innerhalb ein und derselben

Kategorie über das verfügen, was für den Ansatz der platonischen
Idee entscheidend ist, scheint Aristoteles' Überlegung vom rein systematischen

Standpunkt seiner Begrifflichkeit her betrachtet durchaus zur Sache

zu sprechen.

Doch hat diese Interpretation59 einen Nachteil. Er ist insofern gravierend,

als unterstellt werden müsste, dass Aristoteles für «gut prädizieren»
defacto eine Struktur von der Art zugrunde gelegt hätte, die in Anal post.
A 19 und A 22 als Fall «uneigentlicher Prädikation» bezeichnet wird. Bei

einer Reihe dieser als Fälle uneigentlicher Prädikation bezeichneter Sätze

wie «das Weiss(e) da ist Sokrates» handelt es sich aber tatsächlich um
Identitätsaussagen. Zwar lassen sich derartige Sätze nach dem Vorschlag
G. Freges («x ist nichts anderes alsy») oder Piatons («x hat nicht Teil an
Verschiedenheit in Bezug auf j>») zu genuinen Subjekt/Prädikat-Sätzen
umformen. Doch kann dies natürlich nicht darüber hinwegtäuschen, dass

Aristoteles aufder Basis der oben erwähnten Interpretation Gefahr laufen
müsste, «gut prädizieren» nach dem Modell der per accidens-Prädikation
und nach dem Modell des <sein> per accidens zu analysieren; aber eben
dieser Schritt würde die Kategorienunterscheidung desavouieren. Mithin
scheint es angebracht, nach einer anderen Interpretationsmöglichkeit zu
suchen, die die Nachteile der bereits erwähnten Optionen vermeidet.

Eine solche Möglichkeit der Rekonstruktion des aristotelischen Gedankens

ergibt sich womöglich dann, wenn -wie J. L. Ackrill vorschlug60 - von
Sätzen folgender Art ausgegangen wird:

59 Sie wurde von W. Leszl verfolgt: Logic and Metaphysics in Aristotle. Aristotle's Treatment

of Types of Equivocity and its Relevance to his Metaphysical Theories (Padua 1970) S. 417.
60 J. L. Ackrill: Aristotle on <Good> and the Categories. In: S. M. Stern. A. Hourani und V.

Brown(Hg.): Islamic Philosophy and the Classical Tradition. Essays Presented to R. Walzer

(Oxford 1972) S. 17-25. Ackrill geht im Prinzip von einem Gedanken aus, den L. Kosman:
On Predicating Good. In: Phronesis 13 (1968) S. 171-174 ins Auge gefasst hatte.

76



«... ist gut weil Gott»
«... ist gut weil tugendhaft»
«... ist gut weil nützlich».

Der Grund dafür, dass <gut> gemäss der Kategorienunterscheidung
verschiedene Bedeutungen hat, liegt dann nicht etwa in der Implikation,
dass der jeweilige Subjektterminus einen Gegenstand bezeichnet, der
womöglich dieser und nicht jener Kategorie zugehört; er liegt vielmehr
darin, dass wir in sämtlichen Fällen unterschiedlichen Anlass haben, von
einem Gegenstand als gut zu sprechen. Denn wenn man auf die Behauptung

hin «Kallias ist gut» gefragt wird, «Wieso?», «Wie ist das gemeint?»,
so lautet die Antwort z.B.«Weil er zuverlässig und ehrlich ist», «Weil er
sich für diese oder jene Sache eignet». Mit anderen Worten: Es gibt
unterschiedliche Gründe oder Erwägungen, die uns dazu veranlassen, einen

Gegenstand x als <gut> zu bezeichnen. Aristoteles selbst sagt in Topik
A 15:

«Was aber die mannigfache Bedeutung der Wörter angeht, so muss man nicht nur darlegen.

was alles auf verschiedene Weise gesagt wird, sondern man muss auch die Gründe dafür
zu erklären suchen. Man muss z. B. nicht bloss sagen, dass auf andere Weise Gerechtigkeit
und Tapferkeit und auf andere Weise das Kräftige und Gesunde gut genannt wird, sondern
auch, dass man deshalb so verschieden davon spricht, weil das eine selbst eine bestimmte
Beschaffenheit hat, das andere wirkt und nicht selbst hat [...]» 106 a 1-8). «Achten muss man
auch auf die Genera der Kategorien, denen ein Wort angehören kann, und sehen, ob sie in
allen Fällen dieselben sind. Denn wenn sie nicht dieselben sind, so ist der Ausdruck offenbar
homonym. So ist das Gute bei einer Speise das, was die Lust bewirkt, und in der Heilkunst
das. was die Gesundheit bewirkt. Für die Seele dagegen bedeutet es eine Qualität [...] Hin
und wieder aber bedeutet es das Wann, wie z.B. es das Gute tut, welches zur rechten Zeit
geschieht [...].» (Topik 109 a 3-12)

Diese Äusserungen sollen hier nicht eigens überprüft werden. Denn für
den gegebenen Zweck mag die Feststellung genügen, dass Aristoteles hier

- wie im Prinzip ähnlich für <sein> in Metaphysik I 2; Z 1 und mutatis
mutandis H 2 - darlegt, dass die Gründe, die uns veranlassen zu sagen, «x
ist gut», darin liegen, dass x 0 ist. Auf der anderen Seite scheint diese Art
von Interpretation ihrerseits wiederum nur dann überzeugend, wenn
davon ausgegangen werden kann, dass so etwas wie ein notwendiger bzw.
essentieller Zusammenhang zwischen den Kategorien einerseits und den

Bedeutungen von <gut> andererseits besteht. Und ein solcher Zusammenhang

lässt sich eigentlich wiederum nur auf dem Hintergrund der
Annahme konstruieren, dass Gegenstände in verschiedenen Kategorien
existieren. Die Frage, in welcher Weise Aristoteles im Kontext von NE A 6

77



die Äquivozität von <gut> nun genau herausstellen will, ist also gar nicht
leicht zu beantworten.

Doch auch unabhängig von diesen vielleicht punktuellen Schwierigkeiten

bleibt zu vermuten, dass Aristoteles' Kategorienunterscheidungen an
einer Reihe von Problemen versagt: dies gilt z. B. für offensichtliche Äqui-
vokationen innerhalb ein und derselben Kategorie. Inwieweit Aristoteles
diese Frage als Problem empfand, entzieht sich unserer Kenntnis. Indes

zeigt die Argumentation von Metaphysik H 261, dass Aristoteles für <sein>

im Sinne von Existieren unterschiedliche Bedeutungen auch innerhalb ein
und derselben Kategorie in Betracht zieht. (Im Falle seiner Anwendung
auf Lebewesen besagt der als reales Prädikat aufgefasste Ausdruck <ist>

soviel wie «leben», «am Leben sein»; vgl. De An. 415 b 13: De Gen. Corr.
318 b 25: EN 1166 a 4-5.) Und zwar geht die Argumentation von H 2

anders als die m Anal. post. B 1,89 b 34-90 a 1 dahin, dass man die Bedeutung

des <ist> im Falle seines Vorkommens in Sätzen wie «x ist» nur dann
kennt, wenn man weiss, was <x-sein> bedeutet. Da Aristoteles im Prinzip
zwischen « Was x ist» und «Dassx ist» unterscheidet (vgl. Anal. post. B7,92
b 10-11), scheinen die Beispielssätze in H 2 eindeutig Kriterien der
Existenz zu sondieren62. Anders als moderne Philosophen, die wie z. B. J. Hin-
tikka meinen, dass <sein> für deskriptive Zwecke redundant sei63, scheint
Aristoteles also im Prinzip ähnlich wie Parmenides und mutatis mutandis
Platon die Auffassung zu vertreten, dass ein absolut konstruiertes <ist> ein
reales Prädikat signalisiert und über einen bestimmten deskriptiven Gehalt

verfügt. Inwieweit Aristoteles diesen Gedanken faktisch zu Ende

gedacht hat, ist allerdings eine Frage, die in den Umkreis der Diskussion
der sogenannten Brennpunktbedeutung von <sein> einerseits64 und aufdie
These der ontologischen Identität von Substanz und Essenz andererseits65

verweist - eine Frage, die ihrerseits auch nur im Zusammenhang einer

61 Vgl. oben Anm. 49.
62 Vgl. A. Graeser: Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein. In: Freiburger

Zeitschrift für Philosophie und Theologie (1978).
63 J. Hintikka: On the Logic of the Ontological Argument. In: Models for Modalities

(Dordrecht 1969) S. 45-54; vgl. H. Wagner: Über Kants Satz, das Dasein sei kein Prädikat. In:
Archiv für Geschichte der Philosophie 53 (1971) S. 183-186.

64 Siehe A. Graeser: Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein a.O. (oben
Anm. 62) sowie: Seiendes als Seiendes. In: Festschrift G. Müller (Giessen 1977).

65 Vgl. Met. 1031 b 17-18; dazu E. Hartman; Aristotle on the Identity of Substance and
Essence. In: Philosophical Review 85 (1976) S. 545-561; auch E. Vollrath: Die These der

Metaphysik (Wuppertal 1969) S. 41 u.ö.

78



Analyse der aristotelischen Charakterisierung der Substanz qua Form als

Aktivität (èvépysux) beantwortet werden kann66. In jedem Fall lässt sich

sagen, dass die für Aristoteles' metaphysische und ontologische Spekulation

massgeblichen Unterscheidungen genau genommen erst da beginnen,

wo im Klassifikationsbegriff <Substanz) dann plötzlich ungenutzte
Freiräume erkannt werden67.

VI. Schlussbemerkung

Aristoteles' Beobachtung von Kategorien68 als Typen von Prädikaten

inauguriert jene lange Tradition, in der linguistische Tatsachen bezüglich
der Austauschbarkeit von Termini im Rekurs auf bestimmte Annahmen
hinsichtlich des ontologischen Status der Bedeutungen bzw. Denotata
erklärt werden. In der Sache scheint sie also auf dem Hintergrund solcher
Klassifikation zu erwachsen, wie sie von Piaton und dessen Schülern im
Umkreis der Akademie ins Auge gefasst wurden69. Hier unterschied man
generell zwischen «unabhängigen» Termini/Dingen (Kall' aüxa) einerseits

und «nicht-unabhängigen» Termini/Dingen (npôç xi) andererseits,
wobei allerdings bezüglich der Interpretation des «Tipôç; xi» zwei sozusagen

konkurrierende Auffassungen entstanden: einmal die Auffassung,
dass es sich im Falle der 7tpôç xi-Termini um zwei- oder mehrstellige Prädikate

handle; zum anderen die Auffassung, dass sämtliche - von Aristoteles
als nicht-substanzielle Termini betrachteten - Ausdrücke für Eigenschaften

stehen und mithin insofern als npôç, xt betrachtet werden müssen, als

66 Met. 1050 b 1-2; diesen Gedanken habe ich in: Aristoteles und das Problem von Substan-
zialität und Sein a.O. (oben Anm. 62) weiterverfolgt, namentlich den Charakter der

Atemporalität von Beschreibungen von Aktivitäten.
67 Dazu gehört u.a. auch das merkwürdige Diktum bezüglich der Substanz als Prädikat der

Materie; siehe J. Owens Arbeit (oben Anm. 36) zu Met. 1029 a 23-24. - Eine vorzügliche
Diskussion der Aporien in der aristotelischen Substanzkonzeption bietet J. Leseher:
Aristotle on Form, Substance, and Universals. In: Phronesis 16 1971) S. 169-175.

68 Bezüglich der Bedeutungsverschiedenheit der Termini Karriyopia, Katr|yopoùp£vov, das

einmal sogar den Gegenstand der Prädikation bezeichnet, und Kaxpyopripa bleiben
gewisse Unklarheiten bestehen; E. Kapps Diskussion in: Die Kategorienlehre in der aristotelischen

Topik a.O. (oben Anm. 9) S. 233fT. führt meines Erachtens zu keinen definitiven
Ergebnissen. Eine weitergehende Untersuchung zumal auch der Verben Kaxr|yop£Ïa9at
und kéy£a9cu ist dringend erforderlich.

69 Vgl. Diogenes Laertius III 108-109 u.ö.; siehe H. J. Krämer: Piatonismus und Hellenistische

Philosophie (Berlin/New York 1972) S. 82ff.

79



sie anders als die substanziellen Dinge über keinen logisch unabhängigen
Status verfügen. So ist es auch nicht verwunderlich, dass bisweilen die

Frage diskutiert wurde, ob die neun nicht-substanziellen Kategorien des

Aristoteles nicht besser und einfacher unter der Rubrik <relativ> begriffen
werden sollten70. Das blosse Faktum dieser Diskussion scheint allerdings
darauf hinzudeuten, dass jene Dimension, die Aristoteles mit der Auffassung

der Kategorien als Instrumentarium zur Aufdeckung von Äquivoka-
tionen verband, zumindest zeitweilig zugunsten einer massiv ontologi-
schen Interpretation in den Hintergrund getreten sein dürfte71. Ein solcher

Dissoziierungsprozess wird natürlich in dem Augenblick als philosophische

Option erkennbar, wo die Stoiker dem semantischen Realismus
aristotelischen Typus eine Bedeutungstheorie gegenüber stellten, die etwa
(in der Terminologie J. St. Mills) zwischen «Konnotation» und «Denotation»

oder (in der Terminologie R. Carnaps) zwischen «Intension» und
«Extension» unterschied, und das Wort oripaiveiv offenbar nur zur
Bezeichnung der intensionalen Ebene verwendete72. Jedenfalls eröffnen sich

hier durchaus neuartige Perspektiven der Diskussion sprachlicher und

ontologischer Probleme. Für Aristoteles, der sprachliche Zeichen als Symbole

mentaler Vorgänge auffasste, welche ihrerseits quasi isomorph als

Angleichungen an bzw. Verähnlichungen von bewusstseinsunabhängigen
Dingen (TtpaygaTot) betrachtet werden73, waren diese Dimensionen im
Grunde noch ungeschieden74.

Gleichwohl bleibt die Genese der aristotelischen Tafel der zehn
Kategorien im Dunkel. I. Kant empfand sie als «rhapsodisch aufgerafft» (KrV
B 107): mutatis mutandis bemängelte Simplicius, dass Aristoteles die

70 Es ist bekannt, dass die Aristoteleskommentatoren auch der ersten Generation dem Topos
«relativ» viel Aufmerksamkeit widmeten. Vgl. P. Moraux: Der Aristotelismus bei den
Griechen I (Berlin/New York 1973) S. 148ff.

71 Der Gedanke, dass die aristotelischen Kategorien ebenso wie die stoischen Kategorien als

Seinsordnung der sinnlichen Welt aufzufassen seien, leidet z. B. auch für Plotin keinen
Zweifel; vgl. Enn. VI, 1 (42); VI, 2 (43).

72 Siehe A. Graeser: The Stoic Theory of Meaning. In: J. M. Rist Hg.): The Stoics. A collection

ofcritical essays (Berkeley 1977).
73 Vgl. De Interpret. 16 a 5flf. mit N. Kretzmans Arbeit «Aristotle on Spoken Sound» a.O.

(oben Anm. 14).
74 Das wird auch von W. Wieland betont in: Die aristotelische Physik (Göttingen 1963)

S. 145f.; gleichwohl scheint W. Wieland ähnlich wie auch J. M. E. Moravcsikund B. Jones
anzunehmen, dass die Sprache für Aristoteles keine wirklichen Strukturen in der Welt
spiegelt.

80



Ordnung der Kategorien nie wirklich aufweist75. Um so verlockender ist

es, in dieser Hinsicht informative Hypothesen zur Diskussion zu stellen,
wie sie etwa in Gestalt der Theorien von A. Trendelenburg und E. Benve-
niste76 einerseits und H. Bonitz und J. M. E. Moravcsik77 andererseits

vorliegen78. Dabei scheint die Annahme einer gewissermassen transzendentalen

Herleitung allerdings schon deshalb wenig überzeugend, weil
einerseits Aristoteles keineswegs nur wahrnehmbare Dinge bzw. Erscheinungen

ins Auge fasste und weil er andererseits wohl auch nicht sinnvoll
nach der Grösse etwa der Grammatik fragen konnte79. Demgegenüber
leidet die Annahme, wonach Aristoteles etwa Worte und Ausdrücke nach

ihren grammatikalischen Klassen unterschieden hätte, zweifellos daran,
dass sie eine Reihe von offenkundigen Willkürlichkeiten und Inkonsequenzen

involviert. So gesehen dürfte sich letztlich vor allem doch J. L.
Ackrills Hypothese empfehlen, wonach Aristoteles auf zweierlei Wegen
zur Kategorienliste gelangt wäre: einmal nämlich dadurch, dass er eine

Reihe von Fragen sondierte, die sich bezüglich substanzieller Individuen
stellen lassen; zum anderen dadurch, dass er beliebige Dinge der «Was ist

,v?-Frage unterzog und bei dem Versuch der Beantwortung dieser Frage
schliesslich bei den, wie er meinte, irreduziblen Genera anlangte80. Auch
diese Annahme mag kritikwürdig sein81. Indes scheint sie durch Aristoteles'

eigenes Vorgehen in Topik A 9 gestützt zu werden.

75 Simplicius, In Cat. (CIAG VIII) 340. 26.
76 E. Benveniste: Catégories de pensée et catégories de langue. In: Les Emdes philosophiques

4(1958) S. 419-429.
77 J. M. E. Moravcsik: Aristotle's Theory of Categories a.O. (oben Anm. 1).
78 Auch auf die spekulative Konstruktion von J. Vuillemin: De la logique à la théologie, cinq

études sur Aristote (Paris 1967) S. 75-81 und W. Leszl: Aristotle's Conception of Ontology
(Padua 1975) S. 365-376 ist hinzuweisen.

79 Vgl. G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 75.
80 J. L. Ackrill: Aristotle's Categories and De Interpretatione a.O. (oben Anm. 22) S. 78-81.
81 J. M. E. Moravcsik: Aristotle's Theory of Categories a.O. (oben Anm. 1) S. 140f.

6 Siudiu philos.. Vol. 37 81




	Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles

