Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 37 (1977)

Artikel: Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Studia Philosophica 37/1977

ANDREAS GRAESER

Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles

Im Rahmen dieser Sondierung einiger Probleme der aristotelischen Kategorienlehre (1)
wird dafiir argumentiert, dass (II) die linguistische Interpretation des Ausdrucks «Dinge, die
gesagt werdeny die aristotelische Begrifflichkeit priziser machen wiirde, als sie es der Sache
nach ist, und dass (II1) Aristoteles selbst an Dinge denkt, sofern man von ihnen sinnvoll
sprechen kann, und die Kategorien als Referenzklassen von Ausdriicken versteht. (IV) Als
Referenzklassen jener Ausdriicke, die im Falle der Beantwortung von «Was ist X?»-Fragen
Verwendung finden, sollen uns die Kategorien mit einem begrifflichen Instrumentarium zur
Klassifizierung eben jener Arten von Dingen versehen, die im Unterschied zu akzidentell
existierenden Dingen sich als genuine Reprisentanten der definitorisch erfassbaren Bedeu-
tungen erweisen. (V) Die Kategorien-Unterscheidung soll Aquivokationen aufdecken; an
einer Reihe von Problemen versagt diese Unterscheidung, so z. B. im Falle offensichtlicher
Aquivokationen innerhalb ein und derselben Kategorie. Problematisch bleibt auch, wie
Aristoteles’ gegen Platon gerichtete Argumentation zum Aufweis mehrerer unterschiedli-
cher Bedeutungen von «gut» sinnvoll rekonstruiert werden kann. (V1) Aristoteles’ Beobach-
tung von Kategorien als Typen von Pridikaten inauguriert jene Tradition, in der linguisti-
sche Tatsachen beziiglich der Austauschbarkeit von Termini im Rekurs auf bestimmte
Annahmen hinsichtlich des ontologischen Status der Bedeutungen bzw. Denotata erklirt
werden. Die Genese der aristotelischen Tafel der zehn Kategorien bleibt jedoch im Dunkel.

I. Einfithrung

Der Versuch einer sachgemaissen Beurteilung der aristotelischen Kate-
gorienlehre konfrontiert den modernen, systematisch wie historisch inter-
essierten Leser mit einer Reihe von Fragen, die sich bald als Probleme
erweisen: Was sind die Kategorien? Auf welche Art von Fragen glaubte
Aristoteles durch die Einfithrung dieser ‘Lehre’ genau welche Antworten
bereitzustellen?

Eine Reihe dieser Probleme lidsst sich unschwer auf die Frage reduzie-
ren, was genau wie unterschieden werden soll. Etwas tiberspitzt gestattet
diese Frage vielleicht folgende Formulierung: Handelt es sich bei dem,
was nach Kategorien geschieden bzw. unterschiedlichen Kategorien zuge-

Korrespondenz: Dr. Andreas Graeser, Schldflirain 7, CH-3013 Bern

59



wiesen wird, um linguistische Entitaten? Also um Waorter und sprachliche
Ausdriicke, die etwa nach ihren grammatikalischen Klassen geschieden
werden?! Oder geht es vielmehr um Dinge und Sachen, die den Worten als
Bedeutungen gegeniiberstehen?? Man mag einwenden, dass diese im
Prinzip iibrigens historisch gut verbiirgte Formulierung der Alternative
heuristisch wenig tragfihig sein diirfte. Tatsdchlich sieht es ja so aus, dass
Aristoteles zwischen linguistischen Fragestellungen einerseits und onto-
logischen Fragestellungen andererseits ohnehin nicht systematisch unter-
scheidet. Entsprechend wurde auch geltend gemacht, dass eine Isolierung
(logischery Momente einerseits und <ontologischery Momente anderer-
seits? schon deshalb unzulissig sei, weil bei Aristoteles ein Unterschied
zwischen <logisch) und (ontologischy nicht vorausgesetzt werde und sich
diese beiden Alternativen bzw. « Ansichten unter dem Horizont des aristo-
telischen Denkens gar nicht erst boten»?.

Eine andere, sowohl fiir die systematische wie auch historische Beurtei-
lung der Kategorienlehre wichtige Frage betrifft den sachlichen Zusam-
menhang der Kategorienunterscheidung mit dem Theorem der Mehrdeu-
tigkeit des Wortes «sein) bzw. «seiend»®. Tatsdchlich weist die aristotelische
Kategorienlehre — wie immer man sie nun genau versteht — gewisse Ent-
sprechungen zur aristotelischen Unterscheidung mehrerer Bedeutungen
des «isty auf®. Auch in der Beurteilung dieses Sachverhaltes gehen die
Meinungen freilich auseinander. So hat man in der Kategorienlehre von
vornherein das Instrumentarium der Unterscheidung mehrerer Bedeu-

! Dies ist im wesentlichen die Theorie von A. Trendelenburg: Geschichie der Kategorien-
lehre (Berlin 1846, ND Berlin 1963) S. 23fT. Zur Option der linguistischen Interpretation
vgl. jetzt J. M. E. Moravcsik: Aristotle’s Theory of Categories. In: J. M. E. Moravcsik
(Hg.): Aristotle. A collection of critical essays (New York 1967) S. 125-145 und N. Garver:
Notes for a Linguistic Reading of the Categories. In: J. Corcoran (Hg.): Ancient Logic and
its Modern Interpretations (Dordrecht/Boston 1974) S. 27-34,

2 Vgl. etwa G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles. In: E. Scheibe und
G. Stissmann (Hg.): Einheit und Vielheir. Festschrift fiir C. F. von Weizsicker (Gottingen
1973) S. 60-76.

3 Dies taten z. B. K. von Fritz: Der Ursprung der aristotelischen Kategorienlehre. In: F.-P.
Hager (Hg.): Logik und Erkenninistheorie des Aristoteles (Darmstadt 1969) S. 236-296 (ur-
spriinglich: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 40 (1931) S. 449-496) und L. DeRijk: The
Place of the Categories of Being in Aristotle’s Philosophy (Assen 1952) S, 5-7.

* E. Vollrath: Studien zur Kategorienlehre des Aristoteles (Rattingen 1969) S. 3-4.

5 Vgl. dazu unten S. 67. Sehr forderlich ist der Beitrag von H. Wagner: Uber das aristoteli-
sche «roikuydc Aéyetar to Ovy. In: Kant-Studien 53 (1961/62) S. 75-91.

®Vgl. u.a. Mer. 1017 a 22fF.. 1028 a 10ff., 1030 a 17-27 u. 0.

60



tungen des kopulativen «isty gesehen und die Kategorien selbst damit
irgendwie als Arten der Aussage im Urteil beheimatet’. Oder man hat zum
Beispiel unter Berufung auf Topik A 9, 103 b 20ff. erschlossen, «dass Ari-
stoteles die Absicht hatte, mit seinen Unterscheidungen gewisse Mehrdeu-
tigkeiten in der Verwendung des Priddikates (sein) aufzulosen, die er
speziell bei den Platonikern kritisierte»8. Auch wurde die Meinung vertre-
ten, dass die Kategorienlehre mit dem Theorem der Mehrdeutigkeit des
sty erst «eins wird»? (ndmlich ein Theorem).

11. Erwdhnung oder Verwendung?

Ein Teil der eingangs skizzierten Problematik tritt in Gestalt jener
Fragestellung hervor, die zu Beginn des IV. Kapitels der Kategorien-
schrift!? getroffen wird:

«Von dem, was ausserhalb der Verflechtung gesagt [?] wird, bedeutet [?] ein jedes entweder
ein Wesen oder eine Quantitit ...» (Car. IV, 1 b 25 bff))

Aus dem «was gesagt wird»!'! geht an sich nicht hervor, ob Aristoteles
hier einen Fall von Erwidhnung oder Verwendung vor Augen hat. Dieser
bisweilen auch von B. Russell ignorierte Unterschied zwischen «mention»
und «use» fallt jedoch ins Gewicht. Denn handelt es sich bei den Aeyopeva

7So etwa O. Apelt: Die Kategorienlehre des Aristoteles. In: Beitrdge zur Geschichte der
Griechischen Philosophie (Leipzig 1891) S. 101-216. H. Maier modifizierte Apelts These
dahingehend, dass es sich bei den Kategorien um eine Klassifikation simtlicher Bedeutun-
gen von «sein» handle: vgl. Die Syllogistik des Aristoteles 11/2 (Tiibingen 1896-1900)
S. 297.

8 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a. O. (oben Anm. 2) S. 62.

¢ E. Kapp: Die Kategorienlehre in der aristotelischen Topik. In: E. Kapp: Ausgewdhlte
Schriften, hg. von H. und 1. Diller (Berlin 1968) S. 252.

19 Die Frage der Echtheit dieses Traktates ist bekanntlich strittig. Uber die Geschichte dieser
Diskussion informiert gut H. J. Krimer: Aristoteles und die akademische Eidos-Lehre. In:
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 55 (1973) S. 122-125. Eine Reihe interessanter
Beobachtungen namentlich zur Diskussion der kontroversen Substanzauffassungen bei
E. Harter: Aristotle on Primary oUsIA. In: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 57 (1975)
S. 1-20, vgl. auch R. M. Dancy: On Some of Aristotle’s First Thoughts about Substances.
In: Philosophical Review 84 (1975) S. 338-373.

" Vgl. bereits Car. 1 a 16-19: «Von Dingen, die gesagt werden, werden einige in Verbindung
gesagl, wihrend andere ohne Verbindung gesagt werden. Beispiele fiir das, was in Verbin-
dung gesagt wird, wiren <ein Mensch ldufty, fiir das, was ohne Verbindung gesagt wird,
Menschy, (Rind), <dufty, «siegty.» Je nachdem, ob man den Ausdruck tdv Aeyouevev
(«von Dingen, die gesagt werdeny) als Referenz Worre gegeniiberstellt, die in sprachlicher

61



um sprachliche Zeichen als Bedeutungstriger, so steht das «bedeutet»
(onuaive) fir eine semantische Relation. Wiirde es sich bei den Aeyopeva
indes um die den sprachlichen Zeichen als Bedeutungen gegeniiberste-
henden Dinge (um o6vta'?) handeln, so wiirde das «bedeutety keine
eigentlich semantische Relation anzeigen. Gerade diesen Punkt mag mo-
dernes Denken als storend empfinden. Indes besteht kein Anlass, diese
idiosynkratische Verwendung des Wortes onpaiveiy explizit oder implizit
als Kriterium zugunsten der ersten, sogenannt linguistischen Option ins
Feld zu fithren, wie dies in der Deutung von J. M. E. Moravcsik der Fall zu
sein scheint. Zwar ist das Wort onpaively eigentlich fiir die Darstellung
semantischer Beziehungen reserviert. Doch gibt es Verwendungen, die
erkennen lassen, dass es sich bei dem, was bedeutet, keinesfalls um eine
sprachliche Entitdt handelt. Dies geht etwa aus der Redeweise «Jede
Substanz bedeutet ein bestimmtes Etwas» hervor!3.

Kann die Frage nach der Bedeutung von «Dinge, die gesagt werdeny in
Cat. 1 b25 also schon nicht auf dem Umweg iiber eine Prijudizierung der
Bedeutung des eigentlich fiir die Darstellung semantischer Relationen
reservierten'* onuaivelv entschieden werden, so gilt es, nach anderen
Entscheidungskriterien zu suchen. Ob es derartige Entscheidungskriterien
tiberhaupt gibt, ist allerdings fraglich. Denn anders als die Stoiker, die
zwischen Erwidhnung und Verwendung dergestalt unterschieden, dass

Isolation betrachtet werden, oder Dinge, auf die man sich mit Hilfe von Worten bezieht,
kann dieser Satz natiirlich verschiedenes bedeuten: (¢) Wenn Worte geiiussert werden,
werden manche allein fiir sich gedussert und andere so, dass sie Teile eines Satzes sind. (b)
Wenn von Dingen gesprochen wird, so werden manche mittels einzelner Worte angespro-
chen, andere mit Hilfe von Sitzen. — Die Annahme, man konne Aristoteles auf eine der
beiden Optionen festlegen, tiuscht insofern, als auch die zweite Option (b) eine Verwechs-
lung von Erwiithnung und Verwendung beinhaltet; sie beriicksichtigt nimlich das Faktum
nicht, dass Aristoteles mit «Dinge, die gesagt werden» die Worte meint, welche man
gebraucht, um von Dingen zu sprechen, wenn von ihnen gesprochen wird. Vgl. B. Jones:
An Introduction into the First Five Chapters of Aristotle’s Categoriesy. In: Phronesis 20
(1975) S. 156.

12 Car. 1 a 20. Bei den «Dingen, die sind» (6vta) kann es sich recht verstanden nicht um
sprachliche Entitdten handeln. — Umgekehrt wiirde man in Anal. pr. 43 a 25 an Termini
denken; vgl. J. Lukasiewicz: Aristotle’s Syllogistic (Oxford 1948) S. 6. Doch spricht Aristo-
teles hier von Dingen bzw. Sachen. Eine gute Diskussion dieser Zeilen bietet G. Patzig:
Die Aristotelische Syllogistik (Gottingen *1969) S. 20-21.

13 Car. V, 3 b 10. Hier bedeutet onuaivewv faktisch eine logische Beziehung, nach der Art
(x) (Fx — Gx), also einen Fall von Klassensubordination.

14 Vgl. N. Kretzman: Aristotle on Spoken Sound. In: J. Corcoran (Hg.): Ancient Logic and its
Modern Interpretations a.O. (oben Anm. 1) S. 7.

62



man es im ersten Fall mit den sogenannten onpaivovta zu tun habe, im
anderen Fall (i.e. beim A¢yewv) mit den onpavopeva bzw. Aextals, scheint
Aristoteles diesen Unterschied zwar zu kennen'¢, thematisiert ihn aber
nie. Im Gegentelil, selbst wenn man davon ausgeht, dass Aristoteles etwa in
Metaphysik Z 1, 1028 a 10 (sein) bzw. (seiend) erwiahnt und also meint
«Der Ausdruck (seiend) wird auf vielerlei Weise gebrauchty, so steht doch
ausser Frage, dass er wenige Zeilen spiter, namlich in 1028 a 14-15 «sei-
end) verwendet, d.h. er spricht von demjenigen Ding, welches priméir
seiend ist!”. Will man diesen Widerspruch eliminieren, so hitte man von
der Annahme auszugehen, dass «seiend) bereits in 1028 a 10 verwendet
wurde. Wie wenig mit Uberlegungen dieser Art indes tatsichlich geholfen
ist, erhellt sowohl aus der speziellen Beobachtung beziiglich der Option
(b)im Fall von Car. 1 a 16!8 als auch daraus, dass Aristoteles unter Pridi-
kation ohnehin keine rein linguistisch/semantische Relation versteht!?,
sondern eine Beziehung, die zwischen wirklichen Dingen statthat?°, Mag
die linguistische Option fiir moderne Begriffe auch angemessener erschei-
nen, so gibt es — von den bereits angedeuteten generellen Erwidgungen
abgesehen — doch eine Uberlegung, die darauf schliessen lisst, dass Ari-
stoteles in Cat. 1 a 16 ebenso wie in Cat. 1 b 25 in erster Linie an Dinge

15 Vgl. Diogenes Laertius 7, 56 und Sextus Empiricus, Adv. Log. 2, 70. A. Graeser: Zenon von
Kition. Positionen und Probleme (Berlin/New York 1975) S. 15 u. 6. Spezielle Probleme der
stoischen Semantik diskutiere ich in meinem Beitrag: The Stoic Theory of Meaning. In: J.
M. Rist (Hg.): The Stoics (Berkeley 1977).

16 So verwendet Aristoteles an Stelle unserer Anfithrungszeichen bisweilen den Artikel: «das
dasty» (vgl. Mer. H 2, 1042 b 25). Nur lisst sich die Absicht im Falle solcher Ausdriicke wie
70 Ov nicht ohne weiteres erkennen. Denn so wie jedes mittels des Artikels substantivierte
Adjektiv —wie im Fall von 10 kalov— entweder (1) ein Abstraktum (z. B. Schénheit) oder
(2) eine besondere Eigenschaft, iiber die ein Gegenstand x verfiigt, oder (3) den Gegen-
stand x, welcher schon ist, bedeuten kann, so kann auch der Ausdruck 16 dv entsprechend
(1) das platonische Abstraktum «Sein» bedeuten oder (2) eine inhaltliche Eigenschaft, iiber
die ein Gegenstand verfiigt, oder (3) den Gegenstand, welcher als seiend angesprochen
wird.

17 Auf diesen Punkt hat z. B. G. Patzig in seinem Beitrag zum VI. Symposium Aristotelicum
(Cerisy-La-Salle 1972) hingewiesen. Die Veroffentlichung dieses der Meraphysik gewid-
meten Bandes steht in Kiirze zu erwarten.

18 Vgl. oben Anm. 11.

19 Siehe jedoch R. Dancy: On Some of Aristotle’s First Thoughts About Substances a.O.
(oben Anm. 10) S. 356.

20 Es geht hier nicht um eine urteilsimmanente Beziehung, sondern um eine bestimmte
Seins-Struktur, Vgl. E. Tugendhat: T1 KATA TINOS (Freiburg 1958) S. 23. — Interessante
Beobachtungen bei G. Nuchelmans: Theories of the Proposition (Amsterdam/London
1973) S. 35-36.

63



denkt, die den Worten in Gestalt von Bedeutungen gegeniiberstehen.
Diese Uberlegung, die im iibrigen auch als Plidoyer fiir die Annahme der
oben erwidhnten Option (b) akzeptiert werden kann, ergibt sich aus einer
entsprechenden Beobachtung der letzten Sitze von Topik A 9, — jenes
Kapitels also, in welchem die sogenannten Kategorien als yévn tdv ka-
myopidv formal eingefithrt werden. Aristoteles sagt hier, dass etwas das
bedeutet, was das vor uns liegende Ding ist, «wenn es selbst beziiglich
[mepi] sich selbst gesagt wird, oder die Gattung von thm»?!. Sollte das, was
gesagt wird, der sprachliche Ausdruck sein, so kann es sich beidem, beziig-
lich dessen er gesagt wird, allerdings nicht um das Wort handeln. Vielmehr
muss es sich — was auch der Nachsatz nahelegt — um eben jenen Gegen-
stand handeln, auf den der Ausdruck angewendet wird. Aber eben dieser
Gedanke zeigt zugleich, dass hier wiederum die fiir Aristoteles eigentiimli-
che Konfusion von Erwidhnung und Verwendung zu beobachten ist??; und
dieses Faktum diirfte in der Tat dafiir sprechen, dass die rein linguistische
Option die aristotelische Begrifflichkeit praziser machen wiirde, als sie es
der Sache nach ist.

I11. « Ausserhalb der Verflechtung»

So betrachtet scheint Aristoteles selbst den Gedanken zu verfolgen, dass
es sich bei dem, was gesagt wird, um Dinge handelt, insofern man von
thnen sinnvoll sprechen kann?3. Und er scheint ferner die Behauptung
aufzustellen, dass sich diese Dinge unterschiedlich gliedern. Wie dies
genau gemeint ist, bleibt irgendwie unklar. Faktisch hingen diese Unklar-
heiten damit zusammen, dass der Ausdruck kot pndepiay copnroknyv
révesdar (1.e. «ohne/ausserhalb der Verflechtung gesagt werden») nicht
eindeutig verwendet wird.

Da, wo Aristoteles diesen Ausdruck zusammen mit seinem Gegenbe-
griff einfithrt?4, wird durch die Beispiele der Eindruck nahegelegt, dass
* Topik A 9. 103 b 35-36.

22 Vgl. J. Barnes: An Introduction Into the First Five Chapters of Aristotle’s Categories. In:
Phronesis 20 (1975) S. 158.

23 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a. O. (oben Anm. 2) S. 69: J. L.
Ackrill: Aristotle’s Categories and De Interpretatione (Oxford 1963) S. 71: «... it is impor-
tant to recognize from the start that the Categories is not primarily or explicitly about
names, but about the things that names signify.»

M Car. 1 a 16fT; vgl. oben Anm. I1.

64



unter verbundenen Ausdriicken nur indikativische Sidtze und unter unver-
bundenen Ausdriicken nur einzelne Worte zu verstehen sind. Indes be-
hauptet Aristoteles im I'V. Kapitel, Ausdriicke wie (im Lyceum), <auf dem
Markt) seien etwas, was ohne bzw. ausserhalb der Verflechtung gesagt
wird. Und andererseits impliziert die Behauptung, dass jeder unverbun-
dene Ausdruck eine bestimmte Entitdt in genau einer Kategorie bezeich-
net, dass es sich bei einem Ausdruck wie (weisser Mensch», der zwei Dinge
in verschiedenen Kategorien bedeutet, um so etwas wie einen verbunde-
nen Ausdruck handeln miisste. Wie also ldsst sich dieses Problem 16sen?
J. Ackrill fasste zwei Moglichkeiten ins Auge?s: (4) Die notwendige, aber
nicht hinreichende Bedingung dafiir, dass ein Ausdruck ein unverbunde-
ner Ausdruck sei, ist, dass er nur einen Gegenstand in einer Kategorie
bezeichnet. (B) Die Unterscheidung im Kapitel II ist rein linguistischer
Natur, d.h. sie ist eine Unterscheidung zwischen einzelnen Worten einer-
seits und Wortgruppen, vielleicht auch Satzen andererseits. — Die Schwie-
rigkeiten, die diesen Interpretationsmdoglichkeiten anhaften, liegen auf
der Hand: Im einen Fall (4) wiirde sich die These «Von den Dingen, die
ohne Verbindung gesagt werden, bedeutet ein jedes entweder eine Sub-
stanz oder ...» als analytischer Satz erweisen, ohne dass Aristoteles iiber
diesen Umstand auch nur ein Wort fallen liesse2®. Im anderen Fall (B)
hitte Aristoteles die Moglichkeit ausser Betracht gelassen, dass einzelne
Worte so etwas wie eine komplexe Bedeutung haben kénnen und dass
zusammengesetzte Ausdriicke mit einfacher Bedeutung auftreten?’.
Diese Art von Schwierigkeiten scheint J. M. E. Moravcsiks Interpreta-
tionen zu vermeiden. Er geht nimlich von der Annahme aus, dass Aristo-
teles bei seiner Klassifizierung im Prinzip nur an solche Ausdriicke denkt,
aus denen Subjekt/Priadikat-Satze aufgebaut werden konnen?8. Entspre-
chend scheidet Moravcsik solche Ausdriicke aus, von denen gilt, dass sie
entweder «ohne Verflechtung gesagt werden konnen» oder dass sie Ele-
mente irgendeiner der Kategorien bezeichnen. Zu diesen Ausdriicken
gehoren Konjunktionen und Partikeln, formale Ausdriicke wie die Ko-

25 J. L. Ackrill: Aristotle’s Categories and De Interpretatione a.O. (oben Anm. 23) S. 73-74.

26 Zu diesem von Ackrill konstatierten Faktum sagt Patzig in: Bemerkungen zu den Katego-
rien des Aristoteles a.O. (oben Anm. 2) S. 74, dass Aristoteles nicht merkte, dass seine
These analytisch wird, wenn «ohne Verbindung ausgesagt werden» durch die Bedingung
der semantischen Beziehung auf genau eine Kategorie definiert worden ist.

27 J. L. Ackrill: Aristotle’s Categories and De Interpretatione a. 0. (oben Anm. 23) S. 74.

28 J. M. E. Moravcsik: Aristotle’s Theory of Categories a.O. (oben Anm. 1) S. 127.

5 Studia philos.. Vol. 37 65



pula oder das Negationszeichen, Ausdriicke, die sich durch Hinzufiigung
eines formalen Ausdruckes zu einem ganzen Satz erweitern lassen, und
schliesslich kritische Ausdriicke, wie die «Junggeselle», «Schurke» usw.
nur sprachlich einfach sind. Was bleibt, sind dann genau jene Ausdriicke,
die ohne Verbindung gesagt werden konnen und jeweils Elemente aus
einer einzigen Kategorie bezeichnen. Insoweit scheint Moravcesiks Ansatz
jene Schwierigkeiten zu vermeiden, die Ackrills Interpretationsvorschlige
zugestandenermassen begleiten. Doch involviert dieser Ansatz Schwierig-
keiten anderer Art. Denn unabhingig davon, dass man die Rekonstruk-
tion, die Moravcsik anbietet, als eine — wie G. Patzig sagt — interessante
Hypothese dariiber verstehen kann, was Aristoteles hitte sagen kdnnen
oder sollen??, bleibt zu fragen, ob Aristoteles hier iiberhaupt ein besonde-
res Interesse an der Sondierung moglicher Bestandteile von Subjekt/
Pradikat-Sdtzen zu erkennen gibt. Moravcsik wiirde diese Fragen beja-
hen?®,

Doch scheint Aristoteles mit seiner Theorie von den Kategorien als
Klassen von Entititen, die Ausdriicken als Bedeutungen gegeniiberste-
hen, hier nicht primir Referenten von mdglichen Subjekt- oder Pradikat-
ausdriicken ins Auge zu fassen. Vielmehr diirfte er primér an eine Klassifi-
zierung dessen denken, auf was wir in Nicht-Séitzen Bezug nehmen, d. h. in
elliptischen Ausdrucksweisen, wie z. B. in Antworten auf bestimmte Fra-
gen. Diese Art von sprachlicher Bezugnahme, die Aristoteles bisweilen
paoic nennt — das Auferlegen eines Namens — scheint da vorzuliegen, wo
wie in Topik A 9, 103 b 35f. etwas «iiber sich selbst» gesagt wird; natiirlich
lassen sich hier in geeigneten Fallen Sétze herstellen, die iiber Wahrheits-
werte verfiigen. Indes deutet nichts darauf hin, dass Aristoteles in der
Kategorienschrift von einer Analyse der Struktur von Subjekt/Pridikat-
Sitzen ausgeht. Und mithin scheint es sinnvoll, die Kategorien «Sub-
stanzy», «Quantitdty, «Qualitiaty usw. so, wie sie im IV. Kapitel dieser
Schrift eingefiithrt werden, als Referenzklassen von Ausdriicken zu verste-
hen?!,

29 G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a. 0. (oben Anm. 2) S. 74.

30 Vgl. auch seine Arbeit «Aristotle on Predication». in: Philosophical Review 76 (1967) S. 80-
96.

3" Fiir moderne Begriffe lisst sich die Einteilung der Kategorien natiirlich auch als eine
Einteilung von Termini sechen, als eine Einteilung in ein- und mehrstellige Pridikate
einerseits und eine Unterscheidung zwischen Eigennamen und definiten Beschreibungen
und allgemeinen Termini andererseits.

66



IV. Kategorien und Ontologie

So wie die Kategorien im IV. Kapitel der Kategorienschrift eingefiihrt
werden, scheint es keinen unmittelbaren Bezugspunkt zu dem Theorem
von der Vieldeutigkeit des «st) zu geben3?. Denn Aristoteles’ Unterschei-
dung von vier Hauptklassen von seienden Dingen (Cat. 1 a 20ff.) geht der
Einfithrung der sogenannten Kategorien in Cat. 1 b 10f. voraus und kann
durch diese allenfalls in bestimmten Belangen noch prizisiert werden.
Anders setzt die Klassifizierung von Dingen, die sind, welche in Meraphy-
sik ' 2 und Z 1 gegeben wird, der Sache nach jenes Modell der per se-
Pradikation voraus, das im ‘Philosophischen Lexikon’ (1017 a 22-23) auf
die Kategorienunterscheidung zuriickgefithrt und in Metaphysik E 2 mit
dieser sogar gleichgesetzt wird. Dieser Punkt bedarf niherer Erlduterung.

Im II. Kapitel der Kategorienschrift trifft Aristoteles folgende Unter-
scheidung

«Von den Dingen, die sind, werden die einen von einem Subjekt gesagt, befinden sich
jedoch in keinem Subjekt, wie Mensch zwar von einem bestimmten Menschen als Subjekt
gesagt wird, doch in keinem Subjekt ist; andere sind zwar in einem Subjekt, werden jedoch
von keinem Subjekt gesagt (in einem Subjekt nenne ich das, was in irgend etwas nicht als Teil
vorkommt und nicht separat von dem sein kann, in dem es ist), wie etwa eine bestimmte
Grammatikkenntnis zwar in einem Subjekt ist, in der Seele, jedoch von keinem Subjekt
gesagt wird. Auch ein individuelles Weiss ist zwar in einem Korper als Subjekt (jede Farbe
befindet sich ja in einem Korper), wird jedoch von keinem Subjekt gesagt. Andere Dinge
werden von einem Subjekt gesagt und befinden sich in einem Subjekt, wie z. B. Wissen sich in
der Seele als Subjekt befindet, von der Grammatikkenntnis aber als Subjekt gesagt wird.
Anderes ist aber weder in einem Subjekt noch wird es von einem Subjekt gesagt, wie etwa ein
bestimmter Mensch, ein bestimmtes Pferd. Nichts derartiges befindet sich in einem Subjekt
noch wird es von einem Subjekt gesagt.» (Cat. 1 a 20-b 10.)

Versteht man die beiden Kriterien «von einem Subjekt gesagt werden» (a)
und «in einem Subjekt sein»?? (b) als Klassifizierungsmerkmale, so hitte

32 K. von Fritz: Der Ursprung der aristotelischen Kategorienlehre a.O. (oben Anm. 3)
S. 22f. hatte zu zeigen versucht, dass bei Aristoteles zwei Auffassungen der Kategorien
nebeneinander stehen, «die er nie vollkommen miteinander zu vereinigen vermocht hat,
eine ‘logische’ als modi der Aussage, d.h. im eigentlichen Sinne des Wortes katnyopiat
oder yévn t@v katnyopidv und eine ‘ontologische’ als modi des Seins. Vgl. auch: Zur
aristotelischen Kategorienlehre. In: Philologus 90 (1935) S. 244f.; auch in: F. P. Hager
(Hg.): Logik und Erkenntnistheorie des Aristoteles a.O. (oben Anm. 3) S. 100. Allerdings ist
K. von Fritz der Auffassung, dass die Einteilung der 6vta in Kapitel II denselben Sinn hat,
wie wenn in der Metaphysik gesagt wird morlhaydc Aéyetar 10 Ov (in: F. P. Hager, a. O.
S. 35f.). Ich teile diese Auffassung nicht.

33 Uber die Frage nach der Struktur der Inhirenz ist eine Kontroverse ausgebrochen: Vgl. G.

67



man mit folgenden vier Arten von Dingen zu rechnen: (1) a & —b; (2)
—a& b:(3)a& b; (4) —a & —b. Diese Unterscheidung?* beriicksichtigt
alsozwei Arten von Individuen, solche substanzieller Art und solche nicht-
substanzieller Art. Und zu dieser Komplexitit der Weltstruktur passt im
Prinzip jene Komplexitit, die Aristoteles entsprechend im Bereich der
Priadikation annimmt33. Wohingegen man heute das sogenannte kopula-
tive «ist) im Falle singulédrer Pradikation univok im Sinne von Peanos «« »
als Zeichen der Elementrelation deutet und diese Beziehung von der der
Klassensubordination (« C») unterscheidet, versteht Aristoteles hier die
«gesagt werden von»-Beziehung als eine Beziehung, welche im gewissen
Sinn beide Relationen betrifft; doch ist der springende Punkt natiirlich
der, dass Aristoteles den eigentlichen Bereich dieser Beziechung auf einige
Sonderfille einschrinkt: Pradikation im Sinne der «gesagt werden vony-
Beziehung betrifft fiir ihn nur solche Fille, wo von substanziellen oder
nicht-substanziellen Individuen als Repridsentanten ihrer Spezies bzw.
Gattung gesprochen wird. Mit anderen Worten, Y wird von X gesagt,
wenn die Definition von Y von X pradizierbar ist. Alle ibrigen pradikati-
ven Sitze besagen demnach nicht, was X ist, sondern allenfalls nur, was in
X 1st.

Diese Auffassung scheint in den anderen Schriften weitgehend in den
Hintergrund zu treten. Zumindest ist es wohl korrekt zu sagen, dass Ari-
stoteles die sogenannte «Inhdrenz»-Struktur nicht weiter zum Gegen-
stand eigener Betrachtungen macht. Dies mag damit zusammenhingen,
dass die Einfithrung des Materiebegriffes einerseits und die Eliminierung
der sogenannten zweiten Substanzen in der Metaphysik das Problem der
ontologischen Priadikation leicht verlagert*®; doch braucht uns dieser

E. L. Owen: Inherence. In: Phronesis 10 (1965) S. 97-105; vgl. ferner R. E. Allen: Indivi-
dual Properties in Aristotle’s Categories. In: Phronesis 14 (1969) S. 31-39.

35 Vgl. R. E. Allen: Substance and Predication in Aristotle’s Categories. In: E. N. Lee, A. P.
D. Mourelatos, R. Rorty (Hg.): Exegesis and Argument. Studies in Greek philosophy
presented to Gregory Vlastos (Assen 1973) S. 370.

3¢ Diese Fragestellungen, die sich namentlich aus den Unklarheiten im Zusammenhang mit
der Verwendung des Terminus Unokeipevov ergeben, diskutierte J. Owens: Matter and
Predication, In: J. M. E. Moravcsik (Hg.): Aristotle a.O. (oben Anm. 1 S. 191-214; auch in:
E. McMullin (Hg.): The Concept of Matter in Greek and Medieval Philosophy (Notre Dame
1963) S. 99-115; R. Rorty: Genus as Matter. A Reading of Metaphysics Z-H. In: Exegesis
and Argument a. O. (oben Anm. 35) S, 393-420; M. Greene: «Is Genus to Species as Matter
to Form?. In: Synthese 28 (1974) S. 51-69; R. Rorty: Matter as Goo. Comments on Gree-
ne’s paper. In: Synthese 28 (1974) S. 71-77.

68



Punkt hier nicht weiter zu beschiftigen. Wichtig scheint demgegeniiber
die Beobachtung, dass die Kategorienlehre da, wo sie erstmals im Prozess
der Diskussion philosophischer Probleme Erwdhnung findet (i.e. Topik
A 9), offenbar zur Verdeutlichung jener Art von Beziehung in Anspruch
genommen wird, die in der Terminologie der Kategorienschrift durch die
«gesagt werden von»-Beziehung dargestellt wird und — wie noch zu zeigen
ist — im ‘Philosophischen Lexikon’ (A 7) entsprechend als Fall der per se-
Verwendung von (sein) in Erscheinung tritt. Der Gedanke lautet in dem
einschldgigen Kapitel der Topik®7:

«Es 1st aber selbstverstdndlich, dass der, der das Was angibt, bald eine Substanz angibt,
bald eine Quantitit. Denn wenn er da, wo es um einen Menschen geht, erklirt, das in Frage
stehende Ding sei ein Mensch oder ein Lebewesen, so sagt er, was es ist, und gibt die Sub-
stanz an; und erklért er da, wo es um eine weisse Farbe geht, das in Frage stehende Ding sei
weiss oder Farbe, so sagt er, was es ist, und gibt die Qualitit an [...] und mit den anderen
Kategorien verhilt es sich ebenso: Von einen jedem Ding dieser Art sagt man, sei es dass es
selbst von sich selbst oder die Gattung von ithm gesagt wird, was es ist. Wenn es dagegen von

etwas anderem gesagt wird, gibt man nicht an, was es ist, sondern man gibt die Quantitit oder
sonst eine Kategorie an.» (7op. 103 b 27-38.)

Das besagt, dass die Kategorien primar als Referenzklassen jener Aus-
driicke in Erscheinung treten, die dazu verwendet werden, Was-Fragen zu
beantworten. Und der entscheidende Punkt, den Aristoteles hier heraus-
gestellt wissen will, betrifit demnach die Uberlegung, dass eine korrekte
ontologische Klassifizierung eines beliebigen Dinges dann, und nur dann
gewihrleistet ist, wenn «etwas von sich selbsty gesagt wird bzw. der ent-
sprechende Gattungsbegriff auf es Anwendung findet. Alle iibrigen Fille
singuldrer pridikativer Aussagen versteht Aristoteles mithin als Behaup-
tungen von Zuordnungsverhiltnissen, die insofern als kontingent anzuse-
hen sind, als sie relativ zu der Art von Fragestellung bestehen, welche man
an das betreffende Ding herantrégt. Es sind dies Zuordnungsverhéltnisse,
die sich genau dann ergeben, wenn ein Gegenstand vermittels eines Aus-
druckes angesprochen wird, der nicht genau jene Kategorie signalisiert, in
die der betreffende Gegenstand per se fillt°8. So betrachtet, kann aus der
Art und Weise, wie die sogenannte Kategorienunterscheidung in der

37 Eine interessante Studie zu diesem Kapitel bietet S. Mansion: Notes sur la doctrine des
catégories dans les Topigues. In: G. E. L. Owen (Hg.): Aristotle on Dialectic. The Topics
(Oxford 1968) S. 189-201, bes. S. 198.

3% Dieser Punkt markiert einen signifikanten Unterschied zur Theorie der Stoiker, deren
Kategorien als echte Denotationsklassen fungieren. Vgl. A. Graeser: The Stoic Categories.
In: J. Brunschwig (Hg.): Les Stoiciens et leur logique (Paris 1978).

69



Topik eingefiithrt wird, erschlossen werden, dass Aristoteles mittels dieser
Unterscheidung sowohl «naturnotwendige» wie «kontingente» Zuord-
nungs-Verhiltnisse ins Auge fasst.

Beide Arten von Beziehungen scheinen im VII. Kapitel des ‘Philosophi-
schen Lexikons’ mit dem Theorem von der Mehrdeutigkeit des Wortes
(seiny in Verbindung gebracht zu werden. Oder genauer gesagt: Zweider—
wie Aristoteles meint — unterschiedlichen Bedeutungen des Ausdrucks
ast) bzw. «seiend) werden im ‘Philosophischen Lexikon’ im Riickgriff auf
die Kategorienlehre von einander abgehoben:

«Von Seiendem spricht man einerseits akzidentell, andererseits gemiss sich selbst [...]»
(Met. 1017 a 7-8)*?

Der gesamte Kontext ist zwar bekanntlich unklar und durchaus diskus-
sionswiirdig*®. Sofern man hier einen Unterschied zwischen akzidenteller
Pradikation und essentieller Pradikation erblicken kann, scheint Aristote-
les fiir den Fall der sogenannten kopulativen Verwendung des «st) zwei
fundamental distinkte Typen der Pradikation anzunehmen, die unserem
« » einerseits und « C» andererseits gegeniiber indifferent sind und nach
dem Vorschlag J. Vuillemins etwa durch « x » einerseits und « + » anderer-
seits markiert werden kénnen?!. Das Modell der per se-Verwendung von
(seiny wiirde also all jene Fille betreffen, in denen « Was ist x?»-Fragen
beantwortet werden, die per accidens-Verwendung von (sein) entspre-
chend jene Fille, in denen andere als « Was ist x?»-Fragen beantwortet
werden, oder aber — und dieser Punkt weist sachlich auf den Kontext der

3% C. H. Kahn: The Greek Verb «to be) and the Concept of Being. In: Foundations of Lan-
guage 2 (1966) S. 248-249 vertrat die Auffassung, dass «sein per accidensy eine pradikative
Struktur charakterisiert, die keine Riicksicht auf den logischen Status von Subjekt und
Pradikat nimmt, «sein per se» indessen eine Priadikation in guter logischer Form. Diese
Auffassung scheitert eindeutig daran, dass zwei der Beispiele, die Aristoteles fiir «sein per
accidens» anfithrt (i.e. «ein Mensch ist kiinstlerisch») genau das repriisentieren, was Kahn
mit Riicksicht auf «sein per se» unter «good logical form» versteht. Kahn lisst sich bei der
Beurteilung des «sein per accidens» offenbar ausschliesslich von dem leiten, was in den
Analytiken unter «nicht-Pridikation» bzw. «akzidenteller Pradikation» verstanden wird
(vgl. Anal. pr. A 27; Anal. post. A 19; A 22; vgl. unten Anm. 42).

40 Neuerdings hat sich U. Holscher: Der Sinn von Sein in der dlteren griechischen Philosophie
(Heidelberg 1976) S. 13fT. mit A 7 befasst und dabei fiir die Annahme von Unterscheidun-
gen im kopulativen Bereich plidiert. Siehe jedoch C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics Books
I, A, E (Oxford 1971) S. 140-147 und J. Thorp: Aristotle’s Use of Categories. In: Phronesis
19 (1974) S. 238-256.

41 J. Vuillemin: De la logique a la théologie (Paris 1967) S. 59.

70



Analytiken — wenn eine inverse ontologische Struktur artikuliert wird+2.
Doch lisst sich die hier spezifizierte Verwendung von (sein» per accidens
einerseits und <sein) per se andererseits auch folgendermassen deuten:
nicht als wie immer dubiose Unterscheidung im Bereich des kopulativen
(sty, welches in Siatzen von der Art «A ist B» je nach dem logischen Status
der von «4» und «B» bedeuteten Entititen unterschiedliche Farbung hat
und im Sinne von « X » einerseits und « + » andererseits verschiedenartige
ontologische Beziehungen signalisiert, sondern als Unterscheidung im
Bereich von seienden Dingen, d.h. als Unterscheidung im Bereich der
Verwendung von «isty als Verb der Existenz. Wihrend (sein) per accidens —
etwa im Sinne des Beispiels «So sagt man vom Nicht-Weissen, dass es ist,
weil dasjenige, dem es zukommt, ist» (1017 a 18-19) — die Existenz von
Dingen charakterisiert, die von etwas anderem als sich selbst gesagt gewis-
sermassen parasitir vorkommen, handelt es sich bei den per se-seienden
Dingen um dasjenige, was von sich selbst gesagt als genuiner Reprisen-
tant einer der Kategorien in Erscheinung tritt. Dass Aristoteles nicht nur
«A ist» aus «A ist B» herausliest, sondern auch «B ist», geht eindeutig aus
Metaphysik Z 1 und I" 2 hervor. Und die hier angedeutete Interpretation
der von Aristoteles behaupteten Unterscheidung*® hat zweifellos den
Vorzug, dass sie sich im Prinzip dem Kontext von Metaphysik Z 1 anglei-
chen ldsst, wo Aristoteles die These von der Existenz genuin pradikativer
Entitdten damit begriindet, dass es Dinge von der Art der Substanz gibt,
die als Trager eben dieser Entitdten fungieren. Und sie hat vor allem den
Vorzug, dass sich zu dem dhnlich gelagerten Zusammenhang von Meta-
physik E 2 figt, wo Aristoteles die in A 7 genannten Rubriken (sein) per se
und (sein) per accidens zusammen mit (sein) im Sinne von <wahr sein» und
1in Sinne von «potentiell seiny bzw. «aktuell seiny unter dem Gesichts-
punkt «sein simplicitery (anhdc) begreift?4,

42 Anal. post. A 19, A 22; An. pr. A 27. Dazu siehe J. Engman: Aristotle’s Distinction between
Substance and Universal.In: Phronesis 18 (1973) S. 139-155; auch A. Graeser: Aristotle’s
Framework of Sensibilia. In: G. E. R. Lloyd, G. E. L. Owen (Hg.): Aristotle on Mind and
Senses (Cambridge 1978).

43 Vgl. C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics a.O. (oben Anm. 40) S. 143.

44 Der eigentlich ins Auge fallende Unterschied zwischen A 7und E 2 scheint darin zu liegen,
dass die Kategorienunterscheidung in E 2 fiir den in A 7 als «per se»-Gebrauch von (sein»
bezeichneten Sinn reserviert wird. Dieser Punkt erlaubt meines Erachtens den Riick-
schluss, dass in A 7 trotz der Unklarheit in der Argumentation selbst die Kategorien-
unterscheidung analog Topik A 9 verstanden wird.

71



Die Tatsache, dass Aristoteles hier also fiir seine Begriffe distinkte
Bedeutungen von ¢sein) unter dem Hauptgesichtspunkt anidc begreift,
lasst sich sinvoll nur dann erklidren, wenn vorausgesetzt werden darf, dass
(sein) im Sinne von arAdc eivarirgendwie dem Begriff der Existenz ange-
nihert ist, d. h. wenn «anAdc» etwa im Sinne von Topik B 11, 115 b 29-35
(i.e. «ohne weiteren Zusatz») eivar so modifiziert, dass hier im Prinzip
dhnlich wie in Anal. post. B 1,89 b33, B2, 90 a 3—4 ein Begriff der Existenz
charakterisiert werden soll. Gegen diese Annahme mag eingewandt wer-
den, dass Aristoteles an anderer Stelle das Wort anA®d¢ zur Charakterisie-
rung des Seins der Substanz verwendet. Doch verfingt dieser Einwand
insofern nicht, als die Verwendungsweise des Wortes anidg in Metaphysik
E 245 gleichwohl unerkliart bliebe. Des weiteren mag geltend gemacht
werden, dass (sein) im Sinne seiner fiir die Griechen gegebenen veritati-
ven Bedeutung?® von «wahr sein», «der Fall sein» keinen Typus der Exi-
stenz reprasentieren kann. Nun behandelt Aristoteles aber eben im ‘Philo-
sophischen Lexikon’ (A 29) aussersprachliche Entititen als Tréager von
Wahrheitswerten. Diese Auffassung stellt sich zwar in einen gewissen
Gegensatz zu dem, was Aristoteles sonst sagt; sie passt aber durchaus zu
der in der antiken Philosophie immer wieder erkennbaren Tendenz, se-
mantische Priadikate, also Eigenschaften von Sétzen auf eben jene Dinge
zu iibertragen, von denen in diesen Sitzen die Rede ist*”. Und sie passt
auch zu der im Potential des Bedeutungsrealismus angelegten Neigung,
Sachverhalte als etwas «in der Welt» Befindliches zu sehen, als reale Seg-
mente der Wirklichkeit. Auf dem Boden dieser — z.B. im platonischen
Dialog Euthydem charakterisierten — Position wire die Wahrheitsbedin-
gung fiir einen Satz p die, dass pW = V, (x = [p]). Und so betrachtet ist es
in der Tat nicht verwunderlich, wenn das «Bestehen» von Sachverhalten
dem «Existieren» individuenartiger Dinge begrifflich angeglichen wur-
et
45 Vgl. C. Kirwan: Aristotle. Metaphysics a.O.(oben Anm. 40) S. 189. J. Owens: The Doctrine

of Being in the Aristotelian Metaphysics (Toronto *1963) S. 307-311 kann die Verwendung

von animc ebensowenig erkliren wie E. Buchanan: Aristotle’s Theory of Being (Cam-

bridge, Mass. 1962) S. 15.

46 Vgl. C. H. Kahn: The Greek Verb (to be) and the Concept of Being» a. O. (oben Anm. 39)
S.- 245-265: The Verb <be> in Ancient Greek (Dordrecht/Boston 1973) S. 331-370.
47 Dazu siehe bes. M. Furth: Elements of Eleatic Ontology. In: Journal of the History of

Philosophy 7 (1966) S. 111f.; G. E. L. Owen: Plato and Parmenides on the Timeless Pres-

ent. In: Monist 50 (1966) S. 317.
48 Vg|. dazu A. Graeser: On Language, Thought, and Reality in Ancient Greek Philosophy.

T2



Auf jeden Fall lisst sich die gemeinsame Rubrizierung unterschiedli-
cher Bedeutungen von <sein) unter dem Gesichtspunkt «anA®d¢» durchaus
dahingehend verstehen, dass der Ausdruck «4 ist B» sozusagen beliebig
als Behauptung der Existenz von B gedeutet werden kann: B ist, weil das
von dem syntaktisch an Subjektstelle placierten Ausdruck «A4» bezeich-
nete A ein B ist (i.e. unter die Definition von B fillt) oder aber durch B
charakterisiert wird; entsprechend glaubt Aristoteles sagen zu konnen,
dass B ist, weil A der Potenz nach oder der Wirklichkeit nach entweder ein
Bist oder von B charakterisiert wird. In allen diesen Féllen lasst sich ¢sein)
ani®mc verwenden, d.h. ohne weiteren Zusatz als Ausdruck des Vorhan-
denseins. Solche Uberlegungen zu den unterschiedlichen Formen des
Vorhandenseins finden sich dann z. B. auch in Metaphysik Z 14°. Und die
Kategorien als Referenzklassen jener Ausdriicke, die im Falle der Beant-
wortung von « Was ist x?»-Fragen Verwendung finden, sollen uns also mit
einem begrifflichen Instrumentarium zur Klassifizierung eben jener Arten
von Dingen versehen, die im Unterschied zu accidentell existierenden Bs
sich als genuine Repriasentanten der definitorisch erfassbaren Bedeutung
von «B» erweisen. — Uber den faktischen Status dieser Dinge ist damit
freilich noch nichts préjudiziert. Eine Kldrung dieser Frage, die ja im
II. Kapitel der Kategorienschrift ins Auge gefasst wird, bleibt der Erorte-
rung der Substanz vorbehalten, d. h. den Biichern Z, H und ® der Mera-
physik.

V. Zur Funktion der Kategorien

Gehen wir von der Annahme aus, dass Aristoteles Sprache als Seins-
Sprache verstand>? und die Kategorieneinteilung den Voraussetzungen
seines semantischen Realismus entsprechend als Klassifizierung von Din-
gen, insofern wir sinnvoll von ihnen sprechen konnen, so ist abzusehen,
dass die Kategorien Sprache und Wirklichkeit zu etwa gleichen Teilen

In: Dialectica 31 (1977) sowie: Ein Dilemma des Protagoras. In: Archiv fiir Geschichte der
Philosophie 60 (1978).

49 In diesem Zusammenhang ist natiirlich auch auf die weitergehende Unterscheidung in
Metr. H 2 aufmerksam zu machen, wo <isty (1042 b 25-26) unzweifelhaft als Verb der
Existenz in Erscheinung tritt. Vgl. G. E. L. Owen: Aristotle on the Snares of Ontology. In:
R. Bambrough (Hg.): New Essays on Plato and Aristotle (1965) S. 76 Anm. 1.

50 Gute Beobachtungen hierzu bei E. Tugendhat: T1 KATA TINOS (Freiburg 1958).

73



betreffen. Faktisch macht Aristoteles da auf Kategorienunterschiede auf-
merksam, wo — wie er meint — irrefithrende und falsche Auffassungen
beziiglich der bewusstseinsunabhéngigen Wirklichkeit daraus erwachsen,
dass die durch Sprache angezeigten Strukturen missdeutet werden. Dieser
Vorwurf trifft Parmenides (vgl. Physik A 3) ebenso wie Platon (vgl. Anal.
post. A 22, 83 a 25), von den Sophisten ganz abgesehen. Aristoteles sagt
z.B., dass wir [i.e. die griechisch Sprechenden] die Neigung hitten, alles
Ausgesagte®! als bestimmtes Etwas (tode 1) aufzufassen und als ein Ding
zu betrachten (Soph. Ei. 169 a 29), d. h. in der von einem beliebigen Aus-
druck bedeuteten Sache etwas Individuenartiges bzw. etwas Substanziel-
les>? zu vermuten. Diese Neigung, Bedeutungen nicht-substanzieller Ter-
mini als individuenartige Entitdten zu vergegenstdandlichen (vgl. auch Cat.
3 b 14f.), wird natiirlich auch und gerade im Vorgehen jener transparent,
die ein gemeinsames Pradikat seinerseits als Namen fiir ein Individuum
betrachten und damit auf die Annahme der Existenz von Ideen verfallen
miissen®?. Sich vor Annahmen dieser Art und anderen regulidren Fehl-
schliissen zu schiitzen, dazu verhilft die Kategorienlehre (Soph. EL 178
a 4). Die Beobachtung dieser Unterschiede vermeidet z. B. den fir den
Platoniker ansonsten pernizidsen regressus ad infinitum®* und erweist die
Ideenlehre selbst damit als Konsequenz eines Kategorienfehlers (vgl. 178
b 36ff., Anal. post. A 22, 83 a 30-33)%3.

31 E. Kapp: Die Kategorienlehre in der aristotelischen Topik a. O. (oben Anm. 9) S. 234f. hat
gewisse Schwierigkeiten, diese Stelle zu deuten. Nun, dass auch Substanztermini zu den
katnyopnpota gehdren, geht aus Mer. Z 1, 1028 a 33-34 hervor; Z 4, 1030 a 19-20 braucht
dem ebensowenig zu widersprechen wie Anal. post. A 22.

52 In der Kategorienschrift hat Aristoteles die Tendenz, sowohl Eigenschaften wie Substan-
zen als ‘Individuen’ zu betrachten; vgl. etwa G. M. Anscombe: Aristotle. In: G. M.
Anscombe und P. Geach (Hg.): Three Philosophers (Oxford 1961) S. 9; B. Jones: Indivi-
duals in Aristotle’s Categories. In: Phronesis 17 (1972) S. 107-123; J. Annas: Individuals in
Aristotle’s Cartegories. Two Querries. In: Phronesis 19 (1974) S. 146-152 und B. Jones: An
Introduction in the First Five Chapters of Aristotle’s Categories a.0. (oben Anm. 22)
S. 146-172.

53 Vgl. Soph. EL 178 b 36ff. Eine Analvse der Ideenbeweise in De Ideis bietet W. Leszl: I/
«De Ideis» di Aristotele e la teoria Platonica delle idee (Florenz 1975).

54 Eine Theorie, wonach der regressus ad infinitum nicht eintrete, versucht H. Rochol zu
artikulieren: Der allgemeine Begriff in Platons Dialog Parmenides. Erirterung eines Ein-
wandes gegen den Platonismus (Meisenheim 1975). Vgl. dazu A. Graeser: Philosophischer
Literaturanzeiger 30/3 (1977) S. 134-138.

55 G. Ryle: Categories. In: A. Flew (Hg.): Logic and Language (Oxford 1955) S. 65-81 gehort
zu den Advokaten jener Auffassung, wonach Aristoteles den Begriff der «semantischen
Kategorie» und den des «Kategorien-Fehlers» antizipiert. Ryles These ist sicherlich iiber-

74



Esistklar, dass die Kategorienunterscheidung Aquivokationen aufdek-
ken soll. Aber tut sie dies tatsdchlich? Und erbringt sie hier relevante
Leistungen? Ein interessanter und zugleich systematisch weitreichender
Punkt kommt etwa NE A 6 zur Diskussion, wo Aristoteles dhnlich wie EE
A 8 gegen die platonische Annahme der Existenz einer allumfassenden
Idee des Guten argumentiert, und zwar mit dem Hinweis, dass der Termi-
nus (gut) ebenso wie (seiend) in verschiedenen Kategorien pridiziert
werde’®. Was Aristoteles hier genau vor Augen hat und wie er seine Be-
hauptung plausibel machen will, ist allerdings unklar. Denn wenn er — wie
allgemein angenommen’’ — von Sitzen wie «Gott ist guty, «Tugend ist
guty, «das Niitzliche ist guty — ausgeht, so kann der Hinweis, dass die
jeweils an Subjektstelle erwidhnten Entitdten x, y, z jeweils unterschiedli-
chen Kategorien (i.e. Substanz, Qualitit, Relation) zugehoren, noch nicht
dartun, dass <gut) entsprechend unterschiedliche Bedeutungen hat*®, die
die Annahme eines gemeinsamen Faktors tatsdchlich ausschliessen. Ge-
nau genommen legen ja Sitze von der Art «x ist guty, «pyist guty, «z ist guty
keine sichtbaren per se-Strukturen an den Tag. (Vielmehr hitten wir es hier
—jedenfalls auf der Basis jener Unterscheidungen, die Topik A 9 zugrunde
gelegt werden — durchwegs nicht mit Beantwortungen von «Was ist x7»-
Fragen zu tun, sondern mit Beantwortungen von «Wie beschaffen ist x, y,
zM»-Fragen.) Also miisste Aristoteles eigentlich anders argumentiert ha-
ben. Eine Moglichkeit, seine Argumentation als sinnvolle Uberlegung

zogen, zumal in der Behauptung, dass Aristoteles im Prinzip genau das vor Augen hat, was

die zeitgendssischen Philosophen analytischer Observanz behandeln; vgl. jedoch auch M.

Thompson: Categories. In: P. Edwards (Hg.): The Encyclopedia of Philosophy 2 (New

York/London 1967) S. 47f,

EN A 6,1096 a 17-29.

57 Eine Ausnahme bilden Gauthier und Jolif: L Ethique a Nicomagque 11. 1, 40.

38 Vel. W. F. R. Hardie: Aristotle’s Ethical Theory (Oxford 1968) S. 57: «... to say that (good»
is predicated in different categories surely cannot mean merely that it is predicated of
subjects which are in different categories. Aristotle seems to be making an unstated
assumption about the members of the set of sentences which he adduces as evidence that
«good» is predicated in different categories; the assumption that the common predicate of
these sentences, (good), has categorial multignificance, a plurality of meanings which
correspond to the categorial differences between the subjects of these sentences. The ques-
tion arises how Aristotle, if he were aware of this hiatus in his argument, would have
defended the proposition needed to bridge the gap.» — Hardies Vorschlag geht dahin, dass
die Satze, die Aristoteles vor Augen hat, nicht einfach Behauptungen darstellen, in denen
«gut> als Pradikat unterschiedlicher Subjekte auftritt. sondern Definitionen: «The predi-
cate expresses the essence, or part of the essence, of the subject; and it is, therefore, inevit-
ably in the same category as the subject» (a.O.).

5

k=

75



verstehbar zu machen, scheint dann gegeben, wenn man von der An-
nahme ausgeht, dass Aristoteles von x, y, z als Giitern spricht und Identi-
tatsaussagen vor Augen hat, d.h. Sitze, in denen x, y, z mit einem Gut
identifiziert werden. So betrachtet hitte man es nach Aristoteles also mit
Giitern zu tun, die sich gua Dinge vom Typus x, y, z als Gegenstinde in
unterschiedlichen Kategorien erweisen und entsprechend unterschiedli-
che Definitionen haben. Da aber nur Definienda innerhalb ein und dersel-
ben Kategorie iiber das verfiigen, was fiir den Ansatz der platonischen
Idee entscheidend ist, scheint Aristoteles’ Uberlegung vom rein systemati-
schen Standpunkt seiner Begrifflichkeit her betrachtet durchaus zur Sache
zu sprechen.

Doch hat diese Interpretation®® einen Nachteil. Er ist insofern gravie-
rend, als unterstellt werden miisste, dass Aristoteles fiir «gut pradizieren»
de facto eine Struktur von der Art zugrunde gelegt hitte, die in Anal. post.
A 19 und A 22 als Fall «uneigentlicher Priadikation» bezeichnet wird. Bei
einer Reihe dieser als Fille uneigentlicher Priadikation bezeichneter Sétze
wie «das Weiss(e) da ist Sokrates» handelt es sich aber tatsiachlich um
Identitdtsaussagen. Zwar lassen sich derartige Satze nach dem Vorschlag
G. Freges («x ist nichts anderes als y») oder Platons («x hat nicht Teil an
Verschiedenheit in Bezug auf y») zu genuinen Subjekt/Priadikat-Sitzen
umformen. Doch kann dies natiirlich nicht dariiber hinwegtauschen, dass
Aristoteles auf der Basis der oben erwidhnten Interpretation Gefahrlaufen
miisste, «gut pradizieren» nach dem Modell der per accidens-Pradikation
und nach dem Modell des (sein) per accidens zu analysieren; aber eben
dieser Schritt wiirde die Kategorienunterscheidung desavouieren. Mithin
scheint es angebracht, nach einer anderen Interpretationsmoglichkeit zu
suchen, die die Nachteile der bereits erwdhnten Optionen vermeidet.

Eine solche Moglichkeit der Rekonstruktion des aristotelischen Gedan-
kens ergibt sich woméglich dann, wenn —wie J. L. Ackrill vorschlug®®—von
Sétzen folgender Art ausgegangen wird:

9 Sie wurde von W, Leszl verfolgt: Logic and Metaphysics in Aristotle. Aristotle’s Treatment
of Types of Equivocity and its Relevance to his Metaphysical Theories (Padua 1970) S. 417.

60 J. L. Ackrill: Aristotle on «Good) and the Categories. In: S. M. Stern, A. Hourani und V.
Brown (Hg.): Islamic Philosophy and the Classical Tradition. Essays Presented to R. Walzer
(Oxford 1972) S. 17-25. Ackrill geht im Prinzip von einem Gedanken aus, den L. Kosman:
On Predicating Good. In: Phronesis 13 (1968) S. 171-174 ins Auge gefasst hatte.

76



«... ist gut weil Gotty
«... 1st gut weil tugendhafty
«... 1st gut weil niitzlichy.

Der Grund dafir, dass (gut) geméiss der Kategorienunterscheidung
verschiedene Bedeutungen hat, liegt dann nicht etwa in der Implikation,
dass der jeweilige Subjektterminus einen Gegenstand bezeichnet, der
womoglich dieser und nicht jener Kategorie zugehort; er liegt vielmehr
darin, dass wir in samtlichen Fillen unterschiedlichen Anlass haben, von
einem Gegenstand als gut zu sprechen. Denn wenn man auf die Behaup-
tung hin «Kallias ist gut» gefragt wird, «Wieso?», « Wie ist das gemeint?»,
so lautet die Antwort z. B.«Weil er zuverldssig und ehrlich ist», «Weil er
sich fiir diese oder jene Sache eignet». Mit anderen Worten: Es gibt unter-
schiedliche Griinde oder Erwdgungen, die uns dazu veranlassen, einen
Gegenstand x als <gut) zu bezeichnen. Aristoteles selbst sagt in Topik
A 15:

«Was aber die mannigfache Bedeutung der Worter angeht, so muss man nicht nur darle-
gen, was alles auf verschiedene Weise gesagt wird, sondern man muss auch die Griinde dafiir
zu erkliren suchen. Man muss z. B. nicht bloss sagen, dass auf andere Weise Gerechtigkeit
und Tapferkeit und auf andere Weise das Kriftige und Gesunde gut genannt wird, sondern
auch, dass man deshalb so verschieden davon spricht, weil das eine selbst eine bestimmte
Beschaffenheit hat, das andere wirkt und nichtselbst hat[...]» (106 a 1-8). «Achten muss man
auch auf die Genera der Kategorien, denen ein Wort angehoren kann, und sehen, ob sie in
allen Fillen dieselben sind. Denn wenn sie nicht dieselben sind, so 1st der Ausdruck offenbar
homonym. So ist das Gute bei einer Speise das, was die Lust bewirkt, und in der Heilkunst
das, was die Gesundheit bewirkt. Fiir die Seele dagegen bedeutet es eine Qualitit [...] Hin

und wieder aber bedeutet es das Wann, wie z. B. es das Gute tut, welches zur rechten Zeit
geschieht [...].» (Topik 109 a 3-12)

Diese Ausserungen sollen hier nicht eigens iiberpriift werden. Denn fiir
den gegebenen Zweck mag die Feststellung geniigen, dass Aristoteles hier
— wie im Prinzip dhnlich fir <sein) in Meraphysik 1 2; Z 1 und mutatis
mutandis H 2 — darlegt, dass die Griinde, die uns veranlassen zu sagen, «x
ist guty, darin liegen, dass x @ ist. Auf der anderen Seite scheint diese Art
von Interpretation ihrerseits wiederum nur dann iiberzeugend, wenn da-
von ausgegangen werden kann, dass so etwas wie ein notwendiger bzw.
essentieller Zusammenhang zwischen den Kategorien einerseits und den
Bedeutungen von (guty andererseits besteht. Und ein solcher Zusammen-
hang ldsst sich eigentlich wiederum nur auf dem Hintergrund der An-
nahme konstruieren, dass Gegenstinde in verschiedenen Kategorien exi-
stieren. Die Frage, in welcher Weise Aristoteles im Kontext von NE A 6

77



die Aquivozitit von (gut) nun genau herausstellen will, ist also gar nicht
leicht zu beantworten.

Doch auch unabhingig von diesen vielleicht punktuellen Schwierigkei-
ten bleibt zu vermuten, dass Aristoteles’ Kategorienunterscheidungen an
einer Reihe von Problemen versagt: dies gilt z. B. fiir offensichtliche Aqui-
vokationen innerhalb ein und derselben Kategorie. Inwieweit Aristoteles
diese Frage als Problem empfand, entzieht sich unserer Kenntnis. Indes
zeigt die Argumentation von Metaphysik H 2°', dass Aristoteles fiir (sein)
im Sinne von Existieren unterschiedliche Bedeutungen auch innerhalb ein
und derselben Kategorie in Betracht zieht. (Im Falle seiner Anwendung
auf Lebewesen besagt der als reales Pradikat aufgefasste Ausdruck <ist)
soviel wie «lebeny», «am Leben seiny: vgl. De An. 415 b 13: De Gen. Corr.
318 b 25: EN 1166 a 4-5.) Und zwar geht die Argumentation von H 2
anders als die in Anal. post. B 1,89 b34-90 a 1 dahin, dass man die Bedeu-
tung des <ist) im Falle seines Vorkommens in Sitzen wie «x isty» nur dann
kennt, wenn man weiss, was (x-sein) bedeutet. Da Aristoteles im Prinzip
zwischen «Was x ist» und «Dass x ist» unterscheidet (vgl. Anal. post. B7,92
b 10—11), scheinen die Beispielssitze in H 2 eindeutig Kriterien der Exi-
stenz zu sondieren®?. Anders als moderne Philosophen, die wie z. B. J. Hin-
tikka meinen, dass ¢sein» fiir deskriptive Zwecke redundant sei®?, scheint
Aristoteles also im Prinzip dhnlich wie Parmenides und mutatis mutandis
Platon die Auffassung zu vertreten, dass ein absolut konstruiertes <ist) ein
reales Priadikat signalisiert und iiber einen bestimmten deskriptiven Ge-
halt verfiigt. Inwieweit Aristoteles diesen Gedanken faktisch zu Ende
gedacht hat, ist allerdings eine Frage, die in den Umkreis der Diskussion
dersogenannten Brennpunktbedeutung von ¢sein) einerseits®¥ und auf die
These der ontologischen Identitidt von Substanz und Essenz andererseits®?
verweist — eine Frage, die ihrerseits auch nur im Zusammenhang einer

¢! Vgl. oben Anm. 49.

2 Vgl. A. Graeser: Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein. In: Freiburger
Zeitschrift fuir Philosophie und Theologie (1978).

63 J. Hintikka: On the Logic of the Ontological Argument. In: Models for Modalities (Dor-
drecht 1969) S. 45-54; vgl. H. Wagner: Uber Kants Satz, das Dasein sei kein Pridikat. In:
Archiv fiir Geschichte der Philosophie 53 (1971) S. 183-186.

64 Siehe A. Graeser: Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein a.O. (oben
Anm. 62) sowie: Seiendes als Seiendes. In: Festschrift G. Miiller (Giessen 1977).

5 Vgl. Met. 1031 b 17-18; dazu E. Hartman: Aristotle on the Identity of Substance and
Essence. In: Philosophical Review 85 (1976) S. 545-561; auch E. Vollrath: Die These der
Metaphysik (Wuppertal 1969) S. 41 u.6.

78



Analyse der aristotelischen Charakterisierung der Substanz qua Form als
Aktivitat (Evépyewa) beantwortet werden kann®®. In jedem Fall 14sst sich
sagen, dass die fiir Aristoteles” metaphysische und ontologische Spekula-
tion massgeblichen Unterscheidungen genau genommen erst da begin-
nen, wo im Klassifikationsbegriff (Substanz) dann plotzlich ungenutzte
Freirdume erkannt werden®’.

VI. Schlussbemerkung

Aristoteles’ Beobachtung von Kategorien®® als Typen von Priadikaten
inauguriert jene lange Tradition, in der linguistische Tatsachen bezuglich
der Austauschbarkeit von Termini im Rekurs auf bestimmte Annahmen
hinsichtlich des ontologischen Status der Bedeutungen bzw. Denotata
erklart werden. In der Sache scheint sie also auf dem Hintergrund solcher
Klassifikation zu erwachsen, wie sie von Platon und dessen Schiilern im
Umbkreis der Akademie ins Auge gefasst wurden®®. Hier unterschied man
generell zwischen «unabhingigeny Termini/Dingen (ka3 avtd) einer-
seits und «nicht-unabhidngigen» Termini/Dingen (npod¢ 1) andererseits,
wobel allerdings beziiglich der Interpretation des «mtpoc Ty zwel sozusa-
gen konkurrierende Auffassungen entstanden: einmal die Auffassung,
dass es sich im Falle der npoc ti-Termini um zwei- oder mehrstellige Pradi-
kate handle: zum anderen die Auffassung, dass samtliche —von Aristoteles
als nicht-substanzielle Termini betrachteten — Ausdriicke fiir Eigenschaf-
ten stehen und mithin insofern als npdg 1t betrachtet werden miissen, als

66 Mer. 1050 b 1-2; diesen Gedanken habe ich in: Aristoteles und das Problem von Substan-
zialitdt und Sein a.0. (oben Anm. 62) weiterverfolgt, namentlich den Charakter der
Atemporalitit von Beschreibungen von Aktivititen.

67 Dazu gehort u. a. auch das merkwiirdige Diktum beziiglich der Substanz als Pridikat der
Materie; sieche J. Owens Arbeit (oben Anm. 36) zu Met. 1029 a 23-24. — Eine vorziigliche
Diskussion der Aporien in der aristotelischen Substanzkonzeption bietet J. Leseher: Ari-
stotle on Form, Substance, and Universals. In: Phronesis 16 (1971) S. 169-175.

68 Beziiglich der Bedeutungsverschiedenheit der Termini katnyopia, katnyopovpevov, das
einmal sogar den Gegenstand der Pradikation bezeichnet, und xatnyopnuae bleiben ge-
wisse Unklarheiten bestehen; E. Kapps Diskussion in: Die Kategorienlehre in der aristote-
lischen Topik a.O. (oben Anm. 9) S. 233ff. fihrt meines Erachtens zu keinen definitiven
Ergebnissen. Eine weitergehende Untersuchung zumal auch der Verben katnyopeic3at
und Aeyeodarist dringend erforderlich.

69 Vgl, Diogenes Laertius III 108-109 u.6.; sieche H. J. Kramer: Platonismus und Hellenisti-
sche Philosophie (Berlin/New York 1972) S. 82ff.

19



sie anders als die substanziellen Dinge iiber keinen logisch unabhingigen
Status verfiigen. So ist es auch nicht verwunderlich, dass bisweilen die
Frage diskutiert wurde, ob die neun nicht-substanziellen Kategorien des
Aristoteles nicht besser und einfacher unter der Rubrik «<relativ) begriffen
werden sollten’?. Das blosse Faktum dieser Diskussion scheint allerdings
darauf hinzudeuten, dass jene Dimension, die Aristoteles mit der Auffas-
sung der Kategorien als Instrumentarium zur Aufdeckung von Aquivoka-
tionen verband, zumindest zeitweilig zugunsten einer massiv ontologi-
schen Interpretation in den Hintergrund getreten sein diirfte’!. Ein solcher
Dissoziierungsprozess wird natiirlich in dem Augenblick als philosophi-
sche Option erkennbar, wo die Stoiker dem semantischen Realismus
aristotelischen Typus eine Bedeutungstheorie gegeniiber stellten, die etwa
(in der Terminologie J. St. Mills) zwischen «Konnotation» und «Denota-
tion» oder (in der Terminologie R. Carnaps) zwischen «Intension» und
«Extension» unterschied, und das Wort onpaivewv offenbar nur zur Be-
zeichnung der intensionalen Ebene verwendete’?. Jedenfalls er6ffnen sich
hier durchaus neuartige Perspektiven der Diskussion sprachlicher und
ontologischer Probleme. Fiir Aristoteles, der sprachliche Zeichen als Sym-
bole mentaler Vorgidnge auffasste, welche ihrerseits quasi isomorph als
Angleichungen an bzw. Verdahnlichungen von bewusstseinsunabhingigen
Dingen (npaypata) betrachtet werden’?, waren diese Dimensionen im
Grunde noch ungeschieden’,

Gleichwohl bleibt die Genese der aristotelischen Tafel der zehn Kate-
gorien im Dunkel. I. Kant empfand sie als «rhapsodisch aufgeraffty (KrlV
B 107): mutatis mutandis bemidngelte Simplicius, dass Aristoteles die

70 Es ist bekannt, dass die Aristoteleskommentatoren auch der ersten Generation dem Topos
«relativy viel Aufmerksamkeit widmeten. Vgl. P. Moraux: Der Aristotelismus bei den
Griechen 1 (Berlin/New York 1973) S. 148ff.

"' Der Gedanke, dass die aristotelischen Kategorien ebenso wie die stoischen Kategorien als
Seinsordnung der sinnlichen Welt aufzufassen seien, leidet z. B. auch fiir Plotin keinen
Zweifel; vgl. Enn. V1, 1 (42); VI, 2 (43).

72 Siehe A. Graeser: The Stoic Theory of Meaning. In: J. M. Rist (Hg.): The Stoics. A collec-
tion of critical essays (Berkeley 1977).

3 Vgl. De Interpret. 16 a 5ff. mit N. Kretzmans Arbeit «Aristotle on Spoken Soundy a.O.
(oben Anm. 14).

4 Das wird auch von W. Wieland betont in: Die aristotelische Physik (Gottingen 1963)
S. 145f.; gleichwohl scheint W. Wieland dhnlich wie auch J. M. E. Moravcsik und B. Jones
anzunehmen, dass die Sprache fiir Aristoteles keine wirklichen Strukturen in der Welt
spiegelt.

80



Ordnung der Kategorien nie wirklich aufweist’>. Um so verlockender ist
es, in dieser Hinsicht informative Hypothesen zur Diskussion zu stellen,
wie sie etwa in Gestalt der Theorien von A. Trendelenburg und E. Benve-
niste’® einerseits und H. Bonitz und J. M. E. Moravcsik’’ andererseits
vorliegen’8. Dabei scheint die Annahme einer gewissermassen transzen-
dentalen Herleitung allerdings schon deshalb wenig iiberzeugend, weil
einerseits Aristoteles keineswegs nur wahrnehmbare Dinge bzw. Erschei-
nungen ins Auge fasste und weil er andererseits wohl auch nicht sinnvoll
nach der Grosse etwa der Grammatik fragen konnte’. Demgegeniiber
leidet die Annahme, wonach Aristoteles etwa Worte und Ausdriicke nach
ithren grammatikalischen Klassen unterschieden hitte, zweifellos daran,
dass sie eine Reihe von offenkundigen Willkiirlichkeiten und Inkonse-
quenzen involviert. So gesehen diirfte sich letztlich vor allem doch J. L.
Ackrills Hypothese empfehlen, wonach Aristoteles auf zweierlet Wegen
zur Kategorienliste gelangt wire: einmal ndmlich dadurch, dass er eine
Reihe von Fragen sondierte, die sich beziiglich substanzieller Individuen
stellen lassen: zum anderen dadurch, dass er beliebige Dinge der « Was ist
x?-Frage unterzog und bei dem Versuch der Beantwortung dieser Frage
schliesslich bei den, wie er meinte, irreduziblen Genera anlangte8?. Auch
diese Annahme mag kritikwiirdig sein®!. Indes scheint sie durch Aristote-
les’ eigenes Vorgehen in Topik A 9 gestiitzt zu werden.

s Simplicius, In Cat. (CIAG VIII) 340, 26.

76 E. Benveniste: Catégories de pensée et catégories de langue. In: Les Etudes philosophiques
4 (1958) S. 419-429.

’7J. M. E. Moravcsik: Aristotle’s Theory of Categories a. O. (oben Anm. 1).

8 Auch auf die spekulative Konstruktion von J. Vuillemin: De la logique a la théologie, cing
études sur Aristote (Paris 1967) S. 75-81 und W. Leszl: Aristotle’s Conception of Ontology
(Padua 1975) S. 365-376 ist hinzuweisen.

79 Vgl. G. Patzig: Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles a. O. (oben Anm. 2) S. 75.

80 J, L. Ackrill: Aristotle’s Categories and De Interpretatione a.O. (oben Anm. 22) S. 78-81.

#1J. M. E. Moravcsik: Aristotle’s Theory of Categories a. O. (oben Anm. 1) S. 140f.

6 Studia philos.. Vol. 37 8 1






	Probleme der Kategorienlehre des Aristoteles

