Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 36 (1976)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen — Comptes rendus

Georgt Schischkoff, Philosophisches Wirterbuch, Kroner-Verlag, Sttg. 1974
19. Auflage 743 S.

Das bereits seit 1911 bestehende, von H. Schmidt, Jena, erstmalig heraus-
gegebene Worterbuch erhielt eine neubearbeitete 19. Auflage. Als Taschen-
buch war es immer schon mit seinem vielseitigen, iiber das Philosophische
hinausgehenden Inhalt sehr beliebt. Es feierte im Jahre 1961 mit der 16. Auf-
lage das 50jihrige Bestehen. Der Herausgeber Schischkoff passte nun die neue
19. Auflage den modernen Stromungen in der Philosophie weitgehend an,
insbesondere auf den Gebieten der Wissenschaftstheorie, der Soziologie und
Politologie. Hierbei sind nicht nur die diesbeziiglichen Begriffe und Probleme,
sondern auch die jiingeren Vertreter dieser Richtung erwihnt. Dies bedeutet
aber nicht, dass andere philosophische Richtungen weniger behandelt worden
sind. Dadurch ergibt sich eine Auflage, die den modernen Anspriichen weit-
gehend entspricht. Da die Philosophie nicht unabhingig von den Einzel-
wissenschaften betrachtet werden darf, sind auch naturwissenschaftliche und
psychologische Probleme aufgenommen worden und ihre Vertreter genannt.
So ist dieses Worterbuch nicht nur ein Hilfsmittel fiir Fachphilosophen, son-
dern auch fiir Vertreter anderer Gebiete, besonders wenn sie sich mit philo-
sophischen Fragen beschiftigen. Gerade diese sollten sich dieses Worterbuches
bedienen, damit philosophische Begriffe auch von ihnen richtig gewiahlt
werden. Umgekehrt ist es wiederum auch fiir den Fachphilosophen wichtig,
damit er sich ein moglichst weitgreifendes Urteil iiber die einzelwissenschaft-
lichen Gebiete machen kann, wenn er dariiber philosophiert.

Hans Titze

Hermann Noack: Die Philosophie Westeuropas. Zweite, neubearbeitete und
erweiterte Auflage. Basel/Stuttgart (Schwabe) 1976, 399 S.
(= Reihe «Die philosophischen Bemthungen des 20. Jahrhun-
derts»).

Das erstmals vor 14 Jahren erschienene und nun neubearbeitete Werk
Noacks braucht nicht mehr detailliert vorgestellt zu werden. Verwiesen sei
nur auf die Anderungen, die diese Auflage bringt: Noack hat in ihr das ver-
haltnismaBig lange Kapitel iiber Nietzsche leicht gekiirzt, die Darstellung
der Phanomenologie Husserls umgearbeitet und die von Heideggers Denken
zurecht neu im Kapitel iiber Phianomenologie und Ontologie untergebracht.

240



SchlieBlich hat er das Werk durch Darstellungen des franzosischen Struktu-
ralismus, des (weitgehend amerikanischen) Pragmatismus und der Kritischen
Theorie sowie durch Hinweise auf andere Stromungen (Hermeneutik, Kri-
tischer Rationalismus, Analytische Philosophie) erweitert.

Es ware begriiBenswerter gewesen, wenn Noack seine Anstrengungen ganz
darauf gerichtet hitte, die oft guten Darstellungen der ersten Auflage auf den
neuen wissenschaftlichen Stand zu bringen. Die Darstellungen der neueren
Stromungen hitte man in einem Anhang jungen Spezialisten iiberlassen
kénnen. So wire Noacks Leistung geblieben, was sie war, und das Buch hitte
zugleich als Orientierungsmittel gewonnen. In der jetzigen Form ist beides
zum Teil nicht geleistet oder miBllungen. So klaffen heute in der Biblio-
graphie der alten Darstellungen oft grofle Liicken, die man hitte schlieBen
miissen. Auch ist die inzwischen erschienene Primir-Literatur nicht immer
(z. B. Sartre) zur Kenntnis genommen worden. Andererseits haben die neu
hineingenommenen Darstellungen nicht mehr die Intensitat der friiheren.
Ihnen fehlt auch zuweilen, wohl am krassesten im Kapitel iiber den Struk-
turalismus, die konkrete Kenntnis der dargestellten Denker und Probleme. —
Das Werk bleibt so in seinen guten Partien im wesentlichen eine Ubersicht
iiber einen Teil der Entwicklung des deutschen Denkens in der ersten Hélfte
unseres Jahrhunderts, mit eher fragmentarischen Ausblicken auf einige Philo-
sophen Westeuropas. Das Buch aber, das dem Titel gerecht wiirde, den dieses
tragt, miiBte noch geschrieben werden. Ob ein Einzelner dies noch leisten

kann, ist eine andere Frage. Hans Saner

Antoinette Virieux-Reymond: Pour connaitre la pensée des Stoiciens. Paris,
Bordas, 1976. 99 p.

Apres une esquisse historique mentionnant les principaux auteurs stoiciens,
cette initiation expose les points fondamentaux de leur systéme en les grou-
pant, selon 1'usage traditionnel, en trois chapitres: physique, théorie de la
connaissance et logique, morale. Cet exposé est destiné, selon les termes mémes
de ’auteur, a fournir «quelques poteaux indicateurs» (p. 69, n. 119). La sub-
division des chapitres en courts paragraphes permet de repérer facilement
ces poteaux indicateurs, qui correspondent aux notions fondamentales du
systéme.

C’est a la logique que Mme Virieux consacre le développement le plus
important. Elle y donne en particulier un apergu assez détaillé des problémes
concernant la proposition et, conformément a Iorientation qui présidait 4 sa
thése La logique et I’épistémologie des stoiciens (Chambéry, 1949), elle met la
logique stoicienne en rapport avec la logique symbolique contemporaine
(cf. p. 66, n. 106). La physique et la morale sont traitées d’une maniére beau-
coup plus bréve. Pour une présentation plus développée de la morale, Mme
Virieux nous renvoie judicieusement a ’ouvrage de Mme G. Rodis-Lewis,
La morale stoicienne (Paris, P.U.F., 1970). En exposant la physique, elle sou-
ligne que les stoiciens admettaient la continuité et les changements infinitési-

241



maux, mais qu’ils ont été¢ mal compris, faute d’un langage mathématique
adéquat (cf. pp. 30-31 et IT). A propos de la morale, elle marque avec raison
Pinsuffisance de la formule souvent citée «Abstiens-toi et supporte», qui
n’exprime pas I'idée d’une acceptation joyeuse de I’événement (p. 89). Néan-
moins c’est a cette formule qu’elle recourt pour caractériser Pattitude
stoicienne au début de sa préface (p. I), sans faire & ce moment-la les réserves
nécessaires.

Le volume se termine par un choix de textes. Outre le fameux Hymne a
Leus de Cléanthe, Mme Virieux a eu ’heureuse idée de donner deux docu-
ments beaucoup moins connus: des extraits du traité de Tertullien De I’Ame
et le long texte suivi groupant, dans les Stoicorum Veterum Fragmentia (11, 911),
les fragments du traité de Chrysippe De [’ Ame cités par Galien.

Mme Virieux sait bien que sa reconstruction comporte «une part d’arbi-
traire» (p. II) et en avertit le lecteur, mais elle n’entre guére dans la discus-
sion des problémes posés par la reconstruction du systéme stoicien a partir
de textes fragmentaires, souvent fort difficiles. Certes une telle discussion
dépasserait rapidement les limites d’une initiation. Toutefois I’exposé gagne-
rait en clarté si certaines données philologiques étaient considérées de plus
pres. C’est ainsi qu’en se fondant sur Diogeéne Laérce, VII, 134 (= Stoic. Vet.
Frag., 11, 299), Mme Virieux déclare que les deux principes fondamentaux —
I’agent et le patient — sont «incorporels» et signale que cette affirmation entre
en contradiction avec les textes disant que 'agent et le patient sont des
«corps» (cf. p. 22). Mais elle ne reléve pas que les manuscrits de Diogéne
Laérce portent la legon «corps», au lieu d’«incorporels» (lecon adoptée par
H. von Arnim et provenant de Suidas). Si I’on conserve le texte traditionnel,
comme le fait par exemple M. Pohlenz (Die Stoa, 11, p. 38), la contradiction
disparait et ce point important de la physique stoicienne devient clair. Plus
loin I’exposé mentionne, parmi les mouvements de I’Ame conformes a la
raison, «la circonspection ou la piété (eulabeia)» (p. 69). Le lecteur voit mal
comment le méme terme peut avoir ces deux significations s’il n’a pas sous
les yeux le fragment I1I, 432, précisant que la piété est ici la crainte de com-
mettre une faute a ’égard des dieux et qu’elle constitue en tant que telle une
espéce de la «circonspection».

Outre des passages de ce genre, qui risquent de désorienter le profane,
d’autres comportent des inadvertances qui devraient étre corrigées en cas de
réimpression. Par exemple, dans I’énoncé du 5e indémontrable (p. 56), il
faut lire: «Ou le premier ou le second ; mais non le second, donc le premier.»

A. Voelke

Etudes néoplatoniciennes. Neuchatel, A la Baconniere, 1973. 127 p.

Ce recueil réunit une série de conférences données en 1971 —1972 dans le
cadre d’un séminaire de 3e cycle présidé par M. Fernand Brunner. Ces con-
férences avaient paru précédemment dans le numéro 11 — 1973 de la Revue de
Théologie et de Philosophie.

242



On sait 'importance, pour la compréhension du néoplatonisme, de I’exé-
gese du Parménide de Platon esquissée tout d’abord par Plotin, puis développée
en un commentaire suivi par Proclus et Damascius. L’étude de M. Jean
Trouillard, «Le Parménide de Platon et son interprétation néoplatonicienne»,
montre comment les néoplatoniciens ont vu dans le déroulement des hypo-
theses du Parménide sur I'Un celui des ordres de la procession et la révélation
de la structure du réel. M. Trouillard considére tout particuliérement
Pinterprétation des trois premieéres hypotheses telle qu’elle découle des textes
de Proclus et de Damascius.

C’est la deuxiéme hypothése du Parménide («si I’'Un est») qui constitue le
point de départ de I’étude de M. Pierre Hadot, «L’Etre et ’Etant dans le
néoplatonisme». En commentant cette hypothése, un néoplatonicien posté-
rieur a Plotin, '«Anonyme de Turin», a distingué pour la premiére fois dans
I’histoire de la pensée occidentale 1'étre-infinitif, présenté comme agir pur,
de I’étre-participe, présenté comme étant. M. Hadot souligne fortement I’'im-
portance capitale de cette découverte et en précise avec soin la signification.
Il montre en particulier qu’elle ne recouvre pas la distinction de ’essence et
de ’existence: «L’opposition entre I’Etre et I’Etant se situe dans 'ordre de la
détermination: L’Etre est absolument indéterminé, donc agir absolu, I’Etant
est la premiére détermination, donc la premiére limitation de I’agir» (p. 34).
Cette distinction se retrouve, note enfin M. Hadot, chez Marius Victorinus,
et elle rejoint dans une certaine mesure la distinction entre Ayparxis et ousia,
présente chez Proclus et Damascius.

La conférence de M. Heinrich Dérrie «La doctrine de ’ame dans le néo-
platonisme de Plotin & Proclus», commence par retracer succinctement les
principaux moments de la doctrine platonicienne de I’Ame et par présenter
les problémes qu’elle légue a la postérité. Elle montre ensuite comment ’ex-
périence mystique vécue par Plotin retentit sur cette doctrine. Enfin elle
s’arréte au probléme des rapports entre I’Ame individuelle et I’Ame cosmique
chez Porphyre et Jamblique. M. Dérrie fait ressortir en particulier les diver-
gences profondes entre ces deux auteurs, tant sur le plan théorique que sur
celui des régles pour le salut de I’ame.

L’un des meilleurs moyens d’accéder a la compréhension des philosophes
antiques est de lire leurs ceuvres en recourant aux éclaircissements fournis par
de bons commentaires modernes, mais il existe peu de commentaires de ce
genre pour les textes des auteurs néoplatoniciens. M. Fernand Brunner fait
donc ceuvre utile en nous donnant un commentaire suivi du ler traité de la
Se Ennéade, «Des trois hypostases principielles». M. Brunner préte avec raison
une «valeur exemplaire» (p. 61) a ce texte, dont il fournit une exégése siire
et précise. Revelons simplement 'intérét des pages consacrées au chapitre 7,
qui nous enseigne, selon M. Brunner, que I’Un et I’Intelligence ont un trait
commun: «la privation de tout; dans le cas de I'Un, par dépassement, et dans
le cas de I’Intelligence, par indigence premiére» (p. 91).

On aimerait connaitre d’'une maniére précise le contenu des fameuses
legons du Collége de France que Bergson avait consacrées a Plotin. Dans une
étude sur «Le Plotin de Bergson», M. Maurice de Gandillac va au-devant de
notre curiosité en relisant pour nous les notes prises par D. Roustan lors des

243



legons sur la théorie platonicienne de I’ame. Tout en se défendant de vouloir
critiquer ’enseignement de Bergson, M. de Gandillac souligne les perspectives
du texte plotinien que le cours en question ne semble pas avoir suffisamment
mises en valeur. Il fait apparaitre a quel point 'exégése bergsonienne de la
philosophie plotinienne de la vie est liée a la problématique d’une époque
marquée par le souci d’expliquer la relation du «physique» et du «moral».

Dans une contribution intitulée «Actualité du néoplatonisme», M. Stanislas
Breton s’efforce de montrer que le «destin historique» de cette école «parait
étre, dans la conjoncture présente, un de ces lieux privilégiés qui révélent au
mieux ce qui nous reste a penser» (p. 126). Pour «articuler» ce destin, il
propose ’hypothése d’un développement du néoplatonisme en trois stades
correspondant aux trois moments du rythme ternaire signifié par les termes
Moné ou «manence», Proodos ou «procession», Epistrophé ou «conversion». Il
applique donc au néoplatonisme lui-méme «une loi qui figure, au titre d’élé-
ment essentiel, dans son propre discours» (p. 111). Dans cette perspective,
«Plotin I'intuitif» représente le stade de la manence, du demeurer en soi;
«Proclus le logicien» actualise I’opération discursive ou processive; «Damas-
cius 'aporétique» incarne I'opération inverse, le retour réflexif et critique.
Qu’il s’agisse d’une vue approchée et contestable du néoplatonisme, M. Bre-
ton est le premier a en convenir; elle offre néanmoins le mérite indéniable
de marquer fortement un élément dominant de chacun de ces auteurs et de
fonder une articulation claire du développement historique de 1’école.

Par la diversité des perspectives qu’il ouvre et la qualité des conférences
qu’il recueille, ce volume contribuera certainement a faire progresser les
études néoplatoniciennes. A. Voelke

Anton Hiigli: Die Erkenntnis der Subjektivitdt und die Objektivitat des Er-
kennens ber Soren Kierkegaard, Zurich (Editio Academica) 1973, 354 S.

Ziel von Hiuglis Werk ist es nicht, die personliche oder religiése Entwick-
lung Kierkegaards oder seine literarischen und historischen Abhzngigkeiten
aufzuzeigen, noch ein psychologisches Verstandnis Kierkegaards zu erlangen.
«Das eigentliche Ziel liegt in der systematischen Erorterung des Subjektivi-
tatsproblems . . .» (12). Hiigli wahlt dazu folgende Methode: Er greift, das
ganze Schaffen Kierkegaards iiberblickend, Fragen, Gedanken, Analysen
des Denkers auf, weist auf ihre Unstimmigkeiten und versucht, im Wechsel-
spiel zwischen eigener Uberlegung und standiger Kontrolle an Kierkegaards
Aussagen, Licht in die vorhandenen Dunkelheiten zu bringen. So wird
Kierkegaard zwar tiberall zum Wegweiser der Reflexion, aber die einzelnen
Schritte geht Hiigli selber. Er greift dabei seine Fragen dergestalt auf, daB sie
zum Ansto werden zu einem die ganze Arbeit durchlaufenden Gedanken-
weg. Dieser Gang mif3t nicht etwa einzelne Schriften voll aus — keine Schrift
Kierkegaards ist als einzelne hinreichend interpretiert —, sondern er geht
einer Grundfrage in immer neuen, aber aus einander hervorgehenden Gestal-
ten nach: der Frage nach dem Verhiltnis von Subjektivitit und Objektivitit

244



in der Sicht Kierkegaards. Es geht also darum, die Kategorien-Verhiltnisse
der Objektivitat und der Subjektivitit aufzufinden und dabei Kierkegaards
letzte Voraussetzungen aufzudecken. Hiiglis Buch wird zu einer Demonstra-
tion dafiir, dal3 man eine Sache intellektuell nur dann verstanden hat, wenn
man sie selbst zu entwickeln vermag.

Der duBlere Gedankengang verlauft etwa so: Hiigli wendet vorerst seine
Aufmerksamkeit dem Verhiltnis von Denken und Sein zu und den beiden
Wahrheitsformen und Wahrheitsbegriffen: der empirischen (historischen,
realen) und der ewigen (ideellen) Wahrheit. IThr Widerspruch erweist sich als
theoretisch unversohnlich. Deshalb fragt Hiigli, ob dieser Widerspruch
ethisch geldst werden kénne. Damit stellen sich die Fragen, was der Einzelne
ist, was die Kategorien, die ihn ausmachen, was seine ethische Bestimmung,
und wie man diese finden kann. Diese Fragen fithren zur eingehenden Er-
orterung des ethischen Entschlusses, dann zur Charakterisierung dieser
Ethik. Hier nun zeigt sich, wie Kierkegaards Ethik aus der Stindhaftigkeit des
Menschen heraus zwangsweise zu einer Ethik des Scheiterns wird, an der das
Individuum zerbricht und sein Heil nur noch im absoluten Glauben an die
konkrete Gestalt Christi findet. Die Ethik iibergibt sich der Religion, die
Subjektivitat Gott. Der ethische Schriftsteller war nur der Wegweiser zum
religiésen, und dieser versperrt den Riickweg zur Ethik.

1. Die eigentliche Untersuchung setzt mit der Frage ein, in welchem Ver-
haltnis die Subjektivitit zum Unmittelbaren und zum Mittelbaren stehe.

Unmittelbarkeit ist «das Unbestimmte und Unbestimmbare» (36).
Nimmt man sie in ihrer Unmittelbarkeit, so mul} sie unbestimmt bleiben;
bestimmt man sie, so wird sie ein Mittelbares. Aber die Mittelbarkeit setzt
das Unmittelbare insofern voraus, als sie es ausschlieBt. Das Unmittelbare
ist demnach immer schon da. Es wird indes in seiner Unmittelbarkeit erst
gesetzt, wenn das Mittelbare in seiner positiven Bestimmung es als das Unbe-
stimmte ausschlieBt. Nur ez Medium vermag die Unmittelbarkeit auszu-
driicken: die Musik. Ihr Gegenstand ist das «geistig bestimmte Unmittel-
bare» (38), das durch den Geist ausgeschlossene Sinnliche. Die Musik stellt
es als Unmittelbares, als Unbestimmtes, dar. Fir Kierkegaard ist dies stufen-
weise und schlieBlich vollendet in Mozarts Musik geschehen.

Climacus nennt die Unmittelbarkeit kurz «Realitit». Realitit kann als
Unmittelbarkeit weder wahr noch unwahr sein; denn als solche wire sie
schon wieder Mittelbarkeit. In der Unmittelbarkeit 148t sich also die Frage
nach der Wahrheit nicht stellen, weil die Unmittelbarkeit ohne Verhaltnis
ist. Wahrheit und Unwahrheit aber sind Relationsbegriffe.

Das ausgesagte Unmittelbare ist schon mittelbar, mittelbar durch die
Sprache. Sprache ist das Mittelbare schlechthin und als solches reine Ideali-
tat. Idealitat setzt die Realitat zwar voraus, aber nur als Anla3. Dem Wesen
nach ist Idealitat vor der Realitat vorhanden. Sie entsteht nur insofern, als
Realitit ihr Anlal wird. Stehen beide dergestalt in einem Doppelverhaltnis,
so sind sie doch wieder voneinander durch einen Sprung getrennt. Das eine
folgt nicht logisch aus dem anderen. Deshalb kénnen sie auseinander nicht
erklart werden. Realitit ist da. Idealitit entspringt.

245



Als Idealitat ist die Sprache «der Ursprung aller gedanklichen Voraus-
setzungen» (50), das urspriinglich Vorausgesetzte, das man sich auch an-
eignen mufl. Die Sprache ist das Wesen der Idee: ewig, unverginglich, all-
gemein. Sie ist nicht vom Menschen erschaffen. Vielmehr ist Gott «der erste
Erfinder der Sprache» (52). Sprache als Idealitat driickt deshalb nicht ein-
fach die Realitét aus. Sie setzt etwas Neues. Sie ersetzt das Sinnliche durch das
Geistige. Sie setzt nicht nur, weil sie das Reale am Ideellen teilhaben 14Bt.
Aber sie negiert zugleich das Reale im Ideellen. Weil so kein Gesagtes die
Realitit ist, mul} der universale Zweifel entstehen und mit ihm das Bewul3t-
sein. Das Bewuftsein ist in bezug auf Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit, auf
Reales und Ideelles, ein Drittes, das zwar beide voraussetzt, aber insofern von
ihnen unabhéngig ist, als es einen eigenen Ursprung hat. Es ist in bezug auf
sie nicht ein Dariiberstehen, sondern ein Jwischensein. Das BewuBtsein ist
inter-esse. Hier erwichst zum ersten Mal die Vermutung, inter-esse charak-
terisiere das Menschsein schlechthin; Geist, BewulB3tsein, Existenz seien blof3
verschiedene Beleuchtungen dieses Menschseins, das ja Kierkegaard als
Synthese versteht, als Verhilinis. Sie wiren dann Formen der Subjektivitit,
die es zu charakterisieren gilte.

2. In einem zweiten Kapitel fragt Hugli erneut nach Subjektivitit und
Objektivitat und threm Verhiltnis, und er geht dabei aus von ihren ontolo-
gischen Voraussetzungen.

Das Sein der realen Gegenstande (Objektivitdt) ist dadurch gekennzeich-
net, daB3 diese entweder sind oder nicht sind. AuBerlich sind sie bestimmt
durch Raum und Zeit, innerlich in sich selbst. Insofern als sie der Zeit unter-
liegen, sind sie werdende Gegenstinde; insofern als sie in sich bestimmt sind,
sind sie einzelne, individuelle Gegenstinde; insofern als sie iiberhaupt be-
stimmt sind, unterliegen sie der Notwendigkeit. Thre Essenz ist als Begriff
allgemein, ihre Existenz als jeweiliger Gegenstand individuell.

Anders das Sein der Idee: Ideelles Sein ist nicht faktisches Sein, sondern
Sein im Sinn der essentia, ist Wesen. Im Hinblick auf es kann man von mehr
oder weniger Sein reden. Nur in ihm gibt es die Einheit von Denken und Sein,
von Gedankenrealitat und Begriffsrealitit; denn sein Sein liegt im Gedanken,
im Begriff. Ideelles Sein ist abhingig vom Denken, unabhingig nur dort, wo
die reine Idealitat selber ist: in der Sprache. Ideelles Sein hat somit die
Qualititen der Sprache: es ist ewig, allgemein, jedem Seienden voraus-
gehend, erschaffen von Gott. Es hat eine Notwendigkeit gleichsam von Ewig-
keit her. Als solches ist es nicht etwa Subjektivitit, sondern Subjektivitat ist
wiederum inter-esse in bezug auf beide, die voneinander ontologisch véllig
getrennt sind.

3. Es fragt sich nun, wie in bezug auf die beiden Seinsweisen Wahrheit
méglich ist. — Wahrheit in bezug auf das empirische Sein ist die Uberein-
stimmung von Denken und Sein. In bezug auf das ideelle Sein ist sie vorerst
reine logische Moglichkeit: formale Richtigkeit. Nur hier gibt es absolute
GewiBheit; denn Sein und Denken sind nur im Bereich der Idealitit identisch.
Im Bereich der Realitit sind Satze zwar ketegorisch, aber ungewil3, proble-

246



matisch. Problematisch sind sie, weil im Umfang von Subjekt und Pradikat
eine Differenz herrscht: Das Subjekt ist ein Einzelnes, das Pradikat ein All-
gemeines. Das Realurteil schreibt dem Einzelnen Allgemeinheit zu und gibt
ihm derart immer Pradikate, die einen gréBBeren Umfang haben als die dem
Einzelnen zukommenden Eigenschaften. Man driickt so das Einzelne in der
Idealitiat aus. Deshalb wissen wir nie, was das Einzelne wirklich ist, sondern
immer nur, was es aufgrund seines Begriffs sein kann. Realurteile also sind
kategorisch, sofern sie das einzelne Eixstierende meinen; sie sind problema-
tisch, sofern sie das Einzelne immer zu allgemein ausdriicken. Diese Allge-
meinheit des Ideellen nennt Kierkegaard auch Maoglichkeit. Denkend ver-
wandeln wir Wirklichkeit immer in Maoglichkeit. Reziprok dazu sind ewige
Wahrheiten hypothetisch, weil sie das ideelle Sein zu ihrem Gegenstand
haben; sie sind apodiktisch, weil sie die Idealitit im Medium der Idealitat
ausdriicken.

Von hier wird noch einmal eine ontologische Bestimmung von Realitat und
Idealitit gewonnen: Idealitit ist dem Dasein gegeniiber gleichgiiltig. Dasein
laB3t sich nicht aus ihr bestimmen. Trotzdem hat sie selber ein Dasein:
Gedankenrealitiat. Faktisches Dasein aber hat stoffliche Realitat.

Von dieser Position aus fiihrt Kierkegaard den Kampf gegen Hegels
Logik, die ihren Moglichkeitscharakter vergiB3t. Weil im Bereich der Logik
alles nur Moglichkeit ist, ist alles von derselben Qualitit und alles gleich. Es
kann keine héheren Einheiten im Sinn einer neuen Qualitidt geben, sondern
nur Tautologie, die immer eine Bewegung des Subjekts ist. Logik ist ein
Gedankenexperiment, auch Hegels Logik. Innerhalb der Logik gibt es des-
halb nur eine quantitative Dialektik; die qualitative Dialektik gibt es blof3
im Bereich des Daseins. Dort ist sie aber nicht schon im Umkreis des Vorhan-
denseins. Auch in bezug auf das Vorhandensein gilt ja: entweder ist etwas,
oder es ist nicht. Dialektik im Bereich des Vorhandenseins ist ebenfalls
quantitative Dialektik. Qualitative Dialektik gibt es allein im Zwischensein:
in der Existenz. Denn Existenz ist nicht bloB da. Sie ist denkend da und da-
durch hat sie Teil am ideellen Sein.

So dringt Hiigli iiber die beiden Formen der quantitativen Dialektik zur
qualitativen vor, iiber den Existenzwiderspruch von Realitit und Idealitét
erneut zum inter-esse, zur Existenz, ohne bereits in ihr Wesen einzudringen.

4. Den Weg an die Grenze der Subjektivitat geht Huiigli darauf noch einmal
anders: «Der Widerspruch zwischen Denken und Sein beruht darauf, daf3
die Existenz sich zwischen Denken und Sein bewegt, und er verschwindet,
sobald einer dieser beiden Pole aufgehoben wird» (100). Es gibt deshalb zwei
Formen der Existenzlosigkeit: das gedankenlose Dasein und das daseinslose
Denken. Kierkegaard sieht in der zweiten die eigentliche Gefahr seines re-
flektierten Zeitalters. Sie ist das Aufgeben der Subjektivitat im Denken, um
mit dem objektiven Gegenstand eins zu werden. Sie ist das Denken, das den
Monismus in die Zeit verlegt.

Gegen dieses Denken der Identitét spricht letztlich nicht ein logisches oder
ontologisches Argument, sondern der Protest der Person. Denn der Existenz-
widerspruch hat eine ethische Bedeutung. Ethisch leben hei3t angesichts
eines Telos leben und somit in der Spannung leben zwischen Weg und Ziel.

247



«Ethisch lebe ich gleichsam aus zwei Urspriingen: Durch das Zufallige bin
ich, aus dem Ewigen werde ich» (105). Der Dualismus ist deshalb das héhere
Prinzip und nur aus ihm wird klar, weshalb und wie der Mensch auf die Zu-
kunft hin lebt. Eine Philosophie, die den Widerspruch zwischen Sein und
Sollen aufhebt, indem sie nachzuweisen versucht, daf3 die Idee wirklich und
die Wirklichkeit ideell ist, hebt damit jede Ethik auf. Deshalb ist die Entschei-
dung zwischen Monismus und Dualismus eine existenzielle Entscheidung.

Hegel hat sich fiir den Monismus entschieden. Kierkegaard trifft seine
Philosophie mit dem lapidaren Satz: «Die Hegelsche Philosophie hat keine
Ethik» (113). Kierkegaard hat sich fiir den Dualismus entschieden. Insofern
ist er ein Denker im Dienste der Ethik. Damit stellt sich fiir ihn erst das eigent-
liche Problem: Voraussetzung aller Ethik ist der Dualismus; aber Aufgabe
aller Ethik ist zugleich, diesen Dualismus aufzuheben. Wie kann er aufge-
hoben werden und doch bleiben?

5. In einem weiteren Schritt versucht Hiigli dann, diese Grenze zu tiber-
schreiten:

Jedes Ideal ist dadurch gekennzeichnet, daBl es die Realitat tibersteigt. Als
Ubersteigendes ist es nicht mehr willbar. Deshalb weil3 der Einzelne nicht
einfach, worin sein Telos liegt. In der Ironie kommt «die UngewiBheit des
Ewigen zu BewuBtsein» (122), aber nicht das Ewige selber. Das ethische
Telos 148t sich objektiv also nicht erkennen. «Handeln kann ich aber nur,
wenn ich meine Bestimmung kenne» (123).

Dieses Wissen des MNichtwissens ist nidher erfaBlbar. Es ist nicht einfach
Unwissenheit. In dieser wire iiberhaupt kein Verhiltnis zum Gegenstand.
Es ist auch nicht bloB UngewiBheit, in der nur das dichotomische Verhaltnis
zwischen Realitit und Idealitit liegt. Nichtwissen ist vorerst Zweifel. In ithm
liegt ein trichotomisches Verhiltnis; denn der Zweifel entspringt zugleich dem
Willen. Der Zweifel ist deshalb eine hohere Form als alles objektive Denken.
Er ist veranlaflt von einem Dritten her. Dieses Dritte ist das inter-esse, das
Subjekt im weitesten Sinn, im Zweifel als Willen erfaBbar. Der Einzelne ent-
scheidet, ob er glauben oder zweifeln will. Jenes Dritte hei3t in anderen
Beziigen BewuBtsein, Geist, Existenz. Es ist immer das, was den Einzelnen als
Einzelnen ausmacht. Der letzte Grund dieses Dritten aber ist Freiheit, die
sich selber voraussetzt. «Die Freiheit ist unendlich und kommt aus dem
Nichts» (128). «Das Selbst ist Freiheit» (128). Als solches ist es das Verhalt-
nis, das sich zu sich selbst verhalt.

Das Wissen des Nichtwissens ist negativ, weil es jedes objektive Wissen
verneint; es ist positiv, weil es das Subjekt auf die Freiheit verweist.

In der Ironie nun ist das Subjekt bloB «negativ frei» (128). Sie lost das
Subjekt aus der Bindung an die bedeutungslose Objektivitat, aber macht
nicht positiv frei. Sie ist Befreiung, aber nicht Freiheit. Sie stellt gleichsam
nackt an die Grenze der Idealitat. Ironie und Zweifel sind deshalb nétige
Wege zur Idealitit, aber sie sind nicht das Ziel. Man mul} vielmehr wieder
iiber den Zweifel hinauskommen. Auch das geschieht durch einen Willensakt.
Zweifel wird nur subjektiv wahrhaft iiberwunden, und zwar im Akt des
Glaubens. Man zweifelt, weil man die Wahrheit nicht kennt; man glaubt,

248



obwohl man die Wahrheit nicht kennt. Glaube ist so ein Wagnis, subjektive
GewiBheit nach dem Zweifel. Glaube ist ein Gebrauch der Freiheit. Im Glau-
ben wird die gewahlte Bestimmung zu meiner Bestimmung. In dieser habe ich
meinen eigenen Inhalt. « Kurz, mein Telos finden, heil3t, mein Telos wah-
len» (132). In der Wahl meines Telos muB ich also mich wéahlen. Deshalb ver-
halte ich mich in der Wahl meines Telos zu mir selbst und bin, als Existenz,
das Verhaltnis, das sich zu sich selbst verhalt.

Der Glaube ist so das einzig mogliche Verbindungsglied zwischen Zeitli-
chem und Ewigem. Die Kraft aber, die bewirkt, daB3 ich mich im Glauben
existentiell fiir etwas und dem zuvor schon fiir den Glauben entscheide, ist die
Leidenschaft. Leidenschaft hat die «Kraft, den ganzen Inhalt des Lebens
und die Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsch zu konzen-
trieren» (134). In der Leidenschaft ist der Einzelne «ganz er selbst» (141).
Nun ist aber alle endliche Leidenschaft ungliicklich. Unglucklich ist Leiden-
schaft dann, wenn sie und ihr Gegenstand getrennt sind. Da endliche Leiden-
schaft sich auf etwas richtet, «dessen Wesen es ist, vergehen zu kénnen»
(138), sitzt in ithrem Grund die Verzweiflung, die sich plotzlich offen zeigt,
wenn ihr Gegenstand verloren geht. Um aus dieser Verzweiflung herauszu-
kommen, bedarf es des ethischen Entschlusses. Dieser setzt den Gegenstand
der Leidenschaft neu, verlegt ihn in die Ewigkeit und ermoglicht nun erst die
eigentlich glickliche Leidenschaft, die immer bei ihrem Gegenstand sein
kann, weil er nicht mehr verginglich ist.

Aber worauf richtet sich der leidenschaftliche EntschluBB? Ist sein Gegen-
stand wirklich auch das Gute, so dal} er ein ethischer EntschluB3 ist? «Heil3t
leidenschaftlich wollen das Gute wollen?» (152).

Das Gute im zeitlichen Sinn ist das Begehrte; das Gute in einem ewigen
Sinn muB ein Allgemeines sein, das fiir jeden in jedem Augenblick gut ist.
Dieses ethisch Allgemeine ist nicht Brauch und Sitte und nicht bloB ein Ge-
setz, das sich die Vernunft im Sinne Kants selbst gibt. Es ist vielmehr gesetzt,
und es kommt als Gesetztes von einem Dritten: der Vorsehung. Somit ist die Be-
stimmung eines Menschen das, «was die Gottheit eigentlich will» (154), daB3
er tun soll. «Das Gute ist nicht an und fur sich gut; es ist gut, weil Gott es
will . . .» (154). Das Gute ist der Wille Gottes.

Trotzdem muf3 das ethisch Allgemeine jeweils meine Pflicht sein. Das
ethisch Allgemeine gibt es nicht als allgemeine Objektivitit, sondern immer
nur im Individuum.

Im Unterschied zum Ethischen ist das Asthetische das im Menschen,
«wodurch er unmittelbar das ist, was er ist» (156). Wer fir dieses Sosein, in
ihm und aus ihm lebt, lebt @sthetisch. Das Asthetische ist also das Objektive,
Endliche, Bedingte, Relative. Es ist das, «was nicht in der Macht des Einzel-
nen steht» (157). Nun ist aber das Ethische immer nur als mein Ethisches da.
Es muB deshalb in das Asthetische eingehen. Es vernichtet das Asthetische
nicht, sondern verklirt es, durchdringt es, damit das Géttliche «die Endlich-
keit bewohnt» (157).

Weil das Ethische immer in die Sache des Asthetischen eingeht, heiBt die
ethische Frage nicht: Was soll ich tun? Sie hei3t vielmehr: Wie soll ich tun,
was ich tue? Diese Wendung hat ihre letzte Konsequenz fiir den Gottesbe-

249



griff: «. . . Gott selbst ist ja dies: wie man sich mit ihm einlaBt.» « Im Verhalt-
nis zu Gott ist wie was.» « Wer sich mit Gott nicht in der Weise der absoluten
Hingebung einldfit, 148t sich nicht mit Gott ein» (159). Das Wie des Glaubens
enthilt in sich auch das Was Gottes. Es gilt ethisch und religiés: «Das Gute
kann nur auf eine Weise definiert werden: durch die Art und Weise, wie man
es erwirbt» (160). Entscheidend ist also, wie man sich verhalt.

Damit ist die Frage beantwortet, ob das, was die Leidenschaft will, stets das
Gute will: «Absolute Konzentration auf das Eine, absolute Hingabe an das
Eine: dies kennzeichnet sowohl die Leidenschaft wie das, was Kierkegaard
ein absolutes oder subjektives Verhiltnis nennt» (162). Die Leidenschaft
lehrt so, das Eine und nur das Eine zu wollen. Der Wille zum Einen in der
Leidenschaft ist noch in der ungliicklichen Leidenschaft der Erzieher zum
Guten.

Leidenschaft, so verstanden, ist nicht mehr ein menschliches Vermégen
unter anderen, sondern eine dem Menschen als Menschen schlechthin zu-
kommende Grundkraft, die alle seine Vermodgen durchdringt. Deshalb ist sie
das allgemein Menschliche.

Von der bloBen Leidenschaft zum leidenschaftlichen Wollen des Guten
ist ein Sprung, der letztlich in der Freiheit und in der Transzendenz griindet.
Dieser Sprung ist subjektiv eine Entscheidung im Vertrauen auf Gott, im
Vertrauen, dalB3 er im Wie das Was gesetzt hat und daB er, wenn dieses Was
verfehlt sein sollte, sich bereit hilt in unendlicher Gnade.

Die Entscheidung ist eine ethische Wahl. Wahl aber ist so lange bloB3
asthetisch als sie zwischen verschiedenen Dingen wéhlt. Die ethische Wahl
ist die ausschlieBliche Wahl dessen, was man allein wihlen kann: die Wahl
seiner selbst. Deshalb ist ethische Freiheit Freiheit aus Notwendigkeit. Sie
wird erst dort Freiheit, wo sie sich Gott zuriickgibt und so aus der ewigen
Notwendigkeit wahlt. «Ich kann wéhlen, freiwillig zu wollen, was ich not-
wendigerweise tun mubB3» (175). Insofern ich nicht durch mich selbst bin,
wahle ich in mir «das Absolute, das mich wihlt, ich setze das Absolute, das
micht setzt» (175). Wer sich wihlt, wahlt sich «in seiner ewigen Giiltigkeit»
(176). In der Wahl anerkennt er den ewigen Ursprung in ihm selbst, die
Idealitit, seine Idealitat von Ewigkeit her. Sich wihlen und Gott wihlen ist
ein und dasselbe. So gilt vom ethischen Menschen die erweiterte Gleichung:
Er ist «ein Verhiltnis, das sich zu sich selbst verhilt, und, indem es sich zu
sich selbst verhilt, sich zu einem anderen verhalt» (180).

Sich selber Wihlen heif3t nicht, sich in der Vereinzelung wiahlen. Zum
Subjekt gehort ein biirgerliches, ein personliches und ein religiéses Moment.
Der Einzelne ist weder der Einzige noch der Einsame noch der Vereinzelte.
Hinter dieser Bestimmung des Einzelnen liegt auch eine anthropologische
Bestimmung. Hiigli versucht sie aufzuzeigen. Aber es fragt sich, ob alle
Anthropologie nicht vielmehr in das Gebiet der ésthetischen Bestimmung
gehore. Auch die daran anschlieBende Entwicklung der Stadien-lehre wire
wohl selber wieder ein Stiick dsthetischer Betrachtung der Subjektivitat.

6. Wenn man derart in die Subjektivitit eingedrungen ist, stellt sich die
Frage nach dem Existenzwiderspruch zwischen Dasein und Denken neu:

250



«Wie kann das ideelle Sein Dasein und wie kann das Dasein Idealitit ge-
winnen?» (203). Fiir Kierkegaard reduziert sich diese Frage nach Hiigli auf
die Frage: « Wie ist eine Wiederholung moglich?» (203).

Das Neue an dieser Kategorie « Wiederholung» ist nun, dafl Kierkegaard
sie zu einer Existenzkategorie macht. Wiederholung als ethische Kategorie
hat nichts zu tun mit der notwendigen Wiederholung in der Sphire der
Natur; sie bleibt aber auch nicht stehen bei der metaphysischen Wiederho-
lung der Idealitat, sondern meint die Aufgabe, im Dasein das Ewige als Eigen-
tum in der Zeit zu erwerben. Deshalb ist Wiederholung eine Kategorie des
Ubergangs von der Immanenz zur Transzendenz, von der Moglichkeit zur
Wirklichkeit. Wie Wiederholung als Wiederholung des Entschlusses im
Augenblick zwar punktuell ist, in der Folge der Wiederholungen aber dann
eine Bewegung wird, durch die der Einzelne sich die Idealitit seiner Subjek-
tivitit aneignet, die er immer schon hat; wie diese Wiederholung also gleich-
sam eine «Bewegung am Ort» (215) wird, die doch Kontinuitit ist, zeigt
Hiigli im letzten Teil seiner Arbeit. Was sich so der Einzelne erwirbt, ist im
weitesten Sinn die eigene Seele. Er erwirbt sie «aus der Welt heraus, von
Gott, durch sich selbst» (216). Anhand der Kategorien « Wiederholung»,
«Erinnerung», «Augenblick», «Aneignung» durchlauft also Hiigli noch
einmal Kierkegaards Ethik, die sich schlieBlich etwa so umreilen 148t:

Das Handeln des Einzelnen richtet sich vorerst auf die 2ulBere Wirklichkeit ;
diese aber liegt nicht in der Macht des Subjekts. Was nicht vom Ethischen
abhiangt, ist selber nicht ethisch. Deshalb wird das Subjekt auf ein inneres
Handeln verwiesen, dessen Gegenstand die eigene Seele im weitesten Sinn
ist. Sie ist das Ewige, das ich im ethischen Handeln iibernehme. Ethisches
Handeln reduziert sich auf die wiederholte Entscheidung, mit meinem
Ewigen «sein und bleiben zu wollen» (217). Das eigentliche Ethische liegt
dabei nicht in einem vom Wie der Entscheidung abgelésten Wasgehalt. Dal3
die Entscheidung absolute Entscheidung ist, getragen von der Leidenschaft,
dem ethischen Willen zum Einen, ist das eigentliche Ethische an ihr. Wenn
die Entscheidung in ihrem Was auch das personliche und das biirgerliche
Moment nicht ausschlieBen will, so ist dieses an ihr doch nicht wesentlich.
Sie relativiert es auch noch als Wasgehalt. In zunehmender Verinnerlichung
steht sie nur noch vor zwei Kategorien: vor der Seele und Gott. Diese aber
reduzieren sich auf eine; denn sie, die Seele, ist vom Ewigen her bestimmt,
bestimmt in Gott. Der Einzelne hat «gegeniiber Gott allezeit Unrecht»
(217). Die Ethik wird zu einer Glaubensethik. Gerade als bloBe Ethik des
Handelns scheitert der Mensch an ihr in alle Ewigkeit. Er kollabiert vor
Gott, und allein der Glaube kann ihn wieder aufrichten. Das Individuum ist
nach «innen zu in Selbstvernichtung vor Gott» (220) bestimmt. Denn es
entdeckt in sich die Siindhaftigkeit und damit die Unméglichkeit, allein aus
sich ethisch zu leben. Der einzige Weg der Ethik ist ihre Preisgabe in der
Nachfolge Christi.

Auf diese Nachfolge hin miissen denn alle tragenden Begriffe noch einmal
neu verstanden werden: der Augenblick als Augenblick der Erlésung, die
Wiederholung als Wiedergeburt, die Leidenschaft als das Paradox des Gott-
menschen, die Entscheidung als Entscheidung zum Glauben. « Kurz, es gibt

251

17 Studia Philosophica XXXVI



keine Stelle in Kierkegaards Werk, wo die christlichen Grundbegriffe nicht
immer schon gegenwirtig wiren, verhiillt zwar und maskiert, gleichsam
inkognito, aber unverkennbar» (223).

Diese Ethik kann riickblickend wie eine Tauschung wirken. Wer in sie
einsteigt, wird auf den Knien enden statt in der Autonomie des Willens. Fir
sie gilt der Grundsatz: «Gott ist der ,terminus medius® in allem, was ein
Mensch sich vornimmt» (225). Wer sie durchschauen will, darf kein Christ
sein.

So stellt sich denn die Frage neu, ob sie und damit Kierkegaard iiberhaupt
ein Gegenstand objektiver Betrachtung sein kénne. Fiir Kierkegaard waren
seine Schriften Existenzmitteilung, nicht objektive Mitteilung. Existenzmit-
teilung hat nur das Ziel, «den andern zu sich selbst zu bringen» (229). Thr
Vehikel ist die indirekte Mitteilung, die Methode, sich selbst in der Mitteilung
zunichte zu machen, damit der andere im Lesen nur vor sich selbst steht. Vor
sich selbst stehen heillt vor Gott stehen, nicht weil ich Gott bin, sondern weil
mich Gott gesetzt hat.

Higlis Buch ist die objektive Betrachtung eines Schriftstellers, der sub-
jektiv verstanden werden méchte. Insofern kénnte man es als ganzes einer
Kritik unterziehen: Es geht am eigentlichen Ziel Kierkegaards vorbei. Thm
selber fehlt der Mut zur subjektiven Aneignung, die Freiheit, sich den
Gedankenbewegungen zu iiberlassen, das Wagnis zum bejahenden oder ver-
neinenden Glauben. Insofern ist es bloB eine «Schularbeit» iiber einen
existentiellen Denker. Aber diese Kritik ware voreilig. Es ist der Wille und
der Reiz dieser Arbeit, daf} sie die Subjektivitit gleichsam auflost und sie
zuriickbindet auf klare Analysen, auf die Logizitit. Eben darin zeigt sich
Hiiglis BewuBtsein von der Unmdglichkeit, tiber Kierkegaard angemessen
zu schreiben. Denn es gibt nur drei Wege: Entweder man ist Kierkegaard
und bringt sein Werk appelierend hervor. Oder man eignet es sich frei, sub-
jektiv an. Wer dies tut, erhebt zwar nicht den Anspruch, Kierkegaard zu
sein und nicht den Anspruch, ihn so zu verstehen, wie er sich selbst verstan-
den hat, aber doch den Anspruch, selber ein existentieller Philosoph zu sein.
Wer diesen Anspruch nicht erheben mochte, dem bleibt die Haltung: Es
liegt ein Werk vor als ein objektives geistiges Gebilde. Dieses 148t sich auch
objektiv verstehen, objektiv durchdringen, klaren, analysieren. Man darf nur
nicht in den Fehler verfallen, diesen objektiven Kierkegaard fiir den existen-
tiellen oder gar fiir den ganzen Kierkegaard zu halten. Sonst ergibe sich der
wunderliche Schlull, dal3 dieser Denker ein ganz guter Trendelenburg war.
Hiigli fallt nicht in diesen Fehler. Ihm ist bewuf3t, dal3 das subjektive Denken
Kierkegaards zwar eingehen mul3 in das BewuBtsein iiberhaupt, daB auf
dieser Stufe aber etwas Wesentliches ungesagt bleibt. Gerade in der Apodik-
tizitat seiner Analysen schwingt etwas von der Kierkegaardschen Ironie des
Denkens mit.

Im Einzelnen konnte man einer Kritik unterziehen:

Von der Methode her liele sich anbringen: Es wird nicht immer klar
unterschieden, wo bei Kierkegaard Existenzmitteilung, wo Sachmitteilung
vorhanden ist.

252



Von den einzelnen Kategorien her: Die Kategorien werden zwar analy-
siert, aber kaum je in ihrer Vielschichtigkeit aufgewiesen; denn auch fiir die
wesentlichen Kategorien muf3 gelten, daB sie innerhalb der Sachmitteilung
Kategorien der Immanenz, innerhalb der Existenzmitteilung Kategorien der
Transzendenz sind. Schon in ihnen selber ist der Sprung, der sie im existen-
tiellen Denken, in der Existenzmitteilung, zu Kategorien der Transzendenz
erst macht. Es ist sogar die Frage, ob sie nicht alle dreischichtig sind: Kate-
gorien der Immanenz fiir die Sachmitteilung, Kategorien der Existenz im
Bereich des Ethischen, Kategorien der Transzendenz im Religiosen. Ent-
scheidend aber ist: sie sind an sich nicht blof3 eines davon, sondern alle drei,
obwohl sie sich in der jeweiligen AuBerung bloB in einer Schicht wider-
spiegeln. Wer das durchschaut, kénnte Licht in die Komplexitit von Kierke-
gaards Denken bringen.

Trotzdem gibt es vieles zu loben. Es ist Hiigli gegliickt, ein Labyrinth von
Schriften in einem geschlossenen Gedankengang selbstindig zu durchschrei-
ten. Das Quellenmaterial, das er dazu verwendet, ist sehr reich. Es umfa(3t
nicht nur alle Werke Kierkegaards in dinischer Sprache, sondern auch noch
die Quellen, an denen sich Kierkegaard orientiert hat: die Denker der Antike,
dann Leibniz, Lessing, Kant, Fichte, Hegel, Rosenkranz, Erdmann, Ten-
nemann, Sibbern u. a. Hiigli verarbeitet zudem in etwa 1200 Anmerkungen
die wichtigste Literatur.

Hervorragend ist die Schrift durchwegs in der logischen Analyse. Oft er-
reicht sie eine bewunderungswiirdige Luziditat. Huigli ist ein Denkender, der
fragen kann: eindringlich, bohrend, ohne sich in Nebengéangen zu verlaufen.
Er hat nicht nur handwerkliches Konnen, sondern echtes philosophisches
Problembewuf3tsein, das sich an weiten Teilen der Geschichte der Philosophie
zu orientieren vermag. Aus allem spricht der Spiirsinn fiir die Feinheiten der
dialektischen Bewegungen und die Spannkraft, sie nicht zu banalisieren. Hier
wird Philosophiegeschichte von einer echten systematischen Begabung ge-
schrieben.

Das Buch ist als Kierkegaard-Interpretation und als Schule des Denkens

gleichermallen zu empfehlen. Fans Siner

Michel Henry: Marx, I. Une philosophie de la réalité. I1. Une philosophie de
Péconomie. Ed. Gallimard, Bibliothéque des Idées, Paris, 1976.

Le dernier ouvrage de M. H. constitue une entreprise relativement auto-
nome et peut étre lu indépendamment de la philosophie proprement dite de
I’A. Chacun sentira de lui-méme cependant combien Marx appelle la lecture
ou la relecture de ce qui demeure, comme on I’a dit, le «chef-d’ccuvre» de
M. H., L’Essence de la Manifestation. On trouvera a ’ceuvre ici, en effet,
I’ontologie phénoménologique de 1963, inspirant, imprégnant le travail d’in-
terprétation et y trouvant son propre acheévement, soit que I’A. traite de
questions autrefois ouvertes par la réflexion essentielle et laissées en suspens,
comme celle des vécus et des actes «matériels» de I’homme (besoin, travail),
soit qu’il comble certaines lacunes de cette réflexion elle-méme (développe-

258



ment du probléme de 'essence de la temporalité par exemple), soit, enfin,
qu’il aborde des thémes nouveaux et apparemment étrangers 2 la philosophie
premiére (nature des formes sociales, statut des déterminations économiques,
etc.). L’articulation du philosophique et de ’herméneutique apparaitra sans
doute a cet égard comme le trait dominant de ce monumental travail, et
peut-étre aussi comme un probléme pour quiconque tentera d’en saisir le
sens et de rejoindre sa vérité. Ce probléme, celui de la rencontre et de I’identi-
fication d’une ontologie originale et de la pensée marxienne, se trouve résolu
par la méthode d’interprétation revendiquée par I’A. et désormais classique
depuis Heidegger, celle qui consiste dans la «répétition» philosophique,
comprise ici dans toute I’extension du sens qu’elle revét chez I'auteur de
Kant et le probléme de la métaphysique. Répéter la pensée d’autrui, c’est en nier
le caractére autre, étranger, extérieur, c’est retrouver en elle sa propre pensée,
c’est-a-dire pour Heidegger, pour M. Henry, la pensée de I’étre et la produire
a nouveau. L’herméneutique philosophique de M. H. non seulement dé-
chiffre dans les textes de Marx une ontologie, mais la reconstruit a neuf,
c’est-a-dire la construit.

Quelle est cette ontologie que ’herméneutique édifie en utilisant le maté-
riau des concepts divers et successifs avec lesquels Marx pense 1’essence poli-
tique, I’étre social, la réalité économique et a travers ceux-ci I’essence et le
devenir de I’homme? La philosophie premiére, celle de L’Essence de la Mani-
Jfestation, la science de l'originaire pur, du «naturant» en soi, prend ici la
forme d’une ontologie fondatrice et critique, ordonnée a la détermination de
réalités secondes et «naturées». L’élucidation du caractére dérivé des spheres
socio-politique et économique et de leur historicité, tel est le sens propre de la
pensée socio-économique de Marx et de la réflexion critique qu’elle met en
ceuvre. La visée du principe substantiel des formes de la vie sociale et de la
production, tel est le motif qui inspire cette pensée et la sourcede I’'intérét qu’elle
porte & ces domaines définis de ’existence. Pour Marx, «la critique de la
religion est terminée pour 'essentiel» (Critique de la philosophie du Droit de
Hegel, Introduction), 11 reste a dénoncer I'illusion de I’étre politique, social,
économique, et a révéler son véritable fondement. L’itinéraire intellectuel
de Marx, patiemment et passionnément reproduit et comme revécu par le
philosophe, obéit & cette double finalité critique et fondatrice, qui détermine
simultanément le rejet d’un systéme socio-politique totalitaire fondé sur
I’hypostase des entités universelles (la «Société-personne», I’«Histoire-per-
sonne») et I’édification d’un autre systéme qui fonde la réalité des détermina-
tions sociales et économiques de I’existence humaine, par dela tout systéme,
dans cette existence précisément et sa puissance concréte d’étre et d’agir que
Marx appelle praxis. Il appartient a ’herméneutique philosophique de M. H.
de recomposer selon I’ordre des raisons la hiérarchie des concepts (I’essence
de ’homme, sa nature sociale, son historicité, processus dialectique de cette
histoire, essence constitutive de ce processus...) qui conduisent, conformément
a leur contenu, jusqu’au principe ultime — réel ou idéal — qui valide ou in-
valide I'un ou l'autre systéme, justifie son rejet ou son adoption chez Marx.
La genese de la pensée de Marx se reflete dans le miroir d’une généalogie
rationnelle qui atteste la rigueur de cette pensée et démontre I’existence d’une

294



philosophie marxienne. Cette philosophie apparait comme le résultat d’un
conflit qui oppose deux métaphysiques antagonistes, dont I'une s’origine dans
la theoria idéaliste, la grande souveraine de la tradition philosophique occi-
dentale, dont I’autre cherche ses racines au-dela des Idées ou de I'Idée, dans
la réalité «pratique» des hommes, qui est leur vie. Il est donc absurde, selon
I’A., d’attribuer 2 Marx la négation de toute métaphysique en général et
conjointement la volonté de substituer a celle-ci un savoir «positif», d’autant
plus absurde lorsqu’on se réclame d’une conception du monde tel que le
matérialisme dialectique dont Marx a dénoncé avant I’heure la métaphysique
occulte. Toute la pensée de Marx, son devenir et son accomplissement depuis
les premiers manuscrits jusqu’a L’Idéologie allemande, son application dans les
Grundrisse et le Capital, s’explique par la recherche et I’élaboration d’un
concept de I’étre aussi étranger a la «matiére» des matérialistes qu’a ’idéalité
dialectique, seul capable de fonder une philosophie de la société et de I’his-
toire qui mérite le titre de «philosophie de la réalité» parce qu’elle a su re-
joindre le lieu originel de celle-ci. Cette région d’effectivité, le véritable séjour
de I’étre, n’est pas le «ciel» des philosophes, la transcendance des formes
idéales, universelles et collectives, étrangére a la «terre» ou vivent les hom-
mes, mais ce vivre lui-méme qui trouve sa raison en soi, dans ’immanence de
sa réalité onto-phénoménologique.

On ne saurait rendre compte ici de la multiple thématique philosophique
qui se déploie au long des 900 pages que M. H. consacre 2 Marx et qui fera
de cet ouvrage, bien plus qu'un objet de curiosité pour les marxologues et
marxophiles de tout genre, une occasion d’étude et de réflexion pour les
philosophes en général. On se bornera a résumer en trois points ce qui nous
semble constituer I’apport philosophique essentiel de ’ceuvre: 1) la ré-
affirmation, apres L’Essence de la Manifestation et sur les ruines de la pensée
métaphysique contemporaine, d’une ontologie et d'une ontologie réaliste qui,
dépassant 1’idéalisme traditionnel de la philosophie occidentale, ouvre a
celle-ci un nouvel horizon de recherche; 2) la restitution 4 ’ontologie des
droits qui furent autrefois les siens, sur des domaines aujourd’hui confisqués
par les sciences humaines et qui, en ’absence de tout concept clair concernant
leur essence et leur fondement, sont trop souvent livrés a 1’abstraction, voire
a la logomachie, de théories artificielles, Marx dirait de [’idéologie; 3) une
contribution remarquable de la pensée philosophique a ces sciences, sous la
forme, a peine voilée par le discours herméneutique, d’une philosophie de
Ihistoire, de la société et de la culture, qui ne doit rien qu’a la philosophie

pure. Gabrielle Dufour-Kowalska

Ernst Bloch: Experimentum Mundi, Frage, Kategorien des Herausbringens,
Praxis, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975.

Ernst Bloch hat seine Philosophie auf die Kurzformel gebracht «S noch

nicht = P», kein Subjekt hat schon sein thm adiquates Pradikat gefunden.
In seinem letzten Werk «Experimentum Mundi», dem 15. Band der Gesamtaus-

255



gabe, werden nun die Arten des Pradizierens systematisch zu einer Kalegorien-
lehre entfaltet. Dabei werden nicht nur Zusammenhinge in Blochs Denken
besser verstehbar, sondern auch solche der Welt — wir haben es mit einer
Kosmologie zu tun!

Das Buch handelt, provokativ schon im Titel, von der Welt — als Experi-
ment. Und Experiment ist hier keinesfalls apologetisch-abwertend («nur ein
Experiment») gebraucht, sondern ganz im Sinne der Naturwissenschaften
seit Galilei. Wahrend es aber fiir den Physiker in den streng umgrenzten
Bereich mathematisch exakter Erfahrung gehért, in dem natiirliche Abliufe
vom Menschen beherrschbar und reproduzierbar sind, spricht Bloch vom
Experiment des Weltganzen. Ein Experiment, dessen Bedingungen nicht
wiederholbar, ja nicht einmal iiberschaubar sind. Der Experimentator —
die Menschheit — ist integraler Bestandteil dieses Experiments, also mehr als
ein Storfaktor der Beobachtung. Experimentieren 148t sich nach Bloch so
wenig auf eine «Erkenntnistechnik» reduzieren wie der Mensch auf einen
Betrachter der Welt. Nicht Experiment bloB «an der Welt, sondern in ihr,
cben das Realexperiment der Welt selber», ist der Begriff fiir die objektiv
mogliche wie subjektiv aufgegebene Verdnderung der Welt, ihren « Umbau zur
Heimat».

Ein Denken, das uns derart nicht nur gesellschaftlich, sondern in Geschichte
und Natur nach Hause bringen will, unterschldgt leicht das Unmittelbare und
Nichste. Nicht so Blochb Seine Sehnsucht nach letzter Identitit wurzelt im
Nicht-Identischen; die Hoflnung auf «erfiillten Augenblick» entspringt dem
«Pochen jedes Augenblicks, der sich aber noch nicht erblickt». Das begrifi-
lich nicht FaBbare des zu Unmittelbaren lastet er nicht der Mangelhaftigkeit
unseres Erkenntnisvermogens an. Es liegt auch am Objekt, an der Mangel-
haftigkeit seines Seins, die fiir Bloch daher der Ursprung alles Treibens und
Sich-Beziehens «auf mehr» in der Welt ist. Es ist das Phianomen eines «nicht
nur fiir uns, sondern sich selber noch ungeldsten Réatsels des AnstoBes» dazu,
daf3 iberhaupt etwas ist.

Die Welt als Experiment ist fiir ihn nicht (positivistisch) die Bestdtigung
gemachter Annahmen, nicht parate Antwort auf unsere Fragen, vielmehr
selber eine offene Frage; als «objektiv-reale Moglichkeit» bezogen auf Noch-
Nicht-Seiendes, eine Probe aufs zukiinftige Exempel.

In Blochs Experiment-Begriff schwingt viel vom lateinischen Zeitwort
«experiri» mit, das die Bedeutungen des riskierten Versuchs, von Suchen und
Finden, sowie der mit Leiden verbundenen Erfahrung umfal3t. Im «noch so
sehr laborierenden Laboratorium possibilis salutis» der Welt sind Heraus-
finden und Hervorbringen, Theorie und Praxis, Subjekt und Objekt der
Handlung verschriankt. Sein Anklang an empirische Forschung industrieller
Verhiltnisse (« Laboratorium») unterstreicht den Zusammenhang der «Kate-
gorien des Herausbringens» mit der gegenwirtigen Art und Weise gesell-
schaftlicher Produktion. Die gleichzeitige Verfremdung der technischen Be-
griffe — «laborierend» spielt auf die Entfremdung auch des Hervorbringens
von humaner Zukunft an — deutet an, wie die Kategorien ihre Entstehungs-
basis transzendieren und sich von ihrer 6konomisch zweckgebundenen Funk-
tion lgsen lassen. Die «Ideologiebefreiung der Kategorien» mul3 mit ihrer

256



Entwicklung Hand in Hand gehen. So zeigt z. B. «die angeblich inhaltslose
Leere des Kategorialen ... wie sehr dergleichen dem Tauschdenken ver-
haftet war». Ebenso werden auch theologisch-heilsgeschichtliche Kategorien
durchs Fragezeichen der Moglichkeit (« possibilis salutis») umfunktioniert.

Das Herausbringen der Kategorien wird von Bloch als ProzeB mit «Dre-
hungen» und «Hebungen» (ebenfalls eine Verfremdung mechanischer Be-
grifflichkeit) gezeichnet, einen Gang vom Innen ins Auflen und vom Frag-
ment ins Gelingen darstellend. Das erinnert ans Frithwerk « Geist der Utopie»
(1918), in dem schon der «Gang in die Welt» vorliegt, mit der «Selbst- und
Wirbegegnung» als Ende und Inhalt. Das Herausbringen dieses Zielinhalts
ist aber nicht garantiert! Auch darin macht sich Marx’ Hegelkritik geltend:
wie mit der Aufhebung der Entfremdung nicht auch die der Vergegenstiand-
lichung verbunden ist, so wird durch Drehung/Hebung des Gegenstandes das
Unmittelbare «noch keineswegs vermittelt, oft ganz im Gegenteil: es kann
gerade durch erstarrende Drehung génzlich entfremdet und verdinglicht
werden ».

Der Begriff' des Experiments halt also die objektive Ungarantiertheit der
Geschichte fest, jenen Schwebezustand in der Weltsache, den Bloch mit
seinem Entwurf einer «Ontologie des Noch-Nicht-Seins» in die philoso-
phische Diskussion gebracht hat. Im Kapitel der Transmissionskategorien
wird das am Zentralbegriff der Miglichkeit expliziert, der den Streit um
kausale oder teleologische Betrachtungsweise unterlduft: Ursachen haben ihre
notwendig eintreffenden Wirkungen, Zweckursachen befehlen vom fixen Ziel
her, Bedingungen hingegen «sind die sachhaften Voraussetzungen maglicher
Verwirklichung, die ohne eingreifendes Subjekt nicht zustande kommt».
Experiment bedeutet daher nicht bloB8e Verifikation bestehender Gesetze,
sondern die spezifische Seinsweise von Zukunft in der Gegenwart. Seine
Gesetze sind Tendenzen, deren Ziel noch in keiner Vorhandenheit steht —
es ist «latent».

Blochs Experimentbegriff wirft auch immanente Probleme auf: der Frage-
charakter des Weltprozesses und seine objektiv-reale Unentschiedenheit fiih-
ren zum Widerspruch von Offenheit (des Realen) und Geschlossenheit (des
philosophischen Systems). HEGEL hatte das geschichtliche Werden so in den
Begriff gebracht, dal3 er Geschichte mit dem Abschlul3 seines Systems ihrer
Zukunft beraubte. Blochs «Denken, das sich aufs Ungewordene in allen
Dingen . . . verstehen moéchte», lag das produktive Fragment stets niher als
ein System, das das Nicht-Identische der Wirklichkeit idealistisch kaschiert.
Kategorialbildungen sind fiir ihn daher «noch ungelungene, offen fortlau-
fende Versuche, die Daseinsweisen und Daseinsformen objektiv-real heraus-
zubringen, heraufzubringen».

Kategorien philosophischer Identititsforschung sind materialistisch dem-
nach nicht von ithrem Inhalt abziehbar, miissen mit ihm im Entstehen be-
griffen werden. Umso schirfer stellt sich darum das Problem des systemati-
schen Zusammenhangs der Kategorien im Geschichtsverlauf. Denn wiirden
sie, wie bei manchen Marxisten, nur als spezifische Denkformen der jeweiligen
gesellschaftlichen Verhéltnisse betrachtet, dann «héitte jede Epoche und
Gesellschaftsform ihre eigene Kategorienlehre, abgeschnitten vom Voran-

257



gang und vom Folgenden; Geschichte wire nicht ProzeB, sondern eine
mosaikhafte Zusammenfiigung in einem unverbundenen Nacheinander»
(B. ScamipT: Ernst Blochs Wirkung, Frankfurt/Main 1975). Wird aber das
invariant sich Durchhaltende der Kategorien mit Kant in ihrer transzen-
dentalen Funktion fiir das Erkennen gesehen, so erstarrt ihre Geschichte zur
«Kontinuitit» zeitloser Strukturen der Vernunft! Bloch 16st den Widerspruch
von Gleichbleibendem und historisch Variablem der Kategorien so auf, dal3
er das ihre gesellschaftliche Entstehungsbasis Ubersteigende, Weiterlaufende,
weil noch nicht Eingeloste als ihre Invariante (der Richtung) bestimmt. Das
«Experimentum Mundi» prisentiert daher einen sich erst herstellenden Zu-
sammenhang unfertiger Kategorialbildungen: ein offenes System.

Diese Offenheit «nach vorn», ins real ausstechende Wesen, darf nicht mit
der formalen Offenheit «nach allen Seiten» im Prinzip ausdefinierter Theo-
rien verwechselt werden. Blochs offenes System bleibt ein Paradox, reflektiert
es doch die widerspriichliche Wirklichkeit experimentalen «Noch-Nicht-
Seins».

Der utopische Bezug kann also auch nicht erst Sache des kategorialen
Denkens sein. Er entspricht vielmehr der «thelischen», willenhaft-intensiven
Struktur des Seienden: «nur das kann da sein, das auf mehr, als es schon ist,
sich versuchend bezieht»! Das thelisch treibende «DaB» des Existierens —
jenes origindre Nicht-Haben, das sich z. B. im «Hunger» als organischer
Grundausstattung des Menschen dullert — dieses «Dal3» strebt nach seinem
«Was» oder Wesen in mannigfaltigen Proben und Vermittlungsversuchen,
den vielen «Etwas». Diese bilden das Vernunftgemdfe, d. h. die «dem Ge-
danken zugéngliche Vermittlungs-Mitte» der prilogischen DaB3-Was-Dialek-
tik der Welt.

Kategorien formulieren nun begrifflich das «Wie» dieser Etwas-Briicken der
Materie, untersuchen die Vermittlungsversuche auf die Form ihres Werdens
(Zeit und Raum), die Art und Weise ihres Mittel-Zweck-Bezugs (Kausalitat,
Finalitit), auf herausgebrachten Inhalt in quantitativen und qualitativen
Gestalten und Gebietszusammenhangen moralischer, dsthetischer u. a. Art,
vor allem aber auf ihren identifizierenden und realisierenden Charakter.

Hatte Bloch schon im «Prinzip Hoffnung» die 11. Feuerbachthese Marx’
von der Veranderungsbediirftigkeit der Welt mit dem Begriff der «konkreten
Utopie» interpretiert, in dem Hoffnung als Affekt und als Wissen («Ten-
denzkunde») vereinigt sind, so werden nun mit dem von E. v. Hartmann
ibernommenen Begriffspaar des Thelischen und Logischen die kategorialen
Verhiltnisse der Welt insgesamt als Experiment, als Hinbildung zum « Theo-
rie-Praxis-Verhdlinis allerzentralster Art» erfaB3t. Praxis, von Haus aus etwas
Intensiv-Willensbestimmtes, wird im «metakategorialen» Sprung der letzten
Drehung/Hebung zum Akt der «logisch vermittelten Intensitat». Einheit von
Theorie und Praxis bedeutet bewuBtes Verwirklichen der unbewuBten Inten-
tionen und unbegriffenen Tendenzen, zuhéchst das Realisieren des zur Reali-
sierung treibenden thelischen « DaB»-AnstoBes in und auBer dem Menschen.

So reflektiert das «Experimentum Mundi» die Grundziige der gesell-
schaftlichen wie der natiirlichen Materie als « Herausbringen» von Frage zu
Praxis. Natur ist hierbei nicht tote Vergangenheit — kein «Riesenleichnam »,

258



auf dem das Leben nur noch gesellschaftlich weiterginge —, sie birgt in sich
vielmehr das entscheidende Zukunftsproblem: wird die Menschheit, wenn
sie sich zum Subjekt ihrer eigenen Geschichte gemacht hat, immer noch einer
fremden, «kopflosen» Natur gegeniiberstehen, die ihre Freiheitszwecke
schluBendlich tédlich durchkreuzt? Oder gibt es, ebenso hypothetisch, jen-
seits des passiven Objekts unserer Ausbeutung so etwas wie ein Subjekt der
Natur?

Bloch entreil3t das Natiirliche der konservativen Kulturkritik, die es zum
Argument von Unveranderlichkeit oder «organischer Gewachsenheit» mif3-
braucht. Indem er auf der Naturbasis aller gesellschaftlichen Moglichkeit —
z. B. der konkret-menschlichen Arbeit — insistiert, befreit er zugleich auch
diese von der Dominanz abstrakt (waren-)gesellschaftlicher Rationalitat.

Das Produktive, «Herausbringende», seines Materiebegriffs, innerhalb
dessen der Mensch keinen Fremdkorper mehr darstellt, hebt Bloch gern mit
seiner Wortwurzel «mater» hervor; gesprachsweise nannte er das Buch sogar
eine « Geschichtsphilosophie des Mutterleibs». Aber hat nicht schon Sokrates
seine Aufgabe mit der Hebammenkunst verglichen? Die geschichisphiloso-
phische Mdeutik des «Experimentum Mundi» wird jedenfalls mehr als nur
philosophiegeschichtliche Kinder gebdren helfen. Denn das Experiment in
der Welt, nicht blo3 im Labor, kennt andere Spielregeln als das alte «thea-
trum mundi» mit seiner Scheidung von Subjekt und Objekt, Zuschauern und
Akteuren: «Sein Vorhang geht auf, wenn wir selber dahinter treten»!

Beat Dietschy

Philosophie aktuell: Taschenbuchreihe zu Problemen von 6ffentlichem
Interesse, hg. von Helmut Holzhey, Hans Saner, Walther Ch. Zim-
merli, Basel/Stuttgart 1974fF.: Bd. 1: Wissenschaftskrise und Wis-
senschaftskritik, hg. W. Ch. Zimmerli (1974); Bd. 2: interdiszi-
plinir, hg. H. Holzhey (1974) ; Bd. 3: Wissenschaft/Wissenschaften,
hg. H. Holzhey (1974); Bd. 4: Gewissen?, hg. H. Holzhey (1975).

Seit den Tagen, da Sokrates die Philosophie revolutionierte, indem er sie —
nach dem berithmten Wort von Cicero — vom Himmel auf die Erde herab-
rief und in die Stidte und Hiuser einfiihrte, hat es an dhnlichen revolutio-
naren Unternehmen nicht gefehlt.

Der Ort, von dem die Philosophie herab- oder herbeigerufen wird und an
den sie sich scheinbar immer wieder aufs neue verfliichtigt, hat zwar in-
zwischen einen etwas prosaischeren Namen bekommen: es ist der Elfenbein-
turm, die Akademe, Stitte der Kontemplation und der weltfremden Theorie —
der ideologische Ort aller Punkte, die von der Wirklichkeit gleich weit ent-
fernt sind. Und die Wirklichkeit ist es, der man die Philosophie wieder zu-
fithren will. Uber das allerdings, was die Wirklichkeit nun eigentlich sei,
gehen die Ansichten der Revolutionédre auseinander, und die Wirklichkeit
des einen ist oft die Unwirklichkeit des andern. Liegt die wahre Wirklichkeit
in der konkreten Totalitit des biirgerlichen Staates, der ethisch-religiésen

259



Existenz des Einzelnen, den gesellschaftlich-okonomischen Verhéltnissen, der
sogenannten Lebenswelt oder in irgendeiner andern Form des In- oder Bei-
sich-seins?

Einer der neuesten Versuche einer Aktualisierung der Philosophie ist die
vom Schwabe-Verlag Basel/Stuttgart publizierte und von Helmut Holzhey,
Hans Saner und Walther Ch. Zimmerli herausgegebene Taschenbuchreihe
«Philosophie aktuell ». Mit dieser Reihe soll, wie es in der programmatischen
Erklirung der Herausgeber heil3t, «die Entfremdung zwischen Fachphilo-
sophie und Wissenschaft einerseits, zwischen ihnen und dem offentlichen
BewuBtsein andererseits im Hinblick auf die groBen Probleme und Aufgaben
der Zeit iberwunden werden». « Philosophie aktuell » mache es sich daher zur
Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit den philosophischen Richtungen
und im interdisziplindren Gesprach mit den Einzelwissenschaften, philoso-
phisch relevante Fragen, die in der Offentlichkeit diskutiert werden, auf eine
allgemein verstindliche Weise darzustellen, «mit dem Ziel, sie klarer und
scharfer zu fassen».

Voreingenommenheit nach der einen oder andern philosophischen Rich-
tung scheint man diesem Programm kaum nachsagen zu kénnen: Uber die
Aktualitat bestimmt nicht irgendein dubioser philosophischer Wirklichkeits-
begriff, sondern das jeweilige Interesse der sogenannten Offentlichkeit;
letztes Ziel ist nicht philosophische Indoktrination, sondern allgemein ver-
standliche und klare Fassung der Probleme. Die Philosophie als Journalist
und Zeitungskorrespondent? Warum eigentlich nicht! Ein junger Redakteur
der Rheinischen Zeitung namens Karl Marx hat dies schon vor mehr als
130 Jahren gefordert. Sein Postulat war freilich alles andere als vorausset-
zungslos. Es stand im Zeichen des omindsen Hegelschen Satzes «Philosophie
ist ithre Zeit in Gedanken erfal3t» und war mit der Erwartung verknuipft, daf3
man nur die Welt der Vorstellungen zu revolutionieren brauche und die
Wirklichkeit werde dann schon nachkommen. Verbergen sich vielleicht hin-
ter dem so bescheiden klingenden Programm der «Philosophie aktuell»
Voraussetzungen dhnlicher Art?

Der Gewinn, den sich die Herausgeber von ihrem Unternehmen fiir die
Philosophie erhoffen, ist - wie sich aus ihren «Leitgedanken» entnehmen
1aBt — recht hoch. Die geplante Aktualisierung wird zu einer Art Jungbrun-
nen fiir die Philosophie: «. .. durch erneute Inbesitznahme von langst ver-
loren geglaubtem Gebiet erfihrt sie eine echte Universalisierung. Mit der
Ausweitung ihres Bereiches geht eine grundlegende methodische Neube-
sinnung einher . . .» Weniger klar ist, was dabei fiir die Offentlichkeit, oder
besser, fiir den von der Reihe angesprochenen «kritisch-interessierten Zeitge-
nossen» herausspringen soll. Eines jedenfalls dirfe man nicht erwarten:
«konkrete Problemlésung als Handlungsrezepte». Eine gewisse Veranderung
im Reich der Vorstellungen halten die Herausgeber hingegen fiir unver-
meidlich. Die Entfremdung zwischen Philosophie und Offentlichkeit driicke
sich darin aus, dal auBerhalb der Universitit « Rumpfideologien, Reste
elitiren Bildungsdenkens, Handlungskonzepte und sprichworthafte Volks-
weisheit» die Funktion der Philosophie iibernommen haben. Es gelte daher,
die das offentliche BewuBtsein bestimmenden «Philosophien» namhaft zu

260



machen, indem man nach dem Boden frage, auf dem das jeweilige Problem
gewachsen sei, und nach seinen «konstitutiven Voraussetzungen », um sicht-
bar zu machen, ob es «den Charakter eines Vorurteils hat».

Der «Boden», auf dem diese Idee gewachsen ist, ist vertrauter Grund:
Entlarvung und Kritik von Vorurteilen, Idolen oder Ideologien, wie man
heute sagt, gehért zum Hauptgeschift jener Aufklirung im allgemeinsten
und besten Sinn des Wortes, die seit je die Philosophie begleitete und die in
dem nach ihr benannten Zeitalter zum eigentlichen Ziel der Philosophie
erklart wurde. Die «konstitutiven Voraussetzungen» dieser Idee sind aller-
dings im Verlaufe der Zeit etwas wackelig geworden, so unter anderem auch
die Hoffnung, daBl uns der unaufhaltsame Fortschritt mit jedem erkannten
Irrtum der Wahrheit naher bringen werde. Die Herausgeber von «Philo-
sophie aktuell» zeigen daher begreiflicherweise eine gewisse Verlegenheit in
bezug auf die Richtung, in der die durch ihr vorurteilskritisches Vorgehen
ausgeloste Ideenbewegung verlaufen wird. Ein Aufwirts oder Vorwérts
scheint es jedenfalls nicht zu sein, weit eher ein Seitwirts, denn: «In einer
solchen ,Philosophie der offentlichen Vorurteile® ist die Bereitschaft zur
Zuriicknahme von Positionen ebenso gro3 wie die zur Entdeckung neuer
Aufgaben.» Aber wird hier nicht stillschweigend von einem neuen Vorurteil
Gebrauch gemacht — dem Vorurteil, dal3 eine als Vorurteil erkannte Position
aufgegeben werden miisse? Wenn man Gadamer fiir einmal recht geben will,
gibt es jedoch nicht nur gefihrliche, sondern auch niitzliche, nicht nur
blinde, sondern auch hellsichtige Vorurteile. Und eines dieser niitzlichen
Vorurteile ist zweifellos der zum Gemeingut gewordene aufklirerische Ge-
danke, daB3 Einsicht, Klarheit und BewuBtheit der Verdunkelung und Ver-
nebelung — worin diese auch immer bestehen mag — vorzuziehen sei. Klarheit
und BewuBtheit aber kann nur geschaffen werden durch Information, Kon-
frontation, Analyse und Kritik — kurz, durch eben jene Art von Aufklarung,
welche die Herausgeber mit ihrer Reihe zu betreiben versuchen. Selbst der
boswilligste Kritiker wird darum — allen vorurteilskritischen Einwanden zum
Trotz — die neue Taschenbuchreihe von Schwabe vorbehaltlos begriien
koénnen, dies umso mehr, als es sich — zumindest im deutschen Sprachraum —
um das erste philosophische Unternehmen dieser Art handelt. In der aka-
demischen Welt moégen zwar da und dort skeptische Fragen laut werden wie
die, ob denn jede Reflexion auf Themen von éffentlichem Interesse auch schon
Philosophie und nicht schlicht Journalistik sei und welche Einsichten man in
diesem Bereich tiberhaupt von einer « Wissenschaft» erwarten diirfe, die sich
weder iiber besondere Erkenntnisquellen noch iiber allgemeingiiltige Metho-
den ausweisen kénne. Doch es spricht nicht gegen, sondern fiir die drei Her-
ausgeber, dal3 sie es wagten, mit den professionellen Vorstellungen dariiber,
was Philosophie sei und was sie alles tun und nicht tun kénne, zu brechen,
um — an neuen Gegenstinden — mit jener Devise Ernst zu machen, die zu
verneinen den Tod einer jeden Philosophie bedeuten wiirde: «Sapere aude!
Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!» Ob es ihnen jedoch
gelungen ist, die 6ffentliche Welt zur Philosophie und die Philosophie zur
Welt zu bringen, dies muB} fiir jeden Band der Reihe im besondern gepriift
werden.

261



Wenden wir uns zunichst den ersten drei, im Herbst 1974 erschienenen
Binden zu. Jeder Band ist nach demselben, fiir die gesamte Reihe verbind-
lichen Muster gegliedert: der verantwortliche Herausgeber skizziert in einem
Vorwort die Behandlung des Themas und weist den einzelnen Beitragen ihren
Ort zu. Fiunf bis sechs Autoren behandeln das Thema unter verschiedenen
Aspekten, und der Herausgeber faBt im Nachwort das Ergebnis der Diskus-
sion zusammen. Inhaltlich bilden die drei ersten Bande insofern eine Einheit,
als sie demselben Gegenstand gewidmet sind: dem Phinomen Wissenschatft.
Falls es iiberhaupt so etwas wie ein Offentliches Interesse gibt (eine weitere
stillschweigende Voraussetzung der Herausgeber), nimmt die Wissenschaft
darin zweifellos eine zentrale Stellung ein. Dies bedeutet aber keineswegs,
dalB3 das Interesse der Philosophie an der Wissenschaft und das der Wissen-
schaft an der Philosophie mit dem 6ffentlichen Interesse zusammenféllt. Bei
den von H. Holzhey besorgten Banden zwei («interdisziplinar») und drei
(«Wissenschaft/Wissenschaften») liegt jedenfalls der Verdacht nahe, dal3 die
Bewohner des Elfenbeinturms einmal mehr unter sich geblieben sind.

Die Beitrige zu diesen Banden gehen auf eine Ringvorlesung zuriick, die
im Wintersemester 1973/74 von der ETH und der Universitit Zirich zu
Problemen der interdisziplindren Zusammenarbeit, des Wissenschaftsver-
standnisses und der Wissenschaftstheorie veranstaltet worden ist. Der einzige
unmittelbare Offentlichkeitsbezug wird durch die — im Band «interdiszi-
plindr» enthaltenen — wissenschaftspolitischen Vortrage von R. Jochimsen,
U. HochstraBer und A. Cerletti geschaffen: Staat und Gesellschaft erwarten
von der Wissenschaft einen Beitrag zur Bewiltigung der dringlichsten Pro-
bleme der Gegenwart wie Energieproduktion, Umweltschutz, Gesundheits-
wesen und Verkehr, aber keine der unzahligen, durch esoterischen Fach-
jargon von einander abgeschlossenen Teil- und Spezialdisziplinen will sich
fur diese Probleme zustindig erklaren. Daher der Ruf nach einer problem-
orientierten Forschung, welche die historisch gewachsenen und zumeist will-
kirlichen Fachgrenzen durchbricht und auf der Zusammenarbeit aller er-
forderlichen Disziplinen beruht. Die Wissenschaftspolitiker lassen auch keinen
Zweifel daran aufkommen, dal eine von privaten und 6ffentlichen Geldern
lebende Wissenschaft diese Forderung auf die Dauer schwerlich iiberhéren
kann. Der sich hier anbahnende Konflikt zwischen offentlichem Interesse
und dem verbrieften Autonomieanspruch der Wissenschaft — die Lebensfrage
fur beide Parteien — klingt jedoch nur noch am Rande an.

H. Holzhey scheint zwar der Ansicht zu sein, der Beitrag von H.-G. Ga-
damer sei eine Antwort auf diese Frage, denn Wissenschaftstheorie, wie sie
Gadamer in seinem Vortrag verstehe, habe die Aufgabe, den Sinn von Wis-
senschaft im Ganzen unseres Daseins zu reflektieren (S. 124f.). Dies mag
wohl zutreffen, aber philosophische Sinnbestimmungen wie die von Gada-
mer — Sinn der Wissenschaft sei die (im interdisziplinaren Gesprich sich
erncut realisierende) universale Gespriachsgemeinschaft im Medium der
praktischen Vernunft — diirften — angesichts der harten wissenschaftspoliti-
schen Fragen: Wie weit soll Wissenschaft kontrolliert werden? durch wen?
nach welchen Kriterien? — kaum als besonders erleuchtend empfunden wer-
den. Die restlichen Beitrage des Bandes «interdisziplinar» schlieBlich fiihren,

262



der ihnen gestellten Aufgabe gemal, in vollig anderer Richtung. W. Traupel,
E. Hadorn und M. von Cranach beschiaftigen sich mit den Schwierigkeiten,
welche der interdisziplindren Arbeit im Wege liegen — Sprachbarrieren,
Hegemonieanspriiche bestimmter Wissenschaften, Hemmnisse psychologi-
scher und organisatorischer Art, Furcht vor Dilettantismus und Ideologi-
sierung der Wissenschaft usw. —, und skizzieren mogliche Wege, solche
Probleme zu l6sen.

Ein spezieller Aspekt der interdisziplindren Zusammenarbeit kommt, nach
der Erklarung des Herausgebers, im Band «Wissenschaft/Wissenschaften»
zur Sprache: durch eine Riickbesinnung auf das Wesen und die Methodik
der einzelnen Wissenschaften soll zugleich die Frage geklart werden, wie weit
wissenschafts-theoretische Uberlegungen der interdiszipliniren Zusammen-
arbeit forderlich sein kénnen.

E. Stroker verfolgt in ihrem einleitenden Vortrag den Verlauf der wissen-
schaftstheoretischen Diskussion iiber das Problem der Giltigkeit wissen-
schaftlicher Aussagen; W. Stegmiillers philosophisch hoch interessanter, aber
vermutlich schon zu technischer Vortrag gilt der aktuellen wissenschafis-
theoretischen Frage, warum wissenschaftliche Theorien in ihrem Kern gegen
alle Falsifikationsversuche immun sein miissen, und in den Beitriagen von
H. Kleinewefers, H. Schiappi, Ch. Scharfetter, H. Zuber und W. Traupel
werden die Sozial- und Geschichtswissenschaften, Medizin, Biologie und die
technischen Wissenschaften teils vorgestellt, teils kritisch auf ihr Methoden-
verstandnis hin iiberpriift. Alle diese Beitrage sind jedoch mit dem Thema der
Interdisziplinaritit mehr als nur lose verkniipft, und Probleme von 6ffent-
lichem Interesse wird man in ihnen schon gar nicht erst suchen wollen. Der
Band ist dafiir eine vorziigliche Informationsquelle — nicht fiir wissenschaft-
liche Information, sondern — was oft notiger ist — fiir Information iiber
Wissenschaft. Indirekt wird dabei auch die Bedeutung der Philosophie fiir die
Wissenschaften ersichtlich. Gewisse Einzelwissenschaften wie etwa die Medi-
zin oder die Physik scheinen zwar, sei es auf Grund ihrer Aufgabe oder ihres
unbestrittenen Erfolges, keiner besondern philosophischen Reflexion mehr zu
bediirfen, und nur wo Methodenstreitigkeiten, wie in den Geschichts- und
Gesellschaftswissenschaften, zur Tagesordnung gehoren, ergeht zuweilen der
Ruf nach dem klarenden Wort des Philosophen. Die von einzelnen Autoren
des Bandes offen eingestandene Unzustiandigkeit des Wissenschaftlers, wenn
es nicht darum geht, Wissenschaft zu treiben, sondern zu sagen, worin das
Treiben der Wissenschaft besteht, weist jedoch noch auf eine andere Rolle
der Philosophie hin: indem sie die wissenschaftliche Praxis zu durchleuchten
versucht, iibernimmt sie gegeniiber der Wissenschaft dieselbe Aufgabe wie
etwa die Kunstkritik gegeniiber der Kunst: sie wird zur Vermittlerin zwischen
ihr und der Offentlichkeit.

Fir die Begegnung zwischen Philosophie und Offentlichkeit am meist-
versprechendsten ist zweifellos der von W. Ch. Zimmerli herausgegebene
erste Band zum Thema «Wissenschaftskrise und Wissenschaftskritik». Der
Unterschied zu den beiden andern Binden ist schon in der Sprache fithlbar:
da alle Beitrdge des Bandes im Hinblick auf das Programm der Reihe ge-
schrieben wurden, bemiihten sich die meisten Autoren, allen voran der Her-

263



ausgeber, um faBliche, klare und oft zupackende Formulierungen. Doch
worin besteht die im Titel angesprochene Krise der Wissenschaft? und worin
die Therapie, welche die zu Wort kommenden philosophischen Kritiker zu
empfehlen haben?

Uber die Symptome der Krise sind sich alle Autoren des Bandes einig.
Die Wissenschaft, die uns Natur, Gesellschaft und Geschichte vertraut machen
soll, ist uns, nach den Worten von Zimmerli, «durch ihre hohe Spezialisie-
rung, ihr exklusives Vokabular, ihr gewichtiges Gehaben», unvertraut und
fremd geworden (S. 122). Auch tiber das Wesen der Krise besteht, trotz
unterschiedlichster Erklarung ihrer Ursache, weitgehend Einigkeit. Die Wis-
senschaft, insbesondere die Naturwissenschaft, ist allzu selbstherrlich und all-
zu michtig geworden. Mit einem pittoresken Bild des Herausgebers ausge-
driickt: die treue Magd des Menschen, «die ihm in den letzten Jahrhunder-
ten taglich neue Wunder bescherte», hat «sich insgeheim zum Haustyrannen
entwickelt» (S. 7). Das erklarte therapeutische Ziel besteht daher darin, den
Wissenschaftlern soziale Verantwortung beizubringen und ihnen die Grenzen
ihres Tuns bewuBt zu machen, damit sie wieder jene Demut und Selbst-
bescheidenheit erlernen, die — wie der instruktive Artikel von D. von Engel-
hardt zeigt — den Entwicklungsgang der neuzeitlichen Naturwissenschaften
von ihren Anfingen an begleitet hat.

Aber liegt die Krise der Wissenschaft tatsiachlich in ihrer Selbstherrlichkeit
und Autonomie? Gewisse, in dem Band mit keinem Wort erwihnte Tat-
sachen wie etwa die Existenz des sogenannten militdrisch-industriellen Kom-
plexes und der industrialisierten Wissenschaft, in der gegen zwei Drittel aller
Forschungsvorhaben durchgefiihrt werden, sprechen eine andere Sprache.
In dieselbe Richtung weist letztlich auch die von den beiden Bandautoren
J. Kluver und H. Kimmerle im Anschluf3 an Marcuse, Habermas und Sohn-
Rethel gegebene Erkliarung fiir die angeblich zu groBBe Autonomie der Wis-
senschaft: Die Wissenschaft habe sich nur darum frei entfalten kénnen, weil
ihre Interessen «und die Interessen der aufkommenden Industriegesellschaft
miteinander konform waren». Diese Konformitiat habe jedoch die Wissen-
schaft in eine «nicht bewul3t gewordene Abhingigkeit von der sich ausbil-
denden birgerlichen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung gebracht»
(S. 53). Von daher gesehen ist sie also eher einer botmaBig gewordenen
Konigin als einer tyrannisch gewordenen Magd vergleichbar. Doch mit
welchem Bild man auch hinken mag, eine etwas grindlichere Diagnose der
Wissenschaftskrise wire in jedem Fall forderlich gewesen. Ist Wissenschaft
zweifelhaft geworden durch das, was sie tut, oder durch die Umstinde, unter
denen sie es tut? (Eine an sich harmlose Tatigkeit wie das Anziinden eines
Streichholzes kann ndmlich — in den entsprechenden Umstinden, etwa in
einem Pulvermagazin — katastrophale Folgen haben.)

Wenn es blo3 an den Umstinden liegt — und vieles deutet darauf hin —,
dann mufl der Hebel eher bei jenen Kriften angesetzt werden, die Umstande
zu machen pflegen, und die Wissenschaftler sind hochstens dafiir verantwort-
lich zu machen, daf sie sich die Umstinde nicht genauer angesehen haben,
unter denen sie ihrer Wissenschaft nachgingen. Wenn es hingegen an der
Wissenschaft selbst liegt — was offenbar die meisten Autoren der «Wissen-

264



schaftskrise» angenommen haben —, dann bliebe immer noch abzukliren,
inwiefern dem so ist. Liegt es an den Idealen und Zielen der Wissenschaft
selbst oder bloB an deren Verstindnis? Oder hat man zwar ein richtiges Ver-
stindnis, aber eine falsche Praxis? Falls die Wissenschaft aber nicht nur
anders interpretiert, sondern gedndert werden soll, wer befindet dann tiber
ihre Anderung? Die von H. Kimmerle in den Mittelpunkt geschobenen
Geisteswissenschaften? Oder die von K. WeiBhaupt geforderte (und bis auf
weitere Sicht inexistente) wissenschaftliche Wissenschaftsethik? Eine solche
Losung kidme der Austreibung des Teufels durch den Beelzebub gleich.
W. Zimmerli hat darum sicher nicht unrecht, wenn er in seinem eigenen
Artikel alle diese Vorschlige als nicht realisierbar ablehnt. Sein Gegenvor-
schlag hingegen, bevor man zur Aktion schreite, sei zunachst eine zusammen-
hangende wissenschaftskritische Theorie auszuarbeiten, ist eine ebenso ver-
heiBungsvolle Antwort auf die anstehenden Probleme wie der Ruf eines
Politikers nach der Bildung neuer Kommissionen. Wissenschaftskritische
Theorien — sofern sie nicht schon existieren — sind zwar tatsichlich notig,
aber nicht, wie Zimmerli glaubt, um «demokratische Entscheidungsprozesse
in Gang zu bringen» (S. 129) (was ohnehin ein Unding wire, denn demo-
kratische Entscheidungen — im Gegensatz zu den von Experten gefillten
technokratischen Entscheidungen — sind gerade dort erforderlich, wo es keine
«zusammenhingende Theorie», sondern eine Pluralitit von Meinungen
gibt), sondern um auszumachen, worin nun eigentlich die Krise der Wissen-
schaft besteht, welche Bereiche der Wissenschaft oder der wissenschaftlich
relevanten Komplexe unter Kontrolle gebracht werden missen, welche
Instanzen diese Kontrolle iibernehmen und auf welche Weise sie sie ausiiben
sollen. Mit einem Wort: die gesuchte Theorie sollte eben jene Fragen be-
antworten, die im zweiten und dritten Band von «Philosophie aktuell»
angeriihrt und im ersten als bereits beantwortet betrachtet werden.

In der Zwischenzeit diirfte gegeniiber der Wissenschaft jene Haltung am
angemessensten sein, die P. Feyerabend in seinem erfrischenden Beitrag zum
ersten Band zum Ausdruck gebracht hat: Schlu3 endlich mit dem Mérchen
einer unfehlbaren und iiber allen Parteien und Ideologien thronenden Wissen-
schaft, Schlu8 mit allen Einschiichterungsversuchen im Mantel der soge-
nannten wissenschaftlichen Erkenntnis! Diese Haltung darf freilich nicht zu
der von Feyerabend propagierten Radikallosung fithren — drastische Reduk-
tion der offentlichen Aufwendungen fiir die Wissenschaft und Entzug aller
ihrer Privilegien durch strikte Trennung zwischen Staat und wissenschaftli-
chen Institutionen —; denn damit lieferte man die Wissenschaft vollends eben
jenen Michten aus, die sie schon heute bedrohen. Aber sie ist heilsam tiber-
all dort, wo Wissenschaft gegen die Rechte und Interessen von Menschen
eingesetzt wird, etwa um das Veranderbare als unverinderbar, das Vermeid-
bare als notwendig und das Bedrohliche als harmlos darzustellen. Jeder
Versuch, die Offentlichkeit gegeniiber der Wissenschaft zu sensibilisieren, ist
daher zu begriien. Umso bedauerlicher ist es, dal3 die dem Thema Wissen-
schaft gewidmeten Binde von «Philosophie aktuell» kaum dazu angetan
sind, viel zu dieser Sensibilisierung beizutragen.

265



Nicht jeder ist unmittelbar in der Lage, dariiber zu befinden, was Wissen-
schaft tun oder sein soll, aber keiner wird sich der Frage entziehen kénnen,
was er selbst zu tun habe. Es ist daher zweifellos im Interesse eines jeden,
Aufschlull dariiber zu erhalten, was es mit jener Autoritidt auf sich hat, die
angeblich in letzter Instanz tiiber unser Tun und Lassen entscheidet: das Ge-
wissen. Und das allgemeine Interesse wird zum offentlichen, wenn — wie etwa
im Fall der Militardienstverweigerung oder der Euthanasie — das Gewissen
des einzelnen mit den Normen der Gesellschaft und den Gesetzen des Staates
in Konflikt gerat. Der erste Band von «Philosophie aktuell», der dem Pro-
gramm der Reihe thematisch voll zu entsprechen scheint, ist denn auch der
1975 erschienene, von H. Holzhey besorgte Band «Gewissen?». Prifen wir,
wie weit es ihm und seinen Autoren gelungen ist, das Problem des Gewissens
«klarer und schirfer zu fassen».

Der als Einfithrung an sich geschickt gewiahlte erste Beitrag, das von
W. Weischedel verfalite Gespriach zwischen einem Fragenden, einer Marxi-
stin, einem Nihilisten und einem Christen iiber Verantwortung und Gewissen,
fuhrt unmittelbar in die Problematik des Gewissens ein. Leider ist in diesem
Gespriach zwar sehr viel von dem Gewissen und den verschiedenartigen
Begriindungen seiner Forderungen die Rede — es ist Gottes Wille, es ist das,
was die Gesellschaft gebietet, es ist eine Illusion —, aber #@ber das Gewissen
wird so viel wie nichts gesagt. Die erforderliche Analyse und die sich aus ihr
ergebenden Fragen — was ist der Ursprung der sich im Gewissen aussprechen-
den, scheinbar unfehlbaren Einsicht? soll man ihr folgen? 1408t sie sich recht-
fertigen? — bleiben dem Leser iiberlassen. Doch nur wer diese Fragen stellt,
wird auch — mit einigem Gliick = die reichlich disparaten, mitunter recht
verwirrenden und, so wie sie dastehen, in ihrer Funktion nicht eben durch-
sichtigen Beitrage von S. Goeppert, F. Oser, G. K. Mainberger, E. Holenstein
und R. Marten als eine mogliche Antwort verstehen kdénnen.

Der Theologe Mainberger ergeht sich in einer traurig-schonen Mytho-
poese des Gewissens: Das Gewissen ist das Organ des Gottlichen in dem von
den Gottern getrennten und auf sich selbst gestellten Menschen. Wie alles
Gottliche ist es ein Erstes und Hochstes, hinter das man nicht zuriickgehen
kann, aber weil die Gotter nicht mehr unmittelbar und in «direkter Offen-
barung» zu uns sprechen, ist seine GewiBheit eine tauschende Illusion. Ohne
Gewissen konnen wir nicht handeln, aber das Gewissen bewahrt uns nicht vor
Verfehlung und Schuld. In der reuigen Anerkennung unserer Fehlbarkeit
und in der heitern GewiBheit der gottlichen Vergebung kénnen wir uns
jedoch in einer weltweiten Gemeinschaft zusammenfinden.

Von niherliegenden Urspriingen des Gewissens, dafiir aber in einem umso
tibleren Jargon, handelt der Psychoanalytiker S. Goeppert. Er skizziert die
psychoanalytische Theorie von der Entstehung und Funktion des Gewissens
auf Grund der Beziehung zwischen Eltern und Kind in den ersten Lebens-
jahren, oder, etwas allgemeiner und in der wissenschaftlichen Hochsprache
ausgedriickt, unter «Beriicksichtigung der wechselseitigen Beeinflussung von
Individuen hinsichtlich ihres Handelns mittels zwischenmenschlicher Kom-
munikation» (S. 52). Nicht nur fiir den Theologen, sondern auch fiir den
Analytiker gehort es offenbar zur Natur des Menschen, ein Gewissen zu haben,

266



und die Frage ist fur ihn nicht, ob man dem Gewissen folgen soll, sondern ob
man — sel es von selbst oder dann mit Hilfe des Analytikers — die fiir die
«spéate genitale Phase» charakteristische Entwicklungsstufe des Gewissens,
das sogenannte «autonome Gewissen», erreicht, das «sich zwar fest an
den Prinzipien der in einer bestimmten Gemeinschaft allgemein ver-
bindlichen praktischen Moral» orientiert, aber diese «nicht mehr zwangs-
haft-absolut verstiarkt», sondern «relativ frei und situationsbezogen» an-
wendet (S. 62).

Wenn wir dem Gewissen nicht entgehen kénnen, miissen wir lernen, mit
ihm zu leben. Die padagogische Anleitung dazu versucht F. Oser zu geben.
Anscheinend gibt es fiir Oser jedoch nur eine Art von Gewissen, namlich das
schlechte. Gewissensbildung, wie er sie versteht, besteht jedenfalls nicht
darin, die Einsicht in das, was zu tun oder zu lassen sei, zu scharfen, sondern
ein adiquates Schuldgefiihl und SchuldbewuBtsein zu entwickeln, die Schii-
ler mit den Formen der «Schuldaufarbeitung» wie «Reue, Umkehr und
Wiedergutmachung» vertraut zu machen und «,Pline’ zum Ausgleich der
Schuldsituation (Schuldiibertragung, Schuldtilgung, Schuldbekennen usw.)
zu entwerfen» (S. 84). Wer aber nicht von dem theologischen Gedanken be-
sessen ist, daB3 wir schuldig werden miissen, was wir auch immer tun, findet
vermutlich wenig Geschmack an dieser Kultivation des schlechten Gewissens.
Ihn interessiert das schlechte Gewissen hochstens insofern, als es dazu ver-
helfen kann, in Zukunft keines mehr zu haben. Das SchuldbewuBtsein kann
schon darum nicht der primare Aspekt des Gewissens sein, weil jede Schuld-
erkenntnis ein Wissen dariiber voraussetzt, wie man richtigerweise hitte
handeln sollen und wie man demzufolge in einer kiinftigen, vergleichbaren
Situation handeln miilte. Die wesentliche und auch padagogisch entschei-
dende Frage ist und bleibt daher, ob das Gewissen tatsichlich die Instanz
sein konne, die iiber moralisch Richtig und Falsch entscheidet.

Eine klare Antwort auf diese Frage in einer — zur Abwechslung — bemer-
kenswert klaren Sprache gibt der Beitrag von E. Holenstein: Das Gewissen
im Sinne einer «aulBlerrationalen Instanz, die vermeintlich eine spontane
GewiBheit dariiber hat, ob eine Handlung gut oder schlecht ist», ist eine
Illusion (S. 109). Die Eingebungen des Gewissens konnen zwar bei der Suche
nach giiltigen moralischen Prinzipien einen gewissen heuristischen Wert
haben, aber iiber die Giiltigkeit dieser Eingebungen hat allein die Vernunft
zu entscheiden. Wie eine verniinftige Begriindung moralischer Urteile aus-
zusehen hitte, wird von Holenstein allerdings bloB angedeutet. Sie muf3 in
Form einer intersubjektiven Diskussion aller Betroffenen erfolgen, aber falls
sich dabei gewisse Wertgegensitze als uniiberbriickbar erweisen, bleibt nur
noch ein argumentum ad hominem, etwa indem man dem Verfechter
einer bestimmten moralischen Position zeigt, daB diese Konsequenzen
hat, die mit andern, von ihm schon zugestandenen Prinzipien unverein-
bar sind.

An eben diesem Punkt setzt der philosophische « Versuch» von R. Marten
an: Jedes Argument hat die Form eines « wenn-dann», aber ob man das erste
«wenn» (z. B. gut ist, was der Erhaltung des Lebens dient) setzen soll oder
nicht, 148t sich durch Vernunft nicht entscheiden. Die Vernunft sagt mir

267

18 Studia Philosophica XXXVI



bloB, daB ich, falls ich das «wenn» setze, auch das «dann» zu akzeptieren
habe. Nicht die Vernunft also, sondern diese letzte Entscheidung sei das, was
das Gewissen ausmache. Martens Ausfithrungen dariiber, was dieses Letzte
nun eigentlich sei, sind freilich — nicht zuletzt auf Grund seiner verwirrenden
ad hoc-Terminologie —recht dunkel. Gewissen hat irgend etwas mit « Selbst-
bejahung» und «selbstgegénntem Leben» zu tun, und diese «Selbstbejahung
in ihrer mitwisserschaftlichen Wiederholung ist einfache, unumgingliche,
mafstibliche Humanitiat» (S. 126). Eine mogliche Deutung dieses unauslot-
baren Tiefsinns ist wohl die: Gewisse Prinzipien haben wir darum und nur
darum, weil wir die Menschen sind, die wir sind, nicht in dem Sinn, dal3 man
aus der Natur unserer Person deduzieren konnte, welche Prinzipien wir zu
wihlen haben — dies verstieBe gegen Humes Gesetz —, sondern umgekehrt:
aus den Prinzipien 148t sich erschlieBen, welche Art von Mensch wir sind:
Prinzipien dieser und dieser Art haben hei3t ein Mensch von dieser und
dieser Art sein. Jede Entscheidung auf Grund dieser Prinzipien ist daher
zugleich eine erneute Zustimmung zu dem, was wir sind.

Diese Einsicht sagt jedoch nichts dariiber aus, wie man entscheiden soll.
Wollte man aus ihr irgendeine Handlungsmaxime ableiten, so endete man
bestenfalls mit dem existentialistischen Aufruf zur Selbstverwirklichung und
zur Entscheidung um ihrer selbst willen — eine Position, von der sich Marten
ausdriicklich abhebt. Selbst wenn es also zutrifft, daB3 man nie auf Grund der
Vernunft entscheidet, so 14t sich anderseits — wie Marten selbst einraumt
(vgl. S. 136fF.) — nicht bestreiten, dafl man auf Vernunft nicht verzichten
kann. Die Differenz zwischen Holenstein und Marten ist letztlich eine rein
verbale: Soll man auch dann von Gewissen sprechen, wenn die Vernunft —
wie in Martens Lieblingsbeispiel, der Identifikation des einzelnen mit seiner
Liebe zu einem andern — an der Entscheidung nicht beteiligt ist, oder ist
die Begriindbarkeit einer Entscheidung eine notwendige Bedingung dafiir,
daf} sie als Gewissensentscheidung bezeichnet werden kann.

Eine Entscheidung in dieser verbalen Frage hat weitreichende Folgen —
Folgen von offentlichem Interesse. Dies wird exemplarisch am Problem der
Gewissensfreiheit und akut in kontroversen Fragen wie Militardienstverwei-
gerung und Euthanasie. Von hier aus hitte sich daher leicht eine Briicke
schlagen lassen zu den restlichen und wohl substantiellsten Beitriagen des
Bandes: E. Mocks juristischem und rechtsphilosophischen Artikel tiber Ge-
wissensfreiheit im Rechtsstaat und H. Saners Plidoyer fiir einen Militdr-
dienstverweigerer.

Wie aus Mocks Beitrag zu entnehmen ist, kann in der rechtlichen Praxis
Verniinftigkeit nicht als notwendige Bedingung des Gewissens betrachtet
werden. Dies hat vornehmlich historische Griinde: Mit der im 17. Jahrhun-
dert erfolgenden Trennung von Recht und Moral ist die seit der Antike be-
stehende Verkniipfung zwischen Gewissen und natiirlichem (im Recht sich
spiegelnden) Gesetz zerrissen und die Idee eines umfassenden und allge-
meingiiltigen Wertkosmos unmoglich geworden. Aus dem Gewissen spricht
nicht mehr ein universales Gesetz, sondern die Individualitit der Person; es
ist, wie Mock formuliert, die «Spezifikation einer allgemeinen Anlage des Menschen,
Sollensforderungen zu erleben und sich so zu verwirklichen, sich selbst darzustellen»

268



(S. 40). Gewissensfreiheit als Rechtsnorm berechtigt jeden, sich selbst im
Gewissen zur Darstellung zu bringen, und sie verpflichtet anderseits den
Gesetzgeber, «von sich aus Regelungen so zu treffen, daff Gewissenspositionen
Einzelner oder von Gruppen nicht verletzt werden, sofern Alternativen dafiir tragbar
und verfiigbar sind» (S. 49f.). Die eigentlich brennenden und von Mock
nicht mehr gestellten Fragen beginnen allerdings mit diesem «sofern»: Wann
ist eine Alternative noch tragbar? Und wie ist der Konflikt zwischen Gewissen
und Gesetz zu losen, wenn keine rechtlichen Alternativen zur Verfiigung
stehen?

Saners Pladoyer fiir einen Militdrdienstverweigerer aus politischen Griin-
den liest sich wie eine aktuelle Ergidnzung zu Mocks Beitrag: Wenn der Staat
nicht dariiber befinden kann, ob ein Gewissensanspruch verniinftig und legi-
tim sei oder nicht, dann kann er das Gewissen auch nicht — wie in der schwei-
zerischen Militargerichtspraxis allgemein tblich — auf ethisch-religiose
Griinde beschrianken. Politische Grinde, die von den Konsequenzen unseres
Handelns her argumentieren, sind ebenso Gewissensgriinde wie die Berufung
auf absolute, autoritativ gesetzte und nicht mehr weiter begriindbare Prin-
zipien wie «Du sollst nicht téten». Mit andern Worten also: Wenn Verniinf-
tigkeit schon nicht notwendige Bedingung des Gewissens ist, so darf sie zu-
mindest nicht von ihm ausgeschlossen werden.

Trotz dieser aktuellen Beziige, einiger interessanter Ansiatze und des viel-
versprechenden Themas kann man, aufs Ganze gesehen, auch vom Band
«Gewissen?» nicht sagen, dal3 er den Anspruch von «Philosophie aktuell»
auf iiberzeugende Weise eingelost hitte. Nach dem Grund dafiir braucht man
auch bei diesem Band nicht lange zu suchen: wenn die Philosophie zur
Offentlichkeit gebracht werden soll, dann muf3 man sich zunzchst und vor
allem mit dem auseinandersetzen, was die Offentlichkeit wirklich bewegt,
oder zumindest darlegen, warum das, was die Philosophie zu sagen hat, fiir
sie bewegend sein sollte. Doch genau dies wurde nicht geleistet. Der Offent-
lichkeitsbezug erschépft sich bestenfalls darin, daB man sich aus der 6ffent-
lichen Diskussion ein Stichwort geben 148t, ein wenig dariiber risoniert, was
damit wohl gemeint sein kénnte, und sich dann nach Leuten umsieht, von
denen man vermutet, daf3 sie auch «etwas» zum Thema beizutragen hitten.
Das Ergebnis ist ein Sammelsurium von diversen und nur selten miteinander
in Beziehung gesetzten Theorien, Theorieentwiirfen oder programmatischen
Erklarungen, deren Mangel an Aktualitit auch dann nicht mehr zu be-
heben ist, wenn der Herausgeber, wie etwa Holzhey im Nachwort zu «Ge-
wissen?», an alltagssprachliches Vorwissen zu erinnern versucht. Im Eifer
der Entwicklung neuer und oft nicht ebenso neuer Theorien scheint man ver-
gessen zu haben, was nun eigentlich gefragt ist — falls iiberhaupt etwas ge-
fragt ist.

Die von Cicero gerithmte sokratische Revolution der Philosophie bestand
bekanntlich darin, daB3 Sokrates sich unter die Leute mischte und ihnen —
Fragen stellte. Ein wenig mehr von dieser sokratischen Bescheidenheit und
ein wenig mehr Ginge unter die Leute wire den Herausgebern von «Philo-
sophie aktuell» sicher nicht abtraglich. Kleine, bescheidene, aber dafiir umso
prazisere Fragen wiirden dann vermutlich auch ihre Autoren zwingen, klare,

269



kommunikable und vor allem disputable Antworten zu geben. Also nicht:
«Wissenschaftskrise, und was fallt dir dazu ein?», sondern — zum Beispiel —
«Soll oder darf der Staat den Wissenschaften vorschreiben, was sie zu erfor-
schen haben?»; nicht: «Gewissen? oder soll man sich aus dem Gewissen ein
Gewissen machen?», sondern — zum Beispiel — «Ist es mit dem Recht auf
Gewissensfreiheit vereinbar, dal3 Biirger bestraft werden, die von diesem Recht
Gebrauch machen?» Von den angekiindigten oder bereits in Erscheinung
begriffenen Binden scheinen immerhin zwei Titel hinreichend prizis, um
auch aktuell sein zu kénnen: «Euthanasie, Zur Frage von Leben- und Ster-
benlassen» und «Die ,wahren‘ Bediirfnisse oder: wissen wir, was wir brau-
chen?». An ihnen wird sich erweisen, was «Philosophie aktuell» zu leisten

vermag. Anton Hiigli

J.-Claude Piguet, La connaissance de ['individuel et la logique du réalisme.
Neuchatel 1975, §§ numérotés de 0000 a 9239, résumé et index.

Cet ouvrage considérable est écrit avec humour. Je ne parle pas seulement
des exemples savoureux comme les machines a faire des phrases, ou des plai-
santeries et anecdotes qui émaillent le texte. Voyez déja la numérotation des
paragraphes: 0100, 0101, 0102, etc. Au demeurant fort commode, elle donne
une impression de sécurité scientifique, méthodologique et machinale, un air
up-to-date, qui sont aux antipodes des intentions de I'auteur.

Jean-Claude Piguet est a la recherche d’une logique (qui n’en est pas une)
au service d’une connaissance (qui en est une) portant sur la réalité concréte,
appelée individuel ou totalité interne. L’humour voile, et dévoile, la passion:
c’est une recherche acharnée, qui est loin d’étre terminée, mais qui recom-
mence sans cesse, refaisant les mémes pistes, parfois en sens contraire, ou en
frayant de nouvelles, dévoilant des impasses, revenant aux carrefours: le
chateau de Kafka, mais avec des chambres parfaitement éclairées, et numé-
rotées...

Certitude qu’il y a quelque chose, qui nous échappe encore, et qui est
pourtant vital. Il y a quelque chose: nous le savons par la délectation esthé-
tique, ’expérience-choc, la contemplation silencieuse: évidente présence de
I’ceuvre d’art, de la naissance et de la mort, du Dieu incarné en Jésus-Christ.

Une présence évidente n’est pas une connaissance. L’expérience de la
présence conduit au monisme ontologique, la connaissance implique un
dualisme épistémologique.

A la suite de la phénoménologie, Piguet affirme, dans 'ordre de [’étre,
I'identité de la chose méme avec la conscience de la chose: la symphonie
n’existe que jouée et interprétée, la valeur n’existe qu’'incarnée dans une
recherche qui la promeut ou la reconnait (1471). Cela ne signifie pas une
réduction idéaliste de I’étre a des contenus de conscience. Piguet me semble
ici plus proche de Scheler que de Husserl: Scheler insistait sur 'intentionalité
comprise comme relation de la conscience a ce qu’elle n’est pas, comme parti-
cipation a l’autre que soi, participation qui le maintient dans son altérité.

270



Par ailleurs, ce «monisme» me semble s’appuyer sur une expérience
analogue a celle des mystiques: I’Autre (chose ou Etre) se dévoile, se rend
présent a ma conscience; don et incarnation, du cété de ’objet, correspon-
dent a Pouverture et a la réceptivité du sujet.

Mais, dans 'ordre de la connaissance, il faut poser la différence entre 1’objet
concret, total, donné a la conscience, d’une part, et la pensée ainsi que le
langage, d’autre part. Ici, Piguet parait tenir compte des développements
récents de la théorie de la connaissance, et particulierement de I’étude dé-
finitive de Tarski sur la conception sémantique de la vérité: la vérité n’est
possible que comme relation entre des énoncés et des choses désignées par
ces énoncés; elle présuppose donc la dissociation de deux ordres. Autrement
dit, il ne peut y avoir connaissance que si la pensée formulée indique quelque
chose qui n’est ni dans la pensée ni dans la formulation.

Pourquoi vouloir ajouter une connaissance a la présence muette et in-
déniable de la chose méme? Autant demander: pourquoi des philosophes?
Toujours le philosophe, avide de connaitre autre chose que le général et
I’abstrait, s’est méfié des illusions possibles d’une prétendue connaissance de
P'individuel concret. D’ou le besoin d’'un «contréle», comme dit Piguet. Le
mysticisme sans méthode a souvent versé dans l’extravagance, et I’hermé-
neutique sans méthode, dans le galimatias.

Il y a, en plus, un motif actuel de se lancer dans une telle entreprise: notre
civilisation vit dans «l’oubli de ’Etre»: elle ne voit plus les réalités indivi-
duelles ni les valeurs qui les illuminent. Cet oubli se manifeste dans trois
domaines notamment.

1° Les sciences de la nature et les techniques doivent leur succés au con-
tréle exercé sur leur langage, aux régles rigoureuses de leurs vérifications (ou
«falsifications») : d’ot1 un accent mis sur le langage, construction artificielle
qui «fonctionne» sans référence a la réalité, ou du moins sans se plier a la
réalité; d’olt la tendance a refuser comme subjectif ou illusoire tout ce qui
n’entre pas dans le systéme des termes et des régles édifié a priori.

2° L’éthique, dans sa passion moderne pour la liberté, se donne une
prétendue autonomie, comprise comme une indépendance absolue (alors
que l'autonomie kantienne reliait le sujet a 'universel). D’ou le refus
de toutenorme fondée sur un étre autre que le moi, et le mythe extra-
vagant, sécrété par certaine pensée contemporaine, de ’homme produisant
I’homme.

3° L’art d’aujourd’hui, partant de cette évidence qu’il n’y a pas de défini-
tion objective du beau ni de systéme éternel des régles de la création, se lance
souvent dans ’aberration qui consiste a construire arbitrairement un systeme
d’éléments et de procédés d’assemblage avant de créer des ceuvres et pour les
produire: on pense ici, par exemple, a certaines recettes de musique dodéca-
phonique.

Piguet examine aussi d’autres domaines, notamment les sciences sociales
et écononiques. Partout, c’est le méme oubli, la méme cécité, la méme ferme-
ture du sujet sur lui-méme et sur les généralités qu’il construit. D’ot1 ’actua-
lité de la tache assumée: chercher les moyens de connaitre les individuels
concrets qui constituent I’Etre véritable.

271



Il faut d’abord indiquer les impasses et les causes de ’errance. On pourrait,
comme le Climacus des Riens philosophiques, incriminer le socratisme: la pré-
tention de n’apprendre que de soi-méme. Mais Piguet voit dans le «nomi-
nalisme» le principal coupable. Ce terme est pris dans un sens différent de
P’usage courant: il existe un nominalisme qui est une école de modestie,
renongant a croire que nos concepts ou les lois scientifiques représentent
vraiment la réalité. Or Piguet vise ici un nominalisme autoritaire et préten-
tieux, qui édifie d’abord une langue (un systéme de termes et de régles) pour
plaquer ensuite les structures de cette langue sur la pensée et, enfin, sur le
réel. Les meilleures illustrations me semblent en étre le scientisme du Wiener
Kreis et le logicisme du premier Wittgenstein: le Tractatus, moins le mysti-
cisme qu’on y lit en filigrane. Le passage de I’humilité au dogmatisme n’est
d’ailleurs pas si difficile qu’il le semblerait d’abord: a4 force de considérer
(par respect...) que les réalités concrétes sont en dehors du systéeme du langage,
on en parle de moins en moins, et les voila peu a peu reléguées a I’horizon,
ou dans la nuit éternelle de la «sphére privée»... alors triomphe ce dont on
peut parler: le systéme.

Ce nominalisme n’est pas seulement analysé. Plusieurs chapitres en font la
généalogie, esquissant une archéologie du savoir différente de celle de Fou-
cault. Au commencement, il y avait, dans le Logos grec archaique, ’'unité de
I’Etre, de la Pensée et du Langage. La vérité était la réalité méme irradiant
dans la pensée et créant son discours. Cette unité était-elle illusoire? Piguet
semble parfois 'indiquer, notamment a propos de Parménide ou du réalisme
platonicien. Mais parfois il donne I'impression d’avoir perdu un paradis.
La chute, c’est la brisure. Elle se produit en plusieurs étapes, notamment:
les mathématiques apres Platon, la logique stoicienne, la grammaire latine,
I’algébre, Descartes, I’analyse leibnitzienne. A I’aube des temps modernes,
la rupture est consommée. La philosophie est mare pour I’éclosion du
nominalisme. Les tendances qui y sont opposées, notamment la dialectique
et ’herméneutique, objets d’un examen serré, n’arrivent pas a constituer une
connaissance rigoureuse, capable de concurrencer la connaissance scienti-
fique et de battre en bréche le «positivisme» qui fleurit dans la philosophie
anglo-saxonne.

Il faut donc chercher un autre remede, et c’est 1a le but d’une quéte pas-
sionnée. Passion malheureuse? La solution n’est pas exposée, elle est la tache
des siécles a venir. Trois aspects principaux sont envisagés: la reconnaissance
de l'individuel, le renversement sémantique, la logique du réalisme.

L’individuel est reconnu, mieux, il est parfois décrit, assez pour qu’on en
pergoive la saveur. De telles descriptions ne constituent pas le théme expli-
cite de tel ou tel chapitre, elles sont données dans des exemples illustrant les
théses de l'auteur et les discussions. Je pense ici, d’une part, a des chefs-
d’ccuvre musicaux (voir par exemple 5712), d’autre part, a ’expérience
chrétienne (voir 7222, etc.): la particuliérement, la pensée humaine est
¢branlée par une réalité venue d’ailleurs et qu’elle ne pouvait pas prévoir,
pas plus qu’elle ne peut la réduire a ses propres principes; sur ce point,
Piguet a accueilli ce qui est au cceur de la philosophie de Pierre Thévenaz.

272



Il ne suffit pas de respecter 'individuel pour le connaitre. Une condition
de plus est le renversement sémantique: au lieu de construire des significations
pour aller au-devant de la réalité, et la filtrer, la pensée doit se faire réceptive
et accueillir les significations qui lui sont imposées par 1’étre. C’est la le sens
du «réalisme» de Piguet.

Enfin, condition principale, il s’agit d’inventer une nouvelle logique. Si j’ai
bien compris, par logique, Piguet entend a la fois la logique formelle, 1’épis-
témologie et la théorie de la connaissance. En effet, il donne des exemples de
logique propositionnelle et de logique prédicative, et il les relegue dans la
pensée analytique, définitivement bannie (4411), puisqu’elle «détotalise»
irrémédiablement les totalités internes. D’autre part, il insiste sur le formalisme
de la physique moderne, au point de la faire passer parfois pour un systéme
autonome et indifférent a la réalité (2336 et sqq.), alors qu’il sait trés bien
que la connaissance physique est essentiellement exposée aux démentis que la
réalité peut lui infliger dans des expériences (référence a Popper, 0530,
1462). Enfin, semble-t-il, il pense que la logique formelle a partie liée avec la
croyance en la valeur éminente et la priorité absolue de la logique, qui
étaient candidement affirmées par le néopositivisme au début du siécle
(cf. 7462).

La logique du réalisme est encore a inventer: Piguet reconnait qu’il en est
encore aux balbutiements, autrement dit a la recherche des conditions de
possibilités de la connaissance future. I1 n’indique pas d’opération nouvelle:
le raisonnement par analogie, recommandé au § 4315, est 2 mon sens une
forme archaique, et éternelle, de raisonnement. Il est pratiqué aussi par les
scientifiques, lors de la recherche et pour inventer des hypothéses. Mais il
n’a jamais permis jusqu’ici de contréle rigoureux, ce qui est pourtant exigé
par 'auteur. Les régles énoncées en 4447, notamment le «Principe du Primat
du Réel sur la Pensée», ne me paraissent pas ressortir a la logique, mais
plutét a I’éthique: ne font-elles pas qu’exprimer la conversion de l’intelli-
gence et son veeu de modestie, dont il est parlé ailleurs? De méme, la remar-
quable «reégle de la différence» (4413) revient, en fin de compte, a une
exhortation: il faut s’ouvrir a autrui et laisser intacte son altérité.

*

J’ose demander si cet ouvrage vise toujours juste. Le but est-il vraiment de
préparer la création d’une nouvelle logique?

1° Ou bien P'on parle d’'une logique formelle. Alors la compréhension
actuelle de la logique est aux antipodes de la thése prétée par Piguet a la
«philosophie ordinaire»: «Le sens de la logique est... un sens que la logique
se donne a elle-méme, et qu’elle donne de la a autre chose qu’elle.» (7462)
Au contraire: les signes désignant des réalités (le nom de tel individu ou de
telle couleur) ne peuvent que recevoir leur sens de ces réalités, qui sont néces-
sairement hors du systéme; et cette réception de sens (qu’on me passe 1’ex-
pression) n’est pas une opération logique, mais une pratique, un jeu qu’on
apprend en le jouant, comme le montre Wittgenstein dans ses Investigations.
Le systéme lui-méme est tautologique, il laisse les choses comme elles sont.
Deés lors, il ne me semble pas que la logique, certes insuffisante, soit un réel
obstacle a la connaissance de 'individuel. La parole de saint Paul taxant de

273



folie la sagesse humaine (voir 7401) ne vise pas la logique; par exemple,
elle n’interdit pas la déduction, méme si les prémisses, en forme de disjonc-
tion ou d’implication, sont posées par l’événement de la Parole faisant
irruption dans le Temps.

2° Ou bien I'on entend par logique une théorie de la connaissance impo-
sant un contrdle aux propositions énoncées sur le réel. Alors certaines régles
peuvent constituer un obstacle a la connaissance de I'individuel, par exemple
la régle qui exige qu’une constatation puisse étre vérifiée, ou falsifiée, par
n’importe quel sujet. Seulement, peut-on imaginer un contréle qui ne soit pas
intersubjectif? L’autrui humain, dont la réalité concréte se lit sur son visage,
est-il accessible a une connaissance contrélée? Un contréle pourrait-il ne pas
impliquer un filtrage, et en méme temps la dureté d’'un sujet fonciérement
stir de lui? L’accés a4 autrui n’est possible que si cette dureté du moi se brise
devant la fragilité de ce visage.

On pourrait donc, au lieu de logique, parler de la recherche d’un certain
discernement (qui éviterait de dire n’importe quoi). Mais je doute que cette
recherche puisse jamais s’articuler en régles générales (étant donné la diver-
sité inépuisable des choses concreétes) et intersubjectives — surtout si ’on admet
avec Piguet que seul celui qui a écouté et compris une ceuvre peut distinguer
la vérité de la fausseté de certains énoncés (4732).

Enfin je souhaiterais que soit reprise et poursuivie la description des «indi-
viduels» dans leur diversité. Il vaudrait la peine d’examiner leur caractére
absolument unique, irremplagable (4321), et de montrer plus précisément
comment un individu est limité par I’autre que lui (N4205). Il faudrait encore
distinguer les divers arts: il n’est pas d’emblée certain qu’une statue ou un
poéme aient la méme individualité ou la méme totalité qu'une symphonie.
Et si I’histoire ou mon ami Pierre sont, comme la symphonie, des totalités
internes, il me parait difficile de leur appliquer le méme monisme ontologique:
n’y a-t-il pas, de toute évidence, en autrui comme dans I’histoire, des dimen-
sions qui sont au-dela de la conscience que j’en ai?

Oui, «quand on n’a pas trouvé, eh bien, il faut chercher encore (4449)».
Un des grands mérites de ce livre, c’est de donner envie de chercher.

Jean Villard

Gerhard Hennemann, Grundziige einer Geschichte der Naturphilosophie und
ihrer Hauptprobleme. Duncker & Humblot, Berlin 1975.

Die durch die spekulative Naturphilosophie des deutschen Idealismus ent-
standene Abneigung ist bis heute nicht ganz iiberwunden, obwohl natur-
philosophische Probleme im 19. und 20. Jahrhundert mehrfach behandelt
worden sind. Die Physik mufite im Laufe des 20. Jahrhunderts aufgrund
neuer Erkenntnisse ihre Grundlage kritisch iiberdenken und erweitern. Dies
ist ein Anliegen der Naturphilosophie. So ist zu begriien, dal Hennemann

274



diese Probleme philosophisch mit besten Kenntnissen in der Physik zusam-
menfassend behandelt hat. Dal} er die Geschichte der Naturphilosophie dabei
in mehr als der Hilfte des Buches beriicksichtigt, ist sehr wertvoll. H. nennt
sie den « Konigsweg fiir das Verstindnis». Er arbeitet heraus, wieviele Ge-
danken aus dem Altertum in neuerer Zeit bestitigt worden sind.

Als erstes wird «das griechisch-rémische Altertum und dessen Nachleben
in Mittelalter und Neuzeit» behandelt, unterteilt in Absatze iiber die Antike,
die hellenistisch-romische Epoche, Mittelalter und die Neuzeit. Als nichstes
folgt die Weiterentwicklung im 19. Jahrhundert. Ausfiihrlich geht der Ver-
fasser auf den Positivismus ein, seine geschichtliche Entwicklung, insbe-
sondere auf E. Mach. Er wird mit Recht als zu eng kritisiert. Dann geht er
auf die «Formen des modernen Positivismus» ein.

Als Nachstes werden einige bedeutende Naturforscher und -philosophen
im 19. Jahrhundert im einzelnen behandelt, Humboldt, J. R. Mayer, Fech-
ner, Lotze, Wundt, E. v. Hartmann. Mit einem Ausblick auf die Gegenwart
schlieBt der historische Teil.

Im systematischen Teil wird im wesentlichen die ontologische Frage nach
der Wirklichkeit zu beantworten gesucht. Auch hier wird der Positivismus,
der die Wirklichkeitsfrage als sinnlos erklédrt, kritisiert. Unter Bezug auf
N. Hartmann und G. Jacoby wird die Wirklichkeit nicht in Frage gestellt.
Logische Gesetze gelten auch real und die mathematischen Formeln sind
zugleich «echte Seinserkenntnisse». Nach einer Einleitung folgt ein Abschnitt
zur «Frage nach dem ontologischen Hintergrund der modernen Atom-
physik», worunter das zentrale Problem der Quantenphysik, die physika-
lische Wirklichkeit in der klassischen und modernen Atomphysik, physika-
lische Begriffe und die philosophische Problematik behandelt werden. Ein
zweiter Abschnitt nimmt Stellung zum Positivismus, wobei die Ontologie am
Problem der Gleichzeitigkeit als Beispiel physikalisch und philosophisch be-
sprochen wird. Im dritten Abschnitt wird das Problem der Kausalitat be-
handelt. Die Kausalitat darf nicht mehr mit der Vorausberechenbarkeit ver-
bunden werden. Die Unbestimmtheitsrelationen verstofen trotzdem nicht
gegen das Kausalprinzip, sondern konnen die Wirkung nur unbestimmt
darstellen. Daher kann man auch in der Wirklichkeit von Kausalitit sprechen.
Hierbei wird allerdings der radioaktive Zerfall nicht erwihnt, der durch das
Fehlen der Ursache gekennzeichnet ist. Im vierten Teil werden Raum, Zeit
und Materie behandelt; insbesondere werden die Ansichten N. Hartmanns
erwihnt, ferner die Auffassungen in der Relativititstheorie, der klassischen
Physik und der Atomphysik. Auch Raum und Zeit liegen kategorial dem
Sein zugrunde; nur darf man sie nicht mit dem physikalischen und An-
schauungsraum gleichsetzen. Sie geben das Wesentliche fiir das statische
Sein und das dynamische Geschehen an. Zum Schluf3 folgt noch eine Skizze
zu einer philosophischen Biologie, darin wird mit Recht behauptet, daB
Biologie mehr als Physik und Chemie ist.

Das Buch Hennemanns zeugt von einem umfangreichen Wissen auf beiden
Gebieten, der Philosophie und der Physik. Der Stoff ist mit besonderem
Fleie zusammengetragen. Die zusammenfassende Darstellung der Probleme
fillt eine Liicke aus. Jedem, der sich mit diesen Problemen befaBt, bietet das

275



Buch eine umfassende Grundlage. Es diirfte dazu beitragen, das immer noch
vorhandene Vorurteil gegen die Naturphilosophie zu beseitigen. Es ist ihm
eine weitgehende Verbreitung zu wiinschen.

Wenn schon etwas kritisiert werden soll, so ist es das Fehlen des Problems
der Kybernetik, das auch ein Hauptproblem der Naturphilosophie geworden

1st. Hans Titze

P.C. Kuiper: Psychoanalyse— zeitgemdf3 oder veraltet? Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1975.

Kuiper gehort zu den relativ wenigen Psychoanalytikern, die — wie etwa
schon vor Jahrzehnten Schultz-Hencke — eine kritische Distanz zu den mecha-
nistisch-energetischen Spekulationen Freuds und seiner Schiiler bewahrt und
dies auch entschieden zum Ausdruck gebracht haben. Das mag das folgende
Zitat belegen: « Vorstellungen von einem psychischen Apparat, der wie eine
Maschine aus Einzelteilen aufgebaut ist, zwischen denen Energieumsetzungen
stattfinden, Betrachtungen tiber die Besetzung von Vorstellungen mit Libido,
die eine Gegenbesetzung notwendig macht, weil sonst diese Vorstellungen
ins BewuBtsein vordringen wiirden, haben sich als unfruchtbar erwiesen. Es
ist niitzlich, deutlich zu sagen: Ein psychischer Apparat besteht nicht. Es hat
keinerlei Sinn, zwischen dem Gebiet von Erleben, Wahrnehmungen, Vor-
stellungen und Gedanken, Gefithlen und Handlungen, bewuBten und unbe-
wuBten Motiven, die in Triebimpulsen wurzeln, und dem zentralen Nerven-
system etwas einzuschieben, das man psychischen Apparat nennt. Der psy-
chische Apparat, das heil3t das organische Substratfiir psychische Funktionen,
ist das zentrale Nervensystem, und das erforscht man nicht, indem man einen
Analysanden nach seinen Einfallen fragt, sondern mit Hilfe von Neuroana-
tomie und Neurophysiologie. Aber, so kann man fragen, auch wenn dieser
psychische Apparat nicht so besteht wie unsere psychischen Funktionen,
unser Nervensystem bestehen, hat es nicht doch Sinn, einen psychischen
Apparat als theoretische Konstruktion anzunehmen? Theoretische Kon-
struktionen haben Sinn, wenn sie es moglich machen, GesetzmafBigkeiten
festzustellen, Voraussagen zu machen, ja selbst wenn sie etwas verdeutlichen,
wenn man mit ihrer Hilfe etwas begreifen kann, was sonst nicht zu begreifen
ist, oder etwas sieht, was man sonst nicht gesehen hitte. Dies alles gilt jedoch
nicht fiir die Konstruktion des psychischen Apparates, so wie wir ihr haufig
in der psychoanalytischen Theorie begegnen. Man kann daraus keine Ge-
setzmaBigkeiten ableiten, die man nicht sowieso schon kennt, mit ihrer
Hilfe kann man keine Voraussagen machen, man kann damit auch nichts
verdeutlichen. Das Gegenteil ist der Fall. Die psychoanalytischen Erkennt-
nisse werden dadurch verdunkelt. Was man schon weil3, wird in mechani-
stische Termini iibersetzt, und es wird wiederum deutlich, wie sehr Occam
recht hatte, als er seine berithmte Behauptung formulierte, die als ,Occams

276



Rasiermesser® bekannt ist und die zum Inhalt hat, daB man nicht mehr
Erklarungshypothesen aufstellen solle als absolut notwendig. Ich bin noch
niemals einer fruchtbaren psychoanalytischen Erkenntnis begegnet, die aus
dem vorausgesetzten Aufbau oder der Funktion eines mechanistisch vor-
gestellten psychischen Apparates abgeleitet war. Die Theorien iiber
einen psychischen Apparat stimmen nicht und sind nicht fruchtbar»
(8. 35f.).

Kuiper hegt auch — m. E. nur allzu berechtigte — Bedenken gegen die das
positive psychoanalytische Forschen tiberwuchernden methodologisch-wis-
senschaftstheoretischen, heute vor allem «sprachanalytischen» Erérterungen
und die darin iblichen Konfrontationen des psychoanalytischen mit dem
(irrtimlicherweise stets als einheitliches unterstellten) «naturwissenschaft-
lichen» Erkennen. Er bemerkt ironisch: « Haufig wird die Psychologie von
Autoren an der Naturwissenschaft gemessen, die gewi3 nicht in erster Linie
zu den Theoretikern der Physik gehéren. Der Eindruck, den ich bekommen
habe, ist der, daf3 es in der reinsten Form von Naturwissenschaft nicht so sehr
um das Finden von Ursachen geht, sondern eher um Zusammenhinge, die in
mathematischen Formeln wiedergegeben werden kénnen, und diese Erkennt-
nisse machen Eingreifen, technische Beherrschung moglich» (S. 18). Er sahe
lieber eine Verbindung der Psychoanalyse mit einer phianomenologischen
«verstehenden», das UnbewuBte einschlieBenden Psychologie — Kuiper hitte
hier als Vorldufer einer solchen Intention auf Binswanger und Schilder ver-
weisen konnen — statt mit naturwissenschaftlichen Theorien. Diese Thematik
behandelt der Verfasser in den beiden ersten Kapiteln («Psychoanalyse:
zeitgemil oder veraltet?»; « Theoriebildung und Spekulation in der Psycho-
analyse»), die mir die wichtigsten des kleinen, aber gehaltvollen, leider nicht
gerade in ein klassisches Deutsch iibersetzten Buches zu sein scheinen. Im
iitbrigen sympathisiert Kuiper mit dem Gedanken einer Verkniipfung der
Psychoanalyse mit Marx bzw. mit der Frankfurter Soziologenschule, zumal
ja schon Freud den EinfluB gesellschaftlicher Faktoren auf die Neurosenent-
stehung gesehen und betont hatte. Man mul} jedoch, meine ich, daran
zweifeln, ob die «linken» Analytiker sich leichter von ihren ideologisch ver-
schleierten Vorurteilen zu befreien vermogen und von einer redlicheren Ge-
sinnung beseelt sind als die «biirgerlichen» Vertreter. Denn diese sind in der
Regel nicht oder weniger an einer praktisch-politischen oder auch nur
«sprachlichen» Veranderung der « Welt», die letztlich faktisch deren Zer-
storung bewirkt, interessiert.

In den tibrigen sechs Kapiteln («Einige Betrachtungen der psychoanaly-
tischen Theorie in bezug auf paranoide Wahnbildung und Wahnformen mit
wunscherfiillendem Charakter»; «Uber Agieren. Psychoanalyse und biir-
gerliche Moral»; «Die Ferien des Analytikers»; «Psychoanalyse und Lern-
theorie»; « Warum Erkenntnis allein nicht hilft» ; «Psychoanalytische Grup-
pentheorie») behandelt der Verfasser auf dem Hintergrund einer breiten
Erfahrung besondere psychoanalytische Themen. Jedoch bemiiht er sich auch
hier immer wieder — wenn ich seine Idee einer psychoanalytischen «docta
ignorantia» recht verstehe — um eine kritische Unterscheidung dessen, was
im Patienten wirklich geschieht und was der Analytiker aus seinem eigenen

27TV



Phantasieren in ihn projiziert. Das soll noch einmal mit einem Zitat aus dem
zweiten Kapitel illustriert werden: « Man kann die Libido-Aggressions-Hypo-
these zu einer universalen Theorie ausweiten. Eine solche Theorie ist dann
nicht mehr nachpriifbar, man begibt sich auf das Gebiet der Metaphysik.
Dagegen ist nichts einzuwender, wenn man es nur weil3 und sich dessen be-
wuBt ist, daB die personliche Uberzeugung, nicht wissenschaftliche Priifung,
entscheidet, ob man an einer solchen Lebensbetrachtung festhilt oder nicht.
Man wird dann auch akzeptieren, dall verschiedene Auffassungen neben-
einander bestehen, und sich realisieren, daf3 es nicht moglich ist, eine der
Betrachtungsweisen zu beweisen oder zu widerlegen, ebensowenig wie man
das mit der Metaphysik von Plato, Thomas oder Hegel kann. So vorsichtig
wie mit Behauptungen iiber unbewuB3te Motive und Phantasien missen wir
auch mit Hypothesen in bezug auf die Genese des Charakters, neurotischer
Storungen usw. verfahren. Auch auf diesem Gebiet wird wild phantasiert. Die
Kleinkinder, in deren kleine Gehirne alle diese Phantasien iiber gute und
schlechte Briiste, gute und bosartige Miitter, die ,depressive und paranoide
Lage* projiziert werden, sind in dieser Hinsicht geduldig. Wilde Behauptun-
gen iber das, was in sehr kleinen Kindern umgeht, und seine Folgen fiir
spater haben das wissenschaftliche Ansehen der Psychoanalyse nicht gerade
geférdert. Schriften von vielen Kleinianern kénnen als abschreckendes Bei-
spiel dienen, und es hat mich immer erstaunt, dafl eine Vereinigung, die in
vieler Hinsicht eine orthodoxe Stellung einnimmt und mit Recht Wert auf
die richtige Lehre legt, derartige wilde Auffassungen faktisch akzeptiert, in-
dem sie auf Kongressen und in Konferenzen Vertretern dieser Richtung
breite Sprechzeit zugesteht. Jeder Besucher psychoanalytischer Kongresse,
der es versiumt, den Konferenzsaal rechtzeitig zu verlassen, kann mit der-
artiger Theoretisiererei Bekanntschaft machen, wenn man dieses Wort dafiir
benutzen will. Wirklich wissenschaftliche Erforschung der Entwicklung des
Kindes und der Bedeutung dieser Entwicklung fiir das spatere Leben da-
gegen gehort zum Wertvollsten, das die Psychoanalyse hervorgebracht hat»

( S. 33f). H. Kunz

278



	Besprechungen = Comptes rendus

