
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Buchbesprechung: Besprechungen = Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen — Comptes rendus

Georgi Schischkoff\ Philosophisches Wörterbuch, Kröner-Verlag, Sttg. 1974

19. Auflage 743 S.

Das bereits seit 1911 bestehende, von H. Schmidt, Jena, erstmalig
herausgegebene Wörterbuch erhielt eine neubearbeitete 19. Auflage. Als Taschenbuch

war es immer schon mit seinem vielseitigen, über das Philosophische
hinausgehenden Inhalt sehr beliebt. Es feierte imJahre 1961 mit der 16. Auflage

das 50jährige Bestehen. Der Herausgeber Schischkoff passte nun die neue
19. Auflage den modernen Strömungen in der Philosophie weitgehend an,
insbesondere auf den Gebieten der Wissenschaftstheorie, der Soziologie und
Politologie. Hierbei sind nicht nur die diesbezüglichen Begriffe und Probleme,
sondern auch die jüngeren Vertreter dieser Richtung erwähnt. Dies bedeutet
aber nicht, dass andere philosophische Richtungen weniger behandelt worden
sind. Dadurch ergibt sich eine Auflage, die den modernen Ansprüchen
weitgehend entspricht. Da die Philosophie nicht unabhängig von den
Einzelwissenschaften betrachtet werden darf, sind auch naturwissenschaftliche und
psychologische Probleme aufgenommen worden und ihre Vertreter genannt.
So ist dieses Wörterbuch nicht nur ein Hilfsmittel für Fachphilosophen,
sondern auch für Vertreter anderer Gebiete, besonders wenn sie sich mit
philosophischen Fragen beschäftigen. Gerade diese sollten sich dieses Wörterbuches
bedienen, damit philosophische Begriffe auch von ihnen richtig gewählt
werden. Umgekehrt ist es wiederum auch für den Fachphilosophen wichtig,
damit er sich ein möglichst weitgreifendes Urteil über die einzelwissenschaft-
lichen Gebiete machen kann, wenn er darüber philosophiert.

Hans Titze

Hermann Noack: Die Philosophie Westeuropas. Zweite, neubearbeitete und
erweiterte Auflage. Basel/Stuttgart (Schwabe) 1976, 399 S.

Reihe «Die philosophischen Bemühungen des 20. Jahrhunderts

»).

Das erstmals vor 14 Jahren erschienene und nun neubearbeitete Werk
Noacks braucht nicht mehr detailliert vorgestellt zu werden. Verwiesen sei

nur auf die Änderungen, die diese Auflage bringt : Noack hat in ihr das

verhältnismäßig lange Kapitel über Nietzsche leicht gekürzt, die Darstellung
der Phänomenologie Husserls umgearbeitet und die von Heideggers Denken
zurecht neu im Kapitel über Phänomenologie und Ontologie untergebracht.

240



Schließlich hat er das Werk durch Darstellungen des französischen
Strukturalismus, des (weitgehend amerikanischen) Pragmatismus und der Kritischen
Theorie sowie durch Hinweise auf andere Strömungen (Hermeneutik,
Kritischer Rationalismus, Analytische Philosophie) erweitert.

Es wäre begrüßenswerter gewesen, wenn Noack seine Anstrengungen ganz
darauf gerichtet hätte, die oft guten Darstellungen der ersten Auflage auf den
neuen wissenschaftlichen Stand zu bringen. Die Darstellungen der neueren
Strömungen hätte man in einem Anhang jungen Spezialisten überlassen
können. So wäre Noacks Leistung geblieben, was sie war, und das Buch hätte
zugleich als Orientierungsmittel gewonnen. In der jetzigen Form ist beides

zum Teil nicht geleistet oder mißlungen. So klaffen heute in der
Bibliographie der alten Darstellungen oft große Lücken, die man hätte schließen
müssen. Auch ist die inzwischen erschienene Primär-Literatur nicht immer
(z. B. Sartre) zur Kenntnis genommen worden. Andererseits haben die neu
hineingenommenen Darstellungen nicht mehr die Intensität der früheren.
Ihnen fehlt auch zuweilen, wohl am krassesten im Kapitel über den
Strukturalismus, die konkrete Kenntnis der dargestellten Denker und Probleme. -
Das Werk bleibt so in seinen guten Partien im wesentlichen eine Übersicht
über einen Teil der Entwicklung des deutschen Denkens in der ersten Hälfte
unseres Jahrhunderts, mit eher fragmentarischen Ausblicken auf einige
Philosophen Westeuropas. Das Buch aber, das dem Titel gerecht würde, den dieses

trägt, müßte noch geschrieben werden. Ob ein Einzelner dies noch leisten
kann, ist eine andere Frage. Hans Saner

Antoinette Virieux-Reymond: Pour connaître la pensée des Stoïciens. Paris,
Bordas, 1976. 99 p.

Après une esquisse historique mentionnant les principaux auteurs stoïciens,
cette initiation expose les points fondamentaux de leur système en les groupant,

selon l'usage traditionnel, en trois chapitres: physique, théorie de la
connaissance et logique, morale. Cet exposé est destiné, selon les termes mêmes
de l'auteur, à fournir «quelques poteaux indicateurs» (p. 69, n. 119). La
subdivision des chapitres en courts paragraphes permet de repérer facilement
ces poteaux indicateurs, qui correspondent aux notions fondamentales du
système.

C'est à la logique que Mme Virieux consacre le développement le plus
important. Elle y donne en particulier un aperçu assez détaillé des problèmes
concernant la proposition et, conformément à l'orientation qui présidait à sa
thèse La logique et l'épistémologie des stoïciens (Chambéry, 1949), elle met la
logique stoïcienne en rapport avec la logique symbolique contemporaine
(cf. p. 66, n. 106). La physique et la morale sont traitées d'une manière beaucoup

plus brève. Pour une présentation plus développée de la morale, Mme
Virieux nous renvoie judicieusement à l'ouvrage de Mme G. Rodis-Lewis,
La morale stoïcienne (Paris, P.U.F., 1970). En exposant la physique, elle
souligne que les stoïciens admettaient la continuité et les changements infinitési-

241



maux, mais qu'ils ont été mal compris, faute d'un langage mathématique
adéquat (cf. pp. 30-31 et II). A propos de la morale, elle marque avec raison
l'insuffisance de la formule souvent citée «Abstiens-toi et supporte», qui
n'exprime pas l'idée d'une acceptation joyeuse de l'événement (p. 89). Néanmoins

c'est à cette formule qu'elle recourt pour caractériser l'attitude
stoïcienne au début de sa préface (p. I), sans faire à ce moment-là les réserves
nécessaires.

Le volume se termine par un choix de textes. Outre le fameux Hymne à

Zeus de Cléanthe, Mme Virieux a eu l'heureuse idée de donner deux
documents beaucoup moins connus: des extraits du traité de Tertullien De l'Ame
et le long texte suivi groupant, dans les Stoicorum Veterum Fragmenta (II, 911),
les fragments du traité de Chrysippe De l'Ame cités par Galien.

Mme Virieux sait bien que sa reconstruction comporte «une part
d'arbitraire» (p. II) et en avertit le lecteur, mais elle n'entre guère dans la discussion

des problèmes posés par la reconstruction du système stoïcien à partir
de textes fragmentaires, souvent fort difficiles. Certes une telle discussion

dépasserait rapidement les limites d'une initiation. Toutefois l'exposé gagnerait

en clarté si certaines données philologiques étaient considérées de plus
près. C'est ainsi qu'en se fondant sur Diogène Laërce, VII, 134 Stoic. Vet.

Frag., II, 299), Mme Virieux déclare que les deux principes fondamentaux —

l'agent et le patient - sont «incorporels» et signale que cette affirmation entre
en contradiction avec les textes disant que l'agent et le patient sont des

«corps» (cf. p. 22). Mais elle ne relève pas que les manuscrits de Diogène
Laërce portent la leçon «corps», au lieu d'«incorporels» (leçon adoptée par
H. von Arnim et provenant de Suidas). Si l'on conserve le texte traditionnel,
comme le fait par exemple M. Pohlenz {Die Stoa, II, p. 38), la contradiction
disparaît et ce point important de la physique stoïcienne devient clair. Plus
loin l'exposé mentionne, parmi les mouvements de l'âme conformes à la
raison, «la circonspection ou la piété (eulabeia)» (p. 69). Le lecteur voit mal
comment le même terme peut avoir ces deux significations s'il n'a pas sous
les yeux le fragment III, 432, précisant que la piété est ici la crainte de
commettre une faute à l'égard des dieux et qu'elle constitue en tant que telle une
espèce de la «circonspection».

Outre des passages de ce genre, qui risquent de désorienter le profane,
d'autres comportent des inadvertances qui devraient être corrigées en cas de

réimpression. Par exemple, dans l'énoncé du 5e indémontrable (p. 56), il
faut lire: «Ou le premier ou le second; mais non le second, donc le premier.»

A. Voelke

Etudes néoplatoniciennes. Neuchâtel, A la Baconnière, 1973. 127 p.

Ce recueil réunit une série de conférences données en 1971 -1972 dans le
cadre d'un séminaire de 3e cycle présidé par M. Fernand Brunner. Ces
conférences avaient paru précédemment dans le numéro II - 1973 de la Revue de

Théologie et de Philosophie.

242



On sait l'importance, pour la compréhension du néoplatonisme, de l'exégèse

du Parménide de Platon esquissée tout d'abord par Plotin, puis développée
en un commentaire suivi par Proclus et Damascius. L'étude de M. Jean
Trouillard, «Le Parménide de Platon et son interprétation néoplatonicienne»,
montre comment les néoplatoniciens ont vu dans le déroulement des
hypothèses du Parménide sur l'Un celui des ordres de la procession et la révélation
de la structure du réel. M. Trouillard considère tout particulièrement
l'interprétation des trois premières hypothèses telle qu'elle découle des textes
de Proclus et de Damascius.

C'est la deuxième hypothèse du Parménide («si l'Un est») qui constitue le
point de départ de l'étude de M. Pierre Hadot, «L'Etre et l'Etant dans le

néoplatonisme». En commentant cette hypothèse, un néoplatonicien postérieur

à Plotin, l'«Anonyme de Turin», a distingué pour la première fois dans
l'histoire de la pensée occidentale l'être-infinitif, présenté comme agir pur,
de l'être-participe, présenté comme étant. M. Hadot souligne fortement
l'importance capitale de cette découverte et en précise avec soin la signification.
Il montre en particulier qu'elle ne recouvre pas la distinction de l'essence et
de l'existence : «L'opposition entre l'Etre et l'Etant se situe dans l'ordre de la
détermination : L'Etre est absolument indéterminé, donc agir absolu, l'Etant
est la première détermination, donc la première limitation de l'agir» (p. 34).
Cette distinction se retrouve, note enfin M. Hadot, chez Marius Victorinus,
et elle rejoint dans une certaine mesure la distinction entre hyparxis et ousia,

présente chez Proclus et Damascius.
La conférence de M. Heinrich Dörrie «La doctrine de l'âme dans le

néoplatonisme de Plotin à Proclus», commence par retracer succinctement les

principaux moments de la doctrine platonicienne de l'âme et par présenter
les problèmes qu'elle lègue à la postérité. Elle montre ensuite comment
l'expérience mystique vécue par Plotin retentit sur cette doctrine. Enfin elle
s'arrête au problème des rapports entre l'âme individuelle et l'âme cosmique
chez Porphyre et Jamblique. M. Dörrie fait ressortir en particulier les

divergences profondes entre ces deux auteurs, tant sur le plan théorique que sur
celui des règles pour le salut de l'âme.

L'un des meilleurs moyens d'accéder à la compréhension des philosophes
antiques est de lire leurs œuvres en recourant aux éclaircissements fournis par
de bons commentaires modernes, mais il existe peu de commentaires de ce

genre pour les textes des auteurs néoplatoniciens. M. Fernand Brunner fait
donc œuvre utile en nous donnant un commentaire suivi du 1er traité de la
5e Ennéade, «Des trois hypostases principielles». M. Brunner prête avec raison
une «valeur exemplaire» (p. 61) à ce texte, dont il fournit une exégèse sûre
et précise. Révélons simplement l'intérêt des pages consacrées au chapitre 7,

qui nous enseigne, selon M. Brunner, que l'Un et l'Intelligence ont un trait
commun : «la privation de tout; dans le cas de l'Un, par dépassement, et dans
le cas de l'Intelligence, par indigence première» (p. 91).

On aimerait connaître d'une manière précise le contenu des fameuses

leçons du Collège de France que Bergson avait consacrées à Plotin. Dans une
étude sur «Le Plotin de Bergson», M. Maurice de Gandillac va au-devant de

notre curiosité en relisant pour nous les notes prises par D. Roustan lors des

243



leçons sur la théorie platonicienne de l'âme. Tout en se défendant de vouloir
critiquer l'enseignement de Bergson, M. de Gandillac souligne les perspectives
du texte plotinien que le cours en question ne semble pas avoir suffisamment
mises en valeur. Il fait apparaître à quel point l'exégèse bergsonienne de la
philosophie plotinienne de la vie est liée à la problématique d'une époque
marquée par le souci d'expliquer la relation du «physique» et du «moral».

Dans une contribution intitulée «Actualité du néoplatonisme», M. Stanislas
Breton s'efforce de montrer que le «destin historique» de cette école «paraît
être, dans la conjoncture présente, un de ces lieux privilégiés qui révèlent au
mieux ce qui nous reste à penser» (p. 126). Pour «articuler» ce destin, il
propose l'hypothèse d'un développement du néoplatonisme en trois stades

correspondant aux trois moments du rythme ternaire signifié par les termes
Monè ou «manence», Proodos ou «procession», Epistrophè ou «conversion». Il
applique donc au néoplatonisme lui-même «une loi qui figure, au titre d'élément

essentiel, dans son propre discours» (p. 111). Dans cette perspective,
«Plotin l'intuitif» représente le stade de la manence, du demeurer en soi;
«Proclus le logicien» actualise l'opération discursive ou processive; «Damas-
cius l'aporétique» incarne l'opération inverse, le retour réflexif et critique.
Qu'il s'agisse d'une vue approchée et contestable du néoplatonisme, M. Breton

est le premier à en convenir; elle offre néanmoins le mérite indéniable
de marquer fortement un élément dominant de chacun de ces auteurs et de
fonder une articulation claire du développement historique de l'école.

Par la diversité des perspectives qu'il ouvre et la qualité des conférences

qu'il recueille, ce volume contribuera certainement à faire progresser les

études néoplatoniciennes. Voelke

Anton Hügli: Die Erkenntnis der Subjektivität und die Objektivität des

Erkennens bei Seren Kierkegaard, Zürich (Editio Academica) 1973, 354 S.

Ziel von Hüglis Werk ist es nicht, die persönliche oder religiöse Entwicklung

Kierkegaards oder seine literarischen und historischen Abhängigkeiten
aufzuzeigen, noch ein psychologisches Verständnis Kierkegaards zu erlangen.
«Das eigentliche Ziel liegt in der systematischen Erörterung des
Subjektivitätsproblems .» (12). Hügli wählt dazu folgende Methode: Er greift, das

ganze Schaffen Kierkegaards überblickend, Fragen, Gedanken, Analysen
des Denkers auf, weist auf ihre Unstimmigkeiten und versucht, im Wechselspiel

zwischen eigener Überlegung und ständiger Kontrolle an Kierkegaards
Aussagen, Licht in die vorhandenen Dunkelheiten zu bringen. So wird
Kierkegaard zwar überall zum Wegweiser der Reflexion, aber die einzelnen
Schritte geht Plügli selber. Er greift dabei seine Fragen dergestalt auf, daß sie

zum Anstoß werden zu einem die ganze Arbeit durchlaufenden Gedankenweg.

Dieser Gang mißt nicht etwa einzelne Schriften voll aus - keine Schrift
Kierkegaards ist als einzelne hinreichend interpretiert -, sondern er geht
einer Grundfrage in immer neuen, aber aus einander hervorgehenden Gestalten

nach: der Frage nach dem Verhältnis von Subjektivität und Objektivität

244-



in der Sicht Kierkegaards. Es geht also darum, die Kategorien-Verhältnisse
der Objektivität und der Subjektivität aufzufinden und dabei Kierkegaards
letzte Voraussetzungen aufzudecken. Hüglis Buch wird zu einer Demonstration

dafür, daß man eine Sache intellektuell nur dann verstanden hat, wenn
man sie selbst zu entwickeln vermag.

Der äußere Gedankengang verläuft etwa so: Hügli wendet vorerst seine
Aufmerksamkeit dem Verhältnis von Denken und Sein zu und den beiden
Wahrheitsformen und Wahrheitsbegriffen: der empirischen (historischen,
realen) und der ewigen (ideellen) Wahrheit. Ihr Widerspruch erweist sich als

theoretisch unversöhnlich. Deshalb fragt Hügli, ob dieser Widerspruch
ethisch gelöst werden könne. Damit stellen sich die Fragen, was der Einzelne
ist, was die Kategorien, die ihn ausmachen, was seine ethische Bestimmung,
und wie man diese finden kann. Diese Fragen führen zur eingehenden
Erörterung des ethischen Entschlusses, dann zur Charakterisierung dieser
Ethik. Hier nun zeigt sich, wie Kierkegaards Ethik aus der Sündhaftigkeit des

Menschen heraus zwangsweise zu einer Ethik des Scheiterns wird, an der das

Individuum zerbricht und sein Heil nur noch im absoluten Glauben an die
konkrete Gestalt Christi findet. Die Ethik übergibt sich der Religion, die
Subjektivität Gott. Der ethische Schriftsteller war nur der Wegweiser zum
religiösen, und dieser versperrt den Rückweg zur Ethik.

1. Die eigentliche Untersuchung setzt mit der Frage ein, in welchem
Verhältnis die Subjektivität zum Unmittelbaren und zum Mittelbaren stehe.

Unmittelbarkeit ist «das Unbestimmte und Unbestimmbare» (36).
Nimmt man sie in ihrer Unmittelbarkeit, so muß sie unbestimmt bleiben;
bestimmt man sie, so wird sie ein Mittelbares. Aber die Mittelbarkeit setzt
das Unmittelbare insofern voraus, als sie es ausschließt. Das Unmittelbare
ist demnach immer schon da. Es wird indes in seiner Unmittelbarkeit erst

gesetzt, wenn das Mittelbare in seiner positiven Bestimmung es als das
Unbestimmte ausschließt. Nur ein Medium vermag die Unmittelbarkeit
auszudrücken: die Musik. Ihr Gegenstand ist das «geistig bestimmte Unmittelbare»

(38), das durch den Geist ausgeschlossene Sinnliche. Die Musik stellt
es als Unmittelbares, als Unbestimmtes, dar. Für Kierkegaard ist dies stufenweise

und schließlich vollendet in Mozarts Musik geschehen.
Climacus nennt die Unmittelbarkeit kurz «Realität». Realität kann als

Unmittelbarkeit weder wahr noch unwahr sein; denn als solche wäre sie

schon wieder Mittelbarkeit. In der Unmittelbarkeit läßt sich also die Frage
nach der Wahrheit nicht stellen, weil die Unmittelbarkeit ohne Verhältnis
ist. Wahrheit und Unwahrheit aber sind Relationsbegriffe.

Das ausgesagte Unmittelbare ist schon mittelbar, mittelbar durch die
Sprache. Sprache ist das Mittelbare schlechthin und als solches reine Idealität.

Idealität setzt die Realität zwar voraus, aber nur als Anlaß. Dem Wesen
nach ist Idealität vor der Realität vorhanden. Sie entsteht nur insofern, als

Realität ihr Anlaß wird. Stehen beide dergestalt in einem Doppelverhältnis,
so sind sie doch wieder voneinander durch einen Sprung getrennt. Das eine

folgt nicht logisch aus dem anderen. Deshalb können sie auseinander nicht
erklärt werden. Realität ist da. Idealität entspringt.

245



Als Idealität ist die Sprache «der Ursprung aller gedanklichen
Voraussetzungen» (50), das ursprünglich Vorausgesetzte, das man sich auch
aneignen muß. Die Sprache ist das Wesen der Idee: ewig, unvergänglich,
allgemein. Sie ist nicht vom Menschen erschaffen. Vielmehr ist Gott «der erste
Erfinder der Sprache» (52). Sprache als Idealität drückt deshalb nicht
einfach die Realität aus. Sie setzt etwas Neues. Sie ersetzt das Sinnliche durch das

Geistige. Sie setzt nicht nur, weil sie das Reale am Ideellen teilhaben läßt.
Aber sie negiert zugleich das Reale im Ideellen. Weil so kein Gesagtes die
Realität ist, muß der universale Zweifel entstehen und mit ihm das Bewußtsein.

Das Bewußtsein ist in bezug auf Unmittelbarkeit und Mittelbarkeit, auf
Reales und Ideelles, ein Drittes, das zwar beide voraussetzt, aber insofern von
ihnen unabhängig ist, als es einen eigenen Ursprung hat. Es ist in bezug auf
sie nicht ein Darüberstehen, sondern ein ^wischmsein. Das Bewußtsein ist
inter-esse. Hier erwächst zum ersten Mal die Vermutung, inter-esse
charakterisiere das Menschsein schlechthin; Geist, Bewußtsein, Existenz seien bloß
verschiedene Beleuchtungen dieses Menschseins, das ja Kierkegaard als

Synthese versteht, als Verhältnis. Sie wären dann Formen der Subjektivität,
die es zu charakterisieren gälte.

2. In einem zweiten Kapitel fragt Hügli erneut nach Subjektivität und
Objektivität und ihrem Verhältnis, und er geht dabei aus von ihren ontolo-
gischen Voraussetzungen.

Das Sein der realen Gegenstände (Objektivität) ist dadurch gekennzeichnet,

daß diese entweder sind oder nicht sind. Äußerlich sind sie bestimmt
durch Raum und Zeit, innerlich in sich selbst. Insofern als sie der Zeit
unterliegen, sind sie werdende Gegenstände ; insofern als sie in sich bestimmt sind,
sind sie einzelne, individuelle Gegenstände; insofern als sie überhaupt
bestimmt sind, unterliegen sie der Notwendigkeit. Ihre Essenz ist als Begriff
allgemein, ihre Existenz als jeweiliger Gegenstand individuell.

Anders das Sein der Idee: Ideelles Sein ist nicht faktisches Sein, sondern
Sein im Sinn der essentia, ist Wesen. Im Hinblick auf es kann man von mehr
oder weniger Sein reden. Nur in ihm gibt es die Einheit von Denken und Sein,
von Gedankenrealität und Begriffsrealität; denn sein Sein liegt im Gedanken,
im Begriff. Ideelles Sein ist abhängig vom Denken, unabhängig nur dort, wo
die reine Idealität selber ist: in der Sprache. Ideelles Sein hat somit die
Qualitäten der Sprache: es ist ewig, allgemein, jedem Seienden
vorausgehend, erschaffen von Gott. Es hat eine Notwendigkeit gleichsam von Ewigkeit

her. Als solches ist es nicht etwa Subjektivität, sondern Subjektivität ist
wiederum inter-esse in bezug auf beide, die voneinander ontologisch völlig
getrennt sind.

3. Es fragt sich nun, wie in bezug auf die beiden Seinsweisen Wahrheit
möglich ist. - Wahrheit in bezug auf das empirische Sein ist die
Übereinstimmung von Denken und Sein. In bezug auf das ideelle Sein ist sie vorerst
reine logische Möglichkeit: formale Richtigkeit. Nur hier gibt es absolute
Gewißheit ; denn Sein und Denken sind nur im Bereich der Idealität identisch.
Im Bereich der Realität sind Sätze zwar ketegorisch, aber ungewiß, proble-

246



matisch. Problematisch sind sie, weil im Umfang von Subjekt und Prädikat
eine Differenz herrscht: Das Subjekt ist ein Einzelnes, das Prädikat ein
Allgemeines. Das Realurteil schreibt dem Einzelnen Allgemeinheit zu und gibt
ihm derart immer Prädikate, die einen größeren Umfang haben als die dem
Einzelnen zukommenden Eigenschaften. Man drückt so das Einzelne in der
Idealität aus. Deshalb wissen wir nie, was das Einzelne wirklich ist, sondern
immer nur, was es aufgrund seines Begriffs sein kann. Realurteile also sind
kategorisch, sofern sie das einzelne Eixstierende meinen; sie sind problematisch,

sofern sie das Einzelne immer zu allgemein ausdrücken. Diese
Allgemeinheit des Ideellen nennt Kierkegaard auch Möglichkeit. Denkend
verwandeln wir Wirklichkeit immer in Möglichkeit. Reziprok dazu sind ewige
Wahrheiten hypothetisch, weil sie das ideelle Sein zu ihrem Gegenstand
haben; sie sind apodiktisch, weil sie die Idealität im Medium der Idealität
ausdrücken.

Von hier wird noch einmal eine ontologische Bestimmung von Realität und
Idealität gewonnen : Idealität ist dem Dasein gegenüber gleichgültig. Dasein
läßt sich nicht aus ihr bestimmen. Trotzdem hat sie selber ein Dasein:
Gedankenrealität. Faktisches Dasein aber hat stoffliche Realität.

Von dieser Position aus führt Kierkegaard den Kampf gegen Hegels
Logik, die ihren Möglichkeitscharakter vergißt. Weil im Bereich der Logik
alles nur Möglichkeit ist, ist alles von derselben Qualität und alles gleich. Es

kann keine höheren Einheiten im Sinn einer neuen Qualität geben, sondern

nur Tautologie, die immer eine Bewegung des Subjekts ist. Logik ist ein
Gedankenexperiment, auch Hegels Logik. Innerhalb der Logik gibt es

deshalb nur eine quantitative Dialektik; die qualitative Dialektik gibt es bloß
im Bereich des Daseins. Dort ist sie aber nicht schon im Umkreis des
Vorhandenseins. Auch in bezug auf das Vorhandensein gilt ja: entweder ist etwas,
oder es ist nicht. Dialektik im Bereich des Vorhandenseins ist ebenfalls

quantitative Dialektik. Qualitative Dialektik gibt es allein im Zwischensein :

in der Existenz. Denn Existenz ist nicht bloß da. Sie ist denkend da und
dadurch hat sie Teil am ideellen Sein.

So dringt Hügli über die beiden Formen der quantitativen Dialektik zur
qualitativen vor, über den Existenzwiderspruch von Realität und Idealität
erneut zum inter-esse, zur Existenz, ohne bereits in ihr Wesen einzudringen.

4. Den Weg an die Grenze der Subjektivität geht Hügli darauf noch einmal
anders: «Der Widerspruch zwischen Denken und Sein beruht darauf, daß
die Existenz sich zwischen Denken und Sein bewegt, und er verschwindet,
sobald einer dieser beiden Pole aufgehoben wird» (100). Es gibt deshalb zwei
Formen der Existenzlosigkeit : das gedankenlose Dasein und das daseinslose
Denken. Kierkegaard sieht in der zweiten die eigentliche Gefahr seines
reflektierten Zeitalters. Sie ist das Aufgeben der Subjektivität im Denken, um
mit dem objektiven Gegenstand eins zu werden. Sie ist das Denken, das den
Monismus in die Zeit verlegt.

Gegen dieses Denken der Identität spricht letztlich nicht ein logisches oder
ontologisches Argument, sondern der Protest der Person. Denn der
Existenzwiderspruch hat eine ethische Bedeutung. Ethisch leben heißt angesichts
eines Telos leben und somit in der Spannung leben zwischen Weg und Ziel.

247



«Ethisch lebe ich gleichsam aus zwei Ursprüngen: Durch das Zufallige bin
ich, aus dem Ewigen werde ich» (105). Der Dualismus ist deshalb das höhere
Prinzip und nur aus ihm wird klar, weshalb und wie der Mensch auf die
Zukunft hin lebt. Eine Philosophie, die den Widerspruch zwischen Sein und
Sollen aufhebt, indem sie nachzuweisen versucht, daß die Idee wirklich und
die Wirklichkeit ideell ist, hebt damit jede Ethik auf. Deshalb ist die Entscheidung

zwischen Monismus und Dualismus eine existenzielle Entscheidung.
Hegel hat sich für den Monismus entschieden. Kierkegaard trifft seine

Philosophie mit dem lapidaren Satz : « Die Hegeische Philosophie hat keine
Ethik» (113). Kierkegaard hat sich für den Dualismus entschieden. Insofern
ist er ein Denker im Dienste der Ethik. Damit stellt sich für ihn erst das eigentliche

Problem: Voraussetzung aller Ethik ist der Dualismus; aber Aufgabe
aller Ethik ist zugleich, diesen Dualismus aufzuheben. Wie kann er
aufgehoben werden und doch bleiben?

5. In einem weiteren Schritt versucht Hügli dann, diese Grenze zu
überschreiten :

Jedes Ideal ist dadurch gekennzeichnet, daß es die Realität übersteigt. Als
Übersteigendes ist es nicht mehr wißbar. Deshalb weiß der Einzelne nicht
einfach, worin sein Telos liegt. In der Ironie kommt «die Ungewißheit des

Ewigen zu Bewußtsein» (122), aber nicht das Ewige selber. Das ethische
Telos läßt sich objektiv also nicht erkennen. «Handeln kann ich aber nur,
wenn ich meine Bestimmung kenne» (123).

Dieses Wissen des JVïc/dwissens ist näher erfaßbar. Es ist nicht einfach
Unwissenheit. In dieser wäre überhaupt kein Verhältnis zum Gegenstand.
Es ist auch nicht bloß Ungewißheit, in der nur das dichotomische Verhältnis
zwischen Realität und Idealität liegt. Nichtwissen ist vorerst Zweifel. In ihm
liegt ein trichotomisches Verhältnis; denn der Zweifel entspringt zugleich dem
Willen. Der Zweifel ist deshalb eine höhere Form als alles objektive Denken.
Er ist veranlaßt von einem Dritten her. Dieses Dritte ist das inter-esse, das

Subjekt im weitesten Sinn, im Zweifel als Willen erfaßbar. Der Einzelne
entscheidet, ob er glauben oder zweifeln will. Jenes Dritte heißt in anderen
Bezügen Bewußtsein, Geist, Existenz. Es ist immer das, was den Einzelnen als

Einzelnen ausmacht. Der letzte Grund dieses Dritten aber ist Freiheit, die
sich selber voraussetzt. «Die Freiheit ist unendlich und kommt aus dem
Nichts» (128). «Das Selbst ist Freiheit» (128). Als solches ist es das Verhältnis,

das sich zu sich selbst verhält.
Das Wissen des Nichtwissens ist negativ, weil es jedes objektive Wissen

verneint; es ist positiv, weil es das Subjekt auf die Freiheit verweist.
In der Ironie nun ist das Subjekt bloß «negativ frei» (128). Sie löst das

Subjekt aus der Bindung an die bedeutungslose Objektivität, aber macht
nicht positiv frei. Sie ist Befreiung, aber nicht Freiheit. Sie stellt gleichsam
nackt an die Grenze der Idealität. Ironie und Zweifel sind deshalb nötige
Wege zur Idealität, aber sie sind nicht das Ziel. Man muß vielmehr wieder
über den Zweifel hinauskommen. Auch das geschieht durch einen Willensakt.
Zweifel wird nur subjektiv wahrhaft überwunden, und zwar im Akt des

Glaubens. Man zweifelt, weil man die Wahrheit nicht kennt; man glaubt,

248



obwohl man die Wahrheit nicht kennt. Glaube ist so ein Wagnis, subjektive
Gewißheit nach dem Zweifel. Glaube ist ein Gebrauch der Freiheit. Im Glauben

wird die gewählte Bestimmung zu meiner Bestimmung. In dieser habe ich
meinen eigenen Inhalt. «Kurz, mein Telos finden, heißt, mein Telos wählen»

(132). In der Wahl meines Telos muß ich also mich wählen. Deshalb
verhalte ich mich in der Wahl meines Telos zu mir selbst und bin, als Existenz,
das Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält.

Der Glaube ist so das einzig mögliche Verbindungsglied zwischen Zeitlichem

und Ewigem. Die Kraft aber, die bewirkt, daß ich mich im Glauben
existentiell für etwas und dem zuvor schon für den Glauben entscheide, ist die
Leidenschaft. Leidenschaft hat die «Kraft, den ganzen Inhalt des Lebens
und die Bedeutung der Wirklichkeit in einem einzigen Wunsch zu
konzentrieren» (134). In der Leidenschaft ist der Einzelne «ganz er selbst» (141).
Nun ist aber alle endliche Leidenschaft unglücklich. Unglücklich ist Leidenschaft

dann, wenn sie und ihr Gegenstand getrennt sind. Da endliche Leidenschaft

sich auf etwas richtet, «dessen Wesen es ist, vergehen zu können»
(138), sitzt in ihrem Grund die Verzweiflung, die sich plötzlich offen zeigt,
wenn ihr Gegenstand verloren geht. Um aus dieser Verzweiflung herauszukommen,

bedarf es des ethischen Entschlusses. Dieser setzt den Gegenstand
der Leidenschaft neu, verlegt ihn in die Ewigkeit und ermöglicht nun erst die
eigentlich glückliche Leidenschaft, die immer bei ihrem Gegenstand sein

kann, weil er nicht mehr vergänglich ist.
Aber worauf richtet sich der leidenschaftliche Entschluß? Ist sein Gegenstand

wirklich auch das Gute, so daß er ein ethischer Entschluß ist? «Heißt
leidenschaftlich wollen das Gute wollen?» (152).

Das Gute im zeitlichen Sinn ist das Begehrte; das Gute in einem ewigen
Sinn muß ein Allgemeines sein, das für jeden in jedem Augenblick gut ist.
Dieses ethisch Allgemeine ist nicht Brauch und Sitte und nicht bloß ein
Gesetz, das sich die Vernunft im Sinne Kants selbst gibt. Es ist vielmehr gesetzt,
und es kommt als Gesetztes von einem Dritten : der Vorsehung. Somit ist die
Bestimmung eines Menschen das, «was die Gottheit eigentlich will» (154), daß

er tun soll. «Das Gute ist nicht an und für sich gut; es ist gut, weil Gott es

will ...» (154). Das Gute ist der Wille Gottes.
Trotzdem muß das ethisch Allgemeine jeweils meine Pflicht sein. Das

ethisch Allgemeine gibt es nicht als allgemeine Objektivität, sondern immer
nur im Individuum.

Im Unterschied zum Ethischen ist das Ästhetische das im Menschen,
«wodurch er unmittelbar das ist, was er ist» (156). Wer für dieses Sosein, in
ihm und aus ihm lebt, lebt ästhetisch. Das Ästhetische ist also das Objektive,
Endliche, Bedingte, Relative. Es ist das, «was nicht in der Macht des Einzelnen

steht» (157). Nun ist aber das Ethische immer nur als mein Ethisches da.
Es muß deshalb in das Ästhetische eingehen. Es vernichtet das Ästhetische

nicht, sondern verklärt es, durchdringt es, damit das Göttliche « die Endlichkeit

bewohnt» (157).
Weil das Ethische immer in die Sache des Ästhetischen eingeht, heißt die

ethische Frage nicht: Was soll ich tun? Sie heißt vielmehr: Wie soll ich tun,
was ich tue? Diese Wendung hat ihre letzte Konsequenz für den Gottesbe-

249



griff: «... Golt selbst ist ja dies: wie man sich mit ihm einläßt.» «Im Verhältnis

zu Gott ist wie was.» «Wer sich mit Gott nicht in der Weise der absoluten
Hingebung einläßt, läßt sich nicht mit Gott ein» (159). Das Wie des Glaubens
enthält in sich auch das Was Gottes. Es gilt ethisch und religiös: «Das Gute
kann nur auf eine Weise definiert werden: durch die Art und Weise, wie man
es erwirbt» (160). Entscheidend ist also, wie man sich verhält.

Damit ist die Frage beantwortet, ob das, was die Leidenschaft will, stets das

Gute will: «Absolute Konzentration auf das Eine, absolute Hingabe an das

Eine: dies kennzeichnet sowohl die Leidenschaft wie das, was Kierkegaard
ein absolutes oder subjektives Verhältnis nennt» (162). Die Leidenschaft
lehrt so, das Eine und nur das Eine zu wollen. Der Wille zum Einen in der
Leidenschaft ist noch in der unglücklichen Leidenschaft der Erzieher zum
Guten.

Leidenschaft, so verstanden, ist nicht mehr ein menschliches Vermögen
unter anderen, sondern eine dem Menschen als Menschen schlechthin
zukommende Grundkraft, die alle seine Vermögen durchdringt. Deshalb ist sie

das allgemein Menschliche.
Von der bloßen Leidenschaft zum leidenschaftlichen Wollen des Guten

ist ein Sprung, der letztlich in der Freiheit und in der Transzendenz gründet.
Dieser Sprung ist subjektiv eine Entscheidung im Vertrauen auf Gott, im
Vertrauen, daß er im Wie das Was gesetzt hat und daß er, wenn dieses Was
verfehlt sein sollte, sich bereit hält in unendlicher Gnade.

Die Entscheidung ist eine ethische Wahl. Wahl aber ist so lange bloß
ästhetisch als sie zwischen verschiedenen Dingen wählt. Die ethische Wahl
ist die ausschließliche Wahl dessen, was man allein wählen kann: die Wahl
seiner selbst. Deshalb ist ethische Freiheit Freiheit aus Notwendigkeit. Sie

wird erst dort Freiheit, wo sie sich Gott zurückgibt und so aus der ewigen
Notwendigkeit wählt. «Ich kann wählen, freiwillig zu wollen, was ich
notwendigerweise tun muß» (175). Insofern ich nicht durch mich selbst bin,
wähle ich in mir «das Absolute, das mich wählt, ich setze das Absolute, das

micht setzt» (175). Wer sich wählt, wählt sich «in seiner ewigen Gültigkeit»
(176). In der Wahl anerkennt er den ewigen Ursprung in ihm selbst, die
Idealität, seine Idealität von Ewigkeit her. Sich wählen und Gott wählen ist
ein und dasselbe. So gilt vom ethischen Menschen die erweiterte Gleichung :

Er ist «ein Verhältnis, das sich zu sich selbst verhält, und, indem es sich zu
sich selbst verhält, sich zu einem anderen verhält» (180).

Sich selber Wählen heißt nicht, sich in der Vereinzelung wählen. Zum
Subjekt gehört ein bürgerliches, ein persönliches und ein religiöses Moment.
Der Einzelne ist weder der Einzige noch der Einsame noch der Vereinzelte.
Hinter dieser Bestimmung des Einzelnen liegt auch eine anthropologische
Bestimmung. Hügli versucht sie aufzuzeigen. Aber es fragt sich, ob alle
Anthropologie nicht vielmehr in das Gebiet der ästhetischen Bestimmung
gehöre. Auch die daran anschließende Entwicklung der Stadien-lehre wäre
wohl selber wieder ein Stück ästhetischer Betrachtung der Subjektivität.

6. Wenn man derart in die Subjektivität eingedrungen ist, stellt sich die
Frage nach dem Existenzwiderspruch zwischen Dasein und Denken neu:

250



«Wie kann das ideelle Sein Dasein und wie kann das Dasein Idealität
gewinnen?» (203). Für Kierkegaard reduziert sich diese Frage nach Hügli auf
die Frage: «Wie ist eine Wiederholung möglich?» (203).

Das Neue an dieser Kategorie «Wiederholung» ist nun, daß Kierkegaard
sie zu einer Existenzkategorie macht. Wiederholung als ethische Kategorie
hat nichts zu tun mit der notwendigen Wiederholung in der Sphäre der
Natur; sie bleibt aber auch nicht stehen bei der metaphysischen Wiederholung

der Idealität, sondern meint die Aufgabe, im Dasein das Ewige als Eigentum

in der Zeit zu erwerben. Deshalb ist Wiederholung eine Kategorie des

Übergangs von der Immanenz zur Transzendenz, von der Möglichkeit zur
Wirklichkeit. Wie Wiederholung als Wiederholung des Entschlusses im
Augenblick zwar punktuell ist, in der Folge der Wiederholungen aber dann
eine Bewegung wird, durch die der Einzelne sich die Idealität seiner Subjektivität

aneignet, die er immer schon hat; wie diese Wiederholung also gleichsam

eine «Bewegung am Ort» (215) wird, die doch Kontinuität ist, zeigt
Hügli im letzten Teil seiner Arbeit. Was sich so der Einzelne erwirbt, ist im
weitesten Sinn die eigene Seele. Er erwirbt sie «aus der Welt heraus, von
Gott, durch sich selbst» (216). Anhand der Kategorien «Wiederholung»,
«Erinnerung», «Augenblick», «Aneignung» durchläuft also Hügli noch
einmal Kierkegaards Ethik, die sich schließlich etwa so umreißen läßt:

Das Handeln des Einzelnen richtet sich vorerst aufdie äußere Wirklichkeit;
diese aber liegt nicht in der Macht des Subjekts. Was nicht vom Ethischen
abhängt, ist selber nicht ethisch. Deshalb wird das Subjekt auf ein inneres
Handeln verwiesen, dessen Gegenstand die eigene Seele im weitesten Sinn
ist. Sie ist das Ewige, das ich im ethischen Handeln übernehme. Ethisches
Handeln reduziert sich auf die wiederholte Entscheidung, mit meinem
Ewigen «sein und bleiben zu wollen» (217). Das eigentliche Ethische liegt
dabei nicht in einem vom Wie der Entscheidung abgelösten Wasgehalt. Daß
die Entscheidung absolute Entscheidung ist, getragen von der Leidenschaft,
dem ethischen Willen zum Einen, ist das eigentliche Ethische an ihr. Wenn
die Entscheidung in ihrem Was auch das persönliche und das bürgerliche
Moment nicht ausschließen will, so ist dieses an ihr doch nicht wesentlich.
Sie relativiert es auch noch als Wasgehalt. In zunehmender Verinnerlichung
steht sie nur noch vor zwei Kategorien: vor der Seele und Gott. Diese aber
reduzieren sich auf eine; denn sie, die Seele, ist vom Ewigen her bestimmt,
bestimmt in Gott. Der Einzelne hat «gegenüber Gott allezeit Unrecht»
(217). Die Ethik wird zu einer Glaubensethik. Gerade als bloße Ethik des

Handelns scheitert der Mensch an ihr in alle Ewigkeit. Er kollabiert vor
Gott, und allein der Glaube kann ihn wieder aufrichten. Das Individuum ist
nach «innen zu in Selbstvernichtung vor Gott» (220) bestimmt. Denn es

entdeckt in sich die Sündhaftigkeit und damit die Unmöglichkeit, allein aus
sich ethisch zu leben. Der einzige Weg der Ethik ist ihre Preisgabe in der
Nachfolge Christi.

Auf diese Nachfolge hin müssen denn alle tragenden Begriffe noch einmal
neu verstanden werden: der Augenblick als Augenblick der Erlösung, die
Wiederholung als Wiedergeburt, die Leidenschaft als das Paradox des

Gottmenschen, die Entscheidung als Entscheidung zum Glauben. «Kurz, es gibt

251
17 Studia Philosophica XXXVI



keine Stelle in Kierkegaards Werk, wo die christlichen Grundbegriffe nicht
immer schon gegenwärtig wären, verhüllt zwar und maskiert, gleichsam
inkognito, aber unverkennbar» (223).

Diese Ethik kann rückblickend wie eine Täuschung wirken. Wer in sie

einsteigt, wird auf den Knien enden statt in der Autonomie des Willens. Für
sie gilt der Grundsatz: «Gott ist der ,terminus médius' in allem, was ein
Mensch sich vornimmt» (225). Wer sie durchschauen will, darf kein Christ
sein.

So stellt sich denn die Frage neu, ob sie und damit Kierkegaard überhaupt
ein Gegenstand objektiver Betrachtung sein könne. Für Kierkegaard waren
seine Schriften Existenzmitteilung, nicht objektive Mitteilung. Existenzmitteilung

hat nur das Ziel, «den andern zu sich selbst zu bringen» (229). Ihr
Vehikel ist die indirekte Mitteilung, die Methode, sich selbst in der Mitteilung
zunichte zu machen, damit der andere im Lesen nur vor sich selbst steht. Vor
sich selbst stehen heißt vor Gott stehen, nicht weil ich Gott bin, sondern weil
mich Gott gesetzt hat.

Hüglis Buch ist die objektive Betrachtung eines Schriftstellers, der
subjektiv verstanden werden möchte. Insofern könnte man es als ganzes einer
Kritik unterziehen: Es geht am eigentlichen Ziel Kierkegaards vorbei. Ihm
selber fehlt der Mut zur subjektiven Aneignung, die Freiheit, sich den
Gedankenbewegungen zu überlassen, das Wagnis zum bejahenden oder
verneinenden Glauben. Insofern ist es bloß eine «Schularbeit» über einen
existentiellen Denker. Aber diese Kritik wäre voreilig. Es ist der Wille und
der Reiz dieser Arbeit, daß sie die Subjektivität gleichsam auflöst und sie

zurückbindet auf klare Analysen, auf die Logizität. Eben darin zeigt sich
Hüglis Bewußtsein von der Unmöglichkeit, über Kierkegaard angemessen
zu schreiben. Denn es gibt nur drei Wege: Entweder man ist Kierkegaard
und bringt sein Werk appelierend hervor. Oder man eignet es sich frei,
subjektiv an. Wer dies tut, erhebt zwar nicht den Anspruch, Kierkegaard zu
sein und nicht den Anspruch, ihn so zu verstehen, wie er sich selbst verstanden

hat, aber doch den Anspruch, selber ein existentieller Philosoph zu sein.
Wer diesen Anspruch nicht erheben möchte, dem bleibt die Haltung: Es

liegt ein Werk vor als ein objektives geistiges Gebilde. Dieses läßt sich auch

objektiv verstehen, objektiv durchdringen, klären, analysieren. Man darf nur
nicht in den Fehler verfallen, diesen objektiven Kierkegaard für den existentiellen

oder gar für den ganzen Kierkegaard zu halten. Sonst ergäbe sich der
wunderliche Schluß, daß dieser Denker ein ganz guter Trendelenburg war.
Hügli fällt nicht in diesen Fehler. Ihm ist bewußt, daß das subjektive Denken
Kierkegaards zwar eingehen muß in das Bewußtsein überhaupt, daß auf
dieser Stufe aber etwas Wesentliches ungesagt bleibt. Gerade in der Apodik-
tizität seiner Analysen schwingt etwas von der Kierkegaardschen Ironie des
Denkens mit.

Im Einzelnen könnte man einer Kritik unterziehen:
Von der Methode her ließe sich anbringen: Es wird nicht immer klar

unterschieden, wo bei Kierkegaard Existenzmitteilung, wo Sachmitteilung
vorhanden ist.

252



Von den einzelnen Kategorien her: Die Kategorien werden zwar analysiert,

aber kaum je in ihrer Vielschichtigkeit aufgewiesen; denn auch für die
wesentlichen Kategorien muß gelten, daß sie innerhalb der Sachmitteilung
Kategorien der Immanenz, innerhalb der Existenzmitteilung Kategorien der
Transzendenz sind. Schon in ihnen selber ist der Sprung, der sie im existentiellen

Denken, in der Existenzmitteilung, zu Kategorien der Transzendenz
erst macht. Es ist sogar die Frage, ob sie nicht alle dreischichtig sind:
Kategorien der Immanenz für die Sachmitteilung, Kategorien der Existenz im
Bereich des Ethischen, Kategorien der Transzendenz im Religiösen.
Entscheidend aber ist : sie sind an sich nicht bloß eines davon, sondern alle drei,
obwohl sie sich in der jeweiligen Äußerung bloß in einer Schicht
widerspiegeln. Wer das durchschaut, könnte Licht in die Komplexität von Kierkegaards

Denken bringen.
Trotzdem gibt es vieles zu loben. Es ist Hügli geglückt, ein Labyrinth von

Schriften in einem geschlossenen Gedankengang selbständig zu durchschreiten.

Das Quellenmaterial, das er dazu verwendet, ist sehr reich. Es umfaßt
nicht nur alle Werke Kierkegaards in dänischer Sprache, sondern auch noch
die Quellen, an denen sich Kierkegaard orientiert hat : die Denker der Antike,
dann Leibniz, Lessing, Kant, Fichte, Hegel, Rosenkranz, Erdmann,
Tennemann, Sibbern u. a. Hügli verarbeitet zudem in etwa 1200 Anmerkungen
die wichtigste Literatur.

Hervorragend ist die Schrift durchwegs in der logischen Analyse. Oft
erreicht sie eine bewunderungswürdige Luzidität. Hügli ist ein Denkender, der
fragen kann: eindringlich, bohrend, ohne sich in Nebengängen zu verlaufen.
Er hat nicht nur handwerkliches Können, sondern echtes philosophisches
Problembewußtsein, das sich an weiten Teilen der Geschichte der Philosophie
zu orientieren vermag. Aus allem spricht der Spürsinn für die Feinheiten der
dialektischen Bewegungen und die Spannkraft, sie nicht zu banalisieren. Hier
wird Philosophiegeschichte von einer echten systematischen Begabung
geschrieben.

Das Buch ist als Kierkegaard-Interpretation und als Schule des Denkens

gleichermaßen zu empfehlen. Hans Saner

Michel Henry : Marx, I. Une philosophie de la réalité. II. Une philosophie de

l'économie. Ed. Gallimard, Bibliothèque des Idées, Paris, 1976.

Le dernier ouvrage de M. H. constitue une entreprise relativement
autonome et peut être lu indépendamment de la philosophie proprement dite de

l'A. Chacun sentira de lui-même cependant combien Marx appelle la lecture
ou la relecture de ce qui demeure, comme on l'a dit, le «chef-d'œuvre» de

M. H., L'Essence de la Manifestation. On trouvera à l'œuvre ici, en effet,
l'ontologie phénoménologique de 1963, inspirant, imprégnant le travail
d'interprétation et y trouvant son propre achèvement, soit que l'A. traite de

questions autrefois ouvertes par la réflexion essentielle et laissées en suspens,
comme celle des vécus et des actes «matériels» de l'homme (besoin, travail),
soit qu'il comble certaines lacunes de cette réflexion elle-même (développe-

253



ment du problème de l'essence de la temporalité par exemple), soit, enfin,
qu'il aborde des thèmes nouveaux et apparemment étrangers à la philosophie
première (nature des formes sociales, statut des déterminations économiques,
etc.). L'articulation du philosophique et de l'herméneutique apparaîtra sans
doute à cet égard comme le trait dominant de ce monumental travail, et
peut-être aussi comme un problème pour quiconque tentera d'en saisir le
sens et de rejoindre sa vérité. Ce problème, celui de la rencontre et de l'identification

d'une ontologie originale et de la pensée marxienne, se trouve résolu

par la méthode d'interprétation revendiquée par l'A. et désormais classique
depuis Heidegger, celle qui consiste dans la «répétition» philosophique,
comprise ici dans toute l'extension du sens qu'elle revêt chez l'auteur de
Kant et le problème de la métaphysique. Répéter la pensée d'autrui, c'est en nier
le caractère autre, étranger, extérieur, c'est retrouver en elle sa propre pensée,

c'est-à-dire pour Heidegger, pour M. Henry, la pensée de l'être et la produire
à nouveau. L'herméneutique philosophique de M. H. non seulement
déchiffre dans les textes de Marx une ontologie, mais la reconstruit à neuf,
c'est-à-dire la construit.

Quelle est cette ontologie que l'herméneutique édifie en utilisant le matériau

des concepts divers et successifs avec lesquels Marx pense l'essence
politique, l'être social, la réalité économique et à travers ceux-ci l'essence et le
devenir de l'homme? La philosophie première, celle de L'Essence de la

Manifestation, la science de l'originaire pur, du «naturant» en soi, prend ici la
forme d'une ontologie fondatrice et critique, ordonnée à la détermination de
réalités secondes et «naturées». L'élucidation du caractère dérivé des sphères
socio-politique et économique et de leur historicité, tel est le sens propre de la
pensée socio-économique de Marx et de la réflexion critique qu'elle met en
œuvre. La visée du principe substantiel des formes de la vie sociale et de la
production, tel est le motifqui inspire cette pensée et la source de l'intérêt qu'elle
porte à ces domaines définis de l'existence. Pour Marx, «la critique de la
religion est terminée pour l'essentiel» (Critique de la philosophie du Droit de

Hegel, Introduction), il reste à dénoncer l'illusion de l'être politique, social,
économique, et à révéler son véritable fondement. L'itinéraire intellectuel
de Marx, patiemment et passionnément reproduit et comme revécu par le

philosophe, obéit à cette double finalité critique et fondatrice, qui détermine
simultanément le rejet d'un système socio-politique totalitaire fondé sur
l'hypostase des entités universelles (la «Société-personne», l'«Histoire-per-
sonne») et l'édification d'un autre système qui fonde la réalité des déterminations

sociales et économiques de l'existence humaine, par delà tout système,
dans cette existence précisément et sa puissance concrète d'être et d'agir que
Marx appelle praxis. Il appartient à l'herméneutique philosophique de M. H.
de recomposer selon l'ordre des raisons la hiérarchie des concepts (l'essence
de l'homme, sa nature sociale, son historicité, processus dialectique de cette
histoire, essence constitutive de ce processus...) qui conduisent, conformément
à leur contenu, jusqu'au principe ultime - réel ou idéal — qui valide ou
invalide l'un ou l'autre système, justifie son rejet ou son adoption chez Marx.
La genèse de la pensée de Marx se reflète dans le miroir d'une généalogie
rationnelle qui atteste la rigueur de cette pensée et démontre l'existence d'une

254



philosophie marxienne. Cette philosophie apparaît comme le résultat d'un
conflit qui oppose deux métaphysiques antagonistes, dont l'une s'origine dans
la theoria idéaliste, la grande souveraine de la tradition philosophique
occidentale, dont l'autre cherche ses racines au-delà des Idées ou de l'Idée, dans
la réalité «pratique» des hommes, qui est leur vie. Il est donc absurde, selon

l'A., d'attribuer à Marx la négation de toute métaphysique en général et

conjointement la volonté de substituer à celle-ci un savoir «positif», d'autant
plus absurde lorsqu'on se réclame d'une conception du monde tel que le
matérialisme dialectique dont Marx a dénoncé avant l'heure la métaphysique
occulte. Toute la pensée de Marx, son devenir et son accomplissement depuis
les premiers manuscrits jusqu'à L'Idéologie allemande, son application dans les

Grundrisse et le Capital, s'explique par la recherche et l'élaboration d'un
concept de l'être aussi étranger à la «matière» des matérialistes qu'à l'idéalité
dialectique, seul capable de fonder une philosophie de la société et de l'histoire

qui mérite le titre de «philosophie de la réalité» parce qu'elle a su

rejoindre le lieu originel de celle-ci. Cette région d'effectivité, le véritable séjour
de l'être, n'est pas le «ciel» des philosophes, la transcendance des formes
idéales, universelles et collectives, étrangère à la «terre» où vivent les hommes,

mais ce vivre lui-même qui trouve sa raison en soi, dans l'immanence de

sa réalité onto-phénoménologique.
On ne saurait rendre compte ici de la multiple thématique philosophique

qui se déploie au long des 900 pages que M. H. consacre à Marx et qui fera
de cet ouvrage, bien plus qu'un objet de curiosité pour les marxologues et
marxophiles de tout genre, une occasion d'étude et de réflexion pour les

philosophes en général. On se bornera à résumer en trois points ce qui nous
semble constituer l'apport philosophique essentiel de l'œuvre: 1) la
réaffirmation, après L'Essence de la Manifestation et sur les ruines de la pensée
métaphysique contemporaine, d'une ontologie et d'une ontologie réaliste qui,
dépassant l'idéalisme traditionnel de la philosophie occidentale, ouvre à

celle-ci un nouvel horizon de recherche; 2) la restitution à l'ontologie des

droits qui furent autrefois les siens, sur des domaines aujourd'hui confisqués

par les sciences humaines et qui, en l'absence de tout concept clair concernant
leur essence et leur fondement, sont trop souvent livrés à l'abstraction, voire
à la logomachie, de théories artificielles, Marx dirait de l'idéologie; 3) une
contribution remarquable de la pensée philosophique à ces sciences, sous la
forme, à peine voilée par le discours herméneutique, d'une philosophie de

l'histoire, de la société et de la culture, qui ne doit rien qu'à la philosophie
Pure- Gabrielle Dufour-Kowalska

Ernst Bloch : Experimentum Mundi, Frage, Kategorien des Herausbringens,

Praxis, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1975.

Ernst Bloch hat seine Philosophie auf die Kurzformel gebracht «S noch
nicht P», kein Subjekt hat schon sein ihm adäquates Prädikat gefunden.
In seinem letzten Werk «Experimentum Mundi», dem 15. Band der Gesamtaus-

255



gäbe, werden nun die Arten des Prädizierens systematisch zu einer Kategorienlehre

entfaltet. Dabei werden nicht nur Zusammenhänge in Blochs Denken
besser verstehbar, sondern auch solche der Welt - wir haben es mit einer
Kosmologie zu tun

Das Buch handelt, provokativ schon im Titel, von der Welt — als Experiment.

Und Experiment ist hier keinesfalls apologetisch-abwertend («nur ein
Experiment») gebraucht, sondern ganz im Sinne der Naturwissenschaften
seit Galilei. Während es aber für den Physiker in den streng umgrenzten
Bereich mathematisch exakter Erfahrung gehört, in dem natürliche Abläufe
vom Menschen beherrschbar und reproduzierbar sind, spricht Bloch vom
Experiment des Weltganzen. Ein Experiment, dessen Bedingungen nicht
wiederholbar, ja nicht einmal überschaubar sind. Der Experimentator —

die Menschheit - ist integraler Bestandteil dieses Experiments, also mehr als
ein Störfaktor der Beobachtung. Experimentieren läßt sich nach Bloch so

wenig auf eine «Erkenntnistechnik» reduzieren wie der Mensch auf einen
Betrachter der Welt. Nicht Experiment bloß «an der Welt, sondern in ihr,
eben das Realexperiment der Welt selber», ist der Begriff für die objektiv
mögliche wie subjektiv aufgegebene Veränderung der Welt, ihren «Umbau zur
Heimat».

Ein Denken, das uns derart nicht nur gesellschaftlich, sondern in Geschichte
und Natur nach Hause bringen will, unterschlägt leicht das Unmittelbare und
Nächste. Nicht so Blochb Seine Sehnsucht nach letzter Identität wurzelt im
Nicht-Identischen; die Hoffnung auf «erfüllten Augenblick» entspringt dem
«Pochen jedes Augenblicks, der sich aber noch nicht erblickt». Das begrifflich

nicht Faßbare des zu Unmittelbaren lastet er nicht der Mangelhaftigkeit
unseres Erkenntnisvermögens an. Es liegt auch am Objekt, an der
Mangelhaftigkeit seines Seins, die für Bloch daher der Ursprung alles Treibens und
Sich-Beziehens «auf mehr» in der Welt ist. Es ist das Phänomen eines «nicht
nur für uns, sondern sich selber noch ungelösten Rätsels des Anstoßes» dazu,
daß überhaupt etwas ist.

Die Welt als Experiment ist für ihn nicht (positivistisch) die Bestätigung
gemachter Annahmen, nicht parate Antwort auf unsere Fragen, vielmehr
selber eine offene Frage; als «objektiv-reale Möglichkeit» bezogen auf Noch-
Nicht-Seiendes, eine Probe aufs zukünftige Exempel.

In Blochs Experiment-Begriff schwingt viel vom lateinischen Zeitwort
«experiri» mit, das die Bedeutungen des riskierten Versuchs, von Suchen und
Finden, sowie der mit Leiden verbundenen Erfahrung umfaßt. Im «noch so
sehr laborierenden Laboratorium possibilis salutis» der Welt sind Herausfinden

und Hervorbringen, Theorie und Praxis, Subjekt und Objekt der
Handlung verschränkt. Sein Anklang an empirische Forschung industrieller
Verhältnisse («Laboratorium») unterstreicht den Zusammenhang der «Kategorien

des Herausbringens» mit der gegenwärtigen Art und Weise
gesellschaftlicher Produktion. Die gleichzeitige Verfremdung der technischen
Begriffe — «laborierend» spielt auf die Entfremdung auch des Hervorbringens
von humaner Zukunft an - deutet an, wie die Kategorien ihre Entstehungsbasis

transzendieren und sich von ihrer ökonomisch zweckgebundenen Funktion

lösen lassen. Die «Ideologiebefreiung der Kategorien» muß mit ihrer

256



Entwicklung Hand in Hand gehen. So zeigt z. B. «die angeblich inhaltslose
Leere des Kategorialen wie sehr dergleichen dem Tauschdenken
verhaftet war». Ebenso werden auch theologisch-heilsgeschichtliche Kategorien
durchs Fragezeichen der Möglichkeit («possibilis salutis») umfunktioniert.

Das Herausbringen der Kategorien wird von Bloch als Prozeß mit
«Drehungen» und «Hebungen» (ebenfalls eine Verfremdung mechanischer
Begrifflichkeit) gezeichnet, einen Gang vom Innen ins Außen und vom Fragment

ins Gelingen darstellend. Das erinnert ans Frühwerk «Geist der Utopie»
(1918), in dem schon der «Gang in die Welt» vorliegt, mit der «Selbst- und
Wirbegegnung» als Ende und Inhalt. Das Herausbringen dieses Zielinhalts
ist aber nicht garantiert Auch darin macht sich Marx' Hegelkritik geltend :

wie mit der Aufhebung der Entfremdung nicht auch die der Vergegenständlichung

verbunden ist, so wird durch Drehung/Hebung des Gegenstandes das

Unmittelbare «noch keineswegs vermittelt, oft ganz im Gegenteil: es kann
gerade durch erstarrende Drehung gänzlich entfremdet und verdinglicht
werden».

Der Begriff des Experiments hält also die objektive Ungarantiertheit der
Geschichte fest, jenen Schwebezustand in der Weltsache, den Bloch mit
seinem Entwurf einer «Ontologie des Noch-Nicht-Seins» in die philosophische

Diskussion gebracht hat. Im Kapitel der Transmissionskategorien
wird das am Zentralbegriff der Möglichkeit expliziert, der den Streit um
kausale oder teleologische Betrachtungsweise unterläuft: Ursachen haben ihre
notwendig eintreffenden Wirkungen, Zweckursachen befehlen vom fixen Ziel
her, Bedingungen hingegen «sind die sachhaften Voraussetzungen möglicher
Verwirklichung, die ohne eingreifendes Subjekt nicht zustande kommt».
Experiment bedeutet daher nicht bloße Verifikation bestehender Gesetze,
sondern die spezifische Seinsweise von Zukunft in der Gegenwart. Seine
Gesetze sind Tendenzen, deren Ziel noch in keiner Vorhandenheit steht -
es ist «latent».

Blochs Experimentbegriff wirft auch immanente Probleme auf: der
Fragecharakter des Weltprozesses und seine objektiv-reale Unentschiedenheit führen

zum Widerspruch von Offenheit (des Realen) und Geschlossenheit (des
philosophischen Systems). Hegel hatte das geschichtliche Werden so in den

Begriff gebracht, daß er Geschichte mit dem Abschluß seines Systems ihrer
Zukunft beraubte. Blochs «Denken, das sich aufs Ungewordene in allen
Dingen verstehen möchte», lag das produktive Fragment stets näher als

ein System, das das Nicht-Identische der Wirklichkeit idealistisch kaschiert.
Kategorialbildungen sind für ihn daher «noch ungelungene, offen fortlaufende

Versuche, die Daseinsweisen und Daseinsformen objektiv-real
herauszubringen, heraufzubringen».

Kategorien philosophischer Identitätsforschung sind materialistisch demnach

nicht von ihrem Inhalt abziehbar, müssen mit ihm im Entstehen
begriffen werden. Umso schärfer stellt sich darum das Problem des systematischen

Zusammenhangs der Kategorien im Geschichtsverlauf. Denn würden
sie, wie bei manchen Marxisten, nur als spezifische Denkformen der jeweiligen
gesellschaftlichen Verhältnisse betrachtet, dann «hätte jede Epoche und
Gesellschaftsform ihre eigene Kategorienlehre, abgeschnitten vom Voran-

257



gang und vom Folgenden; Geschichte wäre nicht Prozeß, sondern eine
mosaikhafte Zusammenfügung in einem unverbundenen Nacheinander»
(B. Schmidt: Emst Blochs Wirkung, Frankfurt/Main 1975). Wird aber das

invariant sich Durchhaltende der Kategorien mit Kant in ihrer transzendentalen

Funktion für das Erkennen gesehen, so erstarrt ihre Geschichte zur
«Kontinuität» zeitloser Strukturen der Vernunft! Bloch löst den Widerspruch
von Gleichbleibendem und historisch Variablem der Kategorien so auf, daß
er das ihre gesellschaftliche Entstehungsbasis Übersteigende, Weiterlaufende,
weil noch nicht Eingelöste als ihre Invariante (der Richtung) bestimmt. Das

«Experimentum Mundi» präsentiert daher einen sich erst herstellenden
Zusammenhang unfertiger Kategorialbildungen : ein offenes System.

Diese Offenheit «nach vorn», ins real ausstehende Wesen, darf nicht mit
der formalen Offenheit «nach allen Seiten» im Prinzip ausdefinierter Theorien

verwechselt werden. Blochs offenes System bleibt ein Paradox, reflektiert
es doch die widersprüchliche Wirklichkeit experimentalen «Noch-Nicht-
Seins».

Der utopische Bezug kann also auch nicht erst Sache des kategorialen
Denkens sein. Er entspricht vielmehr der « thelischen », willenhaft-intensiven
Struktur des Seienden: «nur das kann da sein, das auf mehr, als es schon ist,
sich versuchend bezieht»! Das thelisch treibende «Daß» des Existierens —

jenes originäre Nicht-Haben, das sich z. B. im «Hunger» als organischer
Grundausstattung des Menschen äußert — dieses «Daß» strebt nach seinem
«Was» oder Wesen in mannigfaltigen Proben und Vermittlungsversuchen,
den vielen «Etwas». Diese bilden das Vernunftgemäß, d. h. die «dem
Gedanken zugängliche Vermittlungs-Mitte» der prälogischen Daß-Was-Dialek-
tik der Welt.

Kategorien formulieren nun begrifflich das «Wie» dieser Etwas-Brücken der
Materie, untersuchen die Vermittlungsversuche auf die Form ihres Werdens
(Zeit und Raum), die Art und Weise ihres Mittel-Zweck-Bezugs (Kausalität,
Finalität), auf herausgebrachten Inhalt in quantitativen und qualitativen
Gestalten und Gebietszusammenhängen moralischer, ästhetischer u. a. Art,
vor allem aber auf ihren identifizierenden und realisierenden Charakter.

Hatte Bloch schon im «Prinzip Hoffnung» die 11. Feuerbachthese Marx'
von der Veränderungsbedürftigkeit der Welt mit dem Begriff der «konkreten
Utopie» interpretiert, in dem Hoffnung als Affekt und als Wissen
(«Tendenzkunde») vereinigt sind, so werden nun mit dem von E. v. Hartmann
übernommenen Begriffspaar des Thelischen und Logischen die kategorialen
Verhältnisse der Welt insgesamt als Experiment, als Hinbildung zum «Theo-
rie-Praxis-Verhältnis allerzentralster Art» erfaßt. Praxis, von Haus aus etwas
Intensiv-Willensbestimmtes, wird im «metakategorialen» Sprung der letzten
Drehung/Hebung zum Akt der «logisch vermittelten Intensität». Einheit von
Theorie und Praxis bedeutet bewußtes Verwirklichen der unbewußten Intentionen

und unbegriffenen Tendenzen, zuhöchst das Realisieren des zur
Realisierung treibenden thelischen «Daß»-Anstoßes in und außer dem Menschen.

So reflektiert das «Experimentum Mundi» die Grundzüge der
gesellschaftlichen wie der natürlichen Materie als «Herausbringen» von Frage zu
Praxis. Natur ist hierbei nicht tote Vergangenheit - kein «Riesenleichnam»,

258



auf dem das Leben nur noch gesellschaftlich weiterginge —, sie birgt in sich
vielmehr das entscheidende Zukunftsproblem: wird die Menschheit, wenn
sie sich zum Subjekt ihrer eigenen Geschichte gemacht hat, immer noch einer
fremden, «kopflosen» Natur gegenüberstehen, die ihre Freiheitszwecke
schlußendlich tödlich durchkreuzt? Oder gibt es, ebenso hypothetisch,
jenseits des passiven Objekts unserer Ausbeutung so etwas wie ein Subjekt der
Natur?

Bloch entreißt das Natürliche der konservativen Kulturkritik, die es zum
Argument von Unveränderlichkeit oder «organischer Gewachsenheit»
mißbraucht. Indem er auf der Naturbasis aller gesellschaftlichen Möglichkeit —

z. B. der konkret-menschlichen Arbeit - insistiert, befreit er zugleich auch
diese von der Dominanz abstrakt (waren-)gesellschaftlicher Rationalität.

Das Produktive, «Herausbringende», seines Materiebegriffs, innerhalb
dessen der Mensch keinen Fremdkörper mehr darstellt, hebt Bloch gern mit
seiner Wortwurzel «mater» hervor; gesprächsweise nannte er das Buch sogar
eine «Geschichtsphilosophie des Mutterleibs». Aber hat nicht schon Sokrates
seine Aufgabe mit der Hebammenkunst verglichen? Die geschichtsphiloso-

phische Mäeutik des « Experimentum Mundi» wird jedenfalls mehr als nur
philosophiegeschichtliche Kinder gebären helfen. Denn das Experiment in
der Welt, nicht bloß im Labor, kennt andere Spielregeln als das alte «thea-
trum mundi» mit seiner Scheidung von Subjekt und Objekt, Zuschauern und
Akteuren: «Sein Vorhang geht auf, wenn wir selber dahinter treten»!

Beat Dietschy

Philosophie aktuell: Taschenbuchreihe zu Problemen von öffentlichem
Interesse, hg. von Helmut Holzhey, Hans Saner, Walther Ch. Zim-
merli, Basel/Stuttgart 1974ff. : Bd. 1: Wissenschaftskrise und
Wissenschaftskritik, hg. W. Ch. Zimmerli (1974); Bd. 2: interdisziplinär,

hg. H. Holzhey (1974) ; Bd. 3 : Wissenschaft/Wissenschaften,
hg. H. Holzhey (1974); Bd. 4: Gewissen?, hg. H. Holzhey (1975).

Seit den Tagen, da Sokrates die Philosophie revolutionierte, indem er sie -
nach dem berühmten Wort von Cicero - vom Himmel auf die Erde herabrief

und in die Städte und Häuser einführte, hat es an ähnlichen revolutionären

Unternehmen nicht gefehlt.
Der Ort, von dem die Philosophie herab- oder herbeigerufen wird und an

den sie sich scheinbar immer wieder aufs neue verflüchtigt, hat zwar
inzwischen einen etwas prosaischeren Namen bekommen: es ist der Elfenbeinturm,

die Akademe, Stätte der Kontemplation und der weltfremden Theorie -
der ideologische Ort aller Punkte, die von der Wirklichkeit gleich weit
entfernt sind. Und die Wirklichkeit ist es, der man die Philosophie wieder
zuführen will. Über das allerdings, was die Wirklichkeit nun eigentlich sei,
gehen die Ansichten der Revolutionäre auseinander, und die Wirklichkeit
des einen ist oft die Unwirklichkeit des andern. Liegt die wahre Wirklichkeit
in der konkreten Totalität des bürgerlichen Staates, der ethisch-religiösen

259



Existenz des Einzelnen, den gesellschaftlich-ökonomischen Verhältnissen, der

sogenannten Lebenswelt oder in irgendeiner andern Form des In- oder Bei-
sich-seins?

Einer der neuesten Versuche einer Aktualisierung der Philosophie ist die
vom Schwabe-Verlag Basel/Stuttgart publizierte und von Helmut Holzhey,
Hans Saner und Walther Ch. Zimmerli herausgegebene Taschenbuchreihe
«Philosophie aktuell». Mit dieser Reihe soll, wie es in der programmatischen
Erklärung der Herausgeber heißt, «die Entfremdung zwischen Fachphilosophie

und Wissenschaft einerseits, zwischen ihnen und dem öffentlichen
Bewußtsein andererseits im Hinblick auf die großen Probleme und Aufgaben
der Zeit überwunden werden». «Philosophie aktuell» mache es sich daher zur
Aufgabe, in der Auseinandersetzung mit den philosophischen Richtungen
und im interdisziplinären Gespräch mit den Einzelwissenschaften, philosophisch

relevante Fragen, die in der Öffentlichkeit diskutiert werden, auf eine

allgemein verständliche Weise darzustellen, «mit dem Ziel, sie klarer und
schärfer zu fassen».

Voreingenommenheit nach der einen oder andern philosophischen Richtung

scheint man diesem Programm kaum nachsagen zu können: Uber die
Aktualität bestimmt nicht irgendein dubioser philosophischer Wirklichkeits-
begriff, sondern das jeweilige Interesse der sogenannten Öffentlichkeit;
letztes Ziel ist nicht philosophische Indoktrination, sondern allgemein
verständliche und klare Fassung der Probleme. Die Philosophie als Journalist
und Zeitungskorrespondent? Warum eigentlich nicht! Ein junger Redakteur
der Rheinischen Zeitung namens Karl Marx hat dies schon vor mehr als
130 Jahren gefordert. Sein Postulat war freilich alles andere als voraussetzungslos.

Es stand im Zeichen des ominösen Hegeischen Satzes «Philosophie
ist ihre Zeit in Gedanken erfaßt» und war mit der Erwartung verknüpft, daß

man nur die Welt der Vorstellungen zu revolutionieren brauche und die
Wirklichkeit werde dann schon nachkommen. Verbergen sich vielleicht hinter

dem so bescheiden klingenden Programm der «Philosophie aktuell»
Voraussetzungen ähnlicher Art?

Der Gewinn, den sich die Herausgeber von ihrem Unternehmen für die
Philosophie erhoffen, ist - wie sich aus ihren «Leitgedanken» entnehmen
läßt — recht hoch. Die geplante Aktualisierung wird zu einer Art Jungbrunnen

für die Philosophie : «. durch erneute Inbesitznahme von längst
verloren geglaubtem Gebiet erfährt sie eine echte Universalisierung. Mit der
Ausweitung ihres Bereiches geht eine grundlegende methodische
Neubesinnung einher ...» Weniger klar ist, was dabei für die Öffentlichkeit, oder
besser, für den von der Reihe angesprochenen «kritisch-interessierten
Zeitgenossen» herausspringen soll. Eines jedenfalls dürfe man nicht erwarten:
«konkrete Problemlösung als Handlungsrezepte». Eine gewisse Veränderung
im Reich der Vorstellungen halten die Herausgeber hingegen für
unvermeidlich. Die Entfremdung zwischen Philosophie und Öffentlichkeit drücke
sich darin aus, daß außerhalb der Universität «Rumpfideologien, Reste
elitären Bildungsdenkens, Handlungskonzepte und sprichworthafte
Volksweisheit» die Funktion der Philosophie übernommen haben. Es gelte daher,
die das öffentliche Bewußtsein bestimmenden «Philosophien» namhaft zu

260



machen, indem man nach dem Boden frage, auf dem das jeweilige Problem
gewachsen sei, und nach seinen «konstitutiven Voraussetzungen», um sichtbar

zu machen, ob es «den Charakter eines Vorurteils hat».
Der «Boden», auf dem diese Idee gewachsen ist, ist vertrauter Grund:

Entlarvung und Kritik von Vorurteilen, Idolen oder Ideologien, wie man
heute sagt, gehört zum Hauptgeschäft jener Aufklärung im allgemeinsten
und besten Sinn des Wortes, die seit je die Philosophie begleitete und die in
dem nach ihr benannten Zeitalter zum eigentlichen Ziel der Philosophie
erklärt wurde. Die «konstitutiven Voraussetzungen» dieser Idee sind
allerdings im Verlaufe der Zeit etwas wackelig geworden, so unter anderem auch
die Hoffnung, daß uns der unaufhaltsame Fortschritt mit jedem erkannten
Irrtum der Wahrheit näher bringen werde. Die Herausgeber von «Philosophie

aktuell» zeigen daher begreiflicherweise eine gewisse Verlegenheit in
bezug auf die Richtung, in der die durch ihr vorurteilskritisches Vorgehen
ausgelöste Ideenbewegung verlaufen wird. Ein Aufwärts oder Vorwärts
scheint es jedenfalls nicht zu sein, weit eher ein Seitwärts, denn : « In einer
solchen ,Philosophie der öffentlichen Vorurteile' ist die Bereitschaft zur
Zurücknahme von Positionen ebenso groß wie die zur Entdeckung neuer
Aufgaben.» Aber wird hier nicht stillschweigend von einem neuen Vorurteil
Gebrauch gemacht - dem Vorurteil, daß eine als Vorurteil erkannte Position
aufgegeben werden müsse? Wenn man Gadamerfür einmal recht geben will,
gibt es jedoch nicht nur gefährliche, sondern auch nützliche, nicht nur
blinde, sondern auch hellsichtige Vorurteile. Und eines dieser nützlichen
Vorurteile ist zweifellos der zum Gemeingut gewordene aufklärerische
Gedanke, daß Einsicht, Klarheit und Bewußtheit der Verdunkelung und Ver-
nebelung - worin diese auch immer bestehen mag - vorzuziehen sei. Klarheit
und Bewußtheit aber kann nur geschaffen werden durch Information,
Konfrontation, Analyse und Kritik - kurz, durch eben jene Art von Aufklärung,
welche die Herausgeber mit ihrer Reihe zu betreiben versuchen. Selbst der
böswilligste Kritiker wird darum - allen vorurteilskritischen Einwänden zum
Trotz - die neue Taschenbuchreihe von Schwabe vorbehaltlos begrüßen
können, dies umso mehr, als es sich - zumindest im deutschen Sprachraum -
um das erste philosophische Unternehmen dieser Art handelt. In der
akademischen Welt mögen zwar da und dort skeptische Fragen laut werden wie
die, ob denn jede Reflexion aufThemen von öffentlichem Interesse auch schon

Philosophie und nicht schlicht Journalistik sei und welche Einsichten man in
diesem Bereich überhaupt von einer «Wissenschaft» erwarten dürfe, die sich
weder über besondere Erkenntnisquellen noch über allgemeingültige Methoden

ausweisen könne. Doch es spricht nicht gegen, sondern für die drei
Herausgeber, daß sie es wagten, mit den professionellen Vorstellungen darüber,
was Philosophie sei und was sie alles tun und nicht tun könne, zu brechen,
um - an neuen Gegenständen - mit jener Devise Ernst zu machen, die zu
verneinen den Tod einer jeden Philosophie bedeuten würde: «Sapere aude!
Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen!» Ob es ihnen jedoch
gelungen ist, die öffentliche Welt zur Philosophie und die Philosophie zur
Welt zu bringen, dies muß für jeden Band der Reihe im besondern geprüft
werden.

261



Wenden wir uns zunächst den ersten drei, im Herbst 1974 erschienenen
Bänden zu. Jeder Band ist nach demselben, für die gesamte Reihe verbindlichen

Muster gegliedert : der verantwortliche Herausgeber skizziert in einem
Vorwort die Behandlung des Themas und weist den einzelnen Beiträgen ihren
Ort zu. Fünf bis sechs Autoren behandeln das Thema unter verschiedenen
Aspekten, und der Herausgeber faßt im Nachwort das Ergebnis der Diskussion

zusammen. Inhaltlich bilden die drei ersten Bände insofern eine Einheit,
als sie demselben Gegenstand gewidmet sind: dem Phänomen Wissenschaft.
Falls es überhaupt so etwas wie ein öffentliches Interesse gibt (eine weitere
stillschweigende Voraussetzung der Herausgeber), nimmt die Wissenschaft
darin zweifellos eine zentrale Stellung ein. Dies bedeutet aber keineswegs,
daß das Interesse der Philosophie an der Wissenschaft und das der Wissenschaft

an der Philosophie mit dem öffentlichen Interesse zusammenfällt. Bei
den von H. Holzhey besorgten Bänden zwei («interdisziplinär») und drei
(«Wissenschaft/Wissenschaften») liegt jedenfalls der Verdacht nahe, daß die
Bewohner des Elfenbeinturms einmal mehr unter sich geblieben sind.

Die Beiträge zu diesen Bänden gehen auf eine Ringvorlesung zurück, die
im Wintersemester 1973/74 von der ETH und der Universität Zürich zu
Problemen der interdisziplinären Zusammenarbeit, des Wissenschaftsverständnisses

und der Wissenschaftstheorie veranstaltet worden ist. Der einzige
unmittelbare Offentlichkeitsbezug wird durch die — im Band «interdisziplinär»

enthaltenen - wissenschaftspolitischen Vorträge von R. Jochimsen,
U. Hochstraßer und A. Cerletti geschaffen : Staat und Gesellschaft erwarten
von der Wissenschaft einen Beitrag zur Bewältigung der dringlichsten
Probleme der Gegenwart wie Energieproduktion, Umweltschutz, Gesundheitswesen

und Verkehr, aber keine der unzähligen, durch esoterischen
Fachjargon von einander abgeschlossenen Teil- und Spezialdisziplinen will sich
für diese Probleme zuständig erklären. Daher der Ruf nach einer
problemorientierten Forschung, welche die historisch gewachsenen und zumeist
willkürlichen Fachgrenzen durchbricht und auf der Zusammenarbeit aller
erforderlichen Disziplinen beruht. Die Wissenschaftspolitiker lassen auch keinen
Zweifel daran aufkommen, daß eine von privaten und öffentlichen Geldern
lebende Wissenschaft diese Forderung auf die Dauer schwerlich überhören
kann. Der sich hier anbahnende Konflikt zwischen öffentlichem Interesse
und dem verbrieften Autonomieanspruch der Wissenschaft - die Lebensfrage
für beide Parteien - klingt jedoch nur noch am Rande an.

H. Holzhey scheint zwar der Ansicht zu sein, der Beitrag von H.-G. Ga-
damer sei eine Antwort auf diese Frage, denn Wissenschaftstheorie, wie sie

Gadamer in seinem Vortrag verstehe, habe die Aufgabe, den Sinn von
Wissenschaft im Ganzen unseres Daseins zu reflektieren (S. 124f.). Dies mag
wohl zutreffen, aber philosophische Sinnbestimmungen wie die von Gadamer

- Sinn der Wissenschaft sei die (im interdisziplinären Gespräch sich

erneut realisierende) universale Gesprächsgemeinschaft im Medium der
praktischen Vernunft - dürften - angesichts der harten wissenschaftspolitischen

Fragen: Wie weit soll Wissenschaft kontrolliert werden? durch wen?
nach welchen Kriterien? - kaum als besonders erleuchtend empfunden werden.

Die restlichen Beiträge des Bandes «interdisziplinär» schließlich führen,

262



der ihnen gestellten Aufgabe gemäß, in völlig anderer Richtung. W. Traupel,
E. Hadorn und M. von Cranach beschäftigen sich mit den Schwierigkeiten,
welche der interdisziplinären Arbeit im Wege liegen - Sprachbarrieren,
Hegemonieansprüche bestimmter Wissenschaften, Hemmnisse psychologischer

und organisatorischer Art, Furcht vor Dilettantismus und Ideologi-
sierung der Wissenschaft usw. -, und skizzieren mögliche Wege, solche
Probleme zu lösen.

Ein spezieller Aspekt der interdisziplinären Zusammenarbeit kommt, nach
der Erklärung des Herausgebers, im Band « Wissenschaft/Wissenschaften»
zur Sprache: durch eine Rückbesinnung auf das Wesen und die Methodik
der einzelnen Wissenschaften soll zugleich die Frage geklärt werden, wie weit
wissenschafts-theoretische Überlegungen der interdisziplinären Zusammenarbeit

förderlich sein können.
E. Ströker verfolgt in ihrem einleitenden Vortrag den Verlauf der

wissenschaftstheoretischen Diskussion über das Problem der Gültigkeit
wissenschaftlicher Aussagen ; W. Stegmüllers philosophisch hoch interessanter, aber
vermutlich schon zu technischer Vortrag gilt der aktuellen wissenschaftstheoretischen

Frage, warum wissenschaftliche Theorien in ihrem Kern gegen
alle Falsifikationsversuche immun sein müssen, und in den Beiträgen von
H. Kleinewefers, H. Schäppi, Ch. Scharfetter, H. Zuber und W. Traupel
werden die Sozial- und Geschichtswissenschaften, Medizin, Biologie und die
technischen Wissenschaften teils vorgestellt, teils kritisch auf ihr
Methodenverständnis hin überprüft. Alle diese Beiträge sind jedoch mit dem Thema der
Interdisziplinarität mehr als nur lose verknüpft, und Probleme von
öffentlichem Interesse wird man in ihnen schon gar nicht erst suchen wollen. Der
Band ist dafür eine vorzügliche Informationsquelle - nicht für wissenschaftliche

Information, sondern - was oft nötiger ist - für Information über
Wissenschaft. Indirekt wird dabei auch die Bedeutung der Philosophie für die
Wissenschaften ersichtlich. Gewisse Einzelwissenschaften wie etwa die Medizin

oder die Physik scheinen zwar, sei es auf Grund ihrer Aufgabe oder ihres
unbestrittenen Erfolges, keiner besondern philosophischen Reflexion mehr zu
bedürfen, und nur wo Methodenstreitigkeiten, wie in den Geschichts- und
Gesellschaftswissenschaften, zur Tagesordnung gehören, ergeht zuweilen der
Ruf nach dem klärenden Wort des Philosophen. Die von einzelnen Autoren
des Bandes offen eingestandene Unzuständigkeit des Wissenschaftlers, wenn
es nicht darum geht, Wissenschaft zu treiben, sondern zu sagen, worin das

Treiben der Wissenschaft besteht, weist jedoch noch auf eine andere Rolle
der Philosophie hin : indem sie die wissenschaftliche Praxis zu durchleuchten
versucht, übernimmt sie gegenüber der Wissenschaft dieselbe Aufgabe wie
etwa die Kunstkritik gegenüber der Kunst : sie wird zur Vermittlerin zwischen
ihr und der Öffentlichkeit.

Für die Begegnung zwischen Philosophie und Öffentlichkeit am meist-
versprechendsten ist zweifellos der von W. Ch. Zimmerli herausgegebene
erste Band zum Thema «Wissenschaftskrise und Wissenschaftskritik». Der
Unterschied zu den beiden andern Bänden ist schon in der Sprache fühlbar:
da alle Beiträge des Bandes im Hinblick auf das Programm der Reihe
geschrieben wurden, bemühten sich die meisten Autoren, allen voran der Her-

263



ausgeber, um faßliche, klare und oft zupackende Formulierungen. Doch
worin besteht die im Titel angesprochene Krise der Wissenschaft? und worin
die Therapie, welche die zu Wort kommenden philosophischen Kritiker zu
empfehlen haben?

Über die Symptome der Krise sind sich alle Autoren des Bandes einig.
Die Wissenschaft, die uns Natur, Gesellschaft und Geschichte vertraut machen
soll, ist uns, nach den Worten von Zimmerli, «durch ihre hohe Spezialisierung,

ihr exklusives Vokabular, ihr gewichtiges Gehaben», unvertraut und
fremd geworden (S. 122). Auch über das Wesen der Krise besteht, trotz
unterschiedlichster Erklärung ihrer Ursache, weitgehend Einigkeit. Die
Wissenschaft, insbesondere die Naturwissenschaft, ist allzu selbstherrlich und allzu

mächtig geworden. Mit einem pittoresken Bild des Herausgebers
ausgedrückt: die treue Magd des Menschen, «die ihm in den letzten Jahrhunderten

täglich neue Wunder bescherte», hat «sich insgeheim zum Haustyrannen
entwickelt» (S. 7). Das erklärte therapeutische Ziel besteht daher darin, den
Wissenschaftlern soziale Verantwortung beizubringen und ihnen die Grenzen
ihres Tuns bewußt zu machen, damit sie wieder jene Demut und
Selbstbescheidenheit erlernen, die — wie der instruktive Artikel von D. von Engelhardt

zeigt - den Entwicklungsgang der neuzeitlichen Naturwissenschaften
von ihren Anfangen an begleitet hat.

Aber liegt die Krise der Wissenschaft tatsächlich in ihrer Selbstherrlichkeit
und Autonomie? Gewisse, in dem Band mit keinem Wort erwähnte
Tatsachen wie etwa die Existenz des sogenannten militärisch-industriellen
Komplexes und der industrialisierten Wissenschaft, in der gegen zwei Drittel aller
Forschungsvorhaben durchgeführt werden, sprechen eine andere Sprache.
In dieselbe Richtung weist letztlich auch die von den beiden Bandautoren
J. Klüver und H. Kimmerle im Anschluß an Marcuse, Habermas und Sohn-
Rethel gegebene Erklärung für die angeblich zu große Autonomie der
Wissenschaft : Die Wissenschaft habe sich nur darum frei entfalten können, weil
ihre Interessen «und die Interessen der aufkommenden Industriegesellschaft
miteinander konform waren». Diese Konformität habe jedoch die Wissenschaft

in eine «nicht bewußt gewordene Abhängigkeit von der sich
ausbildenden bürgerlichen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung gebracht»
(S. 53). Von daher gesehen ist sie also eher einer botmäßig gewordenen
Königin als einer tyrannisch gewordenen Magd vergleichbar. Doch mit
welchem Bild man auch hinken mag, eine etwas gründlichere Diagnose der
Wissenschaftskrise wäre in jedem Fall förderlich gewesen. Ist Wissenschaft
zweifelhaft geworden durch das, was sie tut, oder durch die Umstände, unter
denen sie es tut? (Eine an sich harmlose Tätigkeit wie das Anzünden eines
Streichholzes kann nämlich - in den entsprechenden Umständen, etwa in
einem Pulvermagazin - katastrophale Folgen haben.)

Wenn es bloß an den Umständen liegt - und vieles deutet darauf hin -,
dann muß der Hebel eher bei jenen Kräften angesetzt werden, die Umstände
zu machen pflegen, und die Wissenschaftler sind höchstens dafür verantwortlich

zu machen, daß sie sich die Umstände nicht genauer angesehen haben,
unter denen sie ihrer Wissenschaft nachgingen. Wenn es hingegen an der
Wissenschaft selbst liegt - was offenbar die meisten Autoren der «Wissen-

264



schaftskrise» angenommen haben -, dann bliebe immer noch abzuklären,
inwiefern dem so ist. Liegt es an den Idealen und Zielen der Wissenschaft
selbst oder bloß an deren Verständnis? Oder hat man zwar ein richtiges
Verständnis, aber eine falsche Praxis? Falls die Wissenschaft aber nicht nur
anders interpretiert, sondern geändert werden soll, wer befindet dann über
ihre Änderung? Die von H. Kimmerle in den Mittelpunkt geschobenen
Geisteswissenschaften? Oder die von K. Weißhaupt geforderte (und bis auf
weitere Sicht inexistente) wissenschaftliche Wissenschaftsethik? Eine solche

Lösung käme der Austreibung des Teufels durch den Beelzebub gleich.
W. Zimmerli hat darum sicher nicht unrecht, wenn er in seinem eigenen
Artikel alle diese Vorschläge als nicht realisierbar ablehnt. Sein Gegenvorschlag

hingegen, bevor man zur Aktion schreite, sei zunächst eine zusammenhängende

wissenschaftskritische Theorie auszuarbeiten, ist eine ebenso

verheißungsvolle Antwort auf die anstehenden Probleme wie der Ruf eines

Politikers nach der Bildung neuer Kommissionen. Wissenschaftskritische
Theorien - sofern sie nicht schon existieren - sind zwar tatsächlich nötig,
aber nicht, wie Zimmerli glaubt, um «demokratische Entscheidungsprozesse
in Gang zu bringen» (S. 129) (was ohnehin ein Unding wäre, denn
demokratische Entscheidungen - im Gegensatz zu den von Experten gefällten
technokratischen Entscheidungen - sind gerade dort erforderlich, wo es keine
«zusammenhängende Theorie», sondern eine Pluralität von Meinungen
gibt), sondern um auszumachen, worin nun eigentlich die Krise der Wissenschaft

besteht, welche Bereiche der Wissenschaft oder der wissenschaftlich
relevanten Komplexe unter Kontrolle gebracht werden müssen, welche
Instanzen diese Kontrolle übernehmen und auf welche Weise sie sie ausüben
sollen. Mit einem Wort: die gesuchte Theorie sollte eben jene Fragen
beantworten, die im zweiten und dritten Band von «Philosophie aktuell»
angerührt und im ersten als bereits beantwortet betrachtet werden.

In der Zwischenzeit dürfte gegenüber der Wissenschaft jene Haltung am
angemessensten sein, die P. Feyerabend in seinem erfrischenden Beitrag zum
ersten Band zum Ausdruck gebracht hat: Schluß endlich mit dem Märchen
einer unfehlbaren und über allen Parteien und Ideologien thronenden Wissenschaft,

Schluß mit allen Einschüchterungsversuchen im Mantel der
sogenannten wissenschaftlichen Erkenntnis Diese Haltung darf freilich nicht zu
der von Feyerabend propagierten Radikallösung führen — drastische Reduktion

der öffentlichen Aufwendungen für die Wissenschaft und Entzug aller
ihrer Privilegien durch strikte Trennung zwischen Staat und wissenschaftlichen

Institutionen denn damit lieferte man die Wissenschaft vollends eben

jenen Mächten aus, die sie schon heute bedrohen. Aber sie ist heilsam überall

dort, wo Wissenschaft gegen die Rechte und Interessen von Menschen
eingesetzt wird, etwa um das Veränderbare als unveränderbar, das Vermeidbare

als notwendig und das Bedrohliche als harmlos darzustellen. Jeder
Versuch, die Öffentlichkeit gegenüber der Wissenschaft zu sensibilisieren, ist
daher zu begrüßen. Umso bedauerlicher ist es, daß die dem Thema Wissenschaft

gewidmeten Bände von «Philosophie aktuell» kaum dazu angetan
sind, viel zu dieser Sensibilisierung beizutragen.

265



Nicht jeder ist unmittelbar in der Lage, darüber zu befinden, was Wissenschaft

tun oder sein soll, aber keiner wird sich der Frage entziehen können,
was er selbst zu tun habe. Es ist daher zweifellos im Interesse eines jeden,
Aufschluß darüber zu erhalten, was es mit jener Autorität auf sich hat, die
angeblich in letzter Instanz über unser Tun und Lassen entscheidet: das
Gewissen. Und das allgemeine Interesse wird zum öffentlichen, wenn - wie etwa
im Fall der Militärdienstverweigerung oder der Euthanasie — das Gewissen
des einzelnen mit den Normen der Gesellschaft und den Gesetzen des Staates
in Konflikt gerät. Der erste Band von «Philosophie aktuell», der dem
Programm der Reihe thematisch voll zu entsprechen scheint, ist denn auch der
1975 erschienene, von H. Holzhey besorgte Band «Gewissen?». Prüfen wir,
wie weit es ihm und seinen Autoren gelungen ist, das Problem des Gewissens

«klarer und schärfer zu fassen».
Der als Einführung an sich geschickt gewählte erste Beitrag, das von

W. Weischedel verfaßte Gespräch zwischen einem Fragenden, einer Marxistin,

einem Nihilisten und einem Christen über Verantwortung und Gewissen,
führt unmittelbar in die Problematik des Gewissens ein. Leider ist in diesem

Gespräch zwar sehr viel von dem Gewissen und den verschiedenartigen
Begründungen seiner Forderungen die Rede - es ist Gottes Wille, es ist das,

was die Gesellschaft gebietet, es ist eine Illusion -, aber über das Gewissen
wird so viel wie nichts gesagt. Die erforderliche Analyse und die sich aus ihr
ergebenden Fragen - was ist der Ursprung der sich im Gewissen aussprechenden,

scheinbar unfehlbaren Einsicht? soll man ihr folgen? läßt sie sich
rechtfertigen? - bleiben dem Leser überlassen. Doch nur wer diese Fragen stellt,
wird auch — mit einigem Glück — die reichlich disparaten, mitunter recht
verwirrenden und, so wie sie dastehen, in ihrer Funktion nicht eben
durchsichtigen Beiträge von S. Goeppert, F. Oser, G. K. Mainberger, E. Holenstein
und R. Marten als eine mögliche Antwort verstehen können.

Der Theologe Mainberger ergeht sich in einer traurig-schönen Mytho-
poese des Gewissens : Das Gewissen ist das Organ des Göttlichen in dem von
den Göttern getrennten und auf sich selbst gestellten Menschen. Wie alles
Göttliche ist es ein Erstes und Höchstes, hinter das man nicht zurückgehen
kann, aber weil die Götter nicht mehr unmittelbar und in «direkter
Offenbarung» zu uns sprechen, ist seine Gewißheit eine täuschende Illusion. Ohne
Gewissen können wir nicht handeln, aber das Gewissen bewahrt uns nicht vor
Verfehlung und Schuld. In der reuigen Anerkennung unserer Fehlbarkeit
und in der heitern Gewißheit der göttlichen Vergebung können wir uns
jedoch in einer weltweiten Gemeinschaft zusammenfinden.

Von näherliegenden Ursprüngen des Gewissens, dafür aber in einem umso
übleren Jargon, handelt der Psychoanalytiker S. Goeppert. Er skizziert die
psychoanalytische Theorie von der Entstehung und Funktion des Gewissens
auf Grund der Beziehung zwischen Eltern und Kind in den ersten Lebensjahren,

oder, etwas allgemeiner und in der wissenschaftlichen Hochsprache
ausgedrückt, unter «Berücksichtigung der wechselseitigen Beeinflussung von
Individuen hinsichtlich ihres Handelns mittels zwischenmenschlicher
Kommunikation» (S. 52). Nicht nur für den Theologen, sondern auch für den

Analytiker gehört es offenbar zur Natur des Menschen, ein Gewissen zu haben,

266



und die Frage ist für ihn nicht, ob man dem Gewissen folgen soll, sondern ob
man - sei es von selbst oder dann mit Hilfe des Analytikers — die für die
«späte genitale Phase» charakteristische Entwicklungsstufe des Gewissens,
das sogenannte «autonome Gewissen», erreicht, das «sich zwar fest an
den Prinzipien der in einer bestimmten Gemeinschaft allgemein
verbindlichen praktischen Moral » orientiert, aber diese « nicht mehr zwangs-
haft-absolut verstärkt», sondern «relativ frei und situationsbezogen»
anwendet (S. 62).

Wenn wir dem Gewissen nicht entgehen können, müssen wir lernen, mit
ihm zu leben. Die pädagogische Anleitung dazu versucht F. Oser zu geben.
Anscheinend gibt es für Oser jedoch nur eine Art von Gewissen, nämlich das
schlechte. Gewissensbildung, wie er sie versteht, besteht jedenfalls nicht
darin, die Einsicht in das, was zu tun oder zu lassen sei, zu schärfen, sondern
ein adäquates Schuldgefühl und Schuldbewußtsein zu entwickeln, die Schüler

mit den Formen der «Schuldaufarbeitung» wie «Reue, Umkehr und
Wiedergutmachung» vertraut zu machen und «,Pläne' zum Ausgleich der
Schuldsituation (Schuldübertragung, Schuldtilgung, Schuldbekennen usw.)
zu entwerfen» (S. 84). Wer aber nicht von dem theologischen Gedanken
besessen ist, daß wir schuldig werden müssen, was wir auch immer tun, findet
vermutlich wenig Geschmack an dieser Kultivation des schlechten Gewissens.

Ihn interessiert das schlechte Gewissen höchstens insofern, als es dazu
verhelfen kann, in Zukunft keines mehr zu haben. Das Schuldbewußtsein kann
schon darum nicht der primäre Aspekt des Gewissens sein, weil jede
Schulderkenntnis ein Wissen darüber voraussetzt, wie man richtigerweise hätte
handeln sollen und wie man demzufolge in einer künftigen, vergleichbaren
Situation handeln müßte. Die wesentliche und auch pädagogisch entscheidende

Frage ist und bleibt daher, ob das Gewissen tatsächlich die Instanz
sein könne, die über moralisch Richtig und Falsch entscheidet.

Eine klare Antwort auf diese Frage in einer - zur Abwechslung -
bemerkenswert klaren Sprache gibt der Beitrag von E. Holenstein: Das Gewissen
im Sinne einer «außerrationalen Instanz, die vermeintlich eine spontane
Gewißheit darüber hat, ob eine Handlung gut oder schlecht ist», ist eine
Illusion (S. 109). Die Eingebungen des Gewissens können zwar bei der Suche
nach gültigen moralischen Prinzipien einen gewissen heuristischen Wert
haben, aber über die Gültigkeit dieser Eingebungen hat allein die Vernunft
zu entscheiden. Wie eine vernünftige Begründung moralischer Urteile
auszusehen hätte, wird von Holenstein allerdings bloß angedeutet. Sie muß in
Form einer intersubjektiven Diskussion aller Betroffenen erfolgen, aber falls
sich dabei gewisse Wertgegensätze als unüberbrückbar erweisen, bleibt nur
noch ein argumentum ad hominem, etwa indem man dem Verfechter
einer bestimmten moralischen Position zeigt, daß diese Konsequenzen
hat, die mit andern, von ihm schon zugestandenen Prinzipien unvereinbar

sind.
An eben diesem Punkt setzt der philosophische «Versuch» von R. Marten

an : Jedes Argument hat die Form eines «wenn-dann», aber ob man das erste

«wenn» (z. B. gut ist, was der Erhaltung des Lebens dient) setzen soll oder

nicht, läßt sich durch Vernunft nicht entscheiden. Die Vernunft sagt mir

267
18 Studia Philosophica XXXVI



bloß, daß ich, falls ich das «wenn» setze, auch das «dann» zu akzeptieren
habe. Nicht die Vernunft also, sondern diese letzte Entscheidung sei das, was
das Gewissen ausmache. Martens Ausführungen darüber, was dieses Letzte
nun eigentlich sei, sind freilich — nicht zuletzt auf Grund seiner verwirrenden
ad hoc-Terminologie - recht dunkel. Gewissen hat irgend etwas mit
«Selbstbejahung» und «selbstgegönntem Leben» zu tun, und diese «Selbstbejahung
in ihrer mitwisserschaftlichen Wiederholung ist einfache, unumgängliche,
maßstäbliche Humanität» (S. 126). Eine mögliche Deutung dieses unauslot-
baren Tiefsinns ist wohl die: Gewisse Prinzipien haben wir darum und nur
darum, weil wir die Menschen sind, die wir sind, nicht in dem Sinn, daß man
aus der Natur unserer Person deduzieren könnte, welche Prinzipien wir zu
wählen haben - dies verstieße gegen Humes Gesetz -, sondern umgekehrt:
aus den Prinzipien läßt sich erschließen, welche Art von Mensch wir sind:
Prinzipien dieser und dieser Art haben heißt ein Mensch von dieser und
dieser Art sein. Jede Entscheidung auf Grund dieser Prinzipien ist daher
zugleich eine erneute Zustimmung zu dem, was wir sind.

Diese Einsicht sagt jedoch nichts darüber aus, wie man entscheiden soll.
Wollte man aus ihr irgendeine Handlungsmaxime ableiten, so endete man
bestenfalls mit dem existentialistischen Aufruf zur Selbstverwirklichung und
zur Entscheidung um ihrer selbst willen - eine Position, von der sich Marten
ausdrücklich abhebt. Selbst wenn es also zutrifft, daß man nie auf Grund der
Vernunft entscheidet, so läßt sich anderseits - wie Marten selbst einräumt
(vgl. S. 136 ff.) — nicht bestreiten, daß man auf Vernunft nicht verzichten
kann. Die Differenz zwischen Holenstein und Marten ist letztlich eine rein
verbale: Soll man auch dann von Gewissen sprechen, wenn die Vernunft -
wie in Martens Lieblingsbeispiel, der Identifikation des einzelnen mit seiner
Liebe zu einem andern - an der Entscheidung nicht beteiligt ist, oder ist
die Begründbarkeit einer Entscheidung eine notwendige Bedingung dafür,
daß sie als Gewissensentscheidung bezeichnet werden kann.

Eine Entscheidung in dieser verbalen Frage hat weitreichende Folgen -
Folgen von öffentlichem Interesse. Dies wird exemplarisch am Problem der
Gewissensfreiheit und akut in kontroversen Fragen wie Militärdienstverweigerung

und Euthanasie. Von hier aus hätte sich daher leicht eine Brücke
schlagen lassen zu den restlichen und wohl substantiellsten Beiträgen des

Bandes : E. Mocks juristischem und rechtsphilosophischen Artikel über
Gewissensfreiheit im Rechtsstaat und H. Saners Plädoyer für einen Militär-
dienstverweigerer.

Wie aus Mocks Beitrag zu entnehmen ist, kann in der rechtlichen Praxis

Vernünftigkeit nicht als notwendige Bedingung des Gewissens betrachtet
werden. Dies hat vornehmlich historische Gründe: Mit der im 17. Jahrhundert

erfolgenden Trennung von Recht und Moral ist die seit der Antike
bestehende Verknüpfung zwischen Gewissen und natürlichem (im Recht sich
spiegelnden) Gesetz zerrissen und die Idee eines umfassenden und
allgemeingültigen Wertkosmos unmöglich geworden. Aus dem Gewissen spricht
nicht mehr ein universales Gesetz, sondern die Individualität der Person; es

ist, wie Mock formuliert, die «Spezifikation einer allgemeinen Anlage des Menschen,

Sollensforderungen zu erleben und sich so zu verwirklichen, sich selbst darzustellen»

268



(S. 40). Gewissensfreiheit als Rechtsnorm berechtigt jeden, sich selbst im
Gewissen zur Darstellung zu bringen, und sie verpflichtet anderseits den
Gesetzgeber, «von sich aus Regelungen so zu treffen, daß Gewissenspositionen

Einzelner oder von Gruppen nicht verletzt werden, sofern Alternativen dafür tragbar
und verfügbar sind» (S. 49f.). Die eigentlich brennenden und von Mock
nicht mehr gestellten Fragen beginnen allerdings mit diesem «sofern»: Wann
ist eine Alternative noch tragbar? Und wie ist der Konflikt zwischen Gewissen
und Gesetz zu lösen, wenn keine rechtlichen Alternativen zur Verfügung
stehen?

Saners Plädoyer für einen Militärdienstverweigerer aus politischen Gründen

liest sich wie eine aktuelle Ergänzung zu Mocks Beitrag: Wenn der Staat
nicht darüber befinden kann, ob ein Gewissensanspruch vernünftig und legitim

sei oder nicht, dann kann er das Gewissen auch nicht - wie in der
schweizerischen Militärgerichtspraxis allgemein üblich - auf ethisch-religiöse
Gründe beschränken. Politische Gründe, die von den Konsequenzen unseres
Handelns her argumentieren, sind ebenso Gewissensgründe wie die Berufung
auf absolute, autoritativ gesetzte und nicht mehr weiter begründbare
Prinzipien wie «Du sollst nicht töten». Mit andern Worten also: Wenn Vernünftigkeit

schon nicht notwendige Bedingung des Gewissens ist, so darf sie
zumindest nicht von ihm ausgeschlossen werden.

Trotz dieser aktuellen Bezüge, einiger interessanter Ansätze und des

vielversprechenden Themas kann man, aufs Ganze gesehen, auch vom Band
«Gewissen?» nicht sagen, daß er den Anspruch von «Philosophie aktuell»
auf überzeugende Weise eingelöst hätte. Nach dem Grund dafür braucht man
auch bei diesem Band nicht lange zu suchen: wenn die Philosophie zur
Öffentlichkeit gebracht werden soll, dann muß man sich zunächst und vor
allem mit dem auseinandersetzen, was die Öffentlichkeit wirklich bewegt,
oder zumindest darlegen, warum das, was die Philosophie zu sagen hat, für
sie bewegend sein sollte. Doch genau dies wurde nicht geleistet. Der
Öffentlichkeitsbezug erschöpft sich bestenfalls darin, daß man sich aus der öffentlichen

Diskussion ein Stichwort geben läßt, ein wenig darüber räsoniert, was
damit wohl gemeint sein könnte, und sich dann nach Leuten umsieht, von
denen man vermutet, daß sie auch «etwas» zum Thema beizutragen hätten.
Das Ergebnis ist ein Sammelsurium von diversen und nur selten miteinander
in Beziehung gesetzten Theorien, Theorieentwürfen oder programmatischen
Erklärungen, deren Mangel an Aktualität auch dann nicht mehr zu
beheben ist, wenn der Herausgeber, wie etwa Holzhey im Nachwort zu
«Gewissen?», an alltagssprachliches Vorwissen zu erinnern versucht. Im Eifer
der Entwicklung neuer und oft nicht ebenso neuer Theorien scheint man
vergessen zu haben, was nun eigentlich gefragt ist - falls überhaupt etwas
gefragt ist.

Die von Cicero gerühmte sokratische Revolution der Philosophie bestand
bekanntlich darin, daß Sokrates sich unter die Leute mischte und ihnen -
Fragen stellte. Ein wenig mehr von dieser sokratischen Bescheidenheit und
ein wenig mehr Gänge unter die Leute wäre den Herausgebern von «Philosophie

aktuell» sicher nicht abträglich. Kleine, bescheidene, aber dafür umso
präzisere Fragen würden dann vermutlich auch ihre Autoren zwingen, klare,

269



kommunikable und vor allem disputable Antworten zu geben. Also nicht:
«Wissenschaftskrise, und was fällt dir dazu ein?», sondern - zum Beispiel -
«Soll oder darf der Staat den Wissenschaften vorschreiben, was sie zu erforschen

haben?»; nicht: «Gewissen? oder soll man sich aus dem Gewissen ein
Gewissen machen?», sondern - zum Beispiel - «Ist es mit dem Recht auf
Gewissensfreiheit vereinbar, daß Bürger bestraft werden, die von diesem Recht
Gebrauch machen?» Von den angekündigten oder bereits in Erscheinung
begriffenen Bänden scheinen immerhin zwei Titel hinreichend präzis, um
auch aktuell sein zu können: «Euthanasie, Zur Frage von Leben- und
Sterbenlassen» und «Die ,wahren' Bedürfnisse oder: wissen wir, was wir
brauchen?». An ihnen wird sich erweisen, was «Philosophie aktuell» zu leisten

vermag. Anton Hügli

J.-Claude Piguet, La connaissance de l'individuel et la logique du réalisme.

Neuchâtel 1975, §§ numérotés de 0000 à 9239, résumé et index.

Cet ouvrage considérable est écrit avec humour. Je ne parle pas seulement
des exemples savoureux comme les machines à faire des phrases, ou des

plaisanteries et anecdotes qui émaillent le texte. Voyez déjà la numérotation des

paragraphes: 0100, 0101, 0102, etc. Au demeurant fort commode, elle donne
une impression de sécurité scientifique, méthodologique et machinale, un air
up-to-date, qui sont aux antipodes des intentions de l'auteur.

Jean-Claude Piguet est à la recherche d'une logique (qui n'en est pas une)
au service d'une connaissance (qui en est une) portant sur la réalité concrète,
appelée individuel ou totalité interne. L'humour voile, et dévoile, la passion :

c'est une recherche acharnée, qui est loin d'être terminée, mais qui recommence

sans cesse, refaisant les mêmes pistes, parfois en sens contraire, ou en

frayant de nouvelles, dévoilant des impasses, revenant aux carrefours: le
château de Kafka, mais avec des chambres parfaitement éclairées, et
numérotées...

Certitude qu'ii y a quelque chose, qui nous échappe encore, et qui est

pourtant vital. Il y a quelque chose: nous le savons par la délectation esthétique,

l'expérience-choc, la contemplation silencieuse: évidente présence de

l'œuvre d'art, de la naissance et de la mort, du Dieu incarné en Jésus-Christ.
Une présence évidente n'est pas une connaissance. L'expérience de la

présence conduit au monisme ontologique, la connaissance implique un
dualisme épistémologique.

A la suite de la phénoménologie, Piguet affirme, dans l'ordre de l'être,
l'identité de la chose même avec la conscience de la chose: la symphonie
n'existe que jouée et interprétée, la valeur n'existe qu'incarnée dans une
recherche qui la promeut ou la reconnaît (1471). Cela ne signifie pas une
réduction idéaliste de l'être à des contenus de conscience. Piguet me semble
ici plus proche de Scheler que de Husserl : Scheler insistait sur l'intentionalité
comprise comme relation de la conscience à ce qu'elle n'est pas, comme
participation à l'autre que soi, participation qui le maintient dans son altérité.

270



Par ailleurs, ce «monisme» me semble s'appuyer sur une expérience
analogue à celle des mystiques: l'Autre (chose ou Etre) se dévoile, se rend
présent à ma conscience; don et incarnation, du côté de l'objet, correspondent

à l'ouverture et à la réceptivité du sujet.
Mais, dans l'ordre de la connaissance, il faut poser la différence entre l'objet

concret, total, donné à la conscience, d'une part, et la pensée ainsi que le

langage, d'autre part. Ici, Piguet paraît tenir compte des développements
récents de la théorie de la connaissance, et particulièrement de l'étude
définitive de Tarski sur la conception sémantique de la vérité: la vérité n'est
possible que comme relation entre des énoncés et des choses désignées par
ces énoncés; elle présuppose donc la dissociation de deux ordres. Autrement
dit, il ne peut y avoir connaissance que si la pensée formulée indique quelque
chose qui n'est ni dans la pensée ni dans la formulation.

Pourquoi vouloir ajouter une connaissance à la présence muette et
indéniable de la chose même? Autant demander: pourquoi des philosophes?
Toujours le philosophe, avide de connaître autre chose que le général et
l'abstrait, s'est méfié des illusions possibles d'une prétendue connaissance de

l'individuel concret. D'où le besoin d'un «contrôle», comme dit Piguet. Le
mysticisme sans méthode a souvent versé dans l'extravagance, et
l'herméneutique sans méthode, dans le galimatias.

Il y a, en plus, un motif actuel de se lancer dans une telle entreprise : notre
civilisation vit dans «l'oubli de l'Etre»: elle ne voit plus les réalités
individuelles ni les valeurs qui les illuminent. Cet oubli se manifeste dans trois
domaines notamment.

1° Les sciences de la nature et les techniques doivent leur succès au
contrôle exercé sur leur langage, aux règles rigoureuses de leurs vérifications (ou
«falsifications») : d'où un accent mis sur le langage, construction artificielle
qui «fonctionne» sans référence à la réalité, ou du moins sans se plier à la
réalité; d'où la tendance à refuser comme subjectif ou illusoire tout ce qui
n'entre pas dans le système des termes et des règles édifié a priori.

2° L'éthique, dans sa passion moderne pour la liberté, se donne une
prétendue autonomie, comprise comme une indépendance absolue (alors

que l'autonomie kantienne reliait le sujet à l'universel). D'où le refus
de toutenorme fondée sur un être autre que le moi, et le mythe
extravagant, sécrété par certaine pensée contemporaine, de l'homme produisant
l'homme.

3° L'art d'aujourd'hui, partant de cette évidence qu'il n'y a pas de définition

objective du beau ni de système éternel des règles de la création, se lance
souvent dans l'aberration qui consiste à construire arbitrairement un système
d'éléments et de procédés d'assemblage avant de créer des œuvres et pour les

produire : on pense ici, par exemple, à certaines recettes de musique dodéca-
phonique.

Piguet examine aussi d'autres domaines, notamment les sciences sociales

et écononiques. Partout, c'est le même oubli, la même cécité, la même fermeture

du sujet sur lui-même et sur les généralités qu'il construit. D'où l'actualité

de la tâche assumée: chercher les moyens de connaître les individuels
concrets qui constituent l'Etre véritable.

271



Il faut d'abord indiquer les impasses et les causes de l'errance. On pourrait,
comme le Climacus des Riens philosophiques, incriminer le socratisme: la
prétention de n'apprendre que de soi-même. Mais Piguet voit dans le «nomi-
nalisme» le principal coupable. Ce terme est pris dans un sens différent de

l'usage courant: il existe un nominalisme qui est une école de modestie,
renonçant à croire que nos concepts ou les lois scientifiques représentent
vraiment la réalité. Or Piguet vise ici un nominalisme autoritaire et prétentieux,

qui édifie d'abord une langue (un système de termes et de règles) pour
plaquer ensuite les structures de cette langue sur la pensée et, enfin, sur le
réel. Les meilleures illustrations me semblent en être le scientisme du Wiener
Kreis et le logicisme du premier Wittgenstein: le Tractatus, moins le mysticisme

qu'on y lit en filigrane. Le passage de l'humilité au dogmatisme n'est
d'ailleurs pas si difficile qu'il le semblerait d'abord: à force de considérer
(par respect...) que les réalités concrètes sont en dehors du système du langage,
on en parle de moins en moins, et les voilà peu à peu reléguées à l'horizon,
ou dans la nuit éternelle de la «sphère privée»... alors triomphe ce dont on
peut parler : le système.

Ce nominalisme n'est pas seulement analysé. Plusieurs chapitres en font la
généalogie, esquissant une archéologie du savoir différente de celle de
Foucault. Au commencement, il y avait, dans le Logos grec archaïque, l'unité de

l'Etre, de la Pensée et du Langage. La vérité était la réalité même irradiant
dans la pensée et créant son discours. Cette unité était-elle illusoire? Piguet
semble parfois l'indiquer, notamment à propos de Parménide ou du réalisme
platonicien. Mais parfois il donne l'impression d'avoir perdu un paradis.
La chute, c'est la brisure. Elle se produit en plusieurs étapes, notamment:
les mathématiques après Platon, la logique stoïcienne, la grammaire latine,
l'algèbre, Descartes, l'analyse leibnitzienne. A l'aube des temps modernes,
la rupture est consommée. La philosophie est mûre pour l'éclosion du
nominalisme. Les tendances qui y sont opposées, notamment la dialectique
et l'herméneutique, objets d'un examen serré, n'arrivent pas à constituer une
connaissance rigoureuse, capable de concurrencer la connaissance scientifique

et de battre en brèche le «positivisme» qui fleurit dans la philosophie
anglo-saxonne.

Il faut donc chercher un autre remède, et c'est là le but d'une quête
passionnée. Passion malheureuse? La solution n'est pas exposée, elle est la tâche
des siècles à venir. Trois aspects principaux sont envisagés: la reconnaissance
de l'individuel, le renversement sémantique, la logique du réalisme.

L'individuel est reconnu, mieux, il est parfois décrit, assez pour qu'on en
perçoive la saveur. De telles descriptions ne constituent pas le thème explicite

de tel ou tel chapitre, elles sont données dans des exemples illustrant les

thèses de l'auteur et les discussions. Je pense ici, d'une part, à des chefs-
d'œuvre musicaux (voir par exemple 5712), d'autre part, à l'expérience
chrétienne (voir 7222, etc.) : là particulièrement, la pensée humaine est
ébranlée par une réalité venue d'ailleurs et qu'elle ne pouvait pas prévoir,
pas plus qu'elle ne peut la réduire à ses propres principes; sur ce point,
Piguet a accueilli ce qui est au cœur de la philosophie de Pierre Thévenaz.

272



Il ne suffit pas de respecter l'individuel pour le connaître. Une condition
de plus est le renversement sémantique: au lieu de construire des significations

pour aller au-devant de la réalité, et la filtrer, la pensée doit se faire réceptive
et accueillir les significations qui lui sont imposées par l'être. C'est là le sens

du «réalisme» de Piguet.
Enfin, condition principale, il s'agit d'inventer une nouvelle logique. Si j'ai

bien compris, par logique, Piguet entend à la fois la logique formelle, l'épis-
témologie et la théorie de la connaissance. En effet, il donne des exemples de

logique propositionnelle et de logique prédicative, et il les relègue dans la
pensée analytique, définitivement bannie (4411), puisqu'elle «détotalise»
irrémédiablement les totalités internes. D'autre part, il insiste sur le formalisme
de la physique moderne, au point de la faire passer parfois pour un système
autonome et indifférent à la réalité (2336 et sqq.), alors qu'il sait très bien

que la connaissance physique est essentiellement exposée aux démentis que la
réalité peut lui infliger dans des expériences (référence à Popper, 0530,
1462). Enfin, semble-t-il, il pense que la logique formelle a partie liée avec la

croyance en la valeur éminente et la priorité absolue de la logique, qui
étaient candidement affirmées par le néopositivisme au début du siècle

(cf. 7462).
La logique du réalisme est encore à inventer: Piguet reconnaît qu'il en est

encore aux balbutiements, autrement dit à la recherche des conditions de

possibilités de la connaissance future. Il n'indique pas d'opération nouvelle:
le raisonnement par analogie, recommandé au § 4315, est à mon sens une
forme archaïque, et éternelle, de raisonnement. Il est pratiqué aussi par les

scientifiques, lors de la recherche et pour inventer des hypothèses. Mais il
n'a jamais permis jusqu'ici de contrôle rigoureux, ce qui est pourtant exigé

par l'auteur. Les règles énoncées en 4447, notamment le «Principe du Primat
du Réel sur la Pensée», ne me paraissent pas ressortir à la logique, mais

plutôt à l'éthique: ne font-elles pas qu'exprimer la conversion de l'intelligence

et son vœu de modestie, dont il est parlé ailleurs? De même, la remarquable

«règle de la différence» (4413) revient, en fin de compte, à une
exhortation : il faut s'ouvrir à autrui et laisser intacte son altérité.

*
J'ose demander si cet ouvrage vise toujours juste. Le but est-il vraiment de

préparer la création d'une nouvelle logique?
1° Ou bien l'on parle d'une logique formelle. Alors la compréhension

actuelle de la logique est aux antipodes de la thèse prêtée par Piguet à la
«philosophie ordinaire»: «Le sens de la logique est... un sens que la logique
se donne à elle-même, et qu'elle donne de là à autre chose qu'elle.» (7462)
Au contraire: les signes désignant des réalités (le nom de tel individu ou de
telle couleur) ne peuvent que recevoir leur sens de ces réalités, qui sont
nécessairement hors du système; et cette réception de sens (qu'on me passe
l'expression) n'est pas une opération logique, mais une pratique, un jeu qu'on
apprend en le jouant, comme le montre Wittgenstein dans ses Investigations.
Le système lui-même est tautologique, il laisse les choses comme elles sont.
Dès lors, il ne me semble pas que la logique, certes insuffisante, soit un réel
obstacle à la connaissance de l'individuel. La parole de saint Paul taxant de

273



folie la sagesse humaine (voir 7401) ne vise pas la logique; par exemple,
elle n'interdit pas la déduction, même si les prémisses, en forme de disjonction

ou d'implication, sont posées par l'événement de la Parole faisant
irruption dans le Temps.

2° Ou bien l'on entend par logique une théorie de la connaissance imposant

un contrôle aux propositions énoncées sur le réel. Alors certaines règles

peuvent constituer un obstacle à la connaissance de l'individuel, par exemple
la règle qui exige qu'une constatation puisse être vérifiée, ou falsifiée, par
n'importe quel sujet. Seulement, peut-on imaginer un contrôle qui ne soit pas
intersubjectif? L'autrui humain, dont la réalité concrète se lit sur son visage,
est-il accessible à une connaissance contrôlée? Un contrôle pourrait-il ne pas
impliquer un filtrage, et en même temps la dureté d'un sujet foncièrement
sûr de lui? L'accès à autrui n'est possible que si cette dureté du moi se brise
devant la fragilité de ce visage.

On pourrait donc, au lieu de logique, parler de la recherche d'un certain
discernement (qui éviterait de dire n'importe quoi). Mais je doute que cette
recherche puisse jamais s'articuler en règles générales (étant donné la diversité

inépuisable des choses concrètes) et intersubjectives - surtout si l'on admet
avec Piguet que seul celui qui a écouté et compris une œuvre peut distinguer
la vérité de la fausseté de certains énoncés (4732).

Enfin je souhaiterais que soit reprise et poursuivie la description des
«individuels» dans leur diversité. Il vaudrait la peine d'examiner leur caractère
absolument unique, irremplaçable (4321), et de montrer plus précisément
comment un individu est limité par l'autre que lui (N4205). Il faudrait encore
distinguer les divers arts: il n'est pas d'emblée certain qu'une statue ou un
poème aient la même individualité ou la même totalité qu'une symphonie.
Et si l'histoire ou mon ami Pierre sont, comme la symphonie, des totalités
internes, il me paraît difficile de leur appliquer le même monisme ontologique:
n'y a-t-il pas, de toute évidence, en autrui comme dans l'histoire, des dimensions

qui sont au-delà de la conscience que j'en ai?

Oui, «quand on n'a pas trouvé, eh bien, il faut chercher encore (4449)».
Un des grands mérites de ce livre, c'est de donner envie de chercher.

Jean Villard

Gerhard Hennemann, Grundzüge einer Geschichte der Naturphilosophie und

ihrer Hauptprobleme. Duncker & Humbiot, Berlin 1975.

Die durch die spekulative Naturphilosophie des deutschen Idealismus
entstandene Abneigung ist bis heute nicht ganz überwunden, obwohl
naturphilosophische Probleme im 19. und 20. Jahrhundert mehrfach behandelt
worden sind. Die Physik mußte im Laufe des 20. Jahrhunderts aufgrund
neuer Erkenntnisse ihre Grundlage kritisch überdenken und erweitern. Dies
ist ein Anliegen der Naturphilosophie. So ist zu begrüßen, daß Hennemann

274



diese Probleme philosophisch mit besten Kenntnissen in der Physik
zusammenfassend behandelt hat. Daß er die Geschichte der Naturphilosophie dabei
in mehr als der Hälfte des Buches berücksichtigt, ist sehr wertvoll. H. nennt
sie den «Königsweg für das Verständnis». Er arbeitet heraus, wieviele
Gedanken aus dem Altertum in neuerer Zeit bestätigt worden sind.

Als erstes wird «das griechisch-römische Altertum und dessen Nachleben
in Mittelalter und Neuzeit» behandelt, unterteilt in Absätze über die Antike,
die hellenistisch-römische Epoche, Mittelalter und die Neuzeit. Als nächstes

folgt die Weiterentwicklung im 19. Jahrhundert. Ausführlich geht der
Verfasser auf den Positivismus ein, seine geschichtliche Entwicklung,
insbesondere auf E. Mach. Er wird mit Recht als zu eng kritisiert. Dann geht er
auf die «Formen des modernen Positivismus» ein.

Als Nächstes werden einige bedeutende Naturforscher und -philosophen
im 19. Jahrhundert im einzelnen behandelt, Humboldt, J. R. Mayer, Fech-

ner, Lotze, Wundt, E. v. Hartmann. Mit einem Ausblick auf die Gegenwart
schließt der historische Teil.

Im systematischen Teil wird im wesentlichen die ontologische Fragenach
der Wirklichkeit zu beantworten gesucht. Auch hier wird der Positivismus,
der die Wirklichkeitsfrage als sinnlos erklärt, kritisiert. Unter Bezug auf
N. Hartmann und G. Jacoby wird die Wirklichkeit nicht in Frage gestellt.
Logische Gesetze gelten auch real und die mathematischen Formeln sind
zugleich «echte Seinserkenntnisse». Nach einer Einleitung folgt ein Abschnitt
zur «Frage nach dem ontologischen Hintergrund der modernen
Atomphysik», worunter das zentrale Problem der Quantenphysik, die physikalische

Wirklichkeit in der klassischen und modernen Atomphysik, physikalische

Begriffe und die philosophische Problematik behandelt werden. Ein
zweiter Abschnitt nimmt Stellung zum Positivismus, wobei die Ontologie am
Problem der Gleichzeitigkeit als Beispiel physikalisch und philosophisch
besprochen wird. Im dritten Abschnitt wird das Problem der Kausalität
behandelt. Die Kausalität darf nicht mehr mit der Vorausberechenbarkeit
verbunden werden. Die Unbestimmtheitsrelationen verstoßen trotzdem nicht
gegen das Kausalprinzip, sondern können die Wirkung nur unbestimmt
darstellen. Daher kann man auch in der Wirklichkeit von Kausalität sprechen.
Hierbei wird allerdings der radioaktive Zerfall nicht erwähnt, der durch das

Fehlen der Ursache gekennzeichnet ist. Im vierten Teil werden Raum, Zeit
und Materie behandelt; insbesondere werden die Ansichten N. Hartmanns
erwähnt, ferner die Auffassungen in der Relativitätstheorie, der klassischen

Physik und der Atomphysik. Auch Raum und Zeit liegen kategorial dem
Sein zugrunde; nur darf man sie nicht mit dem physikalischen und
Anschauungsraum gleichsetzen. Sie geben das Wesentliche für das statische
Sein und das dynamische Geschehen an. Zum Schluß folgt noch eine Skizze

zu einer philosophischen Biologie, darin wird mit Recht behauptet, daß

Biologie mehr als Physik und Chemie ist.
Das Buch Hennemanns zeugt von einem umfangreichen Wissen auf beiden

Gebieten, der Philosophie und der Physik. Der Stoff ist mit besonderem
Fleiße zusammengetragen. Die zusammenfassende Darstellung der Probleme
füllt eine Lücke aus. Jedem, der sich mit diesen Problemen befaßt, bietet das

275



Buch eine umfassende Grundlage. Es dürfte dazu beitragen, das immer noch
vorhandene Vorurteil gegen die Naturphilosophie zu beseitigen. Es ist ihm
eine weitgehende Verbreitung zu wünschen.

Wenn schon etwas kritisiert werden soll, so ist es das Fehlen des Problems
der Kybernetik, das auch ein Hauptproblem der Naturphilosophie geworden
ist- Hans Titze

P. C. Kuiper: Psychoanalyse—zeitgemäß oder veraltet? Ernst Klett Verlag,
Stuttgart 1975.

Kuiper gehört zu den relativ wenigen Psychoanalytikern, die - wie etwa
schon vorJahrzehnten Schultz-Hencke - eine kritische Distanz zu den
mechanistisch-energetischen Spekulationen Freuds und seiner Schüler bewahrt und
dies auch entschieden zum Ausdruck gebracht haben. Das mag das folgende
Zitat belegen: «Vorstellungen von einem psychischen Apparat, der wie eine
Maschine aus Einzelteilen aufgebaut ist, zwischen denen Energieumsetzungen
stattfinden, Betrachtungen über die Besetzung von Vorstellungen mit Libido,
die eine Gegenbesetzung notwendig macht, weil sonst diese Vorstellungen
ins Bewußtsein vordringen würden, haben sich als unfruchtbar erwiesen. Es

ist nützlich, deutlich zu sagen : Ein psychischer Apparat besteht nicht. Es hat
keinerlei Sinn, zwischen dem Gebiet von Erleben, Wahrnehmungen,
Vorstellungen und Gedanken, Gefühlen und Handlungen, bewußten und
unbewußten Motiven, die in Triebimpulsen wurzeln, und dem zentralen Nervensystem

etwas einzuschieben, das man psychischen Apparat nennt. Der
psychische Apparat, das heißt das organische Substrat für psychische Funktionen,
ist das zentrale Nervensystem, und das erforscht man nicht, indem man einen

Analysanden nach seinen Einfallen fragt, sondern mit Hilfe von Neuroanatomy

und Neurophysiologie. Aber, so kann man fragen, auch wenn dieser

psychische Apparat nicht so besteht wie unsere psychischen Funktionen,
unser Nervensystem bestehen, hat es nicht doch Sinn, einen psychischen
Apparat als theoretische Konstruktion anzunehmen? Theoretische
Konstruktionen haben Sinn, wenn sie es möglich machen, Gesetzmäßigkeiten
festzustellen, Voraussagen zu machen, ja selbst wenn sie etwas verdeutlichen,
wenn man mit ihrer Hilfe etwas begreifen kann, was sonst nicht zu begreifen
ist, oder etwas sieht, was man sonst nicht gesehen hätte. Dies alles gilt jedoch
nicht für die Konstruktion des psychischen Apparates, so wie wir ihr häufig
in der psychoanalytischen Theorie begegnen. Man kann daraus keine
Gesetzmäßigkeiten ableiten, die man nicht sowieso schon kennt, mit ihrer
Hilfe kann man keine Voraussagen machen, man kann damit auch nichts
verdeutlichen. Das Gegenteil ist der Fall. Die psychoanalytischen Erkenntnisse

werden dadurch verdunkelt. Was man schon weiß, wird in mechanistische

Termini übersetzt, und es wird wiederum deutlich, wie sehr Occam
recht hatte, als er seine berühmte Behauptung formulierte, die als ,Occams

276



Rasiermesser' bekannt ist und die zum Inhalt hat, daß man nicht mehr
Erklärungshypothesen aufstellen solle als absolut notwendig. Ich bin noch
niemals einer fruchtbaren psychoanalytischen Erkenntnis begegnet, die aus
dem vorausgesetzten Aufbau oder der Funktion eines mechanistisch
vorgestellten psychischen Apparates abgeleitet war. Die Theorien über
einen psychischen Apparat stimmen nicht und sind nicht fruchtbar»
(S. 35f.).

Kuiper hegt auch - m. E. nur allzu berechtigte - Bedenken gegen die das

positive psychoanalytische Forschen überwuchernden
methodologisch-wissenschaftstheoretischen, heute vor allem «sprachanalytischen» Erörterungen
und die darin üblichen Konfrontationen des psychoanalytischen mit dem
(irrtümlicherweise stets als einheitliches unterstellten) «naturwissenschaftlichen»

Erkennen. Er bemerkt ironisch: «Häufig wird die Psychologie von
Autoren an der Naturwissenschaft gemessen, die gewiß nicht in erster Linie
zu den Theoretikern der Physik gehören. Der Eindruck, den ich bekommen
habe, ist der, daß es in der reinsten Form von Naturwissenschaft nicht so sehr

um das Finden von Ursachen geht, sondern eher um Zusammenhänge, die in
mathematischen Formeln wiedergegeben werden können, und diese Erkenntnisse

machen Eingreifen, technische Beherrschung möglich» (S. 18). Er sähe
lieber eine Verbindung der Psychoanalyse mit einer phänomenologischen
«verstehenden», das Unbewußte einschließenden Psychologie - Kuiper hätte
hier als Vorläufer einer solchen Intention auf Binswanger und Schilder
verweisen können - statt mit naturwissenschaftlichen Theorien. Diese Thematik
behandelt der Verfasser in den beiden ersten Kapiteln («Psychoanalyse:
zeitgemäß oder veraltet?»; «Theoriebildung und Spekulation in der
Psychoanalyse»), die mir die wichtigsten des kleinen, aber gehaltvollen, leider nicht
gerade in ein klassisches Deutsch übersetzten Buches zu sein scheinen. Im
übrigen sympathisiert Kuiper mit dem Gedanken einer Verknüpfung der
Psychoanalyse mit Marx bzw. mit der Frankfurter Soziologenschule, zumal
ja schon Freud den Einfluß gesellschaftlicher Faktoren auf die Neurosenentstehung

gesehen und betont hatte. Man muß jedoch, meine ich, daran
zweifeln, ob die «linken» Analytiker sich leichter von ihren ideologisch
verschleierten Vorurteilen zu befreien vermögen und von einer redlicheren
Gesinnung beseelt sind als die «bürgerlichen» Vertreter. Denn diese sind in der
Regel nicht oder weniger an einer praktisch-politischen oder auch nur
«sprachlichen» Veränderung der «Welt», die letztlich faktisch deren
Zerstörung bewirkt, interessiert.

In den übrigen sechs Kapiteln («Einige Betrachtungen der psychoanalytischen

Theorie in bezug auf paranoide Wahnbildung und Wahnformen mit
wunscherfüllendem Charakter»; «Über Agieren. Psychoanalyse und
bürgerliche Moral»; «Die Ferien des Analytikers»; «Psychoanalyse und
Lerntheorie»; «Warum Erkenntnis allein nicht hilft»; «Psychoanalytische
Gruppentheorie») behandelt der Verfasser auf dem Hintergrund einer breiten
Erfahrung besondere psychoanalytische Themen. Jedoch bemüht er sich auch
hier immer wieder - wenn ich seine Idee einer psychoanalytischen «docta
ignorantia» recht verstehe - um eine kritische Unterscheidung dessen, was
im Patienten wirklich geschieht und was der Analytiker aus seinem eigenen

277



Phantasieren in ihn projiziert. Das soll noch einmal mit einem Zitat aus dem
zweiten Kapitel illustriert werden: «Man kann die Libido-Aggressions-Hypothese

zu einer universalen Theorie ausweiten. Eine solche Theorie ist dann
nicht mehr nachprüfbar, man begibt sich auf das Gebiet der Metaphysik.
Dagegen ist nichts einzuwenden, wenn man es nur weiß und sich dessen
bewußt ist, daß die persönliche Uberzeugung, nicht wissenschaftliche Prüfung,
entscheidet, ob man an einer solchen Lebensbetrachtung festhält oder nicht.
Man wird dann auch akzeptieren, daß verschiedene Auffassungen
nebeneinander bestehen, und sich realisieren, daß es nicht möglich ist, eine der
Betrachtungsweisen zu beweisen oder zu widerlegen, ebensowenig wie man
das mit der Metaphysik von Plato, Thomas oder Hegel kann. So vorsichtig
wie mit Behauptungen über unbewußte Motive und Phantasien müssen wir
auch mit Hypothesen in bezug auf die Genese des Charakters, neurotischer
Störungen usw. verfahren. Auch auf diesem Gebiet wird wild phantasiert. Die
Kleinkinder, in deren kleine Gehirne alle diese Phantasien über gute und
schlechte Brüste, gute und bösartige Mütter, die Repressive und paranoide
Lage' projiziert werden, sind in dieser Hinsicht geduldig. Wilde Behauptungen

über das, was in sehr kleinen Kindern umgeht, und seine Folgen für
später haben das wissenschaftliche Ansehen der Psychoanalyse nicht gerade
gefördert. Schriften von vielen Kleinianern können als abschreckendes
Beispiel dienen, und es hat mich immer erstaunt, daß eine Vereinigung, die in
vieler Hinsicht eine orthodoxe Stellung einnimmt und mit Recht Wert auf
die richtige Lehre legt, derartige wilde Auffassungen faktisch akzeptiert,
indem sie auf Kongressen und in Konferenzen Vertretern dieser Richtung
breite Sprechzeit zugesteht. Jeder Besucher psychoanalytischer Kongresse,
der es versäumt, den Konferenzsaal rechtzeitig zu verlassen, kann mit
derartiger Theoretisiererei Bekanntschaft machen, wenn man dieses Wort dafür
benutzen will. Wirklich wissenschaftliche Erforschung der Entwicklung des

Kindes und der Bedeutung dieser Entwicklung für das spätere Leben
dagegen gehört zum Wertvollsten, das die Psychoanalyse hervorgebracht hat»

S. 33f.). Kunz

278


	Besprechungen = Comptes rendus

