
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Zu Wittgensteins "Ueber Gewissheit" : Versuch eines Ueberblicks
(1974/75)

Autor: Zimmermann, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Wittgensteins «Ueber Gewissheit»;
Versuch eines Ueberblicks (1974/75) *

von Jürg Zimmermann

«Man wird oft von einem Wort behext.

Z- B. vom Wort,wissen'.» (435)

1. Wissen

Wenn ich - ohne mich weiter um die Bedeutung des Ausdrucks
«wissen» zu bekümmern - Ausschau halte nach dem, was ich mit
Sicherheit wissen könne, so bin ich geneigt, nach unbezweifelbaren
Sätzen zu suchen. Dies entspricht dem Vorgehen Moores, der für
Wittgenstein in diesem Buch zum Ausgangs- und Bezugspunkt seiner

kritischen Untersuchungen dient. Aber gerade für diese Fälle ist, wie

Wittgenstein zeigt, der Gebrauch von «wissen» in unserer Sprache
nicht vorgesehen. Sätze von der Form «ich weiß, daß ...» setzen

vielmehr die Möglichkeit eines Zweifels geradezu voraus ; sie beziehen
sich stets nur auf Fälle, in denen etwas in Frage gestellt werden kann.
«Ich weiß, daß ...» ist dann die Zusicherung, daß ich mich gegenüber

allfälligen Zweifeln und Einwänden rechtfertigen könne, daß ich
für meine Behauptung meine guten Gründe habe. «,Ich weiß...'
bezieht sich auf eine Möglichkeit des Dartuns der Wahrheit. .)»
(243) Ist jedoch kein Zusammenhang der Äußerung mit irgendetwas

Fraglichem, Bezweifelbarem einzusehen, ist also auch kein
Bedürfnis nach ihrer Verwendung auszumachen, so erhält die Aussage

* Der Anlaß zu diesem Aufsatz war ein «Wittgenstein »-Oberseminar unter
der Leitung von Herrn Prof. Georg Jänoska an der Universität Bern, dem
ich für seine Anregungen und Hinweise hier nochmals danken möchte.

Die eingeklammerten Zahlen ohne weitere Kennzeichnung beziehen sich
auf die Numerierung von Anscombe und Wright, die Wittgensteins
Aufzeichnungen zu diesem Thema zusammengestellt und unter dem Titel
«Uber Gewißheit» herausgegeben haben. Zitiert wird nach der gleichlautenden

Ausgabe im Suhrkamp Verlag, Frankfurt a.M. 1971.

PU: «Philosophische Untersuchungen», hg. von Anscombe und Rhees, zitiert
nach der Ausgabe im Suhrkamp Taschenbuch Verlag, Frankfurt a. M. 1971.

226



den Charakter von sinnloser, hohler Gewichtigkeit; sie wird — mit
Wittgensteins Worten — «anmaßend», wie etwa in seinem eigenen

Beispiel: «Ich weiß, daß ich jetzt auf einem Sessel sitze.» (553)
Moore gibt seine Beispielsätze - etwa: «Hier ist eine Hand» -

ohne jede nähere Bestimmung an; in dieser allgemeinen Form können
sie aber höchstens die Funktion haben, unsern Sprachgebrauch zu
beschreiben, jedoch nicht die, eine außerhalb der Sprache liegende
Wirklichkeit aufzuzeigen, - können also nur grammatischer Natur
sein. Ob sie zutreffen, läßt sich (solange sie nicht weiter bestimmt werden)

nicht einfach an unserer Wahrnehmungswelt nachprüfen,
sondern nur durch unsre Sprachregeln. Der Gebrauch von «ich weiß»
ist in ihrem Zusammenhang nicht gerechtfertigt, und es läßt sich
daher mit ihnen auch kein Wissen über unsere Wahrnehmungswelt
nachweisen. Vielmehr fordert die Wendung «ich weiß, daß .»,
wird sie mit Sätzen solcher Art verknüpft, geradezu heraus zur Suche

nach dem, was nun an ihnen wohl fraglich sei: «Wenn man Moore

sagen hört ,Ich weiß, daß das ein Baum ist', so versteht man plötzlich
die, welche finden, das sei gar nicht ausgemacht. .)» (481)
Derartige Verbindungen von «wissen» mit grammatischen Sätzen könnten

bestenfalls noch als eine Aussage über die Person des Sprechers

aufgefaßt werden, etwa im Sinne: «Mir ist diese Sprachregel
bekannt, ich kann Deutsch.» (Vgl. 532, 84; vgl. aber auch «He
knows English» und «Il sait parler le Français».)

Doch ebenso, wie Sprachspiele mit «ich weiß, daß ...» immer
schon nach einer Möglichkeit des Fragens, des Zweifeins verlangen,
so setzt auch umgekehrt der Zweifel selbst bereits Unbezweifeltes,
Sicheres voraus.

Es wäre ein unsinniges Unterfangen, immerzu die im jeweiligen
Fall grade denkbaren Zweifel anbringen und so in endloser Reihe
fortsetzen zu wollen. «(. Ein Zweifel ohne Ende ist nicht einmal
ein Zweifel.» (625) Ein Zweifel richtet sich auf Bestimmtes innerhalb
eines Rahmens von Unbezweifeltem; überhaupt spielen sich ja
Sprachspiele mit «zweifeln» stets innerhalb unseres Denkens und
seiner Gesetze ab. So lernt auch das Kind erst zweifeln, nachdem es

schon vieles als Selbstverständlichkeit hingenommen und gelernt hat.
Was es da aber schon im Spracherwerb von Anfang her als unzweifelhaft

und sicher aufnimmt, ist eben kein Wissen.

«Das Kind, das das Wort ,Baum' gebrauchen lernt. Man steht mit
ihm vor einem Baum und sagt ,Schöner Baum!'. Daß kein Zweifel an

227



der Existenz des Baums in das Sprachspiel eintritt, ist klar. Aber kann

man sagen, das Kind wisse: daß es einen Baum gibt? Es ist allerdings
wahr, daß ,etwas wissen* nicht in sich beschließt: daran denken — aber
muß nicht, wer etwas weiß, eines Zweifels fähig sein? Und zweifeln
heißt denken. » (480)

Das Fundament, das kein Wissen ist, sondern alles Wissen und
Zweifeln wie alles Fragen überhaupt erst ermöglicht, nennt Wittgenstein

«Gewißheit» (vgl. etwa 115, 340, 415), häufig auch «Sicherheit»

(vgl. 308, 446, 511) und zuweilen «Evidenz» (185, 196, 231).

2. Das System der Gewißheit

Die Gewißheiten, auf die wir in unsern Sprachspielen abstellen,
bilden nicht ein unbewegliches Gefüge von Urteilen, die in
feststehender Ordnung aufeinander aufgebaut wären. Vielmehr stellt sich

je nach Sprachspiel auch die Grundlage von Überzeugungen, auf der
es steht, wieder etwas anders dar, stehen dabei wieder andere Grundsätze

im Mittelpunkt. So kann derselbe Satz, der im einen Fall - als

Erfahrungsurteil - Gegenstand der Untersuchung sein und in Frage
gestellt werden kann, in einem anderen Fall selbst die Rolle einer
festen Regel einnehmen, von deren unbestrittener Gültigkeit wiederum

irgendwelche Erfahrungsurteile ausgehen. Zwischen Regel- und

Erfahrungssätzen läßt sich daher grundsätzlich keine scharfe Grenze
ziehen (vgl. 98, 319). Die Regelsätze sind - im Bild Wittgensteins
gesprochen - jeweils die Achse, um welche ein Sprachspiel sich dreht;
die relativ zum Sprachspiel unbewegliche Mitte (vgl. 152).

Offensichtlich gibt es nun besonders fundamentale Urteile, d. h.

solche, die sozusagen im Hintergrund der meisten unserer Sprachspiele
unberührt bestehen bleiben. Hier haben sich - wie dies Wittgenstein
in einem weiteren Bild ausdrückt — Sätze von der Form von
Erfahrungsurteilen («Das ist eine Hand») selber zu Elementen des Flußbetts

verfestigt, in welchem unsere Gedanken fließen (vgl. 96-99).
Die Gewißheit solcher Regelsätze kann nicht mehr durch ihre
Herleitung aus irgendwelchen Prinzipien nachgewiesen werden ; zu ihrer
Bekräftigung lassen sich nurmehr wieder Urteile heranziehen, welche
selbst keineswegs von größerer Sicherheit sind. Begründungen haben
hier ein Ende.

«Wenn mich ein Blinder fragte ,Hast du zwei Hände?*, so würde
ich mich nicht durch Hinschauen davon vergewissern. Ja, ich weiß

228



nicht, warum ich meinen Augen trauen sollte, wenn ich überhaupt
dran zweifelte. Ja, warum soll ich nicht meine Augen damit prüfen,
daß ich schaue, ob ich beide Hände sehe? Was ist wodurch zu
prüfen?! »1 (125 vgl. auch 1.)

Von der Art solch fundamentaler Regelsätze sind etwa Moores
Beispiele, oder eben überhaupt grammatische Sätze.

Das Fundament unserer Gewißheit kann sich also nicht aus einzelnen

Axiomen ableiten ; was wir von früh auf als unbezweifelte Grundlage

in uns aufnehmen, ist ein Ganzes von verschiedensten Regeln und
Überzeugungen (vgl. 140). Wittgenstein spricht hier einmal von
einem «Nest von Sätzen» (225), von «Gerüst» (211) oder
«Gebäude» (102, 276), auch von «Weltbild» ist in diesem Zusammenhang

öfter die Rede (94, 167 u. a.) ; ganz besonders häufig bezeichnet

er diesen Komplex fundamentaler Urteile als ein «System»
(102, 105, 603, 410 u. a.). «System» bedeutet hier nun eben nicht:
ein streng geordnetes, überschaubares Gefüge von Regeln und
Sätzen, welches sich als feste Struktur darstellen ließe, - sondern bringt
zum Ausdruck, daß jeder einzelne Satz seine Bedeutung und seine

Berechtigung erst in diesem Ganzen, aus seiner Zusammengehörigkeit

mit weiteren Überzeugungen erhält. Nicht daß er unmittelbar
evident oder begründet wäre, bestärkt seine Gewißheit, sondern daß

er mit anderen, ebenso fundamentalen Urteilen «zusammenpaßt»
(vgl. 102, 144), im Einklang steht.

«Wenn wir anfangen, etwas zu glauben, so nicht einen einzelnen

Satz, sondern ein ganzes System von Sätzen. (Das Licht geht nach
und nach über das Ganze auf.)» (141)

«Nicht einzelne Axiome leuchten mir ein, sondern ein System, worin

sich Folgen und Prämissen gegenseitig stützen.» (142)

Dementsprechend modifiziert Wittgenstein auch sein Bild von dieser

Gewißheit als einem «Gebäude» (vgl. oben), das für sich genommen
mißverständlich sein könnte, in einer späteren Ergänzung: «Ich bin
auf dem Boden meiner Überzeugungen angelangt. Und von dieser

1 Der erste Satz dieses Paragraphen ist mir allerdings nicht ganz verständlich.

Plausibler erschiene mir die folgende Version: «. würde ich nicht
versuchen, ihn mit dem Hinweis auf ihre Sichtbarkeit davon zu überzeugen.»

- Wenn der Satz hingegen so gemeint ist : «Wenn mich irgendeiner fragte,
so würde ich mich nicht zuerst durch Hinschauen davon vergewissern»,
dann ist wieder nicht einzusehen, was hier der Blinde soll.

229



Grundmauer könnte man beinahe sagen, sie werde vom ganzen Haus

getragen.» (248)

3. Worauf gründet sich diese Gewißheit?

Wenn unser System der Gewißheit, als die Basis alles Begründens,
selbst nicht wieder begründet sein kann, - worauf beruht dann diese

Gewißheit? In Wittgensteins Ausführungen zu dieser Frage, auf die
seine Gedankengänge beständig wieder zurückkommen, lassen sich

mehrere Aspekte unterscheiden.
Den einen könnte man als die konventionalistische Seite der

Gewißheit bezeichnen. Unsere Grundlagen sind unablösbare Elemente
der Sprach- und Lebensformen einer ganzen Gesellschaft und werden

entsprechend auf gesellschaftlichem Wege, durch Erziehung,
angeeignet. Ihre Sicherheit beruht nicht auf der Erkenntnis einzelner

Individuen, sondern wird vom Einvernehmen einer gesamten
Gemeinschaft getragen. « Ich bin fest überzeugt, daß die Andern glauben,
zu wissen glauben, daß es sich alles so verhält.» (289)

«Wir sind dessen ganz sicher, heißt nicht nur, daß jeder Einzelne
dessen gewiß ist, sondern, daß wir zu einer Gemeinschaft gehören,
die durch die Wissenschaft und Erziehung verbunden ist.» (298) Von
gesellschaftlicher Übereinkunft hängt es also auch ab, was jeweils als

ausreichende Antwort gelten kann, wenn nach einer Rechtfertigung
für die Aussage «ich weiß, daß .» gefragt wird: «Und beantwortet

man diese Frage, so muß es nach allgemein anerkannten Grundsätzen

geschehen. So läßt sich so etwas wissen.» (551)

Mit dem Hinweis auf die Lebensform ist aber auch schon der
zweite, der pragmatische Aspekt der Gewißheit angedeutet. Unsere

Sprachspiele bewegen sich auf dem Hintergrund unsres Handelns,
unsrer Lebenspraxis (und können auch nur in ihrem Zusammenhang
sinnvoll sein; vgl. 139); auf die Erfahrungen in ihr muß sich das

System unserer Grundvoraussetzungen somit auch stützen können.

Nicht daß wir jemals aus bestimmten Erfahrungen Folgerungen
gezogen und so zu den Grundsätzen unserer Gewißheit gefunden hätten;

«(. Die Sprache ist nicht aus einem Raisonnement

hervorgegangen.» (475) Aber umgekehrt läßt sich aufgrund dieser Gewißheiten

in der Tat handeln.
«Die Begründung aber, die Rechtfertigung der Evidenz kommt zu

einem Ende; - das Ende aber ist nicht, daß uns gewisse Sätze unmit-

230



telbar als wahr einleuchten, also eine Art Sehen unsrerseits, sondern

unser Handeln, welches am Grunde des Sprachspiels liegt.» (204)
Demnach gründet sich unsre Sicherheit darauf, daß sie sich in der

Praxis bewährt. Den Ausdruck «bewähren» verwendet Wittgenstein
in diesem Zusammenhang immerhin fünfmal (603, 9, 147, 170, 474).
Er besagt zunächst, daß es da nicht auf bestimmte einzelne

Erfahrungen ankommt, die die Richtigkeit unsrer Grundsätze nachweisen

könnten, sondern auf die Regelmäßigkeit, in welcher unsere

Erfahrungen im allgemeinen mit unseren Grundlagen vereinbar sind (vgl.
502, 558, 618, 646, 632). Und dabei bedeutet «bewähren» nun nicht
positiv, daß uns die jeweiligen praktischen Erfahrungen die Begründung

unserer Sicherheit liefern würden (vgl. 618); es bedeutet
vielmehr negativ, daß wir in der Praxis auf keinen Grund stoßen, diese

Sicherheit in Zweifel ziehen zu müssen.

«(. Denn, daß die Evidenz überwältigend ist, besteht eben darin,
daß wir uns vor keiner entgegenstehenden Evidenz beugen müssen.

.)» (657, vgl. auch 600, 606)
«Ich will eigentlich sagen, daß ein Sprachspiel nur möglich ist,

wenn man sich auf etwas verläßt. (Ich habe nicht gesagt ,auf etwas
verlassen kannk) » (509)

Als gesellschaftlich bestimmtes und überkommenes Gebilde ist das

System der Gewißheit aber auch in vielen seiner Elemente geschichtlicher

Veränderung unterworfen :

«Anderseits ändert sich das Sprachspiel mit der Zeit.» (256)
«Aber was Menschen vernünftig oder unvernünftig erscheint,

ändert sich. .)» (336)

Wittgenstein spricht daher verschiedentlich vom Weltbildcharakter
unserer Grundlagen (vgl. 94, 162, 167, 209, 262). - Etwa das Bild
von der Erde als einer im Raum schwebenden Kugel ist uns bereits

durch den Sprachgebrauch geläufig (vgl. 146f.). Doch vor Zeiten war
man da einst fraglos von der Vorstellung einer feststehenden Scheibe

im Zentrum des Alls ausgegangen, und dies hatte nicht bloß auf den

Begriff der Erde, sondern zugleich auf den vom Menschen ein anderes

Licht geworfen. - Auch daß zum Beispiel jeder Mensch sterben muß
und danach nicht wieder in einem anderen Körper zur Welt kommt,
steht für uns fest und gehört mit zur Bedeutung unsres Wortes
«Mensch». Viele unserer Handlungsweisen, Erfahrungen und weitere

Grundüberzeugungen stimmen mit dieser Ansicht zusammen und

bestätigen sie. Dennoch wäre es denkbar, daß die gegenteilige Vor-

231



Stellung, im Rahmen von uns fremden und unbegreiflichen - jedoch
innerhalb eines anderen Weltbildsystems vielleicht ebenso
selbstverständlichen - Annahmen, ähnlich plausibel erschiene und der
entsprechenden Erfahrungspraxis nicht notwendig widersprechen müßte.

Hier, im Bereich der Grundlagen, steht dann ein Weltbild dem anderen

gegenüber, alles Begründen nimmt ein Ende, die Argumentation
beginnt leer im Kreise zu drehen und «(. Am Ende der Gründe
steht die Überredung. .)» (612, vgl. auch 262)

Mögen daher unsre Gewißheiten darin ihre Ursache haben, daß sie

sich in der Praxis bewährt haben, so ist dies doch nicht der Grund,

aus welchem wir auf sie bauen. (Zu Grund und Ursache vgl. 130, 131,

429, 474.) Vielmehr sind sie ja schon von vornherein in unseren
Sprachspielen - je grundlegender, desto unberührbarer - als deren
Bausteine enthalten und vorausgesetzt, und ohne sie kann es noch gar
kein Begründen geben, kein Wissen, keinen Zweifel und auch noch
keinen Irrtum.

«Aber mein Weltbild habe ich nicht, weil ich mich von seiner

Richtigkeit überzeugt habe; auch nicht, weil ich von seiner Richtigkeit

überzeugt bin. Sondern es ist der überkommene Hintergrund, auf
welchem ich zwischen wahr und falsch unterscheide. » (94)

4. Wissen und Irren

So hat Moore, der Beispiele von möglichst unantastbarer Gewißheit

aufführen will, allerdings in gewisser Weise recht, wenn er dazu

meint, er könne sich da nicht irren (vgl. 674) ; nur wäre es verfänglich
anzunehmen, diese Feststellung habe hier die selbe Bedeutung, die
sie auch im alltäglichen Normalfalle hätte.

Die Äußerung «ich kann mich darin nicht irren» wird in der Regel

zur Verstärkung des Behauptungsmodus verwendet. Sie ließe sich

etwa so umschreiben: «Ein Irrtum wäre hier zwar prinzipiell denkbar,

aber ich habe gute Gründe, um ihn guten Gewissens auszuschließen.»

Der Satz spielt hier also eine sehr ähnliche Rolle wie die mit
Überzeugung geäußerte Behauptung: «Ich weiß es, ich habe meine
Gründe dafür.»

Aber eben dies darf man der selben Feststellung im Zusammenhang
mit Moores Beispielen nicht entnehmen. Da handelt es sich gar nicht
darum, einen an sich denkbaren Irrtum mit vernünftigen Argumenten
auszuschließen. Vielmehr ist hier ein Irrtum darum prinzipiell ausge-

232



schlössen, weil der Ausdruck «irren» in Verbindung mit solchen

Aussagen überhaupt seinen Sinn verliert. Könnte ich mich nämlich in
diesen elementaren Dingen irren, so wäre nicht mehr einzusehen,

warum ich mich nicht in allen Fällen geradeso «irre» - und was soll

«Irrtum» da noch bedeuten? Damit ich mich überhaupt irren kann,
muß es für mich bereits in irgendeiner Weise Richtiges und Falsches

geben; das Sprachspiel mit «irren» ist nur sinnvoll innerhalb eines

Gefüges, in welchem Gewisses schon feststeht.

«Kann man sagen: Ein Irrtum hat nicht nur eine Ursache, sondern
auch einen Grund? D. h. ungefähr: er läßt sich in das richtige Wissen
des Irrenden einordnen.» (74, vgl. auch 156)

Wo nicht noch innerhalb des Rahmens unserer Gewißheiten einzusehen

ist, wie man zu diesem oder jenem Irrtum kommen kann, da
wird man von Unsinn oder von Geistesstörung, aber nicht mehr von
Irrtum reden (vgl. 71, 662). Und in diesem Zusammenhang bedeutet
der Satz «ich kann mich darin nicht irren» dann eben nur: «Ich
kann zwar nicht behaupten, ich wüßte es; aber ich wüßte nicht, wie

man überhaupt ernsthaft daran zweifeln könnte, und ich sehe auch
keinen Grund dazu. »

Moore hat darum das Recht zu sagen, im Falle seiner Beispiele
könne er sich nicht irren. Aber es ist ein Fehlschluß, wenn er dabei

von der Annahme ausgeht, wo kein Zweifel und kein Irrtum bestehen

könne, da müsse es sich auch um wohlbegründetes, um gesichertes
Wissen handeln. (Zu Irrtum vgl. allgemein: 67-79; 155-158;
194-196; 624-676.)

5. Verwirrung durch die Sprache

Moores Fehler, seine Untersuchungen über die Grundlagen unsres
Wissens unvermerkt nach den Regeln von «ich weiß» zu orientieren
und so nach einem Grundwissen zu fragen, auf welchem all unser

übriges Wissen aufgebaut wäre, stellt für Wittgenstein ein typisches

Beispiel von philosophischer Täuschung dar. Viele ausweglose
Probleme, an denen die Philosophie krankt, sieht er verursacht durch
solche Achtlosigkeit gegenüber der wirklichen Bedeutung der
Begriffe, welche jeweils die Problemstellung bestimmen.

Diese Unachtsamkeit scheint vom alltäglichen Eindruck her
zunächst vollauf gerechtfertigt, daß wir ja wissen müssen, was mit unse-

233



ren Wörtern gemeint ist, wenn wir uns doch durch sie in verbindlicher
Weise verständigen können; daß unsere sprachlichen Ausdrücke also

alle eine feste, jedermann wohlbekannte Bedeutung haben müssen. -
Wir sagen ja auch mit Selbstverständlichkeit, ein Wort habe die und
die Bedeutung, oder fragen danach in der Form: «Was heißt dieses

Wort? Was meint man damit?» Und da kann es nun leicht so

erscheinen, als müßten für jedes unserer Wörter bestimmte Bedeutungen
festgesetzt sein, die wir alle einmal in unser Bewußtsein aufgenommen
hätten und mit der wir das Wort bei Gelegenheit ohne weitere
Bedenken anwenden könnten.

Wittgenstein aber weist immer wieder mit Nachdruck darauf hin,
daß die Bedeutung unserer Sprachausdrücke keineswegs etwas so

Durchsichtiges ist, als wäre jedem von ihnen einfach eine Bedeutung
zugewiesen. Vielmehr finden unsre Wörter in verschiedensten Sprachspielen

Verwendung und haben darin entsprechend verschiedenartige
Bedeutungen. Ja, die Bedeutung unserer Ausdrücke läßt sich gerade
erst in ihrem Gebrauch fassen. Und diese Vielfalt der Verwendungen
ist nur sehr schwer zu überblicken.

Die Gefahr der Täuschung über die Bedeutung von Begriffen
betrifft daher auch den Begriff der Bedeutung selbst. So kann bereits die

Vorstellung, die Wörter unserer Sprache seien Träger von bestimmten

Bedeutungen, in irreführende Sprachauffassungen münden, die
schon ihrerseits ein falsches Licht auf die Natur unsrer Grundlagen
werfen. Die Bedeutung sprachlicher Ausdrücke wird dann etwa
allgemein in deren Zuordnung zu außerhalb von ihnen bestehenden

Phänomenen gesehen, die es demnach losgelöst vom sprachlichen
Gebrauch dieser Ausdrücke zu erfassen gilt. Damit wird die Sprache

grundsätzlich nach dem Modell der Abbildung verstanden; den

elementaren Einheiten der Sprache müssen Elemente einer
außersprachlichen Welt entsprechen, und in der Sprache kann sodann sinnvoll

mit Wörtern operiert werden. Das Funktionieren der Sprache
erscheint da einem Kalkül vergleichbar, und die Idee liegt nahe, sie

müsse ihrem innersten Wesen nach ein System von kristallklarer,
durchsichtigster Ordnung sein. Tritt diese Idee nun wieder unsrer
alltäglichen Sprache (und dem Denken) als Ideal gegenüber, so mutet
schließlich diese Sprache selbst merkwürdig unexakt an und scheint
voller Unzulänglichkeiten, als müßte sie selbst erst einmal ins reine

gebracht werden (vgl. PU 96-103, 105).
Das Abbildungsmodell von der Sprache schafft das trügerische Bild

234



eines Gegenübers zweier Welten, einer Welt der Sprache und einer
Welt der außerhalb ihrer vorhandenen Phänomene, die beide nun ein
seltsames Eigenleben zu führen scheinen. Bald wird so die Beziehung
zwischen diesen beiden verschiedenartigen Bereichen selbst zum Rätsel

; es erscheint auf der einen Seite unklar, wie solche Dinge wie Wörter

dazu kommen, eine Bedeutung zu haben, und von der anderen
Seite her drängt sich die Frage auf, welcher Art denn nun diese

außersprachliche Welt selbst sei, wie sie zu erfassen sei, und ob sie

überhaupt als gegenständliche reale Außenwelt an sich existiere.

Moore wendet sich dagegen, diese unsrer Sprache zugrundeliegende
Welt nach idealistischem Muster (indem er sich von Allgemeinbegriffen

wie «das Menschliche», «die Zeit» leiten ließe) in abstrakten
Wesenheiten zu suchen, oder sie etwa psychologistisch als Bereich
innerer Vorstellungen und seelischer Vorgänge zu bestimmen
(beispielsweise unter dem Einfluß von Ausdrücken wie «mit einem Wort
etwas Bestimmtes meinen»). Vielmehr glaubt er unsere Grundlagen
auf empiristische Weise, ausgehend von konkreten Wörtern wie

«Hand», «Baum», «Erde», in konkreten elementaren Tatsachen
nachweisen zu können, die dem gesunden Menschenverstand
unmittelbar einsichtig sein sollten. - Und hier trägt die unbedachte

Orientierung am Ausdruck «wissen» wieder das Ihre zum Fehleindruck

bei, diese Tatsachen müßten damit auch die letzte Begründung
unsres Wissens abgeben.

Wittgenstein liegt nichts ferner, als etwa die Möglichkeit von
sinnvollen Aussagen über konkrete Tatsachen zu leugnen. Doch dem
Vorhaben, aufgrund solcher Aussagen die Existenz einer realen Außenwelt

nachweisen zu wollen, spricht er nicht nur die Möglichkeit,
sondern auch jeden Sinn ab. Verfehlt und aussichtslos ist nämlich
bereits die Fragestellung, von der auch dieses Unterfangen noch
ausgeht: ob denn überhaupt eine der Sprache zugrundeliegende
konkrete Welt an sich existiere. Schon dieses Problem ist eben einem
falschen Bild von der Bedeutung, vom wirklichen Funktionieren der

Sprache zu verdanken. Es sieht völlig am Umstand vorbei, daß sich

die Bedeutung sprachlicher Ausdrücke grundsätzlich erst aus deren

praktischem Gebrauch in der Sprache ergibt, die selbst wieder als

unabtrennbarer Bestandteil zu unserer Lebenspraxis, zu unseren
Lebensformen gehört - daß der Realität, in der sich diese Praxis

abspielt, ontologisch immer schon der Primat vor der Sprache zukommt.
Darum kann für Wittgenstein die Antwort zu diesem Problem

235
16 Studia Philosophica XXXVI



niemals in irgendeiner Argumentation für oder gegen die reale
Existenz einer solchen Außenwelt bestehen, sondern nur immer darin,
die Fragestellung selbst zurückzuweisen und aufzuzeigen, welcher

Täuschung sie entstammt. - Werden denn solche Wörter wie «Realität»,

«Außenwelt», «Wirklichkeit» in unsrer Sprache tatsächlich in
dem Sinne verwendet, wie es jenes Bild vorspiegelt, - und wenn nicht:
was sollten sie denn nun bedeuten?

Das Unverständnis gegenüber der Bedeutung äußert sich überhaupt
in einer « essentialistischen Neigung» (Popper), Begriffe abgehoben
von jedem Verwendungszusammenhang nach ihrem Wesen zu
untersuchen, welches so vermeintlich aus seiner Verborgenheit hinter all
seinen zufälligen sprachlichen Erscheinungsweisen herauszulösen sei.

Aber dieses «Wesen» ist vom sprachlichen Gebrauch des Begriffs so

wenig abzusondern, wie die Bedeutung nicht in einem sprachentrückten

Etwas zu finden ist, dessen Ausdrucksform dann innerhalb
der Sprache noch in verschiedenen Funktionen auftreten könnte.

«Das Wesen ist in der Grammatik ausgesprochen.» (PU 371, vgl.
auch PU 373.)

Immer wieder verfällt da der Philosophierende dem grundlegenden
Fehler, sein Denken von Bildern leiten zu lassen, die nur aus einer
bestimmten Verwendung seiner Begriffe herrühren, solche Bilder in
unzulässiger Weise zu verallgemeinern und auf weitere Zusammenhänge

zu übertragen. So kann eben ein Bild von der Bedeutung
sprachlicher Ausdrücke, das noch am ehesten für die Beziehung
zwischen Eigennamen und Namensträger - aber bereits weniger für
diejenige zwischen konkretem Gegenstand und Gegenstandsbenennung

- brauchbar wäre, in seiner Verallgemeinerung zu einer falschen

Auffassung der Sprache und der Grundlagen unsres Denkens führen.
«Man prädiziert von der Sache, was in der Darstellungsweise liegt.
.)» (PU 104) Nicht daß der Inhalt dieser «Sache» von der

sprachlichen Darstellung zu trennen wäre. Ihm ist vielmehr nur in der

Sprache beizukommen. Aber die Rolle, die der Begriff darin spielt,
sein Gebrauch, ist keineswegs so überschaubar, wie es an der Oberfläche

der Sprache zunächst erscheinen mag (vgl. PU 122).

Der Gefahr, sich durch Bilder der sprachlichen Oberfläche täuschen

zu lassen, ist darum nur zu entgehen, indem Einsicht in die
«Tiefengrammatik» (vgl. PU 664) unserer Ausdrücke, in die Gesetze ihres

tatsächlichen Gebrauchs genommen wird, Überblick geschaffen wird
über ihre Verwendungsweisen in den verschiedensten Sprachspielen,

236



um so einen differenzierteren «Begriff» (vgl. PU 532) von ihrer
wirklichen Bedeutung zu erhalten.

«(. Die eigentlichen Grundlagen seiner Forschung fallen dem
Menschen gar nicht auf. Es sei denn, daß ihm dies einmal aufgefallen
ist. -(...) » (PU 129) Gerade dasselbe Denken, welches seinen Gegenstand

«an und für sich» erkennen will und darum die Rolle der

Sprache außer acht läßt, erliegt, indem es die Darstellungsweise
einzelner Sprachspiele nun unvermerkt aufden Gegenstand überhaupt
projiziert, nur umso leichter der Verführung durch die Sprache.

«Unsere Sprache beschreibt zuerst einmal ein Bild. Was mit dem

Bild zu geschehen hat, wie es zu verwenden ist, bleibt im Dunkeln.
Aber es ist ja klar, daß es erforscht werden muß, wenn man den Sinn

unserer Aussage verstehen will. Das Bild aber scheint uns dieser

Arbeit zu überheben ; es deutet schon aufeine bestimmte Verwendung.
Dadurch hat es uns zum Besten.» (PU Teil II, Abschnitt VII.)

Nun wäre da zum Abschluß vielleicht doch zu fragen, ob diese

Gefahr der Verführung durch die Formen der Sprachoberfläche nicht
bereits viel allgemeiner besteht, als daß sie bloß eine Eigenheit der

Philosophen wäre; ob sie nicht in der Philosophie vielleicht nur in
besonderer Weise zutage tritt, so daß die philosophischen Verirrungen,
um die es Wittgenstein geht, innerhalb eines weiteren Rahmens
gesehen werden könnten.

Bewahren uns unsere alltäglichen Sprachspiele denn tatsächlich
so sicher davor, daß wir uns nicht durch äußere Bauformen der

Sprache über den wirklichen Gebrauch unserer Ausdrücke und den

jeweiligen Verwendungszusammenhang hinwegtäuschen lassen?

(Ob der Begriff des «Sprachspiels» überhaupt genügend bestimmt
und faßbar ist, um damit den Gebrauch unsrer Sprache, unser Denken

und Handeln in unsrer komplexen gesellschaftlichen Wirklichkeit
übersichtlich zu machen? Sind schließlich solche Sprachspiele -
selbst wenn sie sich so elementar fassen ließen, wie es den meisten

Beispielen Wittgensteins entsprechen würde - nicht in vielfältiger,
recht verwirrender Weise miteinander verwoben, einander über- und
untergeordnet?)

Wir sind doch auch im Alltag schon auf durchaus ähnliche Art der
Gefahr ausgesetzt, die unterschiedlichen Bedeutungen sprachlicher
Ausdrücke zu wenig auseinanderzuhalten, etwa eine bestimmte
Gebrauchsweise ungebührlich zu verallgemeinern ; uns durch Bilder, die

wir gewissen gebräuchlichen Ausdrucksformen entnehmen, täuschen

237



zu lassen («. unter anderem, durch gewisse Analogien zwischen den

Ausdrucksformen in verschiedenen Gebieten unserer Sprache. » PU
90), — oder auch einfach die Funktion der Sprache mißzuverstehen :

Bauen nicht sprachliche Manipulationsmethoden oft bloß schon darauf,

daß viele leicht dazu verführt werden können, die Bezeichnung
einer Sache bedenkenlos mit deren Wesen gleichzusetzen? Weiß sich

nicht etwa die Werbung immer wieder die Möglichkeit zunutze zu
machen, irreführende Zusammenhänge und Analogievorstellungen
hervorzurufen, indem sie entscheidende Unterschiede in den
verschiedenen Verwendungsbereichen gewisser Reizwörter überspielt
(zum Beispiel des Worts «Sicherheit») Und wenn sich etwa in unsere

Sprech- und Denkgewohnheiten über die ökonomischen Vorgänge,
die sich um uns abspielen, Ausdrucksweisen aus dem Bereich der

Naturbeschreibung einbürgern, wo es um menschenunabhängige, oft
schicksalhafte Geschehnisse wie Wetterumschläge, Jahreszyklen und
Naturkatastrophen geht, - können denn da keine Mißverständnisse
entstehen? Mißverständnisse, die — so unterschiedlich sie sich auch
äußern - in ihren Wurzeln den philosophischen Verirrungen
verwandt sind? Vielleicht ist es eben doch mehr als bloßer Zufall, daß
sich etliche der zentralen Äußerungen Wittgensteins zugleich wie
Leitsätze der Allgemeinen Semantik anhören, etwa der Satz: «Man
prädiziert von der Sache, was in der Darstellungsweise liegt. .)»
(PU 104, vgl. auch PU 103, 109, 114, 122, Teil II: Abschnitt VII
letzter Satz.)

Freilich, in der Weise, wie sie zutage treten, unterscheiden sich
solche alltäglicheren Täuschungen in entscheidender Hinsicht von den

philosophischen.
«Ein philosophisches Problem hat die Form: ,Ich kenne mich nicht

aus.'» (PU 123) Die alltäglichen Verführungen durch die Bauformen
der Sprache, um die es nun hier geht, zeigen sich nicht bereits innerhalb

des Denkens in Form von Aporien, Paradoxien oder offenkundigem

Unsinn, als offenbare Verstrickungen in den Regeln unsres

Sprechens und Denkens; sie wirken sich vielmehr im Bereich der
Praxis selbst aus, im praktischen Handeln und Verhalten, das die

Sprache umgreift; sei es als Verständnislosigkeit, in einer der mannigfaltigen

Formen ideologischer Borniertheit, als verzerrte Kommunikation,

oder einfach als Leiden. Im Gegensatz zu den philosophischen
sind sie oft gerade dadurch gekennzeichnet, daß da keine Probleme

gesehen werden, wo sie - praktisch - durchaus vorhanden wären;

238



ihre ideologische Form ist umgekehrt: «Ich kenne mich sehr gut aus.»
Wenn aber der alltägliche Gebrauch unsrer sprachlichen

Ausdrucksformen selbst gar nicht durchwegs so unfehlbar und
unverfänglich ist - warum hätte sich da die Philosophie bloß um diejenigen
Verführungen des Denkens durch die Oberflächenformen der Sprache
zu bekümmern, die ihre Symptome noch innerhalb der Denkregeln
(also «philosophisch») hervortreiben, jedoch nicht um das Verhältnis

unserer Sprache zum Denken und praktischen Handeln selbst?

Schließlich ist unsere Lebenspraxis, einschließlich unsrer Sprache und
dem Fundament unsrer Gewißheiten, dadurch noch nicht
unproblematisch, daß sie sich - im Wittgensteinschen Sinne — «bewährt».

Wenn es in der Nachfolge Wittgensteins in der Philosophie noch
Probleme und Aufgaben gibt, welche über philosophische
«Krankheitsfälle» (vgl. PU 255) und entsprechende therapeutische Methoden
hinausgehen, so sind nun immerhin solche Fragen und Thesen dabei

auszuschließen, die auf bloße Verwirrung durch unsre sprachlichen
Mittel zurückgeführt werden können, und die laut Wittgenstein
die Philosophie selbst in Frage stellten (vgl. PU 133). Dann würde
Philosophie in diesem weiteren Sinne gerade unter der Bedingung,
daß sie sich der Wittgensteinschen Kur unterzogen hätte, wieder
möglich, mit und trotz Wittgenstein.

239


	Zu Wittgensteins "Ueber Gewissheit" : Versuch eines Ueberblicks (1974/75)

