Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Anmerkungen zum zeitdiagnostischen Anspruch der Philosophie : ein
Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jirgen Habermas

Autor: Widmer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anmerkungen zum zeitdiagnostischen

Anspruch der Philosophie
Ein Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jurgen Habermas

von Hans Widmer

Vorbemerkung

Im folgenden geht es um eine interpretierende Analyse der Ab-
schiedsvorlesung von Xavier Zubiri! und der Frankfurter-Antritts-
vorlesung von Jirgen Habermas?. Obwohl die beiden Dokumente
beinahe ein Vierteljahrhundert auseinanderliegen, einem ganz ande-
ren soziokulturellen Kontext entstammen und sich von anderen
Traditionen herleiten lassen — Zubiri kommt von der philosophia
perennis und Habermas von der kritischen Theorie her —, wollen wir sie
in einem Vergleich einander nahebringen. Dabei verzichten wir, weil
unser Interesse nicht exegetisch-philosophiehistorischer Natur ist,
sondern ausschlieBlich thematisch orientiert bleibt, darauf, die beiden

! Sie tragt den Titel Unsere intellektuelle Situation und wurde 1942 an der
Universitat Barcelona gehalten. Zubiri, 1898 geboren, zog sich damit von
seiner Lehrtatigkeit an der Universitat zuriick, um bis heute als Privatgelehr-
ter in Madrid zu wirken. Die Vorlesung wurde nie ins Deutsche tubersetzt;
sie liegt unter dem Titel nuestra situacién intelectual in Naturaleza, Historia, Dios
Madrid 1963°, S. 3-31 vor. Die im folgenden angefiithrten Zitate wurden von
mir iibersetzt und tragen die Abkiirzung NHD. Als Einfithrung in das Den-
ken des bei uns wenig bekannten Philosophen moégen dienen: Fernando
Inciarte Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos, in: Philosophische
Rundschau, Bd. 14 (1967), S. 220-238 sowie mein Aufsatz Das Strukturprinzip
der Wirklichkeit, Aspekte des Wesensmodells nach dem spanischen Philosophen Xavier
Lubiriin: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, Bd. 21 (1974),
Heft 1, S. 67-138.

% Sie triagt den Titel Erkenntnis und Interesse und wurde erstmals publiziert
in: Merkur, Heft 213, Dezember 1965, S. 1139-1153. Erneut abgedruckt
wurde sie in: Jiirgen Habermas, «Technik und Wissenschaft als Ideologie»
Frankfurt a. M. 1969, S. 146-168. Die im folgenden angefiihrten und mit der
Abkiirzung HTW versehenen Zitate beziehen sich auf das zuletztgenannte

Werk.

204



Texte im ubrigen Opus der Autoren zu orten, wie auch darauf,
Sekundarliteratur beizuziehen; die beiden Arbeiten sollen méglichst
unvermittelt selber zu Wort kommen.

1. Interpretierende Darstellung von Jubiris
« Unsere intellektuelle Situation»

1.1. Vom Unbehagen des Intellektuellen

Obwohl das Charakteristikum unserer Zeit, die Wissenschaft,
neben der griechischen Metaphysik, dem rémischen Recht und der
judisch-christlichen Religion mit zu den hochstehendsten Kreationen
der Menschheit gehért, befillt nach der Feststellung Zubiris den ehr-
lich und radikal genug denkenden Intellektuellen unserer Zeit ein
tiefes Unbehagen. Nicht etwa die Grundlagenkrisen verschiedener
Wissenschaften beunruhigen ihn, vielmehr ist es die Tatsache, daB3
die sogenannten wissenschafilichen Disziplinen keinem inneren, formel-
len Ordnungsprinzip gehorchen, sondern einem rein &duferlichen,
technischen Gebot, nidmlich demjenigen der intellektuellen Arbeits-
tetlung (NHD, 6). Ungeachtet dessen, daBB man nicht alle Wirklich-
keiten in gleicher Weise vergegenstandlichen kann, werden diese im
Wissenschaftsbetrieb dennoch samt und sonders als vorgegebene
Tatsachen im gleichen Sinne behandelt. So ist es denn nicht verwun-
derlich, daBB dem Gesamt der Wissenschaften jegliche hierarchische
Struktur fehlt. Thre Anordnung hat nur den Schein von Ordnung;
eigentlich aber erweist sie sich bloB als ein disperses Nebeneinander.

Die als Wissenschafter tiatigen Intellektuellen haben sich in einer
bestimmten sozialen Schicht etabliert, sind zur «Klasse der Intellek-
tuellen» geworden, die, da sie keine Welt mehr haben, an einer be-
angstigenden Orientierungslosigkeit leidet. Angesichts der vielen ein-
zelnen Wahrheiten und Forschungsergebnisse weill man immer weni-
ger, was man eigentlich will; man bedenkt nicht die Totalitit der
Situation, in der man sich befindet. Unter dem Druck des Uberan-
gebotes an Wahrheiten geht man des tiefen Bezuges zur Wahrheit ver-
lustig und begniigt sich damit, bei der Selektion der Erkenntnisse die
Kriterien der konkreten Nutzlichkeit und Applizierbarkeit in An-
schlag zu bringen. «Anstelle einer Welt (Zubiri versteht hier Welt
als totales System menschlicher Entwiirfe, Verf.) haben wir ein Chaos,
und in ihm irrt auch die intellektuelle Funktion chaotisch umbher.»
(NHD, 7/8) Um in dieser Orientierungslosigkeit dennoch einen Halt

205



zu gewinnen, verwendet man bestimmte Ideen weiterhin, ohne sie
von ihrer ehemaligen Welt her zu begreifen. « Man vergifit, daf3 die
intellektuelle Funktion in eine Welt eingelassen ist . .. .» (NHD, 8)

Den echten Intellektuellen aber vermag ein Wissen, das nicht auf
Evidenz und Wahrheit ruht, nicht zu befriedigen, die Beherrschung
der vielen Einzelmethoden, die sich zu einer Metatechnik verselb-
stindigt haben, gentgt ihm nicht. Neugierde allein gidbe sich mit der
Vielheit des Wissens zufrieden. Thn aber dringt es nach Wahrheits-
erkenntnis. Da ihm diese jedoch verwehrt bleibt, beginnt er des vielen
Wissens tiberdriissig zu werden, ja, er empfindet gar, «in der Tiefe
seines Wesens einen groBen UberdruB an sich selber». (NHD, 10)

Zubiri skizziert hier gleichsam das Krankheitsbild des heutigen
Intellektuellen. Dieser ist einer ursprunglichen Einheit (das wire die
Gesundheit) entfremdet, einer dispersen Vielheit ausgeliefert (darin
besteht sein Kranksein). Diese Entfremdung charakterisiert ithn aber
nicht nur als Person, sie zeichnet zutiefst die ganze Situation aus: die
Verwirrung der Wissenschaften ist deren hierarchisch-einheitlichen
Struktur entgegengesetzt, die Orientierungslosigkeit der Wissenschaf-
ter dem moglichen Verwurzeltsein in einer Welt und die Unzufrieden-
heit ob der vielen Wahrheiten der moéglichen Zufriedenheit aufgrund
des Geborgenseins in der einen Wahrheit. In dieser Diagnose wird
das Thema der Einheit zentral: Einheit der Wissenschaft, der Welt,
der Wahrheit. Woher weil3 aber Zubiri um diese Formen der Einheit,
wenn er sie doch in seiner Zeit nicht vorfindet? Ist sie ihm aus einer
Art platonischer Anamnese bekannt? Vermittelt er sie tiber die ver-
schiedenen Arten ihrer Absenz in der konkreten Situation, die er
kritisiert?

1.2. Die dualistische Wahrheitsvorstellung
als Grund der Entfremdung

1.2.1. Die Bedingungen der dualistischen Wahrheitsvorstellung

Die Verwirrung in der Wissenschaft, die Desorientierung der
Intellektuellen und ihre Unzufriedenheit sind nach Zubiri keine blo-
Ben Zufille; vielmehr ist das intellektuelle Leben diesen Verzerrungen
«konstitutiv ausgesetzt». (NHD, 13) Mit dieser Aussage tiberschreitet
der spanische Denker die bloB phidnomenologische Beschreibung; er
betritt den Bereich des Ontologischen, wenn er feststellt, das intellek-
tuelle Leben intendiere den Besitz der Wahrheit. Die Wissenschaften
arbeiten seiner Meinung nach mit einem dualistischen Wahrheits-

206



modell: sie streben danach, menschliches Denken mit immer mehr
Dingen in Ubereinstimmung zu bringen.

Damit dies méglich werde, musse mit Hilfe der Methode zualler-
erst der Weg zu den Dingen freigelegt werden, denn haufig verdecke
die Gegenwart des einen Dinges die Prasenz des anderen. Dabei
komme der bewuBt erarbeiteten Fragestellung, die ihrerseits von der
geschichtlichen Situation des Fragestellers geprigt werde, gréBte
Bedeutung zu. «In einer konkreten Situation skizziert der Mensch
einen Entwurf, einen Modus, wie er sich den Dingen anndhert und
sie befragt; nur so geben die Dinge jene Antwort, in der sich dann
Wahrheit als die Ubereinstimmung mit ihnen ereignet.» (NHD, 16)

1.2.1.1. Positivismus, Pragmatismus und Historismus als verfehlte Reali-
sationsformen der Bedingungen dualistischer Wahrheit

Nach Zubiri mul3 das hierarchielose Nebeneinander von Daten,
das die erwihnte Verwirrung der Wissenschaft zur Folge hat, dem
Positivismus angelastet werden. Dieser beschriankt sich bekanntlich
auf das, was er als das Gegebene betrachtet und deutet demzufolge
das Wesen der wissenschaftlichen Wahrheit als Ubereinstimmung
unseres Denkens mit eben diesem Gegebenen. Der Pragmatismus,
dem Effizienz in der Beherrschung der Welt zum zentralen Wert
werde, und fiir den die Suche nach der Wahrheit biologische Not-
wendigkeit im Dienste des Uberlebens sei, kénne als «natiirliche Ver-
langerung» (NHD, 17) des Positivismus gelten. Der Historismus
thematisiere die Dynamik der geschichtlichen Situationen und lasse
die Wissenschaft nur von diesen her ihren Sinn bekommen, wobei
keine einzige Epoche dazu legitimiert sei, ihr eigenes Wertsystem
absolut zu setzen.

Wie wir gesehen haben, miissen wir uns, damit sich Wahrheit im
dualistischen Sinne ereignen kann, an die Dinge erst heranmachen,
und zwar miissen wir sie aus einet bestimmten wissenschaftsgeschicht-
lichen Situation heraus befragen. Genau diese fragende Anniherung
an die Dinge wurde vom Positivismus, vom Pragmatismus und vom
Historismus einseitig aufgefaB3t. « Die Wahrheit ist Ausdruck dessen,
was es in den Dingen gibt; und wenn diese als rein empirische Daten
verstanden werden, dann gleitet man leicht in Richtung Positivismus
aus. Man erobert die Wahrheit nur mit Hilfe einer Befragung der
Wirklichkeit; fait man aber diese Fragestellung auf als das notwen-
dige menschliche Bediirfnis, um die Dinge erfolgreich zu manipulie-

207



ren, dann bewegt man sich gegen den Pragmatismus. Die Wahrheit
steht immer in einer bestimmten Situation; betrachtet man diese als
einen objektiven Zustand des Geistes, dann verfallt man dem Histo-
rismus.» (NHD, 18-19)

1.2.1.2. Positivismus, Pragmatismus und Historismus in ihrem Bezug zum
Unbehagen der Intellektuellen

Wenn auch die drei erwiahnten Tendenzen der neueren Philosophie
als ausschlieBliche Wissenschaftstheorien bereits der Geschichte an-
gehoren, so haben sie nach Zubiri dennoch Spuren hinterlassen, die
unsere heutige Situation mitbestimmen: das Fehlen einer hierarchi-
schen Struktur in den Wissenschaften resultiert aus dem Positivismus,
die durch einseitigen Technizismus kompensierte Orientierungs-
losigkeit steht mit dem Pragmatismus in Zusammenhang und die
Absenz eines radikalen intellektuellen Lebens folgt aus dem Historis-
mus. Wenn nach dem Positivismus die Aufgabe des Intellektuellen
darin besteht, moglichst viele Tatsachen zu ordnen, wenn der Prag-
matismus in der Wissenschaft eine Technik der Ideen sieht, wenn der
Historismus schlieBlich die Forschung als Frucht eines bestimmten
Zustandes, nidmlich der europiischen Neugierde interpretiert, dann
verfehlen alle drei nach Zubiri das Wesen der Wissenschaft und brin-
gen hochstens «die drohende Gefahr ihrer Auflésung zum Ausdruck. »
(NHD, 20)

1.3.1. Die Bedeutung eines an der Einheit orientierten Wahrheilsmodells

Welches ist der tiefere Grund dafur, daB3 die genannten drei Stro-
mungen modernen Philosophierens in der Frage nach dem Wesen
der Wissenschaft nicht weiter kommen? Sie gehen nach Zubiri von
der falschen Voraussetzung aus, der Mensch sei der Dinge beraubt,
er sei ithnen von allem Anfang an entfremdet und miisse sich erst auf
den Weg machen, um sie zu erobern. Der Spanier méchte aber diese
Supposition hinterfragt wissen und so stellt sich ihm das nicht mehr
von einer Einzelwissenschaft, sondern nur von der Philosophie 16sbare
Problem, ob menschliche Intelligenz ihrem Wesen nach den Dingen
fern sei oder nicht. Fest steht fiir ihn, daB3'das Denken nicht einfach
mit dem Entgegennehmen von Eindriicken identifiziert werden darf.
Sein Wesen besteht vielmehr darin, daf3 es das von ihm Bedachte auf-
teilt in «das Ding, das ist, und dasjenige, was es (Verf. das Ding) ist».
(NHD, 20) Wihrend die Sinne «Eindrticke Aaben, versteht das Den-

208



ken, daB sie sind» . (NHD, 21) Erst nach diesem Verstehen fihrt das
Denken auch zur Bildung von Ideen. Waire nicht die menschliche
Intelligenz «konstitutiv bei den Dingen» (NHD, 21), so gébe es tiber-
haupt keine Eindriicke und auch keine Ideen. Das vergessen zu haben,
an der urspriunglichen Einheit des Denkens und der Dinge vorbei-
gesehen zu haben, ist nach Zubiri das, wie wir gesehen haben, folgen-
reiche Versagen der drei Tendenzen modernen Philosophierens, ein
Versagen, das man als das grofle Vergessen charakterisieren kann.

Nur, wenn man die genannte Einheit anerkennt, vermag man, das
Wesen der Wissenschaft zu erfassen. Diese ist nach Zubiri ein «immer
tieferes und extensiveres Eindringen in eine Welt von Gegenstinden,
in die wir wesentlich immer schon eingelassen sind ... sie ist die
Entfaltung einer von der Wahrheit besessenen Intelligenz». (NHD,
22) Die Einheit des Denkens und der Dinge allein wird die verschie-
denen unsere intellektuelle Situation so sehr belastenden Entfrem-
dungserscheinungen aufzuheben vermoégen.

1.3.2. Von der Aufgabe eines authentischen intellektuellen Lebens

Es ist daher die dringende Aufgabe des Intellektuellen, die vom
positivistischen, pragmatischen und historistischen Wissenschaftsbe-
trieb verdriangte und vergessene Einheit sichtbar zu machen und an
die zerfahrene Situation zurlUckzuvermitteln. Um diese Situation
aber wirklich zu begreifen, diirfen wir uns nicht nur auf die Gegen-
wart konzentrieren, wir miissen vielmehr auch ihre innere geschicht-
liche Entwicklung studieren. Zubiri beschreibt die Bewegung des
europaischen Denkens als eine solche progressiver Vereinsamung des
Menschen: dieser verlor im Laufe der Zeit die Welt, Gott und schlieB-
lich sich selber. Dem absolut einsamen Menschen des XX. Jahr-
hunderts bleibt bloB noch der «ontologische Ort, an dem die Reali-
tat der Welt, Gottes und seiner eigenen Existenz Platz finden konnte».
(NHD, 31) Die Flucht, sei es in die Vergangenheit, in den Rausch
effizienter Technologie oder in den Aktivismus sowie der Verzicht
auf «letzte und radikale Haltungen» (NHD, 31), seien die groBen
Versuchungen des heutigen Menschen.

1.4. Die befreiende Funktion der philosophischen Frage
nach Sein, Welt und Wahrheit

Nur, wenn er sich auf sich selber zuriickbeuge und die auf der
Leerstelle seiner Person auftauchenden Fragen nach Sein, Welt und

209



Wabhrheit nicht verdringe, werde thm Rettung zuteil. Nur so komme
er zu einem echten theoretischen Leben, einem solchen nimlich, das
dem Wesen seiner Intelligenz entspreche. Auch, wenn uns die Re-
flexion auf uns selber gelinge, — Zubiri weil3, daf3 dies nur mit Hilfe
einer ungeheuren Anstrengung moglich ist, — werde die erwihnte
Einsamkeit zwar bleiben; allerdings verliere sie ihren absoluten und
radikalen Charakter und komme in einem gewissen Sinne — eben weil
sie die philosophischen Fragen nach Sein, Welt und Wahrheit her-
vorbringe — zum Klingen. Sie werde zur «soledad sonora» (NHD,
31). Die Philosophie — jedoch nicht nur sie, sondern auch die in
unserer Zeit so oft verschiittete Anerkennung der religiosen Dimen-
sion — werde zur heilenden Kraft in der so kranken und zerfahrenen
geistigen Situation. Natiirlich diirfe die Philosophie im jetzigen Zu-
sammenhang nicht als etablierte akademische Disziplin verstanden
werden. «Sie ist vielmehr in einem jeden Menschen das, was er durch
personliche Anstrengung erst machen muB3.» (NHD, 27) Zubiri sicht
in ihr einen konkreten, aus langer Tradition schépfenden und von
einer konkreten Situation her zu vollziehenden ProzeB3.

Wenn die Philosophie als ein transzendierendes Wissen sich mit der
Thematik des Seins, der Welt und der Wahrheit beschéftige, dann
musse sie sich auch den Problemen, die mit der Geschichtlichkeit, mit
der Technik und mit der Komplexitit des modernen Lebens zusam-
menhingen, zuwenden; es werde jedoch eine besondere Behutsam-
keit notig sein, damit sie ob dieser Probleme nicht die ihr eigene
Thematik auBer Acht lasse. Das BewuBtsein, von den Dingen je
schon getragen zu werden, die Anerkennung der Prioritiat der Einheit
vor der Vielfalt ermégliche die Uberwindung der unsere Situation
sosehr belastenden Entfremdung.

1.5. Bemerkungen zum dialektisch-vermittelnden Vorgehen Zubiris

Zubiris Zeitdiagnose weist eine dialektische Struktur auf. Man
kann sagen, daBB er — gleichsam in vertikaler Richtung — von den
Oberflichensymptomen (vgl. seine phinomenologische Beschreibung
der Konfusion, der Desorientierung und der Unzufriedenheit) in
tiefere Zusammenhinge vorstoBt. Er bringt ndmlich die genannten
Zeitkrankheiten in Zusammenhang mit den geistigen Stréomungen des
Positivismus, Pragmatismus, Historismus, deren Voraussetzung — das
dualistische Wahrheitsmodell — er freilegt. Seine Denkbewegung in
der Vertikalen ist ein Weg von der Vielheit zur Einheit, wobei er die

210



Vielheit als solche nicht einfach verurteilt, sondern nur insofern, als
sie nicht mehr auf die Einheit bezogen bleibt.

Wir kénnen aber sein Vorgehen auch in horizontaler Perspektive
betrachten. In diesem Fall beobachten wir in seinem Diskurs folgende
Gegensatzpaare: dem konfusen Nebeneinander einzelner wissen-
schaftlicher Disziplinen steht ein innerlich strukturiertes System der
Wissenschaften gegeniiber, das weltlose Chaos wird durch eine Welt,
verstanden als systematische Einheit von Entwiirfen, kontrastiert, und
der Unzufriedenheit ob des immensen Angebotes von z. T. mitein-
ander rivalisierenden Wahrheiten wird eine Zufriedenheit gegeniiber-
gestellt, die von der Geborgenheit eines Lebens in Wahrheit getragen
wird. Die absolute steht der sonoren Einsamkeit gegentiber, in der
philosophische Fragen wiederum méglich werden und die den Blick
auf Einheit freigibt, um so zum Ansatz der Uberwindung der Ent-
fremdung zu werden. Der intellektuellen, auf das dualistische Wahr-
heitsmodell zuriickgehenden Entfremdung tritt eine intellektuelle, im
Modell der Einheit zum Ausdruck kommende Verwurzelung gegen-
uber, und die blof3 angedeutete existentielle Entfremdung kann durch
die Anerkennung der religiosen Dimension (Religatio) aufgehoben
werden.

Der bei der Diagnose unserer geistigen Situation zum Einsatz ge-
brachte MaBstab der Einheit wird nicht einfach direkt in seiner Letzt-
heit gesetzt, sondern tber verschiedene Stufen vermittelt: die erwéhnte
Verwirrung in der Wissenschaft wird zunichst (Schritt 1) mit einem
verhiltnismaBig einheitlichen Phidnomen, dem Positivismus, in Ver-
bindung gebracht. Erst tiber die Frage nach der Moglichkeitsbe-
dingung dieser Geistesstromung st6t dann der Autor auf das duali-
stische Modell von Wahrheit (Schritt 2), wobei der Positivismus als
eine verfehlte Realisierung der Voraussetzungen dieses Modells ge-
zeigt wird (Ergidnzung von Schritt 2). Danach wird gezeigt, dal3 das
dualistische Modell der Wahrheit nur als Folge der urspriinglichen
Einheit von Denken und Sein nicht zur Entfremdung fithrt (Schritt 3).
SchlieBlich wird das in den vorausgehenden Gedankengingen Darge-
stellte auch noch aus der gesamten Entwicklung des europiischen
Denkens heraus — sie wird als progressive Vereinsamung gedeutet —
verstindlich gemacht und vermittelt (Schritt 4).

Es wire ein Leichtes, zu zeigen, dafl auch die andern Krankheits-
symptome unserer Zeit, die Orientierungslosigkeit und die sich daraus
ergebende Unzufriedenheit #hnlich schrittweise vermittelt werden.

211



Dieses Mediatisieren zeigt, dall Zubiri den Mafistab der Einheit nicht
einfach von auBlen her an die Dinge herantragt — das ware dogma-
tisches Setzen —, es macht aber auch deutlich, dal3 der jeweils nachst-
folgende Schritt immer schon, wenn auch in einem dunklen Vor-
wissen® enthalten sein mufBite, wobei aber das explizite Wissen und
das Vorwissen gleichsam nahtlos ineinander tibergehen. Insofern
Zubiri die Ahnung als Vorwissen ernst nimmt, ist er setzend-positional,
und insofern, als er seine Annahme in einem expliziten Wissen auszu-
weisen vermag, ist er bloB relativ positional.

1.6. Der Weg tiber die ambivalente Vielheit zur Einheit

Wie wir gesehen haben, betrachtet Zubiri seine Zeit kritisch. Er
vermif3t in ihr ein echtes intellektuelles Leben, warnt aber doch vor
einem «allzu leichten Pessimismus» und betont, daB3 die Suche nach
der verlorenen Authenzitit des intellektuellen Lebens von unserer
Situation auszugehen habe. Dennoch hebt der spanische Denker
folgenden Sachverhalt zuwenig hervor: Philosophie ist als Zeitkritik
auch Gegenbewegung zu der Zeit, die sie in Frage stellt; sie vermittelt
sich aber gerade deswegen tiber die kritisierte Zeit und verdankt sich
so indirekt derselben. Vieles an der diagnostizierten Situation ist zwar
entfremdet und damit negativ, aber nicht alles. Die Einheit kann nur
tiber das Positive in der Vielheit angegangen werden, und das Nega-
tive in ihr zeigt sich als solches nur im Horizont einer im Vorwissen
antizipierten positiven Einheit. Die beiden geistigen Anstrengungen —
auf der einen Seite das Sichten des Positiven in der Vielheit und auf
der anderen das Vorlaufen auf die Einheit hin — gehdéren zusammen,
was konkreter formuliert nichts anderes heiBt als: die Wissenschaft
kann auf die vorwissenschaftliche Lebenspraxis und auf philosophische
Reflexion ebenso wenig verzichten wie diese letztere auf Wissenschaft
und Lebenspraxis.

2. Interpretierende Darstellung von Habermas’
«Erkenntnis und Interesse»

In seiner Frankfurter-Antrittsvorlesung legt Habermas ebenfalls,
wenn auch nicht so direkt wie Zubiri, eine Kritik seiner Zeit vor%. Er

3 Vgl. dazu E. Coreth, Metaphysik, Innsbruck 19642, S. 96ff.
% Die in der Antrittsvorlesung von Frankfurt vorgetragenen Gedanken hat

212



sieht sich in der Nachfolge von Horkheimer, der sich in seinem Auf-
satz Traditionelle und kritische Theoried vom unkritischen Theoriebegriff
der Antike und der Phidnomenologie® distanzierte.

2.1.1. Der Objektivismus des antiken « T heoria-Verstindnisses»
und seine ambivalente Wirkung

Zu Unrecht nahm der antike Mensch nach Habermas an, er kénne
jenseits samtlicher Interessen rein theoretisch den Kosmos betrachten,
wihrend es doch dem kritischen Analytiker dieses Theorieverstand-
nisses nicht entgehen konne, daBl durch die scheinbar interesselose
Kosmosbetrachtung bestimmte Faktoren, die friher als Gotter ver-
ehrt worden waren, unbemerkt zu Kriften der Seele verinnerlicht
wurden. «Die Philosophie hat sie domestiziert und als verinnerlichte
Diamonen in den Bezirk der Seele gebannt.» (HTW, 153) Die antike
Theoria sei also vom Interesse an Emanzipation geleitet worden. Das
vom Glauben an die mythischen Krifte befreite BewuBtsein habe
dann auf einer neuen Ebene seinen Halt gefunden: es habe sich an die
Einheitsvorstellung des Kosmos und an diejenige des unwandelbaren
Seins gehalten. Objektivistisch kénne es insofern genannt werden, als
ihm der Zusammenhang zwischen der kosmologischen und der onto-
logischen Erkenntnis einerseits und der Befreiung vom Mythos nicht
bewuBt geworden sei. Allerdings sei dieses Nicht-BewuBt-werden auch
von Vorteil gewesen, denn «der Schein reiner Theorie schiitzte vor
dem Riickfall auf eine iiberwundene Stufe». (HTW, 154)

Die antike Theoria resultiere also zunichst aus einem Emanzipa-
tionsprozeB, sie habe sich dann aber in ihrem Objektivismus verselb-

Habermas 1968 in seinem Buch Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M.,
neu aufgenommen und weiterentwickelt, weswegen wir im folgenden auch
auf dieses Werk zuriickgreifen werden. Im Vorwort zu diesem wichtigen
Buch heiBt es: «Die systematischen Gesichtspunkte, die sie (die Darstellung
von Erkenntnis und Interesse Verf.) leiten, habe ich zuerst in meiner Frank-
furter Antrittsvorlesung . .. exponiert.» (Erkenntnis und Interesse, a.a.O.,
S. 9-10)

5 Er wurde urspriinglich in der Zeitschrift fir Sozialforschung, Jahrgang 6,
Heft 2, Paris 1937, S. 245{T. publiziert und spiter in den Sammelband Tra-
ditionelle und kritische Theorie, Frankfurt a. M. 1970, S. 12-64 aufgenommen.

¢ Vgl. dazu E. Husserl, Die Krisis der européischen Wissenschaften und die
transzendentale Phinomenologie, Husserliana, Bd. VI, herausgegeben von
W. Biemel unter der Leitung von H. L. van Breda, Haag 19622, S. 1-17.

/4



stindigt und damit auch der Befreiungspraxis entfremdet, wobei diese
Entfremdung nach Habermas insofern ein Negativum ist, als sie eine
Abspaltung beinhaltet, und ein Positivum insofern, als sie die Men-
schen vor der Regression auf eine iberwundene Stufe bewahre. Seinen
eigenen Ansatz, von dem aus auch er zeitkritisch zu werden vermag,
fihrt er, transzendental-logische Fragestellung, Soziologie und Psy-
choanalyse zum Einsatz bringend, auf die positiven Potenzen des
antiken Theoria-Begriffes zurtick, wihrend er die von ithm abgelehnten
zeitgenossischen Stromungen der Wissenschaftstheorie, des Positivis-
mus und der Phanomenologiec mit dem Negativum jenes Begriffes

verbindet.

2.1.2. Qur Kritik an Husserls transzendental-kritischem Objektivismus

Husserl wirft der sich positivistisch verstehenden Wissenschaft vor,
gerade die Fragen auszuschlieBen, «die fir den in unseren unseligen
Zeiten den schicksalsvollsten Umwiélzungen preisgegebenen Menschen
die brennenden sind: die Fragen nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses
ganzen menschlichen Daseins»?. Der Positivismus vergesse eben, dal3
die objektive Welt der Tatsachen nicht in sich selber ruhe, sondern
transzendental im Bereich des Vorwissenschaftlichen grinde. Er
tibergehe die primidre Lebenswelt und das sinnstiftende Subjekt. Wie
aber kann dieses Ungentigen iberwunden werden? Nach Husserl nur
dadurch, daBl man zur reinen Theorie zuriickkehrt, die nur dann,
wenn sie konsequent durchgefiihrt wird, auch fur die Lebenspraxis
relevant werden kann. Eine unsaubere Trennung von Erkenntnis und
Interesse fihrt nach Husserl zum verheerenden Unterbruch einer
lebendigen Verbindung zwischen Theorie und Lebenspraxis. Nur
eine von samtlichen Lebensinteressen gereinigte Theorie vermoége
unserer Zeit das Element « handlungsorientierende Bildung» (HTW,
151) zurtckzugeben, eine neue Praxis, ja sogar ein neues Menschen-
tum zu begrinden.

Nach Habermas ist zwar die Beschworung der therapeutischen
Kraft phdnomenologischer Analysen von Seiten Husserls verstandlich,
aber im Rahmen der Phinomenologie nicht begriindbar. Husserl sei
der Illusion verfallen, die Phinomenologie selber stehe, da sie die
Verbindung der Wissenschaft mit den Lebensinteressen durchschaut

7 Husserliana, Bd. VI, S. 4.

214



habe, jenseits dieser Interessen. Die antike Theorie sei tatsichlich als
naiv-realistische und mimetische Betrachtung des Kosmos in den
praktischen Lebensvollzug iibergegangen; dieser Ubergang in die
Praxis aber konne heute von der Theorie deswegen nicht mehr er-
wartet werden, weil die Erkenntnis des Kosmologischen nicht mehr
realistisch begriffen werde, sondern in einem transzendental-logischen
Sinn. Zudem habe Husserl in seinem Riuckgriff auf die antike Theoria
deren emanzipatorische Genese tibersehen. Die Verwurzelung der
Wissenschaft in der Lebenswelt betont zu haben, sei eine anerkennens-
werte Leistung Husserls, den Theoria-Begriff der Griechen unver-
mittelt in unsere Zeit tibertragen und den inneren Zusammenhang
von Erkenntnis und Interesse nicht gentigend beachtet zu haben, sei
jedoch ein folgenschwerer Fehler innerhalb der phinomenologischen
Theorie-Reflexion.

2.1.3. Zur Kritik am unkritischen Objektivismus der positivistischen
Wissenschaftstheorie

Im Vergleich zu den Uberlegungen der Phinomenologie fehlte den-
jenigen des Positivismus die transzendentallogische Perspektive.
Habermas sieht einen solchen naiven Denkduktus in einem direkten
Zusammenhang mit den Anfingen des Philosophierens uberhaupt:
man habe schon damals die theoretische, interessenfreie Einstellung
betont und versucht, das Weltall in «seiner gesetzmiaBigen Ordnung
so (zu Verf.) beschreiben, wie es ist.» (HTW, 148) Nicht nur die
empirisch-analytischen Wissenschaften seien dieser Naivitit verfallen,
sondern auch die historisch-hermeneutischen. Der Historismus sei
durch seine Hypostasierung tradierter Sinngehalte zum Positivismus
der Geisteswissenschaften geworden. Beide Wissenschaftstypen seien
dem Objektivismus verfallen. Aber auch die Sozialwissenschaften
hitten aufgrund ihrer These von der Werturteilsfreiheit fur eine rein
theoretische Haltung optiert und so den Zusammenhang von Erkennt-
nis und Interesse miBachtet. Thre Unterscheidungen supponierten
letztlich die Gegeniiberstellung von Sein und Sollen, die nur auf dem
Boden des «emphatischen Begriff(es Verf.) des Seienden, auf das
einst Theorie ausschlieBlich gerichtet war» (HTW, 150) ermoglicht
worden sei.

Auch der Pragmatismus sei auf das antike, den Zusammenhang
zwischen Theorie und Praxis verschleiernde Theorieideal zurtick-

215



gegangen und habe diesen Rekurs damit gerechtfertigt, daB in der
klassischen Philosophie das Methodische der theoretischen Einstel-
lung sowie die vom Erkennenden unabhingigen Strukturen der Welt
betont worden seien. Die Phanomenologie, der Positivismus und der
Pragmatismus beriefen sich zu unrecht auf den klassischen 7heoria-
Begriff. In diesem Rekurs verfalle allerdings die Phinomenologie
einer noch gréBeren Inkonsequenz, weil sie aufgrund ihrer transzen-
dentallogischen Fragestellung noch weniger berechtigt sei, sich auf
das Niveau des klassischen Theoria-Verstindnisses zu stellen als die
beiden andern Schulen (Pragmatismus und Positivismus), die immer-
hin die norminalistische Kritik am klassischen Begriff' des Seienden

in ihre Reflexion aufgenommen hitten.

2.2. Habermas und sein Versuch,
den Objektivismus zu tberwinden

Man kann im AnschluBB an Hegels komplexes Verstindnis® von
Aufhebung das Verhiltnis Habermas’® zum antiken 7Theoria-Begrift
zu verstehen suchen. Nach Habermas bleibt die «Philosophie ihrer
groBen Tradition treu, indem sie ihr entsagt.» (HTW, 167) Fir ihn
wird der Theoria-Begriff der Griechen zum AnlaBl (aufheben im
Sinne von conservare), die von diesem selbst verdringte Einsicht in
den Zusammenhang von Erkenntnis und Interesse der Vergessenheit
zu entreifen. Mit Hilfe soziologischer und psychoanalytischer Kate-
gorien gelingt es ihm, den Verdringungsmechanismus zu durch-
schauen, der bereits in der Antike zu einem objektivistischen 7heoria-
Verstindnis gefihrt hat, um selber diesem Objektivismus zu ent-
gehen (aufheben im Sinne von negare).

Innerhalb des Gedankenganges von Habermas wird die Einheit
von Erkenntnis und Interesse zum Ma@Bstab fur die Kritik an der
positivistischen Wissenschaftstheorie und, da letztere die heutige in-
tellektuelle Situation wesentlich bestimmt, auch an dieser Situation
selbst. Die Einheit von Erkenntnis und Interesse wird aber wie bei
Zubiri nicht einfach dogmatisch gesetzt, sondern thematisch und
historisch vermittelt.

8 Vgl. dazu bei H. Glockner, Hegel-Lexikon, Stuttgart 1957 (2. verbes-
serte Auflage) den Begriff «aufheben» (S. 150). Das Hegel-Lexikon figuriert
als Band 23 und 24 der von H. Glockner herausgegebenen Werke Hegels.

216



2.3. Habermas und sein Vorschlag einer kritischen
Wissenschaftstheorie

Aufgabe einer nicht-positivistischen Wissenschaftstheorie — sie kann
als kritische bezeichnet werden — ist der Nachweis der verschiedenen
Arten von Interessen, welche die einzelnen Wissenschaftsgruppen er-
moglichen. So steht hinter den erfahrungswissenschaftlichen Theo-
rien ein technisches Interesse; sie wollen erfolgskontrolliertes Handeln
sicherstellen und erweitern. Das ist ihr «Erkenntnisinteresse an der
technischen Verfugung uber vergegenstindlichte Prozesse». (HTW,
157) Die historisch-hermeneutischen Wissenschaften werden von
einem praktischen Interesse geleitet, insofern néamlich, als sie sich um
die « Erhaltung und . . . Erweiterung der Intersubjektivitat moglicher
handlungsorientierter Verstindigung» (HTW, 158) bemiihen. Den
Handlungswissenschaften, Okonomie, Soziologie und Politik, geht
es um die Befreiung des Subjekts von den hypostasierten Gewalten,
ihr Interesse hat also emanzipatorischen Charakter.

2.4. Die fundamentalen Interessen als Ermoéglichung
von Erkenntnis iiberhaupt

Nicht nur auf der Ebene wissenschaftlicher Forschungsprozesse,
sondern auch auf dem Niveau vorwissenschaftlicher Erkenntnis er-
weist sich die Trennung von Erkenntnis und Interesse als inadaquat,
wie die Psychoanalyse fiir den individuellen, die Ideologiekritik und
die Wissenssoziologie fiir den kollektiven Bereich gezeigt haben. Lei-
der aber sind diese drei soeben erwidhnten Disziplinen bei der Er-
forschung partikuliarer, erkenntnishemmender Interessen stehenge-
blieben, ohne zu den fundamentalen Interessen technischer, prakti-
scher und emanzipatorischer Natur vorzustoBen, welche als Moglich-
keitsbedingungen von Realitiatserkenntnis itberhaupt angesehen wer-
den kénnen. So kam es denn nach Habermas auch dazu, dal} sie die
tiefsten Beweggrunde ihres eigenen Tuns nicht mehr gesehen haben,
und so dem objektivistischen Schein verfielen. Nicht eine Synthesis
der Erkenntnis bringt ndmlich Subjekt und Objekt zusammen, son-
dern die fundamentalen Interessen des Menschen,

Um Wirklichkeit abbilden und beschreiben zu kénnen, muf3 der
Mensch von ganz bestimmten Standarts ausgehen. Diese miissen aus-
gewihlt werden und haben der metalogischen Notwendigkeit von
Interessen zu entsprechen. Diese letzteren kann man nicht einfach

217



festlegen und abbilden, man muf sie freffen, sich, will man sich nicht
in ihr bloBes Abbild entfremden, mit ihnen identifizieren.

2.5. Totale Vernunft als Ort der Einheit
von Erkenntnis und Interesse

Die Verbindung von Subjekt und Objekt tber die Interessen kann
durch Selbstreflexion zwar eingeholt, nicht aber aufgehoben werden.
Subjekt dieser Reflexion ist die totale Vernunft, die im Sinne des deut-
schen Idealismus nicht nur BewuBtsein umfa3t, sondern «Wille zum
BewuBtsein» (HTW, 163). Nach der griechischen, der positivistischen
und der phinomenologischen Verengung des Erkenntnisbegriffes
thematisiert die Selbstreflexion erstmals den grundlegenden Zusam-
menhang zwischen Erkenntnis und Interesse an Befreiung. Dabeil
kann der Malstab der Selbstreflexion, ndmlich das Interesse an
Mundigkeit apriort (HTW, 163) eingesehen werden. « Mindigkeit ist
die einzige Idee, deren wir im Sinne der philosophischen Tradition
machtig sind.» (HTW, 163)

Man kann im Zusammenhang mit dem hier dargelegten Begriff
der Selbstreflexion eine nur schwer durchschaubare Verknotung von
Einheitsvorstellungen feststellen: einerseits verkniipft das Interesse
Subjekt und Objekt; wir haben also eine Einheit, wenn auch nicht
eine urspriingliche, da von Verkniipfung die Rede ist, anderseits voll-
zieht sich in der Selbstreflexion eine Deckung von Erkenntnis und
Interesse an Miundigkeit. Wenn also Erkenntnis und Interesse an
Mundigkeit eins sind und das Interesse Subjekt und Objekt immer
schon verkniipft, dann kann man auch sagen, daB} die totale Vernunft
(Wille und BewuBtsein), das ganzheitliche Subjekt, je schon eine Ein-
heit mit dem Objekt bildet.

Von dieser Einheit wird in dem hier beigezogenen Text allerdings
nichts Ausfiilhrlicheres gesagt, genausowenig wie Zubiri in seiner Ab-
schiedsvorlesung tber die «Einheit zwischen dem Denken und den
Dingen» (NHD, 22) nihere Aussagen macht.

3. Vergleichende Bemerkungen zu Jubiri und Habermas

3.1. Die relative Positionalitit ihrer nicht mehr weiter
zu vermittelnden Standpunkte

Beide Autoren stellen nach vorsichtiger Vermittlung eine letzte
Einheit fest, Zubiri zwischen dem Denken und den Dingen und

218



Habermas zwischen der Erkenntnis und dem Interesse an Mundig-
keit, respektive zwischen Subjekt und Objekt. Fir beide ist die von
ihnen festgestellte Einheit von zentraler Bedeutung, denn sie bildet
den MaBstab ihrer Zeitkritik. Dem Konstatieren dieses Maf3stabes
kann ein positionaler Einschlag nicht abgesprochen werden, und man
wird an Erich Rothackers Gedanken zur Fruchtbarkeit dogmatischer
Denkformen erinnert?, denn tatsichlich wird ja bei den zwei Philo-
sophen ein dogmatisches Moment (ihre Feststellung einer letzten Ein-
heit) in ihren zeitkritischen Analysen fruchtbar.

Sind aber die soeben angefithrten Einheitsvorstellungen nicht zu
abstrakt, als daB3 sie als Kriterien bei der Beurteilung einer konkreten
Zeit wirksam werden konnten? Diese Frage mull nur dann nicht ver-
neint werden, wenn der abstrakt-formale MaBstab der Kritik tat-
sachlich mit dem konkreten Bereich des zu Kritisierenden verbunden
werden kann. In diesem Fall mull ein Ansatz als umso wertvoller
beurteilt werden, je mehr einzelne Phidnomene von ihm her begriffen
werden kénnen. Wenn er, wie das bei Zubiri und Habermas der Fall
ist, einen positionalen Einschlag hat, dann wird das Mal an Dog-
matismus umso gréBer, je mehr einzelne Phanomene im Lichte dieses
Ansatzes gesehen werden. Die Uberlegungen von Zubiri, die sich auf
den intellektuellen Aspekt seiner Zeit beschrianken, weisen daher einen
geringeren Positionalitdtsindex auf als diejenigen von Habermas, der
von seinem Ansatz her nicht nur den intellektuellen, sondern auch
den politischen Aspekt seiner Zeit zu kritisieren versucht.

3.2. Die philosophische Kritik einer einzelnen Epoche
steht im Horizont einer Diagnose der gesamten Denkgeschichte

Philosophische Reflexion ist allermeist ein kritischer Dialog mit der
Philosophiegeschichte, und so wird sie, auch im Falle philosophischer
Zeitkritik, zur kritischen Auseinandersetzung mit der Vergangenheit.
DaB dem so ist, haben die Referate beider hier herangezogener Auto-
ren deutlich gezeigt, denken wir etwa an ihre Kritik der antiken

® Vgl. E. Rothacker, Die dogmatische Denkform in den Geisteswissen-
schaften und das Problem des Historismus. in: Abhandlungen der geistes-
und sozialwissenschaftlichen Klasse, Akademie der Wissenschaften und der
Literatur, Mainz 1954, Nr. 6, S. 243ff. Zu beachten sind insbesondere die
Ausfithrungen S. 259ff. zum Thema «Die Unentbehrlichkeit des dogmati-
schen Denkens».

219
15 Studia Philosophica XXXVI



Philosophie und wichtiger Denkstrémungen der neueren und neue-
sten Zeit. Kritik an der Gegenwart mul3 notwendigerweise zur Kritik
jener Tendenzen aus der Vergangenheit fithren, auf die das an der
Gegenwart zu Verwerfende zuriickgefithrt wird.

3.3. Von der Legitimation des zeitkritischen Anspruches
der Philosophie

Oben wurde bereits darauf hingewiesen, dafl der Rekurs auf eine
letzte Einheit zum Ma@Bstab und damit auch zur Legitimierung der
zeitkritischen Bemerkungen von Zubiri und Habermas geworden ist,
wobei dieser Rekurs von beiden Autoren uber verschiedene Stufen
von Vielheiten vermittelt wurde. Beide setzen mit dieser Vermittlung
bei der eigenen Situation an, die sie zwar kritisieren, aber dennoch
zum Ausgangspunkt ihrer Kritik machen und somit gar nicht total
verneinen. Obwohl Zubiris Verhiltnis zur eigenen Zeit als positiver
und ungetribter bezeichnet werden kann als jenes von Habermas,
darf man doch far beide feststellen, daf3 fur sie die griundliche Kennt-
nis der eigenen Zeit unabdingbare Voraussetzung fiir ihre zeitdia-
gnostischen Uberlegungen wird. Heute, so heiBt es bei Habermas,
habe jegliche Diskussion tiber Bedingungen mdglicher Erkenntnis
«an dem von der analytischen Wissenschaftstheorie erarbeiteten
Stand anzuknipfen»?, Zubiri betont, daB3 es die allererste Aufgabe
des Intellektuellen sei, «seine eigene ... Situation» (NHD, 11) als
faktische Realitit anzunehmen und sich mit den von ihr gestellten

Problemen auseinanderzusetzen.

3.4. Gemeinsames und Verschiedenes bei Zubiri und Habermas

Trotz den bis anhin in den Vordergrund gestellten Gemeinsam-
keiten beider Autoren — sie stoflen tuber verschiedene von der euro-
péischen Denkgeschichte offerierte Ansétze zur Idee der letzten Ein-
heit vor, die bei beiden allerdings inhaltlich verschieden gedeutet
wird, und kritisieren dieselben fiir die philosophische Situation unse-
res Jahrhunderts bedeutsamen Strémungen des Positivismus, des
Historismus, des Pragmatismus — gibt es verschiedene Unterschiede
zwischen ithnen. Was das Inhaltliche der letzten Einheit betrifft, so
interpretiert sie Zubiri als Einheit von Denken und Sein, weswegen
er «vom konstitutiven Eingelassen-Sein der Intelligenz in die Dinge»

10 Vgl, Erkenntnis und Interesse, a.a.O. S. 13.

220



spricht (NHD, 21). Bei Habermas ist es das Interesse an Miindigkeit,
welches die Verkniipfung von Subjekt und Objekt (offenbar schon
vor der Aktualisierung der Erkenntnis) garantiert (HTW, 163).

Neben dem Gedanken der Einheit wird bei den hier beigezogenen
Denkern das Thema der Selbstreflexion relevant. Zubiri spricht vom
«Eintreten des Menschen in sich selber» (NHD, 25), von einem
«Sich-auf-sich-selber-Zurtuickbeugen» (NHD, 31), und Habermas
verweist im AnschluB3 auf den deutschen Idealismus auf die Erkennt-
nis und Interesse an Miindigkeit in sich vereinigende «Kraft der
Selbstreflexion» (HTW, 164).

Die Momente Einheil und Selbstreflexion werden allerdings in beiden
Fillen verschieden aufgefaBt: Habermas unterscheidet die Einheit
von Subjekt und Objekt von der Einheit von Erkenntnis und Inter-
esse, wobel es sich bei dieser Differenzierung nicht eigentlich um zwei
verschiedene Typen von Einheit handelt, sondern vielmehr um eine
Nuancierung der Einheitsvorstellung. Diese charakterisiert sich ein-
deutig durch den Primat des Subjektes, welches die Einheit durch das
in ithm immer schon vorhandene Interesse uberhaupt erst konsti-
tuiert. Zubiri hingegen deutet die Einheit als eine solche zwischen dem
Denken und den Dingen, wobei er aber den Dingen, welche die
menschliche Intelligenz je schon tragen, den Primat zuschreibt. Die
Funktion der Selbstreflexion ist bei ihm nicht die Stiftung von Ein-
heit, sondern nur die Aufdeckung der urspriinglichen Einheit zwi-
schen dem Denken und den Dingen, die in der verworrenen intellek-
tuellen Situation von heute aus dem Blickfeld geraten ist.

Formal-methodisch gleichen sich beide Entwirfe in ihrem ver-
mittelnd-dialektischen Regrel auf Einheit mit Hilfe des anstrengen-
den Prozesses der Selbstreflexion. Inhaltlich gehen sie von einer vor-
laufigen Bejahung des Positiven der zu kritisierenden Situation aus
und distanzieren sich vom Negativum derselben. Die Wurzel des
Ubels lokalisieren sie in einem verfehlten, dualistischen Wahrheits-
begriff. Zubiri stellt die Kritik an der dualistischen Wahrheitsauf-
fassung ins Zentrum seiner Ausfihrungen, wihrend Habermas die
Kritik an diesem Modell in der hier behandelten Vorlesung nicht
thematisiert, wohl aber in seinem Buch Erkenninis und Interesse, dem
die Gedanken der Frankfurter-Antrittsvorlesung zugrundeliegen. Er
wirft im genannten Werk dem Positivismus vor, die synthetische Lei-
stung des Subjektes vergessen zu haben und so in eine vor-kantisch-
naive Stufe zuriickgefallen zu sein, einer Stufe, der die « Abbildtheorie

221



der Wahrheit» entspreche, «derzufolge die umkehrbar eindeutige
Zuordnung von Aussagen und Sachverhalten als Isomorphie aufge-
faBt werden muB3»11.

Die Entwiirfe der beiden Autoren sind in erstaunlich vielen Punk-
ten identisch, sie divergieren lediglich bezuglich jener Aussagen, die
positional-metaphysischen Charakter haben. Zubiri supponiert, auf
eine vereinfachende Formel gebracht, den Primat der Dinge, Haber-
mas denjenigen des Subjektes. So nihert sich also der erste, auch wenn
er sich durch die Annahme einer priméren Einheit zwischen dem
Denken und den Dingen um eine Uberwindung der Alternative
Realismus-Idealismus bemiiht, dem realistischen Weltinterpretations-
modell mehr als der zweite, dessen Ansatz in den Bereich des Idealis-
mus gehort.

3.5. Von der Bedeutung kritikermaéglichender Orientierungspunkte

Da es uns im Vergleich zwischen Zubiri und Habermas vor allem
um die Herausarbeitung der Méglichkeitsbedingungen von philoso-
phischer Zeitkritik Giberhaupt geht, wollen wir die Erorterung tber
die inhaltlichen Differenzen der beiden abbrechen, um uns auf die
Bedeutung des die Kritik bestimmenden festen Orientierungspunktes
zu konzentrieren. Dieser wird, wie wir angedeutet haben, nur dann
als Kritik erméglichender MaBstab wirksam, wenn er nicht unver-
mittelt an die zu diagnostizierende Zeit herangetragen, sondern auf
der einen Seite in sie hinein und auf der andern aus ihr heraus ver-
mittelt wird. Die Gefahr einer unfruchtbaren, dogmatischen Kritik
ist dann gegeben, wenn das Kriterium mit der zu kritisierenden GroBe
nicht gentigend eng verbunden ist, oder wenn das Kriterium allzu
konkret gefasst wird. Im ersten Fall wird der als Kriterium fungierende
Orientierungspunkt zur Utopie, die einer Botschaft zu vergleichen
ist, deren Inhalt von ihrem Adressaten nicht verstanden werden kann.
Im zweiten Fall wird ein ganz bestimmter Teilbereich — etwa ein be-
stimmtes Gesetz oder eine bestimmte Wirtschaftsordnung — mit dem
Ganzen verwechselt und wir haben es mit einer reaktioniren, latente
Moglichkeiten des Neuen tubersehenden Kritik zu tun.

Daf3 die beiden hier beigezogenen Zeitdiagnosen gerade wegen
ithrer profunden Zeitkenntnis und wegen ihres vorsichtig-vermitteln-
den Vorgehens weder utopisch noch reaktiondr ausgefallen sind,
durfte das bisher Dargelegte geniigend deutlich gezeigt haben. Ob-

11 Ehd. S. 90/91.

222



wohl es thnen gelungen ist, viele Phinomene der von ihnen kritisier-
ten Zeit ins Gericht zu nehmen, kann man ihre Kritik keineswegs
konkretistisch heiBlen, sie bleibt lediglich richtungweisend.

3.6. Die Funktion spezifisch philosophischer Zeitkritik

Wird aber eine solche Kritik nicht doch allzu unverbindlich, ist sie
fir den Praktiker tiberhaupt relevant, wird sie nicht zum blofen Ge-
dankenspiel? Die Art der Antwort auf diese Fragen hangt damit zu-
sammen, welche Funktion man der Philosophie und damit auch philo-
sophischer Zeitkritik zuschreibt. Zeitkritik von der Art, wie sie hier
dargestellt wurde, wire nur dann fur Politiker, Wissenschafter, Er-
zieher etc. bloBe Gedankenspielerei, wenn sie die fir sie so bedeut-
same Orientierung an der Einheit nicht durch konkrete Uberlegungen
aus dem Bereich geschichtlicher Vielheit erganzte. Sie wirde aber
zur blofen Addition einzelner Kritikmotive, wenn sie sich nicht der
Muhe unterzége, die einzelnen an der Vielheit inspirierten kritischen
Einwande auf eine hohere Einheit hin zu vermitteln, eine Einheit, die
mehr ist als die Summe einzelner Themen, eine Einheit mit eigener
Gestalt und neuer Struktur.

Eine solche Einheit aber wird in ihrer inhaltlichen Bestimmung nur
optativ erreicht und hat totalen Charakter. Das Positional-Optative
spielt bei ihrer Findung deswegen eine Rolle, weil es dem Menschen
bisher nicht gelungen ist, Totalitit auf dem induktiv-vermittelnden
Wege einzuholen und es ist deswegen berechtigt, weil dem Menschen
ohne Ausrichtung auf Totalitat Orientierungslosigkeit drohen wiirde.
Claus von Bormann hat daher recht, wenn er schreibt: « Der Weg der
Kritik (wird Verf.) uns weiterfithren: immer gréB8ere Einheiten des
Denkens setzen sich einander entgegen, von subjektiven Gefiithlen
tiber verbreitete Uberzeugungen bis hin zu wissenschaftlich plausiblen
Meinungen und streiten miteinander um ihr Recht und bestehen auf
Evidenz. Wie wir in diesem ProzeB immer wieder Ubereinstimmung
im einzelnen finden, so ist es unausweichbar, im ganzen Wahrheit
anzunehmen, die allen einzelnen kritischen Schritten zugrunde liegt
und sie tragt2.» Uber die als feste Orientierungspunkte fungierenden
letzten Einsichten kann nicht mehr wissenschaftlich verhandelt wer-

12 Vgl. dazu Bormanns Aufsatz Kritik in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, herausgegeben von H. Krings u. a., Miinchen 1973, Bd. 11,
S. 821.

223



den, man kann sie hochstens daraufhin testen, ob sie sich in eine
konkrete Situation hinein fruchtbar, d. h. in unserem Falle echte
Kritik bringend, vermitteln lassen. Dazu scheint uns sowohl der
realistische Orientierungspunkt von Zubiri wie auch der idealistisch
ausgerichtete von Habermas fahig zu sein. Der beste Beweis dafiir ist
der von beiden Denkern trotz verschiedenartiger letzter Standpunkte
gefundene Konsens in wichtigen konkreten Punkten ihrer Zeitkritik.

Die beiden Autoren gleichen zwei Therapeuten, die von verschie-
denen psycho-analytischen Modellen her einem Kranken ungefihr
dieselbe Diagnose stellen. Die Tatsache der Theorienpluralitit darf
aber nicht als Beweis fiir die Nutzlosigkeit von Theorie Uberhaupt
gewertet werden, denn ohne eine bestimmte Theorie wire eine dif-
ferenziertere Diagnose vollig unmdéglich.

Der Entscheid, welches der beiden dargestellten Modelle besser
ist, fallt nicht leicht. Der Habermas’sche idealistisch orientierte Ent-
wurf ist insofern wirkungsvoller, als er auch bestimmte Humanwissen-
schaften in seine Kritik einbezieht, die bei Zubiri nicht zur Sprache
kommen, wie die Ideologiekritik, die Wissenssoziologie, die Psycho-
analyse etc. Er ist aber insofern mangelhaft, als er die religiése Dimen-
sion des Menschen nicht — wenigstens nicht explizit — reflektiert.
Zubiri thematisiert aber diese Perspektive des Menschseins ausdriick-
lich, weswegen sein realistisches Modell in dieser Hinsicht wertvoller
ist. Beide Ansitze haben also ihre starken und ihre schwachen Seiten ;
so ist es sicherlich eine folgenschwere Unterlassung — gerade in einer
kleingewordenen und durch Aggression bedrohten Welt — die The-
matik der Humanwissenschaften auszusparen, es ist aber ein ebenso
schwerwiegender Mangel — gerade in einer Zeit technologischer
Hybris —, das menschliche Verwiesensein auf ein Absolutes zu ver-

schweigen.

3.7. Die Moglichkeit eines zeitkritisch
engagierten relativen Skeptizismus

Es geht uns aber hier nicht darum, Vor- und Nachteile fir die eine
oder andere Position gegeneinander auszuspielen, sondern um die
Feststellung der Tatsache, daf} ein in der Option wirksam gewordener
Orientierungspunkt Akzente setzt, d. h., daB er in selektiver Funktion
dazu verhilft, bestimmte Wirklichkeiten besser als andere zu erkliren,
einzuordnen oder tiberhaupt bloB wahrzunehmen.

224



Wir missen uns tatsidchlich fragen, ob der Verzicht auf eine letzte
metaphysische Perspektive nicht zu einer reicheren, differenzierteren,
wenn auch nicht koharenten Welterkldrung befihigen wiirde als die
Konzentration auf einen einzigen Ansatz. Die metaphysischen, immer
auch Positionalitat aufweisenden Grundsitze wéaren beim genannten
Verzicht so etwas wie Welterklarungsarbeitshypothesen. Jener Ansatz
wurde sich vor seinen Konkurrenten durchzusetzen vermégen, der be-
sonders beunruhigende und damit auch aktuelle Ausschnitte unserer
Welt und unserer Situation addquater zu erklaren vermdchte, und
zwar nicht nur in ihrem positivistischen Schein, sondern auch in
ihren verdriangten und brachliegenden Moglichkeiten. Der Verzicht
auf eine letzte Einheit der Perspektive und zugleich der Mut, trotz
dieses Verzichtes die eigene Zeit engagiert zu reflektieren, sind sinn-
volle Anforderungen an den heutigen Intellektuellen.

Wer sich nicht damit zufrieden gibt, von seiner Zeit blof gelebt zu
werden, sondern den Anspruch erhebt, — wenn auch in bescheidenem
Rahmen — ihr als Subjekt gestaltend etwas mitzuteilen, der wird auf
philosophische Zeitdiagnostik mit bewuBt nur optionalem Anspruch
nicht verzichten kénnen. Zu diesem Zweck wird er die eigene Zeit
griundlich kennenlernen miussen, um aus ihr heraus, sie auf ihre
Moglichkeitsbedingungen hinterfragend, sie auf ihre Verdrangungen
abhorchend, einen optionalen Orientierungspunkt zu vermitteln, der
ihr aber, nachdem er in kritischer Riickbewegung mit ihr {iber ein-
zelne Vermittlungsschritte wiederum verbunden worden ist, zu einem
orientierenden Licht werden kann, wenn auch der Denkende als ein
sich Orientierender weill und sich dariber gar freuen kann, daB es
noch andere Sterne am Himmel gibt, die das Dunkel, in dem er nach
Klarheit sucht, erhellen. Als solche Sterne durfen wir die Entwrfe
von Zubiri und Habermas werten, die, obwohl sie zu verschiedenen
Konstellationen gehoren, einen Beitrag zu einer orientierenden Er-
hellung unserer Zeit liefern kénnen.

225



	Anmerkungen zum zeitdiagnostischen Anspruch der Philosophie : ein Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jürgen Habermas

