
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Anmerkungen zum zeitdiagnostischen Anspruch der Philosophie : ein
Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jürgen Habermas

Autor: Widmer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anmerkungen zum zeitdiagnostischen
Anspruch der Philosophie

Ein Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jürgen Habermas

von Hans Widmer

Vorbemerkung

Im folgenden geht es um eine interpretierende Analyse der

Abschiedsvorlesung von Xavier Zubiri1 und der Frankfurter-Antrittsvorlesung

von Jürgen Habermas2. Obwohl die beiden Dokumente
beinahe ein Vierteljahrhundert auseinanderliegen, einem ganz anderen

soziokulturellen Kontext entstammen und sich von anderen
Traditionen herleiten lassen — Zubiri kommt von der philosophia

perennis und Habermas von der kritischen Theorie her —, wollen wir sie

in einem Vergleich einander nahebringen. Dabei verzichten wir, weil
unser Interesse nicht exegetisch-philosophiehistorischer Natur ist,
sondern ausschließlich thematisch orientiert bleibt, darauf, die beiden

1 Sie trägt den Titel Unsere intellektuelle Situation und wurde 1942 an der
Universität Barcelona gehalten. Zubiri, 1898 geboren, zog sich damit von
seiner Lehrtätigkeit an der Universität zurück, um bis heute als Privatgelehrter

in Madrid zu wirken. Die Vorlesung wurde nie ins Deutsche übersetzt;
sie liegt unter dem Titel nuestra siluaciin intelectual in Naturaleza, Historia, Dios
Madrid 19636, S. 3-31 vor. Die im folgenden angeführten Zitate wurden von
mir übersetzt und tragen die Abkürzung NHD. Als Einführung in das Denken

des bei uns wenig bekannten Philosophen mögen dienen: Fernando
Inciarte Reorientierung an der Physis aus Unbehagen am Logos, in: Philosophische
Rundschau, Bd. 14 (1967), S. 220-238 sowie mein Aufsatz Das Strukturprinzip
der Wirklichkeit, Aspekte des Wesensmodells nach dem spanischen Philosophen Xavier

Zubiri in : Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, Bd. 21 1974),
Heft 1, S. 67-138.

2 Sie trägt den Titel Erkenntnis und Interesse und wurde erstmals publiziert
in: Merkur, Heft 213, Dezember 1965, S. 1139-1153. Erneut abgedruckt
wurde sie in: Jürgen Habermas, «Technik und Wissenschaft als Ideologie»
Frankfurt a. M. 1969, S. 146-168. Die im folgenden angeführten und mit der
Abkürzung HTW versehenen Zitate beziehen sich auf das zuletztgenannte
Werk.

204



Texte im übrigen Opus der Autoren zu orten, wie auch darauf,
Sekundärliteratur beizuziehen; die beiden Arbeiten sollen möglichst
unvermittelt selber zu Wort kommen.

1. Interpretierende Darstellung von Rubins
« Unsere intellektuelle Situation»

1.1. Vom Unbehagen des Intellektuellen

Obwohl das Charakteristikum unserer Zeit, die Wissenschaft,
neben der griechischen Metaphysik, dem römischen Recht und der

jüdisch-christlichen Religion mit zu den hochstehendsten Kreationen
der Menschheit gehört, befällt nach der Feststellung Zubiris den ehrlich

und radikal genug denkenden Intellektuellen unserer Zeit ein
tiefes Unbehagen. Nicht etwa die Grundlagenkrisen verschiedener
Wissenschaften beunruhigen ihn, vielmehr ist es die Tatsache, daß
die sogenannten wissenschaftlichen Disziplinen keinem inneren, formellen

Ordnungsprinzip gehorchen, sondern einem rein äußerlichen,
technischen Gebot, nämlich demjenigen der intellektuellen Arbeitsteilung

(NHD, 6). Ungeachtet dessen, daß man nicht alle Wirklichkeiten

in gleicher Weise vergegenständlichen kann, werden diese im
Wissenschaftsbetrieb dennoch samt und sonders als vorgegebene
Tatsachen im gleichen Sinne behandelt. So ist es denn nicht verwunderlich,

daß dem Gesamt der Wissenschaften jegliche hierarchische
Struktur fehlt. Ihre Anordnung hat nur den Schein von Ordnung;
eigentlich aber erweist sie sich bloß als ein disperses Nebeneinander.

Die als Wissenschafter tätigen Intellektuellen haben sich in einer
bestimmten sozialen Schicht etabliert, sind zur «Klasse der Intellektuellen»

geworden, die, da sie keine Welt mehr haben, an einer
beängstigenden Orientierungslosigkeit leidet. Angesichts der vielen
einzelnen Wahrheiten und Forschungsergebnisse weiß man immer weniger,

was man eigentlich will; man bedenkt nicht die Totalität der

Situation, in der man sich befindet. Unter dem Druck des Uberangebotes

an Wahrheiten geht man des tiefen Bezuges zur Wahrheit

verlustig und begnügt sich damit, bei der Selektion der Erkenntnisse die
Kriterien der konkreten Nützlichkeit und Applizierbarkeit in
Anschlag zu bringen. «Anstelle einer Welt (Zubiri versteht hier Welt

als totales System menschlicher Entwürfe, Verf.) haben wir ein Chaos,
und in ihm irrt auch die intellektuelle Funktion chaotisch umher.»
(NHD, 7/8) Um in dieser Orientierungslosigkeit dennoch einen Halt

205



zu gewinnen, verwendet man bestimmte Ideen weiterhin, ohne sie

von ihrer ehemaligen Welt her zu begreifen. «Man vergißt, daß die
intellektuelle Funktion in eine Welt eingelassen ist .» (NHD, 8)

Den echten Intellektuellen aber vermag ein Wissen, das nicht auf
Evidenz und Wahrheit ruht, nicht zu befriedigen, die Beherrschung
der vielen Einzelmethoden, die sich zu einer Metatechnik
verselbständigt haben, genügt ihm nicht. Neugierde allein gäbe sich mit der
Vielheit des Wissens zufrieden. Ihn aber drängt es nach Wahrheitserkenntnis.

Da ihm diese jedoch verwehrt bleibt, beginnt er des vielen
Wissens überdrüssig zu werden, ja, er empfindet gar, «in der Tiefe
seines Wesens einen großen Überdruß an sich selber». (NHD, 10)

Zubiri skizziert hier gleichsam das Krankheitsbild des heutigen
Intellektuellen. Dieser ist einer ursprünglichen Einheit (das wäre die

Gesundheit) entfremdet, einer dispersen Vielheit ausgeliefert (darin
besteht sein Kranksein). Diese Entfremdung charakterisiert ihn aber
nicht nur als Person, sie zeichnet zutiefst die ganze Situation aus : die

Verwirrung der Wissenschaften ist deren hierarchisch-einheitlichen
Struktur entgegengesetzt, die Orientierungslosigkeit der Wissenschafter

dem möglichen Verwurzeltsein in einer Welt und die Unzufriedenheit

ob der vielen Wahrheiten der möglichen Zufriedenheit aufgrund
des Geborgenseins in der einen Wahrheit. In dieser Diagnose wird
das Thema der Einheit zentral : Einheit der Wissenschaft, der Welt,
der Wahrheit. Woher weiß aber Zubiri um diese Formen der Einheit,
wenn er sie doch in seiner Zeit nicht vorfindet? Ist sie ihm aus einer

Art platonischer Anamnese bekannt? Vermittelt er sie über die
verschiedenen Arten ihrer Absenz in der konkreten Situation, die er
kritisiert?

1.2. Die dualistische Wahrheitsvorstellung
als Grund der Entfremdung

1.2.1. Die Bedingungen der dualistischen Wahrheitsvorstellung

Die Verwirrung in der Wissenschaft, die Desorientierung der
Intellektuellen und ihre Unzufriedenheit sind nach Zubiri keine bloßen

Zufälle; vielmehr ist das intellektuelle Leben diesen Verzerrungen
«konstitutiv ausgesetzt». (NHD, 13) Mit dieser Aussage überschreitet
der spanische Denker die bloß phänomenologische Beschreibung; er
betritt den Bereich des Ontologischen, wenn er feststellt, das intellektuelle

Leben intendiere den Besitz der Wahrheit. Die Wissenschaften
arbeiten seiner Meinung nach mit einem dualistischen Wahrheits-

206



modell: sie streben danach, menschliches Denken mit immer mehr
Dingen in Übereinstimmung zu bringen.

Damit dies möglich werde, müsse mit Hilfe der Methode zuallererst

der Weg zu den Dingen freigelegt werden, denn häufig verdecke
die Gegenwart des einen Dinges die Präsenz des anderen. Dabei
komme der bewußt erarbeiteten Fragestellung, die ihrerseits von der

geschichtlichen Situation des Fragestellers geprägt werde, größte
Bedeutung zu. «In einer konkreten Situation skizziert der Mensch
einen Entwurf, einen Modus, wie er sich den Dingen annähert und
sie befragt ; nur so geben die Dinge jene Antwort, in der sich dann
Wahrheit als die Übereinstimmung mit ihnen ereignet. » (NHD, 16)

1.2.1.1. Positivismus, Pragmatismus und Historismus als verfehlte
Realisationsformen der Bedingungen dualistischer Wahrheit

Nach Zubiri muß das hierarchielose Nebeneinander von Daten,
das die erwähnte Verwirrung der Wissenschaft zur Folge hat, dem
Positivismus angelastet werden. Dieser beschränkt sich bekanntlich
auf das, was er als das Gegebene betrachtet und deutet demzufolge
das Wesen der wissenschaftlichen Wahrheit als Ubereinstimmung
unseres Denkens mit eben diesem Gegebenen. Der Pragmatismus,
dem Effizienz in der Beherrschung der Welt zum zentralen Wert
werde, und für den die Suche nach der Wahrheit biologische
Notwendigkeit im Dienste des Überlebens sei, könne als «natürliche
Verlängerung» (NHD, 17) des Positivismus gelten. Der Historismus
thematisiere die Dynamik der geschichtlichen Situationen und lasse

die Wissenschaft nur von diesen her ihren Sinn bekommen, wobei
keine einzige Epoche dazu legitimiert sei, ihr eigenes Wertsystem
absolut zu setzen.

Wie wir gesehen haben, müssen wir uns, damit sich Wahrheit im
dualistischen Sinne ereignen kann, an die Dinge erst heranmachen,
und zwar müssen wir sie aus einet bestimmten wissenschaftsgeschichtlichen

Situation heraus befragen. Genau diese fragende Annäherung
an die Dinge wurde vom Positivismus, vom Pragmatismus und vom
Historismus einseitig aufgefaßt. «Die Wahrheit ist Ausdruck dessen,

was es in den Dingen gibt ; und wenn diese als rein empirische Daten
verstanden werden, dann gleitet man leicht in Richtung Positivismus

aus. Man erobert die Wahrheit nur mit Hilfe einer Befragung der

Wirklichkeit; faßt man aber diese Fragestellung auf als das notwendige

menschliche Bedürfnis, um die Dinge erfolgreich zu manipulie-

207



ren, dann bewegt man sich gegen den Pragmatismus. Die Wahrheit
steht immer in einer bestimmten Situation; betrachtet man diese als

einen objektiven Zustand des Geistes, dann verfällt man dem
Historismus.» (NHD, 18-19)

1.2.1.2. Positivismus, Pragmatismus und Historismus in ihrem Bezug zum
Unbehagen der Intellektuellen

Wenn auch die drei erwähnten Tendenzen der neueren Philosophie
als ausschließliche Wissenschaftstheorien bereits der Geschichte

angehören, so haben sie nach Zubiri dennoch Spuren hinterlassen, die

unsere heutige Situation mitbestimmen: das Fehlen einer hierarchischen

Struktur in den Wissenschaften resultiert aus dem Positivismus,
die durch einseitigen Technizismus kompensierte Orientierungslosigkeit

steht mit dem Pragmatismus in Zusammenhang und die
Absenz eines radikalen intellektuellen Lebens folgt aus dem Historismus.

Wenn nach dem Positivismus die Aufgabe des Intellektuellen
darin besteht, möglichst viele Tatsachen zu ordnen, wenn der
Pragmatismus in der Wissenschaft eine Technik der Ideen sieht, wenn der
Historismus schließlich die Forschung als Frucht eines bestimmten
Zustandes, nämlich der europäischen Neugierde interpretiert, dann
verfehlen alle drei nach Zubiri das Wesen der Wissenschaft und bringen

höchstens «die drohende Gefahr ihrer Auflösung zum Ausdruck. »

(NHD, 20)

1.3.1. Die Bedeutung eines an der Einheit orientierten Wahrheitsmodells

Welches ist der tiefere Grund dafür, daß die genannten drei

Strömungen modernen Philosophierens in der Frage nach dem Wesen

der Wissenschaft nicht weiter kommen? Sie gehen nach Zubiri von
der falschen Voraussetzung aus, der Mensch sei der Dinge beraubt,
er sei ihnen von allem Anfang an entfremdet und müsse sich erst auf
den Weg machen, um sie zu erobern. Der Spanier möchte aber diese

Supposition hinterfragt wissen und so stellt sich ihm das nicht mehr
von einer Einzelwissenschaft, sondern nur von der Philosophie lösbare

Problem, ob menschliche Intelligenz ihrem Wesen nach den Dingen
fern sei oder nicht. Fest steht für ihn, daß das Denken nicht einfach
mit dem Entgegennehmen von Eindrücken identifiziert werden darf.
Sein Wesen besteht vielmehr darin, daß es das von ihm Bedachte
aufteilt in «das Ding, das ist, und dasjenige, was es (Verf. das Ding) ist».

(NHD, 20) Während die Sinne «Eindrücke haben, versteht das Den-

208



ken, daß sie sind» (NHD, 21) Erst nach diesem Verstehen führt das

Denken auch zur Bildung von Ideen. Wäre nicht die menschliche

Intelligenz «konstitutiv bei den Dingen» (NHD, 21), so gäbe es

überhaupt keine Eindrücke und auch keine Ideen. Das vergessen zu haben,

an der ursprünglichen Einheit des Denkens und der Dinge
vorbeigesehen zu haben, ist nach Zubiri das, wie wir gesehen haben, folgenreiche

Versagen der drei Tendenzen modernen Philosophierens, ein

Versagen, das man als das große Vergessen charakterisieren kann.

Nur, wenn man die genannte Einheit anerkennt, vermag man, das

Wesen der Wissenschaft zu erfassen. Diese ist nach Zubiri ein «immer
tieferes und extensiveres Eindringen in eine Welt von Gegenständen,
in die wir wesentlich immer schon eingelassen sind sie ist die

Entfaltung einer von der Wahrheit besessenen Intelligenz». (NHD,
22) Die Einheit des Denkens und der Dinge allein wird die verschiedenen

unsere intellektuelle Situation so sehr belastenden

Entfremdungserscheinungen aufzuheben vermögen.

1.3.2. Von der Aufgabe eines authentischen intellektuellen Lebens

Es ist daher die dringende Aufgabe des Intellektuellen, die vom
positivistischen, pragmatischen und historistischen Wissenschaftsbetrieb

verdrängte und vergessene Einheit sichtbar zu machen und an
die zerfahrene Situation zurückzuvermitteln. Um diese Situation
aber wirklich zu begreifen, dürfen wir uns nicht nur auf die Gegenwart

konzentrieren, wir müssen vielmehr auch ihre innere geschichtliche

Entwicklung studieren. Zubiri beschreibt die Bewegung des

europäischen Denkens als eine solche progressiver Vereinsamung des

Menschen: dieser verlor im Laufe der Zeit die Welt, Gott und schließlich

sich selber. Dem absolut einsamen Menschen des XX.
Jahrhunderts bleibt bloß noch der «ontologische Ort, an dem die Realität

der Welt, Gottes und seiner eigenen Existenz Platz finden konnte».

(NHD, 31) Die Flucht, sei es in die Vergangenheit, in den Rausch
effizienter Technologie oder in den Aktivismus sowie der Verzicht
auf «letzte und radikale Haltungen» (NHD, 31), seien die großen
Versuchungen des heutigen Menschen.

1.4. Die befreiende Funktion der philosophischen Frage
nach Sein, Welt und Wahrheit

Nur, wenn er sich auf sich selber zurückbeuge und die auf der
Leerstelle seiner Person auftauchenden Fragen nach Sein, Welt und

209



Wahrheit nicht verdränge, werde ihm Rettung zuteil. Nur so komme

er zu einem echten theoretischen Leben, einem solchen nämlich, das

dem Wesen seiner Intelligenz entspreche. Auch, wenn uns die
Reflexion auf uns selber gelinge, - Zubiri weiß, daß dies nur mit Hilfe
einer ungeheuren Anstrengung möglich ist, - werde die erwähnte
Einsamkeit zwar bleiben; allerdings verliere sie ihren absoluten und
radikalen Charakter und komme in einem gewissen Sinne — eben weil
sie die philosophischen Fragen nach Sein, Welt und Wahrheit
hervorbringe - zum Klingen. Sie werde zur «soledad sonora» (NHD,
31). Die Philosophie - jedoch nicht nur sie, sondern auch die in
unserer Zeit so oft verschüttete Anerkennung der religiösen Dimension

- werde zur heilenden Kraft in der so kranken und zerfahrenen

geistigen Situation. Natürlich dürfe die Philosophie im jetzigen
Zusammenhang nicht als etablierte akademische Disziplin verstanden
werden. «Sie ist vielmehr in einem jeden Menschen das, was er durch
persönliche Anstrengung erst machen muß.» (NHD, 27) Zubiri sieht
in ihr einen konkreten, aus langer Tradition schöpfenden und von
einer konkreten Situation her zu vollziehenden Prozeß.

Wenn die Philosophie als ein transzendierendes Wissen sich mit der
Thematik des Seins, der Welt und der Wahrheit beschäftige, dann
müsse sie sich auch den Problemen, die mit der Geschichtlichkeit, mit
der Technik und mit der Komplexität des modernen Lebens

zusammenhängen, zuwenden; es werde jedoch eine besondere Behutsamkeit

nötig sein, damit sie ob dieser Probleme nicht die ihr eigene
Thematik außer Acht lasse. Das Bewußtsein, von den Dingen je
schon getragen zu werden, die Anerkennung der Priorität der Einheit
vor der Vielfalt ermögliche die Überwindung der unsere Situation
sosehr belastenden Entfremdung.

1.5. Bemerkungen zum dialektisch-vermittelnden Vorgehen Zubiris

Zubiris Zeitdiagnose weist eine dialektische Struktur auf. Man
kann sagen, daß er - gleichsam in vertikaler Richtung — von den

Oberflächensymptomen (vgl. seine phänomenologische Beschreibung
der Konfusion, der Desorientierung und der Unzufriedenheit) in
tiefere Zusammenhänge vorstößt. Er bringt nämlich die genannten
Zeitkrankheiten in Zusammenhang mit den geistigen Strömungen des

Positivismus, Pragmatismus, Historismus, deren Voraussetzung - das

dualistische Wahrheitsmodell - er freilegt. Seine Denkbewegung in
der Vertikalen ist ein Weg von der Vielheit zur Einheit, wobei er die

210



Vielheit als solche nicht einfach verurteilt, sondern nur insofern, als

sie nicht mehr auf die Einheit bezogen bleibt.
Wir können aber sein Vorgehen auch in horizontaler Perspektive

betrachten. In diesem Fall beobachten wir in seinem Diskurs folgende
Gegensatzpaare: dem konfusen Nebeneinander einzelner
wissenschaftlicher Disziplinen steht ein innerlich strukturiertes System der
Wissenschaften gegenüber, das weltlose Chaos wird durch eine Welt,
verstanden als systematische Einheit von Entwürfen, kontrastiert, und
der Unzufriedenheit ob des immensen Angebotes von z. T. miteinander

rivalisierenden Wahrheiten wird eine Zufriedenheit gegenübergestellt,

die von der Geborgenheit eines Lebens in Wahrheit getragen
wird. Die absolute steht der sonoren Einsamkeit gegenüber, in der

philosophische Fragen wiederum möglich werden und die den Blick
auf Einheit freigibt, um so zum Ansatz der Überwindung der

Entfremdung zu werden. Der intellektuellen, auf das dualistische
Wahrheitsmodell zurückgehenden Entfremdung tritt eine intellektuelle, im
Modell der Einheit zum Ausdruck kommende Verwurzelung gegenüber,

und die bloß angedeutete existentielle Entfremdung kann durch
die Anerkennung der religiösen Dimension (Religatio) aufgehoben
werden.

Der bei der Diagnose unserer geistigen Situation zum Einsatz
gebrachte Maßstab der Einheit wird nicht einfach direkt in seiner Letztheit

gesetzt, sondern über verschiedene Stufen vermittelt : die erwähnte

Verwirrung in der Wissenschaft wird zunächst (Schritt 1) mit einem

verhältnismäßig einheitlichen Phänomen, dem Positivismus, in
Verbindung gebracht. Erst über die Frage nach der Möglichkeitsbedingung

dieser Geistesströmung stößt dann der Autor auf das
dualistische Modell von Wahrheit (Schritt 2), wobei der Positivismus als

eine verfehlte Realisierung der Voraussetzungen dieses Modells
gezeigt wird (Ergänzung von Schritt 2). Danach wird gezeigt, daß das

dualistische Modell der Wahrheit nur als Folge der ursprünglichen
Einheit von Denken und Sein nicht zur Entfremdung führt (Schritt 3).

Schließlich wird das in den vorausgehenden Gedankengängen Dargestellte

auch noch aus der gesamten Entwicklung des europäischen
Denkens heraus - sie wird als progressive Vereinsamung gedeutet -
verständlich gemacht und vermittelt (Schritt 4).

Es wäre ein Leichtes, zu zeigen, daß auch die andern Krankheitssymptome

unserer Zeit, die Orientierungslosigkeit und die sich daraus

ergebende Unzufriedenheit ähnlich schrittweise vermittelt werden.

211



Dieses Mediatisieren zeigt, daß Zubiri den Maßstab der Einheit nicht
einfach von außen her an die Dinge heranträgt - das wäre dogmatisches

Setzen -, es macht aber auch deutlich, daß der jeweils
nächstfolgende Schritt immer schon, wenn auch in einem dunklen
Vorwissen3 enthalten sein mußte, wobei aber das explizite Wissen und
das Vorwissen gleichsam nahtlos ineinander übergehen. Insofern
Zubiri die Ahnung als Vorwissen ernst nimmt, ist er setzend-positional,
und insofern, als er seine Annahme in einem expliziten Wissen
auszuweisen vermag, ist er bloß relativ positional.

1.6. Der Weg über die ambivalente Vielheit zur Einheit

Wie wir gesehen haben, betrachtet Zubiri seine Zeit kritisch. Er
vermißt in ihr ein echtes intellektuelles Leben, warnt aber doch vor
einem «allzu leichten Pessimismus» und betont, daß die Suche nach
der verlorenen Authenzität des intellektuellen Lebens von unserer
Situation auszugehen habe. Dennoch hebt der spanische Denker
folgenden Sachverhalt zuwenig hervor: Philosophie ist als Zeitkritik
auch Gegenbewegung zu der Zeit, die sie in Frage stellt; sie vermittelt
sich aber gerade deswegen über die kritisierte Zeit und verdankt sich

so indirekt derselben. Vieles an der diagnostizierten Situation ist zwar
entfremdet und damit negativ, aber nicht alles. Die Einheit kann nur
über das Positive in der Vielheit angegangen werden, und das Negative

in ihr zeigt sich als solches nur im Horizont einer im Vorwissen

antizipierten positiven Einheit. Die beiden geistigen Anstrengungen -
auf der einen Seite das Sichten des Positiven in der Vielheit und auf
der anderen das Vorlaufen auf die Einheit hin - gehören zusammen,
was konkreter formuliert nichts anderes heißt als: die Wissenschaft
kann aufdie vorwissenschaftliche Lebenspraxis und aufphilosophische
Reflexion ebenso wenig verzichten wie diese letztere auf Wissenschaft
und Lebenspraxis.

2. Interpretierende Darstellung von Habermas'

«Erkenntnis und Interesse»

In seiner Frankfurter-Antrittsvorlesung legt Habermas ebenfalls,

wenn auch nicht so direkt wie Zubiri, eine Kritik seiner Zeit vor4. Er

3 Vgl. dazu E. Coreth, Metaphysik, Innsbruck 19642, S. 96 ff.
4 Die in der Antrittsvorlesung von Frankfurt vorgetragenen Gedanken hat

212



sieht sich in der Nachfolge von Horkheimer, der sich in seinem Aufsatz

Traditionelle und kritische Theorie5 vom unkritischen Theoriebegriff
der Antike und der Phänomenologie6 distanzierte.

2.1.1. Der Objektivismus des antiken «Theoria-Verständnisses»
und seine ambivalente Wirkung

Zu Unrecht nahm der antike Mensch nach Habermas an, er könne

jenseits sämtlicher Interessen rein theoretisch den Kosmos betrachten,
während es doch dem kritischen Analytiker dieses Theorieverständnisses

nicht entgehen könne, daß durch die scheinbar interesselose

Kosmosbetrachtung bestimmte Faktoren, die früher als Götter
verehrt worden waren, unbemerkt zu Kräften der Seele verinnerlicht
wurden. «Die Philosophie hat sie domestiziert und als verinnerlichte
Dämonen in den Bezirk der Seele gebannt.» (HTW, 153) Die antike
Theoria sei also vom Interesse an Emanzipation geleitet worden. Das

vom Glauben an die mythischen Kräfte befreite Bewußtsein habe
dann auf einer neuen Ebene seinen Halt gefunden : es habe sich an die

Einheitsvorstellung des Kosmos und an diejenige des unwandelbaren
Seins gehalten. Objektivistisch könne es insofern genannt werden, als

ihm der Zusammenhang zwischen der kosmologischen und der onto-
logischen Erkenntnis einerseits und der Befreiung vom Mythos nicht
bewußt geworden sei. Allerdings sei dieses Nicht-Bewußt-werden auch

von Vorteil gewesen, denn «der Schein reiner Theorie schützte vor
dem Rückfall auf eine überwundene Stufe». (HTW, 154)

Die antike Theoria resultiere also zunächst aus einem
Emanzipationsprozeß, sie habe sich dann aber in ihrem Objektivismus verselb-

Habermas 1968 in seinem Buch Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a. M.,
neu aufgenommen und weiterentwickelt, weswegen wir im folgenden auch
auf dieses Werk zurückgreifen werden. Im Vorwort zu diesem wichtigen
Buch heißt es: «Die systematischen Gesichtspunkte, die sie (die Darstellung
von Erkenntnis und Interesse Verf.) leiten, habe ich zuerst in meiner Frankfurter

Antrittsvorlesung exponiert.» (Erkenntnis und Interesse, a.a.O.,
S. 9-10)

6 Er wurde ursprünglich in der Zeitschrift für Sozialforschung, Jahrgang 6,
Heft 2, Paris 1937, S. 245ff. publiziert und später in den Sammelband
Traditionelle und kritische Theorie, Frankfurt a. M. 1970, S. 12-64 aufgenommen.

6 Vgl. dazu E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Phänomenologie, Husserliana, Bd. VI, herausgegeben von
W. Biemel unter der Leitung von H. L. van Breda, Haag 19622, S. 1-17.

213



ständigt und damit auch der Befreiungspraxis entfremdet, wobei diese

Entfremdung nach Habermas insofern ein Negativum ist, als sie eine

Abspaltung beinhaltet, und ein Positivum insofern, als sie die
Menschen vor der Regression auf eine überwundene Stufe bewahre. Seinen

eigenen Ansatz, von dem aus auch er zeitkritisch zu werden vermag,
führt er, transzendental-logische Fragestellung, Soziologie und
Psychoanalyse zum Einsatz bringend, auf die positiven Potenzen des

antiken Theoria-Begriffes zurück, während er die von ihm abgelehnten
zeitgenössischen Strömungen der Wissenschaftstheorie, des Positivismus

und der Phänomenologie mit dem Negativum jenes Begriffes
verbindet.

2.1.2. Zw Kritik an Husserls transzendental-kritischem Objektivismus

Husserl wirft der sich positivistisch verstehenden Wissenschaft vor,
gerade die Fragen auszuschließen, «die für den in unseren unseligen
Zeiten den schicksalsvollsten Umwälzungen preisgegebenen Menschen
die brennenden sind : die Fragen nach Sinn oder Sinnlosigkeit dieses

ganzen menschlichen Daseins»7. Der Positivismus vergesse eben, daß
die objektive Welt der Tatsachen nicht in sich selber ruhe, sondern
transzendental im Bereich des Vorwissenschaftlichen gründe. Er
übergehe die primäre Lebenswelt und das sinnstiftende Subjekt. Wie
aber kann dieses Ungenügen überwunden werden? Nach Husserl nur
dadurch, daß man zur reinen Theorie zurückkehrt, die nur dann,

wenn sie konsequent durchgeführt wird, auch für die Lebenspraxis
relevant werden kann. Eine unsaubere Trennung von Erkenntnis und
Interesse führt nach Husserl zum verheerenden Unterbruch einer

lebendigen Verbindung zwischen Theorie und Lebenspraxis. Nur
eine von sämtlichen Lebensinteressen gereinigte Theorie vermöge
unserer Zeit das Element «handlungsorientierende Bildung» (HTW,
151) zurückzugeben, eine neue Praxis, ja sogar ein neues Menschentum

zu begründen.
Nach Habermas ist zwar die Beschwörung der therapeutischen

Kraft phänomenologischer Analysen von Seiten Husserls verständlich,
aber im Rahmen der Phänomenologie nicht begründbar. Husserl sei

der Illusion verfallen, die Phänomenologie selber stehe, da sie die

Verbindung der Wissenschaft mit den Lebensinteressen durchschaut

7 Husserliana, Bd. VI, S. 4.

214



habe, jenseits dieser Interessen. Die antike Theorie sei tatsächlich als

naiv-realistische und mimetische Betrachtung des Kosmos in den

praktischen Lebensvollzug übergegangen; dieser Übergang in die
Praxis aber könne heute von der Theorie deswegen nicht mehr
erwartet werden, weil die Erkenntnis des Kosmologischen nicht mehr
realistisch begriffen werde, sondern in einem transzendental-logischen
Sinn. Zudem habe Husserl in seinem Rückgriff auf die antike Theoria

deren emanzipatorische Genese übersehen. Die Verwurzelung der
Wissenschaft in der Lebenswelt betont zu haben, sei eine anerkennenswerte

Leistung Husserls, den Theoria-Begriff der Griechen
unvermittelt in unsere Zeit übertragen und den inneren Zusammenhang
von Erkenntnis und Interesse nicht genügend beachtet zu haben, sei

jedoch ein folgenschwerer Fehler innerhalb der phänomenologischen
Theorie-Reflexion.

2.1.3. Zur Kritik am unkritischen Objektivismus der positivistischen
Wissenschaftstheorie

Im Vergleich zu den Überlegungen der Phänomenologie fehlte
denjenigen des Positivismus die transzendentallogische Perspektive.
Habermas sieht einen solchen naiven Denkduktus in einem direkten
Zusammenhang mit den Anfängen des Philosophierens überhaupt:
man habe schon damals die theoretische, interessenfreie Einstellung
betont und versucht, das Weltall in «seiner gesetzmäßigen Ordnung
so (zu Verf.) beschreiben, wie es ist.» (HTW, 148) Nicht nur die

empirisch-analytischen Wissenschaften seien dieser Naivität verfallen,
sondern auch die historisch-hermeneutischen. Der Historismus sei

durch seine Hypostasierung tradierter Sinngehalte zum Positivismus
der Geisteswissenschaften geworden. Beide Wissenschaftstypen seien

dem Objektivismus verfallen. Aber auch die Sozialwissenschaften
hätten aufgrund ihrer These von der Werturteilsfreiheit für eine rein
theoretische Haltung optiert und so den Zusammenhang von Erkenntnis

und Interesse mißachtet. Ihre Unterscheidungen supponierten
letztlich die Gegenüberstellung von Sein und Sollen, die nur auf dem
Boden des «emphatischen Begriffnes Verf.) des Seienden, auf das

einst Theorie ausschließlich gerichtet war» (HTW, 150) ermöglicht
worden sei.

Auch der Pragmatismus sei auf das antike, den Zusammenhang
zwischen Theorie und Praxis verschleiernde Theorieideal zurück-

215



gegangen und habe diesen Rekurs damit gerechtfertigt, daß in der
klassischen Philosophie das Methodische der theoretischen Einstellung

sowie die vom Erkennenden unabhängigen Strukturen der Welt
betont worden seien. Die Phänomenologie, der Positivismus und der

Pragmatismus beriefen sich zu unrecht auf den klassischen Theoria-

Begriff. In diesem Rekurs verfalle allerdings die Phänomenologie
einer noch größeren Inkonsequenz, weil sie aufgrund ihrer
transzendentallogischen Fragestellung noch weniger berechtigt sei, sich auf
das Niveau des klassischen Theoria-Verständnisses zu stellen als die
beiden andern Schulen (Pragmatismus und Positivismus), die immerhin

die norminalistische Kritik am klassischen Begriff des Seienden

in ihre Reflexion aufgenommen hätten.

2.2. Habermas und sein Versuch,
den Objektivismus zu überwinden

Man kann im Anschluß an Hegels komplexes Verständnis8 von
Aufhebung das Verhältnis Habermas" zum antiken Theoria-Begriff
zu verstehen suchen. Nach Habermas bleibt die «Philosophie ihrer
großen Tradition treu, indem sie ihr entsagt.» (HTW, 167) Für ihn
wird der Theoria-Begriff der Griechen zum Anlaß (aufheben im
Sinne von conservare), die von diesem selbst verdrängte Einsicht in
den Zusammenhang von Erkenntnis und Interesse der Vergessenheit
zu entreißen. Mit Hilfe soziologischer und psychoanalytischer
Kategorien gelingt es ihm, den Verdrängungsmechanismus zu
durchschauen, der bereits in der Antike zu einem objektivistischen Theoria-

Verständnis geführt hat, um selber diesem Objektivismus zu
entgehen (aufheben im Sinne von negare).

Innerhalb des Gedankenganges von Habermas wird die Einheit
von Erkenntnis und Interesse zum Maßstab für die Kritik an der

positivistischen Wissenschaftstheorie und, da letztere die heutige
intellektuelle Situation wesentlich bestimmt, auch an dieser Situation
selbst. Die Einheit von Erkenntnis und Interesse wird aber wie bei

Zubiri nicht einfach dogmatisch gesetzt, sondern thematisch und
historisch vermittelt.

8 Vgl. dazu bei H. Glockner, Hegel-Lexikon, Stuttgart 1957 (2. verbesserte

Auflage) den Begriff «aufheben» (S. 150). Das Hegel-Lexikon figuriert
als Band 23 und 24 der von H. Glockner herausgegebenen Werke Hegels.

216



2.3. Habermas und sein Vorschlag einer kritischen
Wissenschaftstheorie

Aufgabe einer nicht-positivistischen Wissenschaftstheorie — sie kann
als kritische bezeichnet werden - ist der Nachweis der verschiedenen
Arten von Interessen, welche die einzelnen Wissenschaftsgruppen
ermöglichen. So steht hinter den erfahrungswissenschaftlichen Theorien

ein technisches Interesse; sie wollen erfolgskontrolliertes Handeln
sicherstellen und erweitern. Das ist ihr «Erkenntnisinteresse an der
technischen Verfügung über vergegenständlichte Prozesse». (HTW,
157) Die historisch-hermeneutischen Wissenschaften werden von
einem praktischen Interesse geleitet, insofern nämlich, als sie sich um
die «Erhaltung und Erweiterung der Intersubjektivität möglicher
handlungsorientierter Verständigung» (HTW, 158) bemühen. Den

Handlungswissenschaften, Ökonomie, Soziologie und Politik, geht
es um die Befreiung des Subjekts von den hypostasierten Gewalten,
ihr Interesse hat also emanzipatorischen Charakter.

2.4. Die fundamentalen Interessen als Ermöglichung
von Erkenntnis überhaupt

Nicht nur auf der Ebene wissenschaftlicher Forschungsprozesse,
sondern auch auf dem Niveau vorwissenschäftlicher Erkenntnis
erweist sich die Trennung von Erkenntnis und Interesse als inadäquat,
wie die Psychoanalyse für den individuellen, die Ideologiekritik und
die Wissenssoziologie für den kollektiven Bereich gezeigt haben. Leider

aber sind diese drei soeben erwähnten Disziplinen bei der

Erforschung partikulärer, erkenntnishemmender Interessen stehengeblieben,

ohne zu den fundamentalen Interessen technischer, praktischer

und emanzipatorischer Natur vorzustoßen, welche als

Möglichkeitsbedingungen von Realitätserkenntnis überhaupt angesehen werden

können. So kam es denn nach Habermas auch dazu, daß sie die
tiefsten Beweggründe ihres eigenen Tuns nicht mehr gesehen haben,
und so dem objektivistischen Schein verfielen. Nicht eine Synthesis
der Erkenntnis bringt nämlich Subjekt und Objekt zusammen,
sondern die fundamentalen Interessen des Menschen.

Um Wirklichkeit abbilden und beschreiben zu können, muß der
Mensch von ganz bestimmten Standarts ausgehen. Diese müssen

ausgewählt werden und haben der metalogischen Notwendigkeit von
Interessen zu entsprechen. Diese letzteren kann man nicht einfach

217



festlegen und abbilden, man muß sie treffen, sich, will man sich nicht
in ihr bloßes Abbild entfremden, mit ihnen identifizieren.

2.5. Totale Vernunft als Ort der Einheit
von Erkenntnis und Interesse

Die Verbindung von Subjekt und Objekt über die Interessen kann
durch Selbstreflexion zwar eingeholt, nicht aber aufgehoben werden.

Subjekt dieser Reflexion ist die totale Vernunft, die im Sinne des

deutschen Idealismus nicht nur Bewußtsein umfaßt, sondern «Wille zum
Bewußtsein» (HTW, 163). Nach der griechischen, der positivistischen
und der phänomenologischen Verengung des Erkenntnisbegriffes
thematisiert die Selbstreflexion erstmals den grundlegenden
Zusammenhang zwischen Erkenntnis und Interesse an Befreiung. Dabei
kann der Maßstab der Selbstreflexion, nämlich das Interesse an

Mündigkeit apriori (HTW, 163) eingesehen werden. « Mündigkeit ist
die einzige Idee, deren wir im Sinne der philosophischen Tradition
mächtig sind.» (HTW, 163)

Man kann im Zusammenhang mit dem hier dargelegten Begriff
der Selbstreflexion eine nur schwer durchschaubare Verknotung von
Einheitsvorstellungen feststellen: einerseits verknüpft das Interesse

Subjekt und Objekt; wir haben also eine Einheit, wenn auch nicht
eine ursprüngliche, da von Verknüpfung die Rede ist, anderseits
vollzieht sich in der Selbstreflexion eine Deckung von Erkenntnis und
Interesse an Mündigkeit. Wenn also Erkenntnis und Interesse an

Mündigkeit eins sind und das Interesse Subjekt und Objekt immer
schon verknüpft, dann kann man auch sagen, daß die totale Vernunft
(Wille und Bewußtsein), das ganzheitliche Subjekt, je schon eine Einheit

mit dem Objekt bildet.
Von dieser Einheit wird in dem hier beigezogenen Text allerdings

nichts Ausführlicheres gesagt, genausowenig wie Zubiri in seiner

Abschiedsvorlesung über die «Einheit zwischen dem Denken und den

Dingen» (NHD, 22) nähere Aussagen macht.

3. Vergleichende Bemerkungen zu Zubiri und Habermas

3.1. Die relative Positionalität ihrer nicht mehr weiter

zu vermittelnden Standpunkte

Beide Autoren stellen nach vorsichtiger Vermittlung eine letzte

Einheit fest, Zubiri zwischen dem Denken und den Dingen und

218



Habermas zwischen der Erkenntnis und dem Interesse an Mündigkeit,

respektive zwischen Subjekt und Objekt. Für beide ist die von
ihnen festgestellte Einheit von zentraler Bedeutung, denn sie bildet
den Maßstab ihrer Zeitkritik. Dem Konstatieren dieses Maßstabes
kann ein positionaler Einschlag nicht abgesprochen werden, und man
wird an Erich Rothackers Gedanken zur Fruchtbarkeit dogmatischer
Denkformen erinnert9, denn tatsächlich wird ja bei den zwei
Philosophen ein dogmatisches Moment (ihre Feststellung einer letzten
Einheit) in ihren zeitkritischen Analysen fruchtbar.

Sind aber die soeben angeführten Einheitsvorstellungen nicht zu
abstrakt, als daß sie als Kriterien bei der Beurteilung einer konkreten
Zeit wirksam werden könnten? Diese Frage muß nur dann nicht
verneint werden, wenn der abstrakt-formale Maßstab der Kritik
tatsächlich mit dem konkreten Bereich des zu Kritisierenden verbunden
werden kann. In diesem Fall muß ein Ansatz als umso wertvoller
beurteilt werden, je mehr einzelne Phänomene von ihm her begriffen
werden können. Wenn er, wie das bei Zubiri und Habermas der Fall
ist, einen positionalen Einschlag hat, dann wird das Maß an
Dogmatismus umso größer, je mehr einzelne Phänomene im Lichte dieses

Ansatzes gesehen werden. Die Überlegungen von Zubiri, die sich auf
den intellektuellen Aspekt seiner Zeit beschränken, weisen daher einen

geringeren Positionalitätsindex auf als diejenigen von Habermas, der

von seinem Ansatz her nicht nur den intellektuellen, sondern auch
den politischen Aspekt seiner Zeit zu kritisieren versucht.

3.2. Die philosophische Kritik einer einzelnen Epoche
steht im Horizont einer Diagnose der gesamten Denkgeschichte

Philosophische Reflexion ist allermeist ein kritischer Dialog mit der

Philosophiegeschichte, und so wird sie, auch im Falle philosophischer
Zeitkritik, zur kritischen Auseinandersetzung mit der Vergangenheit.
Daß dem so ist, haben die Referate beider hier herangezogener Autoren

deutlich gezeigt, denken wir etwa an ihre Kritik der antiken

9 Vgl. E. Rothacker, Die dogmatische Denkform in den Geisteswissenschaften

und das Problem des Historismus, in: Abhandlungen der geistes-
und sozialwissenschaftlichen Klasse, Akademie der Wissenschaften und der
Literatur, Mainz 1954, Nr. 6, S. 243 ff. Zu beachten sind insbesondere die
Ausführungen S. 259ff. zum Thema «Die Unentbehrlichkeit des dogmatischen

Denkens».

219
15 Studia Philosophica XXXVI



Philosophie und wichtiger Denkströmungen der neueren und neuesten

Zeit. Kritik an der Gegenwart muß notwendigerweise zur Kritik
jener Tendenzen aus der Vergangenheit führen, auf die das an der

Gegenwart zu Verwerfende zurückgeführt wird.

3.3. Von der Legitimation des zeitkritischen Anspruches
der Philosophie

Oben wurde bereits darauf hingewiesen, daß der Rekurs auf eine

letzte Einheit zum Maßstab und damit auch zur Legitimierung der
zeitkritischen Bemerkungen von Zubiri und Habermas geworden ist,
wobei dieser Rekurs von beiden Autoren über verschiedene Stufen

von Vielheiten vermittelt wurde. Beide setzen mit dieser Vermittlung
bei der eigenen Situation an, die sie zwar kritisieren, aber dennoch

zum Ausgangspunkt ihrer Kritik machen und somit gar nicht total
verneinen. Obwohl Zubiris Verhältnis zur eigenen Zeit als positiver
und ungetrübter bezeichnet werden kann als jenes von Habermas,
darf man doch für beide feststellen, daß für sie die gründliche Kenntnis

der eigenen Zeit unabdingbare Voraussetzung für ihre
zeitdiagnostischen Überlegungen wird. Heute, so heißt es bei Habermas,
habe jegliche Diskussion über Bedingungen möglicher Erkenntnis
«an dem von der analytischen Wissenschaftstheorie erarbeiteten
Stand anzuknüpfen»10. Zubiri betont, daß es die allererste Aufgabe
des Intellektuellen sei, «seine eigene Situation» (NHD, 11) als

faktische Realität anzunehmen und sich mit den von ihr gestellten
Problemen auseinanderzusetzen.

3.4. Gemeinsames und Verschiedenes bei Zubiri und Habermas

Trotz den bis anhin in den Vordergrund gestellten Gemeinsamkeiten

beider Autoren — sie stoßen über verschiedene von der
europäischen Denkgeschichte offerierte Ansätze zur Idee der letzten Einheit

vor, die bei beiden allerdings inhaltlich verschieden gedeutet
wird, und kritisieren dieselben für die philosophische Situation unseres

Jahrhunderts bedeutsamen Strömungen des Positivismus, des

Historismus, des Pragmatismus - gibt es verschiedene Unterschiede
zwischen ihnen. Was das Inhaltliche der letzten Einheit betrifft, so

interpretiert sie Zubiri als Einheit von Denken und Sein, weswegen
er «vom konstitutiven Eingelassen-Sein der Intelligenz in die Dinge»

10 Vgl. Erkenntnis und Interesse, a.a.O. S. 13.

220



spricht (NHD, 21). Bei Habermas ist es das Interesse an Mündigkeit,
welches die Verknüpfung von Subjekt und Objekt (offenbar schon

vor der Aktualisierung der Erkenntnis) garantiert (HTW, 163).
Neben dem Gedanken der Einheit wird bei den hier beigezogenen

Denkern das Thema der Selbstreflexion relevant. Zubiri spricht vom
«Eintreten des Menschen in sich selber» (NHD, 25), von einem

«Sich-auf-sich-selber-Zurückbeugen» (NHD, 31), und Habermas
verweist im Anschluß auf den deutschen Idealismus auf die Erkenntnis

und Interesse an Mündigkeit in sich vereinigende «Kraft der
Selbstreflexion » (HTW, 164).

Die Momente Einheit und Selbstreflexion werden allerdings in beiden
Fällen verschieden aufgefaßt: Habermas unterscheidet die Einheit
von Subjekt und Objekt von der Einheit von Erkenntnis und Interesse,

wobei es sich bei dieser Differenzierung nicht eigentlich um zwei
verschiedene Typen von Einheit handelt, sondern vielmehr um eine

Nuancierung der Einheitsvorstellung. Diese charakterisiert sich

eindeutig durch den Primat des Subjektes, welches die Einheit durch das

in ihm immer schon vorhandene Interesse überhaupt erst konstituiert.

Zubiri hingegen deutet die Einheit als eine solche zwischen dem
Denken und den Dingen, wobei er aber den Dingen, welche die
menschliche Intelligenz je schon tragen, den Primat zuschreibt. Die
Funktion der Selbstreflexion ist bei ihm nicht die Stiftung von
Einheit, sondern nur die Aufdeckung der ursprünglichen Einheit
zwischen dem Denken und den Dingen, die in der verworrenen intellektuellen

Situation von heute aus dem Blickfeld geraten ist.

Formal-methodisch gleichen sich beide Entwürfe in ihrem
vermittelnd-dialektischen Regreß auf Einheit mit Hilfe des anstrengenden

Prozesses der Selbstreflexion. Inhaltlich gehen sie von einer
vorläufigen Bejahung des Positiven der zu kritisierenden Situation aus

und distanzieren sich vom Negativum derselben. Die Wurzel des

Übels lokalisieren sie in einem verfehlten, dualistischen Wahrheitsbegriff.

Zubiri stellt die Kritik an der dualistischen Wahrheitsauffassung

ins Zentrum seiner Ausführungen, während Habermas die

Kritik an diesem Modell in der hier behandelten Vorlesung nicht
thematisiert, wohl aber in seinem Buch Erkenntnis und Interesse, dem
die Gedanken der Frankfurter-Antrittsvorlesung zugrundeliegen. Er
wirft im genannten Werk dem Positivismus vor, die synthetische
Leistung des Subjektes vergessen zu haben und so in eine vor-kantisch-
naive Stufe zurückgefallen zu sein, einer Stufe, der die «Abbildtheorie

221



der Wahrheit» entspreche, «derzufolge die umkehrbar eindeutige
Zuordnung von Aussagen und Sachverhalten als Isomorphic aufgefaßt

werden muß»11.

Die Entwürfe der beiden Autoren sind in erstaunlich vielen Punkten

identisch, sie divergieren lediglich bezüglich jener Aussagen, die

positional-metaphysischen Charakter haben. Zubiri supponiert, auf
eine vereinfachende Formel gebracht, den Primat der Dinge, Habermas

denjenigen des Subjektes. So nähert sich also der erste, auch wenn
er sich durch die Annahme einer primären Einheit zwischen dem
Denken und den Dingen um eine Uberwindung der Alternative
Realismus-Idealismus bemüht, dem realistischen Weltinterpretationsmodell

mehr als der zweite, dessen Ansatz in den Bereich des Idealismus

gehört.

3.5. Von der Bedeutung kritikermöglichender Orientierungspunkte

Da es uns im Vergleich zwischen Zubiri und Habermas vor allem

um die Herausarbeitung der Möglichkeitsbedingungen von
philosophischer Zeitkritik überhaupt geht, wollen wir die Erörterung über
die inhaltlichen Differenzen der beiden abbrechen, um uns auf die

Bedeutung des die Kritik bestimmenden festen Orientierungspunktes
zu konzentrieren. Dieser wird, wie wir angedeutet haben, nur dann
als Kritik ermöglichender Maßstab wirksam, wenn er nicht
unvermittelt an die zu diagnostizierende Zeit herangetragen, sondern auf
der einen Seite in sie hinein und auf der andern aus ihr heraus
vermittelt wird. Die Gefahr einer unfruchtbaren, dogmatischen Kritik
ist dann gegeben, wenn das Kriterium mit der zu kritisierenden Größe
nicht genügend eng verbunden ist, oder wenn das Kriterium allzu
konkret gefasst wird. Im ersten Fall wird der als Kriterium fungierende
Orientierungspunkt zur Utopie, die einer Botschaft zu vergleichen
ist, deren Inhalt von ihrem Adressaten nicht verstanden werden kann.
Im zweiten Fall wird ein ganz bestimmter Teilbereich - etwa ein
bestimmtes Gesetz oder eine bestimmte Wirtschaftsordnung - mit dem
Ganzen verwechselt und wir haben es mit einer reaktionären, latente

Möglichkeiten des Neuen übersehenden Kritik zu tun.
Daß die beiden hier beigezogenen Zeitdiagnosen gerade wegen

ihrer profunden Zeitkenntnis und wegen ihres vorsichtig-vermittelnden

Vorgehens weder utopisch noch reaktionär ausgefallen sind,
dürfte das bisher Dargelegte genügend deutlich gezeigt haben. Ob-

11 Ebd. S. 90/91.

222



wohl es ihnen gelungen ist, viele Phänomene der von ihnen kritisierten

Zeit ins Gericht zu nehmen, kann man ihre Kritik keineswegs
konkretistisch heißen, sie bleibt lediglich richtungweisend.

3.6. Die Funktion spezifisch philosophischer Zeitkritik

Wird aber eine solche Kritik nicht doch allzu unverbindlich, ist sie

für den Praktiker überhaupt relevant, wird sie nicht zum bloßen
Gedankenspiel? Die Art der Antwort auf diese Fragen hängt damit
zusammen, welche Funktion man der Philosophie und damit auch
philosophischer Zeitkritik zuschreibt. Zeitkritik von der Art, wie sie hier

dargestellt wurde, wäre nur dann für Politiker, Wissenschafter,
Erzieher etc. bloße Gedankenspielerei, wenn sie die für sie so bedeutsame

Orientierung an der Einheit nicht durch konkrete Überlegungen
aus dem Bereich geschichtlicher Vielheit ergänzte. Sie würde aber

zur bloßen Addition einzelner Kritikmotive, wenn sie sich nicht der
Mühe unterzöge, die einzelnen an der Vielheit inspirierten kritischen
Einwände auf eine höhere Einheit hin zu vermitteln, eine Einheit, die
mehr ist als die Summe einzelner Themen, eine Einheit mit eigener
Gestalt und neuer Struktur.

Eine solche Einheit aber wird in ihrer inhaltlichen Bestimmung nur
optativ erreicht und hat totalen Charakter. Das Positional-Optative
spielt bei ihrer Findung deswegen eine Rolle, weil es dem Menschen
bisher nicht gelungen ist, Totalität auf dem induktiv-vermittelnden
Wege einzuholen und es ist deswegen berechtigt, weil dem Menschen
ohne Ausrichtung auf Totalität Orientierungslosigkeit drohen würde.
Claus von Bormann hat daher recht, wenn er schreibt: «Der Weg der

Kritik (wird Verf.) uns weiterführen: immer größere Einheiten des

Denkens setzen sich einander entgegen, von subjektiven Gefühlen
über verbreitete Überzeugungen bis hin zu wissenschaftlich plausiblen
Meinungen und streiten miteinander um ihr Recht und bestehen auf
Evidenz. Wie wir in diesem Prozeß immer wieder Übereinstimmung
im einzelnen finden, so ist es unausweichbar, im ganzen Wahrheit
anzunehmen, die allen einzelnen kritischen Schritten zugrunde liegt
und sie trägt12.» Über die als feste Orientierungspunkte fungierenden
letzten Einsichten kann nicht mehr wissenschaftlich verhandelt wer-

12 Vgl. dazu Bormanns Aufsatz Kritik in: Handbuch philosophischer
Grundbegriffe, herausgegeben von H. Krings u. a., München 1973, Bd. II,
S. 821.

223



den, man kann sie höchstens daraufhin testen, ob sie sich in eine

konkrete Situation hinein fruchtbar, d. h. in unserem Falle echte

Kritik bringend, vermitteln lassen. Dazu scheint uns sowohl der
realistische Orientierungspunkt von Zubiri wie auch der idealistisch

ausgerichtete von Habermas fähig zu sein. Der beste Beweis dafür ist
der von beiden Denkern trotz verschiedenartiger letzter Standpunkte
gefundene Konsens in wichtigen konkreten Punkten ihrer Zeitkritik.

Die beiden Autoren gleichen zwei Therapeuten, die von verschiedenen

psych o-analytischen Modellen her einem Kranken ungefähr
dieselbe Diagnose stellen. Die Tatsache der Theorienpluralität darf
aber nicht als Beweis für die Nutzlosigkeit von Theorie überhaupt
gewertet werden, denn ohne eine bestimmte Theorie wäre eine
differenziertere Diagnose völlig unmöglich.

Der Entscheid, welches der beiden dargestellten Modelle besser

ist, fällt nicht leicht. Der Habermas'schc idealistisch orientierte
Entwurf ist insofern wirkungsvoller, als er auch bestimmte Humanwissenschaften

in seine Kritik einbezieht, die bei Zubiri nicht zur Sprache
kommen, wie die Ideologiekritik, die Wissenssoziologie, die Psychoanalyse

etc. Er ist aber insofern mangelhaft, als er die religiöse Dimension

des Menschen nicht - wenigstens nicht explizit — reflektiert.
Zubiri thematisiert aber diese Perspektive des Menschseins ausdrücklich,

weswegen sein realistisches Modell in dieser Hinsicht wertvoller
ist. Beide Ansätze haben also ihre starken und ihre schwachen Seiten ;

so ist es sicherlich eine folgenschwere Unterlassung - gerade in einer

kleingewordenen und durch Aggression bedrohten Welt - die
Thematik der Humanwissenschaften auszusparen, es ist aber ein ebenso

schwerwiegender Mangel - gerade in einer Zeit technologischer
Hybris -, das menschliche Verwiesensein auf ein Absolutes zu
verschweigen.

3.7. Die Möglichkeit eines zeitkritisch
engagierten relativen Skeptizismus

Es geht uns aber hier nicht darum, Vor- und Nachteile für die eine

oder andere Position gegeneinander auszuspielen, sondern um die

Feststellung der Tatsache, daß ein in der Option wirksam gewordener
Orientierungspunkt Akzente setzt, d. h., daß er in selektiver Funktion
dazu verhilft, bestimmte Wirklichkeiten besser als andere zu erklären,
einzuordnen oder überhaupt bloß wahrzunehmen.

224



Wir müssen uns tatsächlich fragen, ob der Verzicht auf eine letzte

metaphysische Perspektive nicht zu einer reicheren, differenzierteren,
wenn auch nicht kohärenten Welterklärung befähigen würde als die
Konzentration auf einen einzigen Ansatz. Die metaphysischen, immer
auch Positionalität aufweisenden Grundsätze wären beim genannten
Verzicht so etwas wie Welterklärungsarbeitshypothesen. Jener Ansatz
würde sich vor seinen Konkurrenten durchzusetzen vermögen, der
besonders beunruhigende und damit auch aktuelle Ausschnitte unserer
Welt und unserer Situation adäquater zu erklären vermöchte, und

zwar nicht nur in ihrem positivistischen Schein, sondern auch in
ihren verdrängten und brachliegenden Möglichkeiten. Der Verzicht
auf eine letzte Einheit der Perspektive und zugleich der Mut, trotz
dieses Verzichtes die eigene Zeit engagiert zu reflektieren, sind sinnvolle

Anforderungen an den heutigen Intellektuellen.
Wer sich nicht damit zufrieden gibt, von seiner Zeit bloß gelebt zu

werden, sondern den Anspruch erhebt, — wenn auch in bescheidenem

Rahmen - ihr als Subjekt gestaltend etwas mitzuteilen, der wird auf
philosophische Zeitdiagnostik mit bewußt nur optionalem Anspruch
nicht verzichten können. Zu diesem Zweck wird er die eigene Zeit
gründlich kennenlernen müssen, um aus ihr heraus, sie auf ihre

Möglichkeitsbedingungen hinterfragend, sie auf ihre Verdrängungen
abhorchend, einen optionalen Orientierungspunkt zu vermitteln, der

ihr aber, nachdem er in kritischer Rückbewegung mit ihr über
einzelne Vermittlungsschritte wiederum verbunden worden ist, zu einem
orientierenden Licht werden kann, wenn auch der Denkende als ein
sich Orientierender weiß und sich darüber gar freuen kann, daß es

noch andere Sterne am Himmel gibt, die das Dunkel, in dem er nach

Klarheit sucht, erhellen. Als solche Sterne dürfen wir die Entwürfe

von Zubiri und Habermas werten, die, obwohl sie zu verschiedenen

Konstellationen gehören, einen Beitrag zu einer orientierenden
Erhellung unserer Zeit liefern können.

225


	Anmerkungen zum zeitdiagnostischen Anspruch der Philosophie : ein Vergleich zwischen Xavier Zubiri und Jürgen Habermas

