Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: La question de la réalité dans la phénoménologie de Husserl
Autor: Senn, Silvio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La question de la réalité dans la phénoménologie
de Husserl

par Stlvio Senn

«lch habe mein Leben lang die
Realildi gesucht.»
Husserl zu Plessner

On connait le sort de la phénoménologie husserlienne. D’abord
féconde pour plus d’une génération de philosophes, elle est considérée
aujourd’hui, a part quelques adeptes spécialistes, comme un «chien
mort»!, ou pas considérée du tout parce qu’on n’en fait simplement
plus. Elle parait donc dépassée, et sa seule renaissance académique
pourrait étre une redécouverte de certaines de ses parties par la
philosophie dite analytique, comme la phénoménologie du logique et
de la signification ou méme de l'idéalisation, renaissance peu sou-
haitable cependant parce qu’une philosophie ne peut guére répondre
a des problémes qu’elle considere comme faux problemes.

Par contre, je voudrais introduire ici? a la thése que la phénoméno-
logie, et bien d’acception stricte, c’est-a-dire celle de Husserl, reste
la seule issue pour la philosophie occidentale — je dis bien la philoso-
phie, non la pensée tout court —, compte tenu de I’histoire contempo-
raine du monde et de I’humanité. Loin d’étre intempestive, «unzeit-
gemaiss», elle est bien selon la mesure de ce temps et peut-étre la
mesure de ce temps. Il s’agira donc, sous cette prétention assez énorme,
de la nécessité de la phénoménologie. On me demandera, méme par rap-
port a Husserl: de quelle phénoménologie? ou, avec la fameuse phrase
de Merleau-Ponty?: «qu’est-ce que la phénoménologie?», qu’en-
tendez-vous sous ce nom?

1 Lessing critiquait par ce mot l'attitude de son temps envers Spinoza,
comme le rapporte Jacobi (WW., Bd. IV, 1. Abt. S. 68), cité a son tour par
Hegel, Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, Vorrede zur
zweiten Ausgabe (1827).

? Le texte présent est celui d’un exposé devant Le Groupe vaudois de la
Société Romande de Philosophie en avril 1976 a Lausanne.

3 Phénoménologie de la Perception, avant-propos, p. 1.

159



Au lieu de répondre a cette question, par une évasion plutoét qu’une
réponse, et qui serait quasi-transcendentale mais trés classique, a
savoir: «la phénoménologie dans laquelle il ne manque aucun élé-
ment nécessaire », je voudrais anticiper la réponse a la question de la
nécessité de la phénoménologie en disant qu’elle est nécessaire parce
qu’elle pose correctement la question de la réalité. Correctement,
cela signifie: elle seule peut poser cette question, et c’est pourquoi elle
est nécessaire. Ou encore, elle est nécessaire parce qu’elle n’est rien
d’autre que la position radicale de cette question.

On trouvera cela un peu fort. En effet; et il s’agira donc d’en élu-
cider le sens. Mais, cela admis, ou méme prouvé, restera la question:
la phénoménologie est-clle suffisante dans sa position de la question
de la réalité? Cela revient a se demander s’il n’y a pas d’autres pos-
sibilités de poser la question de la réalité (et la, je pense a ’art ou a
la psychanalyse), et en conséquence, s’il est suffisant de poser la ques-
tion de la réalité, a savoir si ce qui est réel ne demande pas moins
qu’on l'interroge mais plutét qu’on s’y meuve, et d’une fagon plus ou
moins humaine, donc que ce qui importe serait une praxis humaine.*
Je ne prétends pas qu’il y ait une solution directe a ce probléeme de
suffisance. Le phénomeéne de suffisance est des plus obscurs et on n’a
guere essayé de D’éclaircir. Peut-étre pourra-t-on entrevoir par la
suite en quel sens une réponse modérément affirmative peut étre
donnée en ce qui concerne la phénoménologie. Par contre, si on
demande s’il est nécessaire de poser la question de la réalité, la ré-
ponse est apodictique: il est impossible d’éviter la question de la
réalité. Pourquoi? Parce qu’il ne s’agit pas la d’une question de
«théorie» au sens courant (qui dans ce cas certainement ne sait pas
ce qu’il dit), donc d’une question que ’on peut poser ou que 1’on peut

4 Mais toute praxis, et en conséquence toute politique et toute pensée poli-
tique, s’enforcera toujours dans des contradictions inextricables aussi long-
temps qu’on n’aura pas reconnu que les «questions pratiques» elles aussi
commencent par étre des questions de savoir: de savoir quoi faire et comment
faire, et que donc ’opposition traditionnelle entre savoir et faire, entre théorie
et praxis n’est qu’artificielle et fictive dés qu’on prend au sérieux le phénomeéne
du savoir avec lequel il faut commencer nécessairement. Mais par contre,
ceci ne signifie nullement une réduction du pratique au théorique, et la
question du savoir doit elle-méme étre posée de fagon non-théorique. Comme
on verra, ceci veut dire que la phénoménologie n’est pas une théorie et que
la question du savoir elle-méme n’est pas une question de savoir. C’est pour-
quoi une autre s’impose.

160



ne pas poser. En d’autres mots, on n’est pas libre de la poser parce
qu’elle est comme telle ’expression d’une expérience existentielle,
et bien d’une expérience négative, d’une expérience de manque, et,
de ce fait méme, une question qui se pose a tout le monde. Ce n’est
donc pas une question de philosophie, mais une question de non-
philosophie, une question pour tout le monde. Elle apparait comme
telle sous la phrase banale qui s’adresse d’abord a nous-mémes: «Je
me demande...», «je me demande ce que c’est». On se demande.

Qu’est-ce qui se passe lorsque nous sommes dans cette situation?
Nous ne savons plus trés bien, nous ne savons plus tres bien a quoi nous
avons a faire. Et c’est cela, la question de la réalité. Tout a coup, le
savoir qui, autrement, comme un horizon tacite «accompagne tous
nos actes», pour varier Kant, devient probleme: par son absence. Il
y a un savoir qui manque. Le manque, alors, est un savoir-qui-
manque. Ce savoir dont nous aurions besoin est le savoir de quoi il
s’agit en cela qui nous préoccupe a ce moment, comme si ce & quoi
nous avons a faire nous refusait brusquement son identité, ne répon-
dant plus et se retirant dans une ombre indéterminée, et par cela
méme nous empéchait d’agir. Et nous avons I'impression génante
qu’«en réalité» il s’agit d’autre chose — ou que autre chose agit de
nous — que ce qu’il nous semble. «En réalité»: les non-philosophes
savent trés bien que cette réalité qu’on n’arrive pas a connaitre, et
dont il faut pourtant savoir plus, n’est pas une question de philosophie.
Ils ont raison. La réalité, en effet, n’est ni une invention ni la pro-
priété de la philosophie et encore moins une définition ou une essence,
c’est plutot ce qui nous concerne, ce qui nous occupe, nous hante, nous
poursuit, nous touche au cceur du ceeur et qui finit par nous vaincre
a I’heure de notre mort. Elle est donc ce a quoi nous avons a faire tant
que nous sommes. C’est pourquoi il faut dire: il y a la réalité, mais il
n’y a pas d’essence de la réalité, ni de définition; et quand je dis: elle
est ce & quoi nous avons a faire, j'use d’une pseudodéfinition. C’est la
raison pourquoi il n’est pas quesdon de I’essence de la réalité, mais de
la réalité.

On va me demander: mais qu’est-ce que ¢a veut dire, la question
de la réalité? Que veux-je donc dire? D’abord, qu’il ne s’agit nulle-
ment de la question de savoir ce qu’est au fond la réalité, donc de
poser & nouveau une question d’essence ou, masqué sous le terme
«réalité», de répéter la question de I’Etre. Car poser une telle ques-
tion serait poser en méme temps une différence et un rapport, a

161



savoir d’une part la réalité et de I"autre une essence, de laquelle on
devrait ensuite montrer 'appartenance, montrer donc qu’elle soit
bien «son» essence. Cela peut paraitre absurde, mais on n’a qu’a
relire les textes du livre Zeta de la Métaphysique pour voir que c’est la
la procédure classique de ce qu'on appelle «métaphysique» ou
science théorique par excellence, et qui reste en vigueur, comme on va
voir, dans toute pensée théorique et donc scientifique jusqu’a nos
jours, fait qui meéne au motif phénoménologique pour I’abandonner.
Mais cet abandon se motive d’abord de fagon plus directe. Question-
ner ainsi serait en effet chercher le savoir d’une essence au lieu du
savoir de ce dont elle serait I’essence, en réduisant ainsi la réalité a
une sorte d’épiphénomeéne de ce qui se cache derriére lui comme la
«vraie réalité», procédé dénoncé par Nietzsche — et avant lui par
Aristote précisément dans ce livre Zeta — comme le dédoublement,
traditionnel pourtant, en monde vrai et monde apparent.s

Mais ce a quoi nous avons a faire, c’est ce monde apparent, c’est-a-
dire le monde comme phénomeéne. Et s’il se pose une question de la
réalité de ce monde phénoménal, comme expérience négative de ne plus
savoir ce qu’elle est au juste, comment voudrait-on chercher a définir
I’essence de quelque chose dont on ne sait pas trés bien de quoi il
s’agit? Et ceci avant l’essai méme de le décrire?® C’est une évasion,
de méme que la question de I’Etre qui n’est que la question de I’es-
sence poussée a fond. Car nous avons a faire & des étants et non a
I’'Btre, pour employer ce langage, comme disait A. De Waelhens:
«On n’arrive pas a comprendre le monde depuis I’étre parce que I’étre
est & comprendre depuis le monde.»? La question de I’Etre, si belle
qu’elle soit, est une question de philosophie (et peut-étre méme de
science), parce qu’elle est une question transcendentale et non une
question phénoménale, et Husserl le savait bien quand il disait, déja
en 1912, que la question de I’Etre «n’est pas une question phéno-
ménologique»®. Elle est gratuite ou plus exactement consécutive et

3 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente (zu «Wille zur Macht»), Kritische
Gesamtausgabe, hgg. v. Colli u. Montinari, Berlin 1970, VIII. Abt. 2. Bd.,
9(89), 9(91), 9(97), 9(98), 9(106), 9(107).

¢ C’est pourquoi il faut aussi opposer au baroque phénoménologique qui
de nos jours obstrue I’ceuvre de Husserl la maxime de Merleau-Ponty: «Il
s’agit de décrire, et non pas d’expliquer ou d’analyser.» Loc. cit., p. II.

7 La philosophie et les expériences naturelles, Phaenomenologica 9, La Haye,
1861, p: 113

8 mscr. B II 19, 38b.

162



non primaire par rapport a la question de la réalité entendue au sens
d’une expérience d’aporie en face de ce 4 quoi nous avons a faire. La
question de I'Fitre n’arrive qu’aux philosophes, la question de la
réalité arrive a tout le monde. Et il est bien évident a tout le monde
que parfois il y a probléme de réalité — et de non-réalité. Par contre,
I’Etre ne fait pas probléeme généralement; et, dans un sens ambigu,
il n’apparait méme pas. De sorte que méme en philosophie il n’y a
pas lieu de commencer par la question de I'Etre. Car ou il fait pro-
bleme, il est nécessairement le probléeme d’une tradition bien définie
dans laquelle on ne peut pas vouloir dire n’importe quoi. La perspec-
tive de cette question étant fixée a priori par la différenciation des sens
définis par cette tradition, a savoir I’histoire de I’ontologie, on ne la
changera pourtant pas comme on veut, sous peine de ne plus rien dire,
parce que cette ontologie est ’histoire des significations probléma-
tiques de ce que veut et peut dire «étre».? Poser la question de I'Etre
serait ainsi poser implicitement toute la tradition de sa compréhen-
sion et donc impliquer le préjugé que ce probleme de la tradition
philosophique est /e probléeme et que la philosophie doit répondre a
lui (sous peine d’«oublier» I’étre). Et cela ne parle pas a la non-
philosophie, elle ne le comprendra pas, parce que justement cela ne
lui fait pas probleme. On ne peut pas commencer par la question de
I’ftre parce qu’on ne peut pas justifier cette question comme une
question nécessaire, c’est-a-dire comme la question d’un savoir qu’il
nous faut absolumeni. Mais un savoir concernant la réalité, il le faut
absolument.

Ceci nous raméne a I'affirmation que la question de la réalité se
pose nécessairement parce qu’elle exprime une situation existentielle
de manque par ’absence d’un savoir qu’il fallait absolument, et que
’absolument premier de tout savoir est de savoir de quoi il s’agit. Or

® On aura donc a faire a une modification d’un sens primaire par la
sédimentation historique des réflexions autour de ce sens, ce qu’on appelle,
selon une formule de Gadamer, P’effet de la «Wirkungsgeschichte». Elle
reléve a vrai dire de la phénoménologie génétique et signifie que la tradition
de compréhension d’un sens primaire appartient a ce sens au point de ne plus
étre séparable de lui, donc comme désormais constitutif de ce sens. Il y a donc
transformation de sorte que le sens initial disparait, devient invisible et comme
un réve projeté en arriére. Re-chercher ce sens, essayer de le reformuler ne
va pas sans lui incorporer tout ce qu’il est devenu par la suite de sa tradition.
On ne retrouvera donc pas une origine, mais une fin. Et plus un sens est
circonscrit par une tradition, plus cela lui arrive.

163



maintenant, on dira, quelque peu en analogie avec ce qui arrive a la
question de I’Etre, que pour la non-philosophie cela ne pose géné-
ralement pas de probléme non plus et que tout ce qu’il faut faire est
de voir plus pres, d’analyser les faits sans préjugé et donc plus objec-
tivement et d’essayer des solutions avec les moyens disponibles, ou
encore, contre qui voudrait jouer en philosophe méfiant la carte
Descartes, que les cas authentiques de doute entre réalité et irréalité
sont plutot rares et qu’il ne faudrait donc pas circonscrire la réalité a
partir de ces cas-la.

Contre quoi il faut répondre par une breve description d’implica-
tion intentionnelle, justifiant la question de la réalité et menant par la
a la nécessité de la phénoménologie.

Qu’est-ce que cette question implique? Elle implique deux choses.
D’abord, que la réalité ne peut faire probléme que par confrontation
avec ce qu’on appelle maladroitement «non-réalité» ou «irréalité».
Ensuite, que notre savoir s’avere déficient et insuffisant la ou surgit
un probleme de réalité, c’est-a-dire la précisément ol ce savoir devrait
étre un savoir de quoi il s’agit.

En ce qui concerne la non-réalité ou I'irréalité, il faut se garder d’un
malentendu typiquement philosophique. A savoir, qu’on a ’habitude
de répliquer en bonne ontologie classique que, de quelque facon,
Iirréel aussi est réel, a une sorte de réalité propre parce que «réel»
ou — ici identifié — «étre» se dit en plusieurs sens. Déja Aristote a
réprimé cette argumentation parce que justement ce qui fait le pro-
bléme ontologique, c’est que nous ne savons pas sans apories ces diffé-
rents sens. Et ce n’est évidemment pas cela qui fait probléeme quand
commencent a s’opposer pour nous réalité et non-réalité. Ce qui fait
probléme alors, c’est lirréalité, encore déguisée dans ce sentiment
obscur que nous sommes peut-étre en train de prendre comme réalité
ce qui ne pourrait étre qu’une fiction, une fantaisie et une imagina-
tion de notre part. Ce qu’en philosophie on a pris la mauvaise habi-
tude de réduire a une simple différence entre les idées et la réalité,
ou encore entre ce qui engendre les idées, la «conscience», et la réalité,
entre savoir et étre. Mais, dans le phénomene d’irréalité, il s’agit de
tout autre chose: d’un sentiment qui s’approche de nous d’une
manié¢re oblique, indirecte, athématique, mais pourtant concréete; le
sentiment d’étre trompé invisiblement et contre toutes les assurances
des constatations savantes avec lesquelles nous essayons de nous dé-
fendre contre cette fissure imperceptible dans le monde solide qui se

164



moque de notre savoir vrai mais illusoire. Donc, d’une part, la ques-
tion de la réalité se pose par le phénomeéne de fiction ou d’illusion.

Mais, d’autre part, dire qu’il y a probléme de la réalité parce que
nous ne savons plus suffisamment, ou plus du tout, & quoi nous avons
a faire et quelle est donc notre affaire, veut dire sur un plan non plus
individuel mais de savoir général, c’est-a-dire de science, que nous
n’avons pas un savoir comme il faut de la réalité. Et c’est ici qu’inter-
vient la these (historique) de la phénoménologie. Elle dit ceci. Dans
notre culture occidentale, il n’y a qu’un seul type de savoir, et donc de
science, qui s’est constitué en savoir modéle, universellement accepté
et uniquement valable pour notre culture, et identifié sans plus au
savoir scientifique, c’est le savoir théorique et objectif, tel qu’on le
pense réalisé dans les sciences dites objectives. Et non seulement ce
type de savoir a empreint toute I’Europe mais, peut-étre a la suite du
colonialisme et de la gen¢se d’une histoire mondiale, il a envahi le
monde entier. Il est devenu le savoir planétaire, seul tenu pour vrai.
La vérité, deés lors, c’est I’objectivité. Ceci n’est pas ou n’est plus une
maxime de philosophie, c’est I’'idée directrice qui guide et justifie la
conscience de notre époque scientifique. Etre objectif, c’est la loi
supréme de tout esprit progressif. Or, selon la phénoménologie, ce
savoir théorique objectif n’est pas seulement insuffisant, il est un faux-
savoir, dans le sens exact d’un savoir non pas de la réalité, mais d’une
non-réalité qui, dans une fonction d’illusion transcendentale, s’est
substituce a la réalité, c’est-a-dire a ce a quol nous avons vraiment
a faire. C’est le savoir de la «fausse chose», un savoir qui, bien qu’il soit
un savoir et méme un savoir vrai, ne sait pas ce qu’il faut savoir
absolument.

Quand Husserl commence a s’en apercevoir, cet état de choses est
pour lui lié a la crise des fondements des sciences dont il fait 'expé-
rience dans le cas des mathématiques (avec I'interprétation absurde
qu’on donne a I’étre mathématique), ainsi qu’au fait que ’idéal d’une
science rigoureuse et universelle n’est réalisé que pour une trés mince
partie. Mais, par la suite, il s’est rendu compte que cet idéal d’un
savoir rigoureusement objectif et théorique est peut-étre trop bien
réalisé, et qu’il faudrait donc une science et un savoir d’un tout autre
genre que tout ce qu'on a vu depuis l'antiquité et qui continue a
fournir la base méme pour les sciences les plus modernes. Cette
science nouvelle devrait étre la phénoménologie.

Reste a savoir avec quel droit on €énonce une telle affirmation

165



énorme: qu’il s’agit dans toute science objective d’un faux-savoir,
plus exactement d’un savoir substitutif. Pour comprendre cela, il faut
faire ce qu’on appelle en phénoménologie une réflexion noématique,
a savoir: quels sont les objets sus, lequel est le su du savoir objectif et
théorique? Selon la phénoménologie, ce sont toujours et exclusive-
ment des objets idéaux. Ils sont par principe substitués aux choses
réelles, a la réalité-a-savoir. Les choses qu’on sait et dont on sait en
science théorique et objective ne sont donc jamais les choses réelles
mais toujours des entités idéales, substituées aux choses réelles. L’ex-
plication intentionnelle qui méne a cette conclusion étrange pourrait
se résumer comme suit.

Au phénomene du savoir, de tout savoir, a la différence d’une
simple connaissance, appartient la recherche d’un acquis identifiable,
retrouvable, I’acquis d’un «pdle stable dans la fuite des phénoménes»,
comme disait Schiller. Nous retrouvons ici la plus ancienne idée
génératrice de la pensée philosophique européenne et qui est a ’ori-
gine de sa conception de I’étre, répondant ainsi — je cite Husserl — a la

«question du flux de ’étre dans le devenir et des conditions de possibilité

de l'identité d’étre dans le devenir, de la déterminabilité identique d’un

étant-réel comme déterminabilité de la continuité perceptive par mathé-

matisation de ces continuités. Mais cela indépendamment de la subjectivité
accidentelle et donc d’abord du hasard d’une sensibilité concréte.»°

Cette mathématisation ou idéalisation est réalisée, dit Husserl, par

«la considération des principales conditions de possibilité d’un identique
qui se donne, et cela univoquement, dans un flux de modes d’apparitions
subjectivement changeantes et qui méne a la mathématisation des phéno-
meénes comme une nécessité qui leur est immanente, ou a la nécessité d’une
méthode constructive pour construire a partir des phénomeénes I'identique
et ses déterminations identiques, et cet identique est nécessairement subs-
truction. »

La considération en question, d’abord expérimentée dans I’élabora-
tion d’une géométrie des configurations spatiales, impliquait
«la possibilité de poser un méme qui excluait plus-grand et plus-petit, et
donc de poser des unités de grandeur qui par principe étaient substituables

entre elles et identiques comme grandeurs, c’est-a-dire étaient subsumées
sous un concept, une essence identique de grandeur.

10 Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie, WW., Bd. VI, S. 279.

11 Ihid., S. 288. Cette «substruction » est ici appelée «substitution transcen-
dentale».

166



Il appartient aux grandeurs spatiales comme objets de la perception empi-
rique qu’on peut s’approcher d’elles, qu'on peut les inspecter ‘de plus
prés’. (Mais) dans la vie pratique, I’exact est déterminé par le but; le
‘méme’ est indifférent (gleichgiiltig) vu de ce but, par rapport auquel des
différences sans importance peuvent subsister, qui ne comptent pas. (Or)
ici, on pouvait, par exclusion de toute détermination pratique, former
I'idée d’un méme absolu, mathématiquement exact. C’est donc ici qu’in-
tervient pour la premiére fois le processus réflexif de la conceptualisation
idéalisante, cette logification qui rend possible des vérités ‘rigoureuses’,
des vérités logiques et, dans cette sphére logique, une pensée de nécessité
rigoureuse et universellement valable et qui pouvait étiqueter toute néga-
tion de toute évidence comme absurde. Les sens des mots qui se sont
développés naturellement sont vagues et fluctuants, de sorte qu’il n’y a pas
de détermination fixe de ce qui tombe sous le ‘concept’ ou le sens général.
La signification logique, elle, est exacte. L’universel logique, le concept,
est absolument identique a lui-méme et la subsomption est absolument
univoque. Cependant, les concepts logiques ne sont pas du tout des con-
cepts abstraits du simple perceptible, ils sont développés par une activité
rationnelle propre, la génération d’idées, la production de concepts exacts
par une idéalisation comme par exemple celle qui produit en face de la
vague ligne droite ou de la courbure empirique la droite géométrique et le
cercle géométrique.»1?

Il importe en outre de voir dans ce processus d’idéalisation substi-
tutive comme réalisation spécifique du savoir théorique, que ce qui
d’abord servait un besoin pratique avec un but de réalité sert main-
tenant, apres la découverte de sa possibilité, d’abord un besoin et une
exigence du savoir comme tel, et qu’il y a donc renversement de but
et moyen, c’est-a-dire préséance de I'autoréférentiel du savoir.

Pourquoi ce processus d’idéalisation substitutive? Pour arriver a4 un
savoir objectif. Mais qu’est-ce que cela veut dire, «objectif»? Objec-
tif est dit un savoir qui considére indépendamment ou libre de toute
intention, interprétation, intérét, besoin et vue subjective — et donc
sans préjugé aucun — les choses telles qu’elles sont en elles-mémes.
C’est la recherche de I’ensoi, ou — et non sans ambiguité — des « choses-
mémes». Le corrélat de cette recherche est donc une chose objective,
c’est-a-dire qui est ce qu’elle est (en soi) sans ou indépendamment du
fait (accidentel) qu’elle soit considérée et connue ou non. L’idée
directrice en est que le propre des choses, que donc ce que les choses
sont, elles le sont indépendamment de toute relation, méme celle de
leur pure apparition phénoménale.

12 Thid., S. 290.

167



Je suppose que I'on est plus ou moins d’accord avec cette circons-
cription. Or, elle n’est nullement moderne ou du vingtiéme siécle;
elle est grecque. Elle est la premiere définition de I'objet d’un savoir
théorique et se trouve déja chez Parménide. C’est I’étre en tant que
xad’adtd. Comment un tel irrélatif, autrement dit — et c’est la I'origine
du concept — un tel «absolu», peut-il étre trouvé? Comme un in-
variant, un substrat identique par rapport aux modes d’étre, c’est-a-
dire aux relativités différentes dans lesquelles un étant peut se trouver.
Qu’est-ce qui peut fonctionner comme substrat identique des modes
relationnels d’étre qui arrivent a tout étant? Ce qui rend possible ces
modes de relation, a savoir ce sans quoi ils ne peuvent pas étre. Donc,
comme dit Husserl: I'idée inventrice du savoir théorique, c’est d’in-
terpréter le méme identique et univoque, but recherché par la théorie,
comme la condition de possibilité des modes d’étre, c’est-a-dire comme
ce sans quoi ces modes d’étre ne pourraient pas étre. Ceci est la clé
de toute philosophie ou plutét de tout savoir transcendental. Elle
consiste a mettre I’essence des choses (ce que les choses sont en elles-
mémes) dans leur condition de possibilité nécessaire. Une condition
de possibilité nécessaire ou ce sans quoi une chose ne peut pas étre
(ou étre telle) — en grec: 70 0dx dyev-s’appelle comme principe onto-
logique 70 bmoxeluevor. La traduction en est: subiectum. Clest la
I’origine de notre concept de sujet et de subjectivité dont le sens reste
fonciérement le méme a travers toute I’histoire du savoir théorique!3.
Or ceci veut dire que ’objet par excellence du savoir théorique est
un — subiectum, un «sujet», subiectum signifiant condition de possi-
bilité nécessaire.14

Mais pourquoi ce détour pour déterminer l'objet d’un savoir
objectif? Retournons un peu a Aristote. On cherche un identique
invariant, un irréférentiel, un xaf’'adro. Or, un dmoxeipevoy est en un
sens un irréférentiel parce que tout se dit par référence a lui, étant
donné qu’il est ce sans quoi le reste ne peut pas étre. En radicalisant
un peu et ontologiquement, on aura un dernier (ou premier) Soxei-

13 On ne manquera pas de remarquer la thése impliquée ici; cf. mon étude
An sich. Skizze zu einer Begriffsgeschichte, Philosophica Gandensia, vol. 10, 1972,
pp- 80-96.

14 Cette notion réapparait, comme on sait, dans la notion de «transcen-
dental» chez Kant qui s’inspire de Newton et des sciences de la nature nais-
santes qui ont abandonné la recherche des causes efficientes (dutt 7() au profit
de la seule recherche des conditions de possibilité des phénomeénes.

168



pevoy sans lequel rien ne peut étre et auquel tout doit étre référé,
mais qui par le fait méme d’étre le dernier peut lui-méme bien étre
sans tout le reste. Or, contre cette idée (et un tel sens de 1’Etre)
Aristote protesta, et en un sens toute sa Métaphysique est cette protesta-
tion.® Car cela revenait a dire que ’essence des choses se trouve dans
autre chose que les choses elles-mémes, que donc les choses en elles-
mémes sont autres qu’elles-mémes, comme cela était le cas chez les
Présocratiques et encore chez Platon parce que selon Aristote — et la
notion de uédeéic le prouve — les «Idées» ne sont qu’une version
raffinée des éléments anciens (feu, air...) dans une fonction de substi-
tution transcendentale!®, d’ou s’ensuit que Platon et tous ses prédé-
cesseurs restent au stade de la philosophie d’éléments (théorie élé-
mentaire ou atomisme) avec une conséquence plutot absurde. Car
ainsi, identifiant les choses a ce qu’elles ne sont justement pas, & savoir
leurs conditions de possibilités nécessaires, on introduit une aliénation
primaire dans I’étre en disant que les choses-mémes sont ce qu’en
elles-mémes elles ne sont pas, qu’elles sont donc en elles-mémes autres
qu’elles-mémes, avec la conséquence que leur essence s’évanouit dans
une relationalité régressive a un dmoxeipevoy dernier et «absolu» qui
lui-méme n’est absolument rien du tout sauf «matiére premiere» ou
dmetpoy.'? Le concept déterminatif ontologique est alors Ia détermina-
tion non plus xad’adTd mais xar’dAlov (toute chose concréte étant
toujours dite selon un autre qu’elle-méme) que de maniére générale
Aristote appelle «katallele»18, Et c’est encore ce procédé par «katal-
leles», donc par une relationalité généralisée sans entraves, qui est
impliqué dans toute dialectique.?® Et Aristote arrive a la conclusion
consternante2? que si le savoir (théorique) est tel, cela reviendrait a
un savoir — de rien, si ce qui est a savoir d’abord est la chose «simple»
elle-méme, la réalité avant toute «katallélité».

15 Cf. Rudolf Boehm, Das Grundlegende und das Wesentliche, Den Haag, 1965.

16 Ce que je me propose de montrer dans une étude a paraitre.

17 Ou encore pure fonctionnalité subjectale, comme au cas du concept
fondamental de la physique actuelle, ’«énergie» (qui est conservée). On voit
pourtant mal comment on pourrait en «tirer» ou déduire les étres matériels
dans leur concrétion — sauf en les y ayant impliqués d’avance, en daregov
TOOTEQOV.

18 Métaphysique, 7., 1041a33.

19 Cf, R. Boehm, op. cit., §§ 20; 29-31.

20 Métaphysique, 7., chap. 17.

169



Mais qu’est-ce que cela signifie pour nos sciences actuelles? D’au-
tant plus que de nos jours «objectif» veut surtout dire: indépendant
du sujet connaissant et de sa conscience subjective.2! Ceci est une idée
paradoxale pourtant. Car ainsi compris, un savoir objectif serait un
savoir sans «sujet connaissant» ou plus exactement sans conscience
qui est le «lieu» du savoir de celui qui sait. Cependant, il y a un lien
entre le premier sens d’«objectif», la quéte d’un identique «ensoi»
de la réalité, et le second, I’exclusion de la conscience-qui-sait du
savoir. En I'indiquant bri¢vement, la paradoxie du second deviendra
plus transparente, mais surtout on comprendra mieux a quel point
extréme a été réalisée la conception platonicienne du savoir comme
réduction des différences d’étre pour satisfaire 1’exigence théorique
d’un identique invariant, méme si celui-ci s’avére n’étre quun X
«subjectal» ou transcendental.

Ce fut la découverte étonnante de Descartes que la conscience,
d’abord source d’incertitudes «subjectives», n’était elle-méme rien
d’autre qu’un «sujet», mais précisément au sens originaire de subiec-
tum/dmoxelpevor, et qui constituait comme tel le fondement — terme
équivalant & nouveau a la fonction de substrat ou «sujet» — pour tout
savoir théorique. Ce qui importe ici, c’est qu’ainsi toutes les diffé-
rences d’étre étaient réductibles a un seul type: I’étre comme sujet
(Omoxeluevor). Par cette «subjectalisation», la conscience devenait du
méme type d’étre que l’objet, et il n’a fallu qu'un seul pas pour
«intégrer» (dialectiquement, dira-t-on plus tard, conformément a la
prédiction aristotélicienne) les deux objets-sujets (objektale Subjekte??)
qui chez Descartes restaient encore en parallele, en I'unité d’un
seul23, comme le montre la suite: Spinoza, Locke, Hegel (et méme
Heidegger). La science unitaire ou unifiée était donc parfaitement
possible.24 Mais ceci montre en méme temps pourquoi la psychologie
scientifique — qui aurait dii étre la science de cette conscience-qui-
sait — a été nécessairement un échec dés son origine, pourquoi donc
il y a eu dés le début en psychologie cet étrange naturalisme ou objec-
tivisme qui a tant préoccupé Husserl — avec le résultat non moins

21 Quoique ceci aussi soit ancien: le savoir théorique exclut par définition
toute référence au connaissant comme ddéa.

22 Cf. Satz 9 et 10 de mes Fiinfzehn Sdtze zur Rationalitit, Philosophica 14,
Gent; 1974(2), p. 11-12,

23 Cela aussi a un précédent: Plotin.

2 Ce qui échappe évidemment a la philosophie dite «analytique».

170



étrange du spiritualisme fantome qui s’accouple a toute forme d’ob-
Jjectivisme: c’est parce que la psychologie elle aussi travaille avec des
idéalisations substitutives du type subjectal?s.

Mais en quoi consistait le raffinement de Platon, ou autrement dit,
pourquoi la conception platonicienne du savoir théorique s’est-elle
réalisée dans les sciences modernes jusqu’a nos jours? Le raffinement
de Platon consistait & mettre ces dmoxeiueva, I’«essence-sujet» de la
réalité, dans des «Idées», c’est-a-dire dans des objets idéaux. Alors, vu
les apories soulevées par Aristote, pourquoi a-t-on maintenu, pour
ainsi dire a tout prix, la recherche d’un méme identique ou ensoi
objectif, croyant le trouver dans les objets idéaux? Parce que la réalité,
elle, n’est pas en soi. La réalité est toujours «relative» non seulement
parce qu’elle nous apparait, mais parce qu’elle apparait comme telle,
parce qu’elle est phénoméne. Ainsi s’explique I’idéalisation substitutive
de l'objectivisme théorique en ce qu’elle permet, comme Husserl le
montre, de construire a la place du monde changeant et relatif un
univers identique et fixe, une «réalité» idéalement objective et «en
soi» satisfaisant le besoin du savoir théorique. Construction dont la
réalisation dans la science moderne était rendue possible grace a la
mathématisation®¢, permettant la traduction dans la réalité de 1’¢Z0oc
platonicien avant tout par le concept mathématique de limites
(limes) et le calcul des limites, fondamental pour I’analyse, qui va
de pair avec ’algébrisation de toutes les branches des mathématiques.

En résumé donc: la quéte théorique — ou, si I’on veut, spéculative —
d’un identique, d’un méme identifiable a travers tout changement
d’apparition, aboutissait a I'idée de poser I’essence des choses dans ce
qui est «principe» pour toute chose au sens pourtant restreint de sa
condition de possibilité nécessaire, congu par Platon comme «objet
idéal» parce que l'idéalité constructive du concept «éidétique» per-
mettait identification — fausse selon Aristote — de ce qui est I’essence
a cette fonction de fondement ou de «sujet» transcendental, idéalité
qui a son tour était réalisable «opérationnellement» par la mathé-
matique fonctionnelle algébrique par laquelle la traduction dans le
réel de I'idéal platonicien prenait son essor. Ainsi, la substitution des

26 V. Husserl, op. cit., Beilage I, oi Husserl donne une description dans
ce sens de la subjectalisation — ou, ce qui revient au méme — de I’objectalisa-
tion de la psychologie.

26 Husserl, op. cit., § 9.

171

12 Studia Philosophica XXXVI



choses réelles par des objets idéaux exprimant des fonctions invariantes,
semblait suffire aux exigences du savoir. Etait «réel» ce dont la cons-
truction mathématique était retrouvable — et uniquement dans cette
mesure — et donc ce qui a partir de la devenait constructible.

En revenant maintenant a la question de la réalité et a 'affirmation
énorme que le savoir objectif et théorique serait un faux et illusoire
savolr, étant concédé méme qu’il procéde par idéalisation substitu-
tive, on m’objectera deux arguments. D’abord, que je n’allais tout de
méme pas contester les succes des sciences théoriques. Et ensuite et de
maniére plus subtile, que de toute évidence les constructions idéali-
santes des sciences théoriques ne sont que des «modeles», si 'on veut
imaginaires, pour mieux comprendre la réalité qu’on doit évidem-
ment présupposer.

J’ai dit qu’il se pose une question de réalité au moment ou nous
avons 'impression d’étre trompés par la réalité qui se présente a nous,
qu’il s’agit «en réalité» d’autre chose et que donc la réalité apparente
prend le caractére d’irréalité. C’est le sentiment d’étre dupes sans
savoir exactement de quol.

Et alors, je me permets de demander a I’égard des prétendus
succes de la science: ou sont ces succes? Ou sont les succes de la ra-
tionalité scientifique en politique, en économie, en sociologie, en
psychologie? D’ou1 nous vient I’espoir absurde de maitriser jamais ces
réalités-la par machines et mathématiques digitales? Ce que je veux
dire, c’est qu’il s’agit la précisément d’une question de savoir. La
science théorique ne sait rien des applications pratiques de ses re-
cherches, prétendant méme que ce n’est pas sa tdche. Mais qu’est-ce
qu’un savoir qui ne sait pas a quot il sert? Et évidemment, elle ne sait rien
des fins, étant purement théorique et objective, parce que les fins sont
toujours pratiques et liées & une intention, c’est-a-dire non-objectives.
Objectivement, toutes les fins se valent, parce que justement on fait
abstraction de leur «subjectivité» essentielle (ou si ’on préfere, de
leur perspectivité pratique).

Et ce n’est qu'un des paradoxes de I’objectivisme. Car sur ceci, on
nous dit que la rationalité des sciences objectives est purement tech-
nique ou instrumentale. Cela, je le nie absolument. Car par l’objec-
tivation idéalisante (ou substitutive), réduisant tous les genres diffé-
rents d’étre au méme, a I'identique construisible mathématiquement,
on a brisé la technique et on lui a substitué la technologie, ce qui est
tout autre chose. La science théorique objective a délruit la technigue. Un

172



savolr technique, c’est un savoir instrumental et donc un savoir qui
sait a quelle fin il faut quel moyen. C’est d’abord un savoir de la finalité
(Bewandtnis) de I'outil et donc un savoir motivé par une pensée des
fins. Mais I’outil ne peut étre outil qu’aussi longtemps que son carac-
tere de finalité, et par la sa disponibilité (Zuhandenheit) pour ces
fins, n’est pas brisé; s’il est brisé, il se réduit & un pur «objet» (Vor-
handenes).2? Or, c’est ce que nous constatons aujourd’hui sans cesse.
Quels outils — au sens large des moyens de la vie, englobant ainsi méme
des institutions, sociales, économiques, juridiques et culturelles —
fonctionnent encore comme tels sans dérangement de leur finalité?
Et pour combien de temps? Or, le point est que cette destruction de leur
Sinalité, et en conséquence de leur disponibilité, est causée par leur
réduction théorique a priort & un pur objet, cette réduction se réalisant dans
une production industrielle appropriée au savoir objectif, la produc-
tion technologique indifférente aux objets qu’elle produit.28 Ceci
montre dans notre contexte le caractére fictif de la prétention a un
savoir objectif réalisée dans une technologie objective.2® Il n’y a pas
de technique déliée de ’économique et du politique, et la différence
entre technique et technologie consiste précisément dans le fait que la
technique sait trés bien cela alors que la technologie prétend en pou-
voir faire abstraction.

27 Cf. Heidegger, Sein und Leit, §§ 15-16.

28 Motivé dans l’expérience contemporaine de notre monde technolo-
gique, ceci renverse la these de Heidegger de la priorité de la disponibilité et
de l'ustensilité (Zeughaftigkeit). Elle énonce donc une destruction préalable
de P’instrumental, et par la du corps (Leib) et de la corporéité (Leiblichkeit)
du monde, par ’objectivisme historique. Apres coup, je me trouve confirmé
par Heidegger lui-méme dans I’entretien publié au lendemain de sa mort:
«Vor allem aber — die moderne Technik ist kein ‘Werkzeug’ und hat es nicht
mehr mit Werkzeugen zu tun.» Der Spiegel, Nr. 23/1976, S. 206.

290 Une autre indication 4 ce sujet: le phénomeéne conjoint a ceci, qui
prouve de plus l'illusion du prétendu caractére «objectif» (conforme aux
«lois de la nature») de cette production, se constitue par le fait que ces objets
produits sont eux-mémes d’abord des marchandises, c’est-a-dire des objets
d’une indifférence encore autre, a savoir qu’ils sont des objets-x de la circula-
tion de capital producteur de — capital. Cela veut dire que la production de
cette forme de circulation est elle-méme «théorique» («spéculative»), la
production n’étant pas moyen pour les fins de la production de produits, mais
inversément, la production de produits étant elle-méme moyen pour tenir en
marche la production.

173



Cette destruction de linstrumental dans sa finalité nous meéne
directement & notre probléme de la réalité par le soupcon qu’elle
éveille de I'irréalité de la technologie concrétisant le savoir objectif.
En effet, c’est cette technologie qui s’est réalisée et imposée dans
notre monde, c’est-a-dire l'indifférence fonci¢re a l’égard des fins
humaines, liée par définition a I’objectivisme. Par quoi on comprend
que je puisse contester les succeés des sciences et pourquoi j'ai dit
qu’il s’agit d’une question de savoir. Qu’on prenne un seul fait
récent. C’est la science — non la philosophie — qui avec ses méthodes
les plus objectives vient de dire que I’économie industrielle basée sur
la technologie doit étre au moins ralentie ou méme arrétée, sous
peine de détruire le planéte que nous habitons.?? Or, ce résultat
n’entre pas dans la téte des dirigeants parce qu’il est d’abord con-
testé en science elle-méme.3! Peut-on appeler cela un succes quand
ses propres résultats ne valent pas pour elle-méme universellement?
Qu’en est-il alors, ces résultats sont-ils valables et donc, selon son
propre principe, objectivement valables pour tous? Et n’est-ce pas a
elle de le dire?

Cependant, ceci étonne un peu moins si I’on se rend compte qu’en
objectivisme une vérité en vaut une autre, ce qui veut dire que la
vérité disparait. D’ou le sentiment d’irréalité que nous avons: toute
cette science gigantesque, et le monde va de mal en pis; le sentiment
donc que sa vérité ne vaut rien — a savoir, mesurée a son intention —
et cesse ainsi d’étre une vérité. Or paradoxalement, cette irréalité
n’est pas qu’un sentiment, elle est elle-méme devenue notre réaliteé, et
c’est pourquoi la déclaration qu’il s’agit en science uniquement de
«modeles» qui, conformément a I’hypothése objective, n’auraient
aucune influence «réelle» sur la réalité (prétendument objective),
est une illusion qui se trompe d’elle-méme. Car ce savoir théorique
s’est réalisé en réalisant (umsetzen) l'idéalisation substitutive dans le
monde de la vie (Lebenswelt), faisant de ce monde de la vie — le seul

30 Je me référe évidemment a Meadows, Randers, Behrens The limits to
growth, A Report for the Club of Rome’s Project on the Predicament of Man-
kind, New York, 1972; ainsi qu’a Ehrlich, Population, Resources, Environment,
San Francisco, 1970.

31 Abstraction faite du probléme presque insurmontable de savoir ce qu’il
faudra faire en conséquence et sans abolir irrémédiablement une relative paix
mondiale.

174



réel — lui-méme un monde théorique réel. Cela se fait, comme on sait,
en traduisant des entités identiques mathématiques dans le réel par la
mise en ceuvre de mesures et de procédés de mesure, industriellement
par la normalisation ou la «standardisation». L’¢/dog de Platon de-
vient donc le DIN.32 Est objet, ce qui rentre dans la norme de fabri-
cation industrielle.?3 Cela suffira pour montrer que les considérations
«purement théoriques» ne sont aucunement des «modeles» sans im-
pact, mais qu’elles ont par contre substitué au monde de la vie anté-
rieur un monde théorique qui lui-méme n’est pourtant nullement le monde
objectif qu’on voulaif. Au contraire, ce monde objectif créé par la science
théorique et sa technologie est lui-méme un monde «brut et sauvage»,
selon I’expression de Merleau-Ponty: notre monde de la technologie
industrielle, avec sa brutalit¢ que nous connaissons et qui nous
obstrue notre milieu de vie et la vision du monde par du béton nor-
malisé et platoniquement droit — ou par le kitsch en plastique.

Mais ceci, la science, elle, ne le sait pas, parce qu’elle se croit par-
faitement objective. C’est pourquoi il faut parler d’un faux savoir,
d’un savoir irréel, parce que précisément il se trompe sur le réel, ne
sachant pas a quoi nous avons vraiment a faire. Ce qui s’exprime dans le
sentiment d’irréalité a son égard: un savoir® qui ne sait pas ce qu’il
faut a propos de la réalité.

Si on s’interroge pour savoir comment on en est arrivé la, et quel
est le sens de cette description massive de la phénoménologie, essayant
de montrer la décadence du savoir scientifique, la réponse parait
insignifiante et méme ridicule. C’est parce que la science, et avec elle
toute pensée transcendentale (ou «subjectale»), ne pose jamais la ques-
tion de la réalité, et cela en vertu du principe méme du savoir objectif.
Si on insiste sur la question du sens de I'objectivité, on répond que de
toute évidence la science suppose la nature, le monde, bref la réalité

32 Deutsche Industrie-Norm. C’est un catalogue de normes industrielles,
c’est-a-dire d’unités invariantes par lesquelles et matériaux et produits sont
classés, préfigurant ainsi un monde totalement «normalisé».

33 De sorte que les matériaux naturels deviennent paradoxalement un luxe
inabordable.

3 ]l va de soi que ce qui est dit ici, descriptivement et avant toute critique,
n’a pas le sens étroit d’une polémique contre les sciences traditionnelles mais
vise ’objectivisme comme tel qui s’exprime dans ’attitude de la conscience
historique de notre époque, dans toutes les formes de la vie, devenant I’idéo-
logie de notre temps.

175



qu’elle ne tenterait que d’expliciter, ou encore que, pour commencer
une science, il faut avoir «des faits». Or, la description phénoméno-
logique de la substitution objectale nous montre que c’est la une
erreur. A vrai dire, elle ne suppose pas la réalité, mais un substitut de
réalité sans plus, a savoir une «réalité en soi ou objective », substitut qui
lui-méme est un objet idéal. C’est exactement sur cela que repose son
idéalisation primordiale (Uridealisierung), avant toute procédure
d’idéalisation mathématique qui elle-méme est issue de cette pré-
supposition premicre. Ce qui importe, c’est qu’elle présuppose ce
substitut idéal comme idéal, pour ainsi dire en katallélité de limites
c’est-a-dire comme la fin, le but & atteindre par le savoir, comme le
recherché, ce qui est a savoir par toute science. Or, qu’esi-ce qui dit que
la réalité, elle, doit obéir a notre idéal de savoir? D’ol1 vient donc, 4 son
insu, cette idéalisation primordiale du savoir théorique et ohjectif, de
tout savoir transcendental? La raison en est que ce savoir ne peut pas
poser la question de la réalité parce qu’il lui manque une discipline, plus
précisément une méthode qui commande une discipline, pour poser
cette question. '

Je voudrais énoncer par la une autre conception de la phénoméno-
logie. En effet, de quelle discipline s’agit-il? Quelle est la discipline
qui manque? La discipline capable de poser la question de ce qui est
la question. La discipline donc qui répond a la question premiére
pour tout savoir, la question: qu’est-ce qui est la question? Une telle
discipline s’appelle une topique. Quoique ce nom se réfeére a Aristote,
je cite Kant:

«C’est déja une grande et nécessaire preuve de prudence ou de
jugement que de savoir quelles questions il faut raisonnablement
poser. Car si la question en elle-méme est absurde et appelle des
réponses inutiles, elle aura en plus parfois, outre la honte pour
celui qui la pose, le désavantage pour celui qui I’écoute imprudems-
ment de le séduire a des réponses absurdes, et de présenter ainsi le
spectacle ridicule (comme disaient les anciens) que l'un trait le
bouc pendant que ’autre tient en dessous un crible.» 35

C’est en effet Kant qui s’est rendu compte le premier de la possi-
bilité d’un savoir vrai mais faux, c’est-a-dire d’un savoir vrai — comme
savoir, donc cohérent en lui-méme, mais faux concernant ce qui est

35 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 58.

176



su, ne répondant ainsi pas a ce qui est la question.3% Mais cette diffé-
rence de vérité n’est visible que topiquement. On pourrait I’illustrer
par 'exemple suivant. Si on demande a quelqu’un: «Quel est le
chemin pour aller a la cité?» — et qu’il répond: «Oui, j'ai bien
mangé!», sa réponse, bien qu’elle soit vraie «en soi» — quelle ironie!
— est fausse, et méme absolument, parce qu’elle ne répond pas a la
question, plus exactement a la chose en question.37 Ceci est un exem-
ple cru; néanmoins, il s’agit d’apercevoir ce type de différence de
vérité partout ou le savoir est a 'ceuvre. On en a peut-étre conscience
dans un cas comme celui des sciences de la nature, ol I’on sait tres
bien que la réponse a la question: qu’est-ce que la nature? donnée
par ces sciences, a savoir: «l’ensemble des lois des sciences de la
nature», est «fausse» — comparé au Tomog, a ce dont il s’agit dans le
phénomeéne «Nature». On le sait peut-étre moins bien dans le cas
d’une question comme: qu’est-ce que le Droit? (qu’est-ce qu’un
droit?), ol I'on s’est habitué a la réponse: 'ensemble des lois dé-
posées dans le Code.

Cette discipline qui manque au savoir, c’est la phénoménologie. Je
propose d’appeler la phénoménologie la topique du savoir et de la com-
prendre comme la discipline de la question de la réalité. Comment cela?

Ce qui manque, c’est une discipline du donné (Gegebenheit). Ce qui
est donné est toujours présupposé, et ainsi on part de ce a quoi la
phénoménologie veut seulement arriver. Il faut bien voir I’enjeu de
ce changement parce que ce manque persiste méme la ou "on réflé-
chit, en science, sur les présuppositions ou les «données», car I’idéali-
sation primordiale, liée au principe du savoir objectif, continue a
fonctionner, a savoir que la réalité doit étre en soi, ce qui veut dire
qu’elle est ce qu’elle est indépendamment du fait qu’elle est apergue
ou non, qu’elle apparait ou non. Le lien de cette discipline du donné
et de ce qu’on appelle «topique» consiste donc en ceci, que cette
discipline pose la question — avant toute autre question — de ce qui est
donné originairement, et donc de ce qu’il faut chercher a élucider
(et & «savoir») avant toute autre recherche. Ceci implique qu’il faut

36 C’est d’ailleurs pourquoi la clef de la Critique de la Raison Pure se trouve
dans la Dialectique transcendentale qui montre un savoir vrai sans aucun
rapport a la réalité.

37 On notera que la plupart des réponses des hommes politiques sont de ce
genre.

177



donc se défaire de tout acte de présupposer comme tel, acte qui cor-
rélativement implique ’acceptation d’existence de ce qui se présente
comme donné. Il faut donc exclure méme la prétention d’étre donné
de ce qui se présente comme donné. On reconnaitra l1a la méthode
propre a cette discipline: la réduction phénoménologique. En méme temps
il est compréhensible que cette méthode se présente comme exclusion
(Ausschaltung) du pré-donné et comme suspension de la these d’exis-
tence de celui-ci. La réduction est la pierre de touche de toute phéno-
ménologie; il y a phénoménologie pour autant qu’il y a (explicite-
ment) réduction et pas plus. Or, la réduction ne peut pas étre accom-
plie en prenant un donné et en le réduisant a son caractére de phéno-
mene, simplement parce que c’est la phénoménalité de ce donné qui
fait probléme: il y a dans tout donné du prédonné implicite ou sédi-
menté qui n’apparait pas des le début ni sans explication intention-
nelle, qui justement doit décomposer (abbauen) ces implications qui
sont «mitgegeben». C’est pourquoi la réduction commande une dis-
cipline de la «donnation». Elle consiste a radicaliser la mise en ques-
tion du donné, ou autrement dit, elle se constitue comme la dis-
cipline de Iabsolument donné (Disziplin absoluter Gegebenheit). Elle
est comme telle «phénoménologie pure», science des «phénomenes
absolus». Or, cette détermination est ambigué. Pourquoi? Parce que
par sa mise en ceuvre, il se découvre qu’«absolu» a deux sens diffé-
rents et opposés, qu’il y a «deux absolus», avec quoi la notion méme
d’absolu se dissout. En effet: qu’est-ce qui est donné absolument?
Uniquement la conscience elle-méme, pure, c’est-a-dire purifiée de
tout ce qui, en elle ou avec elle, n’est pas vraiment donné. Or, le
paradoxe de sa phénoménalité pure est qu’elle n’est pas vide, qu’elle
«cache toutes sortes de transcendances» comme dit Husserl3s, et —
ce qui est capital — que d’abord, elle est elle-méme sa propre transcen-
dance, ceci dans le phénomene absolument primordial — phénomeéne
d’autoapparition — de sa temporalité. Elle est elle-méme a la fois ce
qu’elle est maintenant et ce qu’elle a été, et qu’elle sera donc. Plus
précisément, dans ce qu’elle est maintenant, est impliqué ce qu’elle a
été, étre signifiant donc étre étant été (ce) qu’elle sera. Est donc
donnée dans son immanence absolue sa propre transcendance, et est
donc donné absolument ce qui n’est plus donné du tout, si étre donné

38 Cf. Husserl, WW., Bd. II, S. 10-11; et pour ce qui suit: Bd. X, Nr. 51.

178



signifie étre donné a la mani¢re du donné-maintenant, et dont ce
serait un contresens absolu de vouloir qu’il le soit. Mais ce dédouble-
ment en deux (ou plusieurs) modes irréductiblement différents d’étre,
cette présence qui est absence qui est elle-méme présente, c’est Ja son
«ensol» ou mieux, sa réalité propre, donc une réalité qui se constitue
ce qu’elle «est» en une genése par une multiplicité de perspectives phé-
noménales ou d’apparition. Et ce qui est donc donné absolument par
le retour réductif au phénomeéne absolu, c’est que la réduction de ces
différences d’étre de I'un a ’autre ou a un seul, serait une absurdité
qui nie ce qui est donné absolument phénoménalement. Or, ceci ne
vaut pas uniquement pour I'immanence (temporelle) de la conscience
pure (c’est-a-dire réduite), mais, avec les différences a expliciter, pour
toutes les «catégories» de donnés, et c’est cela que la discipline de la
phénoménologie pure montre précisément, réfutant ainsi le nonsens
transcendental par principe: la conception de I’étre sur un mode,
invariant et univoque, du moins en idéal (et donc comme fin a re-
chercher). Et c’est 1a le résultat définitif de la phénoménologie comme
topique, a savoir ce que Husserl a appelé (et commencé a décrire??),
dans le § 43 des Idées, «I’¢lucidation d’une erreur de principe». Ce
résultat pourrait étre circonscrit de cette fagcon: de méme qu’il serait
absurde de concevoir I'immanence de la conscience comme un absolu
sans transcendance, donc comme un éternel présent, il serait absurde
de concevoir le mode d’étre de la réalité (comme opposé ou irréduc-
tible a4 la conscience, la transcendant dans sa «donnation») a la
maniere du mode d’étre («immanent») de la conscience.?® Que donc,
sous la question radicale de ce qui est donné, la réalité apparait
comme ce qui en principe ne se donne que dans des perspectives
d’apparition changeantes, et donc jamais autrement que reliée ou
«relative» a une conscience a laquelle elle apparait, pour laquelle
elle est phénomene (étre phénomene étant synonyme de se constituer
pour une conscience), cela s’avere étre son mode d’étre originairetl.
Ceci devient donc un acquis premier du savoir, que la réalité des

39 Cf. Husserl, Ideen I, § 43. Cela se retrouve et se répéte a travers tous ses
manuscrits.

10 Evidemment, la réduction inverse, classique pour I’objectivisme natura-
liste, est tout aussi absurde.

41 Terme introduit d’ailleurs pour distinguer les ambiguités de la notion
de «donnée absolue».

179



choses, la réalité de la réalité, consiste en ceci qu’elle ne se dissout
Jamais dans la conscience — ou I’entrelacs des consciences qu’on appelle
intersubjectivité — bien qu’elle n’est ce qu’elle est que dans ce jeu de
relativités de perspectives par lesquelles elle apparait.42 De sorte qu’il
faut dire que la réalité, c’est les phénomenes, et que tout savoir de ce
a quoi nous avons a faire commence donc par la. Par contre, sup-
poser, comme c’est la fiction primordiale du savoir théorique et ob-
jectif, que la réalité, pour atteindre son identité finale et sans équi-
voque, devrait idéalement «apparaitre» dans une synthése de tous les
points de vue a la fois et dans un méme instant — fiction d’une vision
du point de vue de Dieu, dénoncée la premiere fois par Kant*3 — serait
donc supprimer tout simplement la réalité. Une chose vue de tous les
coOtés a la fois ne serait plus visible, ne serait plus une chose du tout,
dit & peu preés Merleau-Ponty. C’est pourtant 'illusion au service de
laquelle I'idéalisation substitutive théorique fonctionne dans notre
monde technologique comme la réalisation d’un refoulement de la
réalité phénoménale. C’est le réve d’étre a la fois a I'extérieur et a
I'intérieur des choses, a 'intérieur et a l’extérieur du monde — le
monde étant partout le méme —, le réve d’Icare. Et c’est une variation
de son mythe qui servira de conclusion.

Icare voulait quitter le labyrinthe que son pére, ou son ancétre,
I’artiste, avait bati, pour survoler la Terre et la contempler d’en haut
et d’un seul coup d’ceil. S’élancant vers le soleil unique — le soleil de
Platon — point de vue idéal de vision, il a été briilé par I’'Un et pré-
cipité dans les Eaux de la Terre. Le labyrinthe pourtant aurait été
sa vraie demeure, I’habitacle de I’homme aux entrelacs multiples et
ambigus, le paysage du monde ol seulement dans une lente appari-
tion, dans un jeu troublant de perspectives trompant a premiére vue
mais se détrompant peu a peu, s’installe expérience d’une vie réelle
et du sens des choses, 'expérience d’habiter un monde réel et qui
nous habite progressivement. Jamais un dieu n’aurait construit un
labyrinthe et n’aurait survécu a ces tromperies, incapable a jamais de
se tromper et donc incapable de la réalité, se trompant éternellement
a son égard. Et le Minotaure? C’est nous-mémes, c’est notre double,

12 C’est 1a le sens explicite de I'«idéalisme» phénoménologique, se dis-
tinguant par ceci exactement de tout idéalisme classique et de toute dialec-

tique. On voit mal comment on peut continuer a ’ignorer.
43 Kant, op. cit., A 256-257 et 277-278.

180



I’ombre de notre conscience qui nous présente nous-mémes qui étions
et nous-mémes qui serons en les modes et figures de notre alter ego,
comme I’habitant du labyrinthe qui est le monde, bati par I’homme
archétype, Dédale, I’artiste, dont — en pointant sur Picasso, le peintre
du Minotaure — Eluard a dit qu’il est «’Homme qui tenait en main
la clef fragile du probléme de la réalité».

181



	La question de la réalité dans la phénoménologie de Husserl

