
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: La question de la réalité dans la phénoménologie de Husserl

Autor: Senn, Silvio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La question de la réalité dans la phénoménologie
de Husserl

par Silvio Senn

«Ich habe mein Leben lang die

Realität gesucht. »
Husserl zu Plessner

On connaît le sort de la phénoménologie husserlienne. D'abord
féconde pour plus d'une génération de philosophes, elle est considérée

aujourd'hui, à part quelques adeptes spécialistes, comme un «chien

mort»1, ou pas considérée du tout parce qu'on n'en fait simplement
plus. Elle paraît donc dépassée, et sa seule renaissance académique
pourrait être une redécouverte de certaines de ses parties par la

philosophie dite analytique, comme la phénoménologie du logique et
de la signification ou même de l'idéalisation, renaissance peu
souhaitable cependant parce qu'une philosophie ne peut guère répondre
à des problèmes qu'elle considère comme faux problèmes.

Par contre, je voudrais introduire ici2 à la thèse que la phénoménologie,

et bien d'acception stricte, c'est-à-dire celle de Husserl, reste

la seule issue pour la philosophie occidentale — je dis bien la philosophie,

non la pensée tout court -, compte tenu de l'histoire contemporaine

du monde et de l'humanité. Loin d'être intempestive, «unzeit-
gemäss», elle est bien selon la mesure de ce temps et peut-être la

mesure de ce temps. Il s'agira donc, sous cette prétention assez énorme,
de la nécessité de la phénoménologie. On me demandera, même par
rapport à Husserl: de quelle phénoménologie? ou, avec la fameuse phrase
de Merleau-Ponty3: «qu'est-ce que la phénoménologie?»,
qu'entendez-vous sous ce nom?

1 Lessing critiquait par ce mot l'attitude de son temps envers Spinoza,
comme le rapporte Jacobi (WW., Bd. IV, 1. Abt. S. 68), cité à son tour par
Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse, Vorrede zur
zweiten Ausgabe (1827).

2 Le texte présent est celui d'un exposé devant Le Groupe vaudois de la
Société Romande de Philosophie en avril 1976 à Lausanne.

3 Phénoménologie de la Perception, avant-propos, p. I.

159



Au lieu de répondre à cette question, par une évasion plutôt qu 'une

réponse, et qui serait quasi-transcendentale mais très classique, à

savoir: «la phénoménologie dans laquelle il ne manque aucun
élément nécessaire», je voudrais anticiper la réponse à la question de la
nécessité de la phénoménologie en disant qu'elle est nécessaire parce
qu'elle pose correctement la question de la réalité. Correctement,
cela signifie : elle seule peut poser cette question, et c'est pourquoi elle

est nécessaire. Ou encore, elle est nécessaire parce qu'elle n'est rien
d'autre que la position radicale de cette question.

On trouvera cela un peu fort. En effet; et il s'agira donc d'en
élucider le sens. Mais, cela admis, ou même prouvé, restera la question :

la phénoménologie est-elle suffisante dans sa position de la question
de la réalité? Cela revient à se demander s'il n'y a pas d'autres
possibilités de poser la question de la réalité (et là, je pense à l'art ou à

la psychanalyse), et en conséquence, s'il est suffisant de poser la question

de la réalité, à savoir si ce qui est réel ne demande pas moins

qu'on l'interroge mais plutôt qu'on s'y meuve, et d'une façon plus ou
moins humaine, donc que ce qui importe serait une praxis humaine.4

Je ne prétends pas qu'il y ait une solution directe à ce problème de

suffisance. Le phénomène de suffisance est des plus obscurs et on n'a
guère essayé de l'éclaircir. Peut-être pourra-t-on entrevoir par la
suite en quel sens une réponse modérément affirmative peut être

donnée en ce qui concerne la phénoménologie. Par contre, si on
demande s'il est nécessaire de poser la question de la réalité, la

réponse est apodictique: il est impossible d'éviter la question de la
réalité. Pourquoi? Parce qu'il ne s'agit pas là d'une question de

«théorie» au sens courant (qui dans ce cas certainement ne sait pas
ce qu'il dit), donc d'une question que l'on peut poser ou que l'on peut

1 Mais toute praxis, et en conséquence toute politiqüe et toute pensée
politique, s'enforcera toujours dans des contradictions inextricables aussi

longtemps qu'on n'aura pas reconnu que les «questions pratiques» elles aussi

commencent par être des questions de savoir : de savoir quoi faire et comment
faire, et que donc l'opposition traditionnelle entre savoir et faire, entre théorie
et praxis n'est qu'artificielle et fictive dès qu'on prend au sérieux le phénomène

du savoir avec lequel il faut commencer nécessairement. Mais par contre,
ceci ne signifie nullement une réduction du pratique au théorique, et la
question du savoir doit elle-même être posée de façon non-théorique. Comme
on verra, ceci veut dire que la phénoménologie n'est pas une théorie et que
la question du savoir elle-même n'est pas une question de savoir. C'est pourquoi

une autre s'impose.

160



ne pas poser. En d'autres mots, on n'est pas libre de la poser parce
qu'elle est comme telle l'expression d'une expérience existentielle,
et bien d'une expérience négative, d'une expérience de manque, et,
de ce fait même, une question qui se pose à tout le monde. Ce n'est
donc pas une question de philosophie, mais une question de non-
philosophie, une question pour tout le monde. Elle apparaît comme
telle sous la phrase banale qui s'adresse d'abord à nous-mêmes: «Je
me demande...», «je me demande ce que c'est». On se demande.

Qu'est-ce qui se passe lorsque nous sommes dans cette situation?
Nous ne savons plus très bien, nous ne savons plus très bien à quoi nous

avons à faire. Et c'est cela, la question de la réalité. Tout à coup, le

savoir qui, autrement, comme un horizon tacite «accompagne tous

nos actes», pour varier Kant, devient problème: par son absence. Il
y a un savoir qui manque. Le manque, alors, est un savoir-qui-
manque. Ce savoir dont nous aurions besoin est le savoir de quoi il
s'agit en cela qui nous préoccupe à ce moment, comme si ce à quoi
nous avons à faire nous refusait brusquement son identité, ne répondant

plus et se retirant dans une ombre indéterminée, et par cela

même nous empêchait d'agir. Et nous avons l'impression gênante

qu'«en réalité» il s'agit d'autre chose - ou que autre chose agit de

nous - que ce qu'il nous semble. «En réalité»: les non-philosophes
savent très bien que cette réalité qu'on n'arrive pas à connaître, et

dont il faut pourtant savoir plus, n'est pas une question de philosophie.
Ils ont raison. La réalité, en effet, n'est ni une invention ni la
propriété de la philosophie et encore moins une définition ou une essence,
c'est plutôt ce qui nous concerne, ce qui nous occupe, nous hante, nous

poursuit, nous touche au cœur du cœur et qui finit par nous vaincre
à l'heure de notre mort. Elle est donc ce à quoi nous avons à faire tant
que nous sommes. C'est pourquoi il faut dire: il y a la réalité, mais il
n'y a pas d'essence de la réalité, ni de définition; et quand je dis: elle

est ce à quoi nous avons à faire, j'use d'une pseudodéfinition. C'est la
raison pourquoi il n'est pas quesdon de l'essence de la réalité, mais de

la réalité.
On va me demander: mais qu'est-ce que ça veut dire, la question

de la réalité? Que veux-je donc dire? D'abord, qu'il ne s'agit nullement

de la question de savoir ce qu'est au fond la réalité, donc de

poser à nouveau une question d'essence ou, masqué sous le terme
«réalité», de répéter la question de l'Etre. Car poser une telle question

serait poser en même temps une différence et un rapport, à

161



savoir d'une part la réalité et de l'autre une essence, de laquelle on
devrait ensuite montrer l'appartenance, montrer donc qu'elle soit
bien «son» essence. Gela peut paraître absurde, mais on n'a qu'à
relire les textes du livre Zeta de la Métaphysique pour voir que c'est là
la procédure classique de ce qu'on appelle «métaphysique» ou
science théorique par excellence, et qui reste en vigueur, comme on va
voir, dans toute pensée théorique et donc scientifique jusqu'à nos

jours, fait qui mène au motif phénoménologique pour l'abandonner.
Mais cet abandon se motive d'abord de façon plus directe. Questionner

ainsi serait en effet chercher le savoir d'une essence au lieu du
savoir de ce dont elle serait l'essence, en réduisant ainsi la réalité à

une sorte d'épiphénomène de ce qui se cache derrière lui comme la
«vraie réalité», procédé dénoncé par Nietzsche - et avant lui par
Aristote précisément dans ce livre Zeta - comme le dédoublement,
traditionnel pourtant, en monde vrai et monde apparent.5

Mais ce à quoi nous avons à faire, c'est ce monde apparent, c'est-à-
dire le monde comme phénomène. Et s'il se pose une question de la
réalité de ce monde phénoménal, comme expérience négative de ne plus
savoir ce qu'elle est au juste, comment voudrait-on chercher à définir
l'essence de quelque chose dont on ne sait pas très bien de quoi il
s'agit? Et ceci avant l'essai même de le décrire?6 C'est une évasion,
de même que la question de l'Être qui n'est que la question de

l'essence poussée à fond. Car nous avons à faire à des étants et non à

l'Être, pour employer ce langage, comme disait A. De Waelhens:

« On n'arrive pas à comprendre le monde depuis l'être parce que l'être
est à comprendre depuis le monde.»7 La question de l'Être, si belle

qu'elle soit, est une question de philosophie (et peut-être même de

science), parce qu'elle est une question transcendentale et non une
question phénoménale, et Husserl le savait bien quand il disait, déjà
en 1912, que la question de l'Être «n'est pas une question
phénoménologique»8. Elle est gratuite ou plus exactement consécutive et

6 Nietzsche, Nachgelassene Fragmente (zu «Wille zur Macht»), Kritische
Gesamtausgabe, hgg. v. Colli u. Montinari, Berlin 1970, VIII. Abt. 2. Bd.,
9(89), 9(91), 9(97), 9(98), 9(106), 9(107).

6 C'est pourquoi il faut aussi opposer au baroque phénoménologique qui
de nos jours obstrue l'œuvre de Husserl la maxime de Merleau-Ponty: «Il
s'agit de décrire, et non pas d'expliquer ou d'analyser.» Loc. cit., p. II.

7 La philosophie et les expériences naturelles, Phaenomenologica 9, La Haye,
1961, p. 113.

8 mscr. B II 19, 38b.

162



non primaire par rapport à la question de la réalité entendue au sens

d'une expérience d'aporie en face de ce à quoi nous avons à faire. La
question de l'Être n'arrive qu'aux philosophes, la question de la
réalité arrive à tout le monde. Et il est bien évident à tout le monde

que parfois il y a problème de réalité - et de non-réalité. Par contre,
l'Être ne fait pas problème généralement; et, dans un sens ambigu,
il n'apparaît même pas. De sorte que même en philosophie il n'y a

pas lieu de commencer par la question de l'Être. Car où il fait
problème, il est nécessairement le problème d'une tradition bien définie
dans laquelle on ne peut pas vouloir dire n'importe quoi. La perspective

de cette question étant fixée a priori par la différenciation des sens

définis par cette tradition, à savoir l'histoire de l'ontologie, on ne la
changera pourtant pas comme on veut, sous peine de ne plus rien dire,

parce que cette ontologie est l'histoire des significations problématiques

de ce que veut et peut dire «être».9 Poser la question de l'Être
serait ainsi poser implicitement toute la tradition de sa compréhension

et donc impliquer le préjugé que ce problème de la tradition
philosophique est le problème et que la philosophie doit répondre à

lui (sous peine d'«oublier» l'être). Et cela ne parle pas à la non-
philosophie, elle ne le comprendra pas, parce que justement cela ne

lui fait pas problème. On ne peut pas commencer par la question de

l'Être parce qu'on ne peut pas justifier cette question comme une

question nécessaire, c'est-à-dire comme la question d'un savoir qu'il
nous faut absolument. Mais un savoir concernant la réalité, il le faut
absolument.

Ceci nous ramène à l'affirmation que la question de la réalité se

pose nécessairement parce qu'elle exprime une situation existentielle
de manque par l'absence d'un savoir qu'il fallait absolument, et que
l'absolument premier de tout savoir est de savoir de quoi il s'agit. Or

9 On aura donc à faire à une modification d'un sens primaire par la
sédimentation historique des réflexions autour de ce sens, ce qu'on appelle,
selon une formule de Gadamer, l'effet de la «Wirkungsgeschichte». Elle
relève à vrai dire de la phénoménologie génétique et signifie que la tradition
de compréhension d'un sens primaire appartient à ce sens au point de ne plus
être séparable de lui, donc comme désormais constitutif de ce sens. Il y a donc
transformation de sorte que le sens initial disparaît, devient invisible et comme
un rêve projeté en arrière. Re-chercher ce sens, essayer de le reformuler ne
va pas sans lui incorporer tout ce qu'il est devenu par la suite de sa tradition.
On ne retrouvera donc pas une origine, mais une fin. Et plus un sens est
circonscrit par une tradition, plus cela lui arrive.

163



maintenant, on dira, quelque peu en analogie avec ce qui arrive à la
question de l'Être, que pour la non-philosophie cela ne pose
généralement pas de problème non plus et que tout ce qu'il faut faire est

de voir plus près, d'analyser les faits sans préjugé et donc plus
objectivement et d'essayer des solutions avec les moyens disponibles, ou

encore, contre qui voudrait jouer en philosophe méfiant la carte
Descartes, que les cas authentiques de doute entre réalité et irréalité
sont plutôt rares et qu'il ne faudrait donc pas circonscrire la réalité à

partir de ces cas-là.

Contre quoi il faut répondre par une brève description d'implication

intentionnelle, justifiant la question de la réalité et menant par là
à la nécessité de la phénoménologie.

Qu'est-ce que cette question implique? Elle implique deux choses.

D'abord, que la réalité ne peut faire problème que par confrontation
avec ce qu'on appelle maladroitement «non-réalité» ou «irréalité».
Ensuite, que notre savoir s'avère déficient et insuffisant là où surgit
un problème de réalité, c'est-à-dire là précisément où ce savoir devrait
être un savoir de quoi il s'agit.

En ce qui concerne la non-réalité ou l'irréalité, il faut se garder d'un
malentendu typiquement philosophique. A savoir, qu'on a l'habitude
de répliquer en bonne ontologie classique que, de quelque façon,
l'irréel aussi est réel, a une sorte de réalité propre parce que «réel»
ou - ici identifié - «être» se dit en plusieurs sens. Déjà Aristote a

réprimé cette argumentation parce que justement ce qui fait le
problème ontologique, c'est que nous ne savons pas sans apories ces différents

sens. Et ce n'est évidemment pas cela qui fait problème quand
commencent à s'opposer pour nous réalité et non-réalité. Ce qui fait
problème alors, c'est l'irréalité, encore déguisée dans ce sentiment
obscur que nous sommes peut-être en train de prendre comme réalité
ce qui ne pourrait être qu'une fiction, une fantaisie et une imagination

de notre part. Ce qu'en philosophie on a pris la mauvaise habitude

de réduire à une simple différence entre les idées et la réalité,
ou encore entre ce qui engendre les idées, la «conscience», et la réalité,
entre savoir et être. Mais, dans le phénomène d'irréalité, il s'agit de

tout autre chose: d'un sentiment qui s'approche de nous d'une
manière oblique, indirecte, athématique, mais pourtant concrète; le

sentiment d'être trompé invisiblement et contre toutes les assurances
des constatations savantes avec lesquelles nous essayons de nous
défendre contre cette fissure imperceptible dans le monde solide qui se

164



moque de notre savoir vrai mais illusoire. Donc, d'une part, la question

de la réalité se pose par le phénomène de fiction ou d'illusion.
Mais, d'autre part, dire qu'il y a problème de la réalité parce que

nous ne savons plus suffisamment, ou plus du tout, à quoi nous avons
à faire et quelle est donc notre affaire, veut dire sur un plan non plus
individuel mais de savoir général, c'est-à-dire de science, que nous
n'avons pas un savoir comme il faut de la réalité. Et c'est ici qu'intervient

la thèse (historique) de la phénoménologie. Elle dit ceci. Dans

notre culture occidentale, il n'y a qu'un seul type de savoir, et donc de

science, qui s'est constitué en savoir modèle, universellement accepté
et uniquement valable pour notre culture, et identifié sans plus au
savoir scientifique, c'est le savoir théorique et objectif, tel qu'on le

pense réalisé dans les sciences dites objectives. Et non seulement ce

type de savoir a empreint toute l'Europe mais, peut-être à la suite du
colonialisme et de la genèse d'une histoire mondiale, il a envahi le

monde entier. Il est devenu le savoir planétaire, seul tenu pour vrai.
La vérité, dès lors, c'est l'objectivité. Ceci n'est pas ou n'est plus une
maxime de philosophie, c'est l'idée directrice qui guide et justifie la
conscience de notre époque scientifique. Être objectif, c'est la loi
suprême de tout esprit progressif. Or, selon la phénoménologie, ce

savoir théorique objectif n'est pas seulement insuffisant, il est un faux-
savoir, dans le sens exact d'un savoir non pas de la réalité, mais d'une
non-réalité qui, dans une fonction d'illusion transcendentale, s'est

substituée à la réalité, c'est-à-dire à ce à quoi nous avons vraiment
à faire. C'est le savoir de la «fausse chose», un savoir qui, bien qu'il soit

un savoir et même un savoir vrai, ne sait pas ce qu'il faut savoir
absolument.

Quand Husserl commence à s'en apercevoir, cet état de choses est

pour lui lié à la crise des fondements des sciences dont il fait l'expérience

dans le cas des mathématiques (avec l'interprétation absurde

qu'on donne à l'être mathématique), ainsi qu'au fait que l'idéal d'une
science rigoureuse et universelle n'est réalisé que pour une très mince

partie. Mais, par la suite, il s'est rendu compte que cet idéal d'un
savoir rigoureusement objectif et théorique est peut-être trop bien

réalisé, et qu'il faudrait donc une science et un savoir d'un tout autre

genre que tout ce qu'on a vu depuis l'antiquité et qui continue à

fournir la base même pour les sciences les plus modernes. Cette
science nouvelle devrait être la phénoménologie.

Reste à savoir avec quel droit on énonce une telle affirmation

165



énorme: qu'il s'agit dans toute science objective d'un faux-savoir,
plus exactement d'un savoir substitutif. Pour comprendre cela, il faut
faire ce qu'on appelle en phénoménologie une réflexion noématique,
à savoir: quels sont les objets sus, lequel est le su du savoir objectif et

théorique? Selon la phénoménologie, ce sont toujours et exclusivement

des objets idéaux. Ils sont par principe substitués aux choses

réelles, à la réalité-à-savoir. Les choses qu'on sait et dont on sait en
science théorique et objective ne sont donc jamais les choses réelles

mais toujours des entités idéales, substituées aux choses réelles.

L'explication intentionnelle qui mène à cette conclusion étrange pourrait
se résumer comme suit.

Au phénomène du savoir, de tout savoir, à la différence d'une

simple connaissance, appartient la recherche d'un acquis identifiable,
retrouvable, l'acquis d'un «pôle stable dans la fuite des phénomènes»,
comme disait Schiller. Nous retrouvons ici la plus ancienne idée

génératrice de la pensée philosophique européenne et qui est à l'origine

de sa conception de l'être, répondant ainsi - je cite Husserl — à la

«question du flux de l'être dans le devenir et des conditions de possibilité
de l'identité d'être dans le devenir, de la déterminabilité identique d'un
étant-réel comme déterminabilité de la continuité perceptive par mathé-
matisation de ces continuités. Mais cela indépendamment de la subjectivité
accidentelle et donc d'abord du hasard d'une sensibilité concrète.»10

Cette mathématisation ou idéalisation est réalisée, dit Husserl, par
«la considération des principales conditions de possibilité d'un identique
qui se donne, et cela univoquement, dans un flux de modes d'apparitions
subjectivement changeantes et qui mène à la mathématisation des phénomènes

comme une nécessité qui leur est immanente, ou à la nécessité d'une
méthode constructive pour construire à partir des phénomènes l'identique
et ses déterminations identiques, et cet identique est nécessairement
substruction.»11

La considération en question, d'abord expérimentée dans l'élaboration

d'une géométrie des configurations spatiales, impliquait
«la possibilité de poser un même qui excluait plus-grand et plus-petit, et
donc de poser des unités de grandeur qui par principe étaient substituables
entre elles et identiques comme grandeurs, c'est-à-dire étaient subsumées

sous un concept, une essence identique de grandeur.

10 Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie, WW., Bd. VI, S. 279.
11 Ibid., S. 288. Cette «substruction » est ici appelée «substitution transcen-

dentale».

166



Il appartient aux grandeurs spatiales comme objets de la perception empirique

qu'on peut s'approcher d'elles, qu'on peut les inspecter 'de plus
près'. (Mais) dans la vie pratique, l'exact est déterminé par le but; le
'même' est indifférent (gleichgültig) vu de ce but, par rapport auquel des

différences sans importance peuvent subsister, qui ne comptent pas. (Or)
ici, on pouvait, par exclusion de toute détermination pratique, former
l'idée d'un même absolu, mathématiquement exact. C'est donc ici
qu'intervient pour la première fois le processus réflexif de la conceptualisation
idéalisante, cette logification qui rend possible des vérités 'rigoureuses',
des vérités logiques et, dans cette sphère logique, une pensée de nécessité

rigoureuse et universellement valable et qui pouvait étiqueter toute négation

de toute évidence comme absurde. Les sens des mots qui se sont
développés naturellement sont vagues et fluctuants, de sorte qu'il n'y a pas
de détermination fixe de ce qui tombe sous le 'concept' ou le sens général.
La signification logique, elle, est exacte. L'universel logique, le concept,
est absolument identique à lui-même et la subsomption est absolument
univoque. Cependant, les concepts logiques ne sont pas du tout des

concepts abstraits du simple perceptible, ils sont développés par une activité
rationnelle propre, la génération d'idées, la production de concepts exacts

par une idéalisation comme par exemple celle qui produit en face de la

vague ligne droite ou de la courbure empirique la droite géométrique et le
cercle géométrique.»12

Il importe en outre de voir dans ce processus d'idéalisation substitutive

comme réalisation spécifique du savoir théorique, que ce qui
d'abord servait un besoin pratique avec un but de réalité sert
maintenant, après la découverte de sa possibilité, d'abord un besoin et une
exigence du savoir comme tel, et qu'il y a donc renversement de but
et moyen, c'est-à-dire préséance de l'autoréférentiel du savoir.

Pourquoi ce processus d'idéalisation substitutive? Pour arriver à un
savoir objectif. Mais qu'est-ce que cela veut dire, «objectif»? Objectif

est dit un savoir qui considère indépendamment ou libre de toute
intention, interprétation, intérêt, besoin et vue subjective - et donc
sans préjugé aucun - les choses telles qu'elles sont en elles-mêmes.

C'est la recherche de l'ensoi, ou - et non sans ambiguïté - des « choses-

mêmes». Le corrélat de cette recherche est donc une chose objective,
c'est-à-dire qui est ce qu'elle est (en soi) sans ou indépendamment du
fait (accidentel) qu'elle soit considérée et connue ou non. L'idée
directrice en est que le propre des choses, que donc ce que les choses

sont, elles le sont indépendamment de toute relation, même celle de

leur pure apparition phénoménale.

12 Ibid., S. 290.

167



Je suppose que l'on est plus ou moins d'accord avec cette
circonscription. Or, elle n'est nullement moderne ou du vingtième siècle;
elle est grecque. Elle est la première définition de l'objet d'un savoir

théorique et se trouve déjà chez Parménide. C'est l'être en tant que
xa&'aÔTÔ. Comment un tel irrélatif, autrement dit - et c'est là l'origine
du concept - un tel «absolu», peut-il être trouvé? Comme un
invariant, un substrat identique par rapport aux modes d'être, c'est-à-
dire aux relativités différentes dans lesquelles un étant peut se trouver.
Qu'est-ce qui peut fonctionner comme substrat identique des modes

relationnels d'être qui arrivent à tout étant? Ce qui rend possible ces

modes de relation, à savoir ce sans quoi ils ne peuvent pas être. Donc,
comme dit Husserl: l'idée inventrice du savoir théorique, c'est

d'interpréter le même identique et univoque, but recherché par la théorie,
comme la condition de possibilité des modes d'être, c'est-à-dire comme
ce sans quoi ces modes d'être ne pourraient pas être. Ceci est la clé

de toute philosophie ou plutôt de tout savoir transcendental. Elle
consiste à mettre l'essence des choses (ce que les choses sont en elles-

mêmes) dans leur condition de possibilité nécessaire. Une condition
de possibilité nécessaire ou ce sans quoi une chose ne peut pas être

(ou être telle) - en grec : to oùy ävev- s'appelle comme principe
ontologique tô bjtoxeîfxevov. La traduction en est: subiectum. C'est là

l'origine de notre concept de sujet et de subjectivité dont le sens reste

foncièrement le même à travers toute l'histoire du savoir théorique13.
Or ceci veut dire que l'objet par excellence du savoir théorique est

un - subiectum, un «sujet», subiectum signifiant condition de possibilité

nécessaire.14

Mais pourquoi ce détour pour déterminer l'objet d'un savoir

objectif? Retournons un peu à Aristote. On cherche un identique
invariant, un irréférentiel, un yji'O'aÙTo. Or, un bnoteei/jtEvov est en un
sens un irréférentiel parce que tout se dit par référence à lui, étant
donné qu'il est ce sans quoi le reste ne peut pas être. En radicalisant

un peu et ontologiquement, on aura un dernier (ou premier) ônoxet-

13 On ne manquera pas de remarquer la thèse impliquée ici; cf. mon étude
An sich. Skizze zu einer Begriffsgeschichte, Philosophica Gandensia, vol. 10, 1972,

pp. 80-96.
14 Cette notion réapparaît, comme on sait, dans la notion de «transcendental»

chez Kant qui s'inspire de Newton et des sciences de la nature
naissantes qui ont abandonné la recherche des causes efficientes (ôià xi) au profit
de la seule recherche des conditions de possibilité des phénomènes.

168



ju£vov sans lequel rien ne peut être et auquel tout doit être référé,
mais qui par le fait même d'être le dernier peut lui-même bien être

sans tout le reste. Or, contre cette idée (et un tel sens de l'Être)
Aristote protesta, et en un sens toute sa Métaphysique est cette protestation.15

Car cela revenait à dire que l'essence des choses se trouve dans

autre chose que les choses elles-mêmes, que donc les choses en elles-

mêmes sont autres qu'elles-mêmes, comme cela était le cas chez les

Présocratiques et encore chez Platon parce que selon Aristote - et la
notion de péêeÇiç le prouve - les «Idées» ne sont qu'une version
raffinée des éléments anciens (feu, air...) dans une fonction de substitution

transcendentale16, d'où s'ensuit que Platon et tous ses

prédécesseurs restent au stade de la philosophie d'éléments (théorie
élémentaire ou atomisme) avec une conséquence plutôt absurde. Car
ainsi, identifiant les choses à ce qu'elles ne sont justement pas, à savoir
leurs conditions de possibilités nécessaires, on introduit une aliénation

primaire dans l'être en disant que les choses-mêmes sont ce qu'en
elles-mêmes elles ne sont pas, qu'elles sont donc en elles-mêmes autres
qu'elles-mêmes, avec la conséquence que leur essence s'évanouit dans

une relationalité régressive à un ùnoy.£ui£vov dernier et « absolu » qui
lui-même n'est absolument rien du tout sauf «matière première» ou
äneiQov.17 Le concept déterminatif ontologique est alors la détermination

non plus y.ad ,aôrô mais y<n° àXlov (toute chose concrète étant
toujours dite selon un autre qu'elle-même) que de manière générale
Aristote appelle «katallèle»18. Et c'est encore ce procédé par «katal-
lèles», donc par une relationalité généralisée sans entraves, qui est

impliqué dans toute dialectique.19 Et Aristote arrive à la conclusion
consternante20 que si le savoir (théorique) est tel, cela reviendrait à

un savoir - de rien, si ce qui est à savoir d'abord est la chose «simple»
elle-même, la réalité avant toute «katallélité».

15 Cf. Rudolf Boehm, Das Grundlegende und das Wesentliche, Den Haag, 1965.
10 Ce que je me propose de montrer dans une étude à paraître.
17 Ou encore pure fonctionnalité subjectale, comme au cas du concept

fondamental de la physique actuelle, l'«énergie» (qui est conservée). On voit
pourtant mal comment on pourrait en «tirer» ou déduire les êtres matériels
dans leur concrétion - sauf en les y ayant impliqués d'avance, en fiozegov
jiqôzeqov.

18 Métaphysique, Z, 1041a33.
19 Cf. R. Boehm, op. cit., §§20-, 29-31.
20 Métaphysique, Z, chap. 17.

169



Mais qu'est-ce que cela signifie pour nos sciences actuelles? D'autant

plus que de nos jours «objectif» veut surtout dire: indépendant
du sujet connaissant et de sa conscience subjective.21 Ceci est une idée

paradoxale pourtant. Car ainsi compris, un savoir objectif serait un
savoir sans «sujet connaissant» ou plus exactement sans conscience

qui est le «lieu» du savoir de celui qui sait. Cependant, il y a un lien

entre le premier sens d'« objectif», la quête d'un identique «ensoi»
de la réalité, et le second, l'exclusion de la conscience-qui-sait du
savoir. En l'indiquant brièvement, la paradoxic du second deviendra

plus transparente, mais surtout on comprendra mieux à quel point
extrême a été réalisée la conception platonicienne du savoir comme
réduction des différences d'être pour satisfaire l'exigence théorique
d'un identique invariant, même si celui-ci s'avère n'être qu'un X
«subjectal» ou transcendental.

Ce fut la découverte étonnante de Descartes que la conscience,
d'abord source d'incertitudes «subjectives», n'était elle-même rien
d'autre qu'un «sujet», mais précisément au sens originaire de subiec-

turnjÛTioKsi/jEvov, et qui constituait comme tel le fondement — terme

équivalant à nouveau à la fonction de substrat ou «sujet» — pour tout
savoir théorique. Ce qui importe ici, c'est qu'ainsi toutes les

différences d'être étaient réductibles à un seul type: l'être comme sujet
(ônoxei/xevov). Par cette «subjectalisation», la conscience devenait du
même type d'être que l'objet, et il n'a fallu qu'un seul pas pour
«intégrer» (dialectiquement, dira-t-on plus tard, conformément à la

prédiction aristotélicienne) les deux objets-sujets (objektale Subjekte22)

qui chez Descartes restaient encore en parallèle, en l'unité d'un
seul23, comme le montre la suite: Spinoza, Locke, Hegel (et même

Heidegger). La science unitaire ou unifiée était donc parfaitement
possible.24 Mais ceci montre en même temps pourquoi la psychologie

scientifique - qui aurait dû être la science de cette conscience-qui-
sait — a été nécessairement un échec dès son origine, pourquoi donc

il y a eu dès le début en psychologie cet étrange naturalisme ou objec-
tivisme qui a tant préoccupé Husserl - avec le résultat non moins

21 Quoique ceci aussi soit ancien: le savoir théorique exclut par définition
toute référence au connaissant comme ôo'ça.

22 Cf. Satz 9 et 10 de mes Fünfzehn Sätze zur Rationalität, Philosophica 14,

Gent, 1974(2), p. 11-12.
23 Cela aussi a un précédent: Plotin.
24 Ce qui échappe évidemment à la philosophie dite «analytique».

170



étrange du spiritualisme fantôme qui s'accouple à toute forme d'ob-
jectivisme: c'est parce que la psychologie elle aussi travaille avec des

idéalisations substitutives du type subjectal25.
Mais en quoi consistait le raffinement de Platon, ou autrement dit,

pourquoi la conception platonicienne du savoir théorique s'est-elle
réalisée dans les sciences modernes jusqu'à nos jours? Le raffinement
de Platon consistait à mettre ces bnoxetpeva, 1'«essence-sujet» de la
réalité, dans des «Idées», c'est-à-dire dans des objets idéaux. Alors, vu
les apories soulevées par Aristote, pourquoi a-t-on maintenu, pour
ainsi dire à tout prix, la recherche d'un même identique ou ensoi

objectif, croyant le trouver dans les objets idéaux? Parce que la réalité,

elle, n'est pas en soi. La réalité est toujours «relative» non seulement

parce qu'elle nous apparaît, mais parce qu'elle apparaît comme telle,

parce qu'elle est phénomène. Ainsi s'explique l'idéalisation substitutive
de l'objectivisme théorique en ce qu'elle permet, comme Husserl le

montre, de construire à la place du monde changeant et relatif un
univers identique et fixe, une «réalité» idéalement objective et «en
soi» satisfaisant le besoin du savoir théorique. Construction dont la
réalisation dans la science moderne était rendue possible grâce à la
mathématisation26, permettant la traduction dans la réalité de l'e?<5oç

platonicien avant tout par le concept mathématique de limites
(limes) et le calcul des limites, fondamental pour l'analyse, qui va
de pair avec l'algébrisation de toutes les branches des mathématiques.

En résumé donc: la quête théorique - ou, si l'on veut, spéculative -
d'un identique, d'un même identifiable à travers tout changement
d'apparition, aboutissait à l'idée de poser l'essence des choses dans ce

qui est «principe» pour toute chose au sens pourtant restreint de sa

condition de possibilité nécessaire, conçu par Platon comme «objet
idéal» parce que l'idéalité constructive du concept «éidétique»
permettait l'identification - fausse selon Aristote - de ce qui est l'essence

à cette fonction de fondement ou de «sujet» transcendental, idéalité

qui à son tour était réalisable «opérationnellement» par la
mathématique fonctionnelle algébrique par laquelle la traduction dans le

réel de l'idéal platonicien prenait son essor. Ainsi, la substitution des

26 V. Husserl, op. cit., Beilage I, où Husserl donne une description dans

ce sens de la subjectalisation - ou, ce qui revient au même - de l'objectalisa-
tion de la psychologie.

26 Husserl, op. cit., § 9.

171
12 Studia Philosophica XXXVI



choses réelles par des objets idéaux exprimant des fonctions invariantes,
semblait suffire aux exigences du savoir. Était «réel» ce dont la
construction mathématique était retrouvable - et uniquement dans cette

mesure - et donc ce qui à partir de là devenait constructible.
En revenant maintenant à la question de la réalité et à l 'affirmation

énorme que le savoir objectif et théorique serait un faux et illusoire
savoir, étant concédé même qu'il procède par idéalisation substitutive,

on m'objectera deux arguments. D'abord, que je n'allais tout de

même pas contester les succès des sciences théoriques. Et ensuite et de

manière plus subtile, que de toute évidence les constructions idéalisantes

des sciences théoriques ne sont que des «modèles», si l'on veut
imaginaires, pour mieux comprendre la réalité qu'on doit évidemment

présupposer.

J'ai dit qu'il se pose une question de réalité au moment où nous

avons l'impression d'être trompés par la réalité qui se présente à nous,
qu'il s'agit «en réalité» d'autre chose et que donc la réalité apparente
prend le caractère d'irréalité. C'est le sentiment d'être dupes sans

savoir exactement de quoi.
Et alors, je me permets de demander à l'égard des prétendus

succès de la science: où sont ces succès? Où sont les succès de la
rationalité scientifique en politique, en économie, en sociologie, en

psychologie? D'où nous vient l'espoir absurde de maîtriser jamais ces

réalités-là par machines et mathématiques digitales? Ce que je veux
dire, c'est qu'il s'agit là précisément d'une question de savoir. La
science théorique ne sait rien des applications pratiques de ses

recherches, prétendant même que ce n'est pas sa tâche. Mais qu'est-ce

qu'un savoir qui ne sait pas à quoi il sert? Et évidemment, elle ne sait rien
des fins, étant purement théorique et objective, parce que les fins sont

toujours pratiques et liées à une intention, c'est-à-dire non-objectives.
Objectivement, toutes les fins se valent, parce que justement on fait
abstraction de leur «subjectivité» essentielle (ou si l'on préfère, de

leur perspectivité pratique).
Et ce n'est qu'un des paradoxes de l'objectivisme. Car sur ceci, on

nous dit que la rationalité des sciences objectives est purement
technique ou instrumentale. Cela, je le nie absolument. Car par l'objectiva

tion idéalisante (ou substitutive), réduisant tous les genres différents

d'être au même, à l'identique construisible mathématiquement,
on a brisé la technique et on lui a substitué la technologie, ce qui est

tout autre chose. La science théorique objective a détruit la technique. Un

172



savoir technique, c'est un savoir instrumental et donc un savoir qui
sait à quelle fin il faut quel moyen. C'est d'abord un savoir de la finalité
(Bewandtnis) de l'outil et donc un savoir motivé par une pensée des

fins. Mais l'outil ne peut être outil qu'aussi longtemps que son caractère

de finalité, et par là sa disponibilité (Zuhandenheit) pour ces

fins, n'est pas brisé; s'il est brisé, il se réduit à un pur «objet»
(Vorhandenes).27 Or, c'est ce que nous constatons aujourd'hui sans cesse.

Quels outils - au sens large des moyens de la vie, englobant ainsi même
des institutions, sociales, économiques, juridiques et culturelles -
fonctionnent encore comme tels sans dérangement de leur finalité?
Et pour combien de temps? Or, le point est que cette destruction de leur

finalité, et en conséquence de leur disponibilité, est causée par leur

réduction théorique a priori à un pur objet, cette réduction se réalisant dans

une production industrielle appropriée au savoir objectif, la production

technologique indifférente aux objets qu'elle produit.28 Ceci

montre dans notre contexte le caractère fictif de la prétention à un
savoir objectif réalisée dans une technologie objective.29 Il n'y a pas
de technique déliée de l'économique et du politique, et la différence

entre technique et technologie consiste précisément dans le fait que la

technique sait très bien cela alors que la technologie prétend en pouvoir

faire abstraction.

27 Cf. Heidegger, Sein und Zeit, §§ 15-16.
28 Motivé dans l'expérience contemporaine de notre monde technologique,

ceci renverse la thèse de Heidegger de la priorité de la disponibilité et
de l'ustensilité (Zeughaftigkeit). Elle énonce donc une destruction préalable
de l'instrumental, et par là du corps (Leib) et de la corporéité (Leiblichkeit)
du monde, par l'objectivisme historique. Après coup, je me trouve confirmé

par Heidegger lui-même dans l'entretien publié au lendemain de sa mort:
«Vor allem aber - die moderne Technik ist kein 'Werkzeug' und hat es nicht
mehr mit Werkzeugen zu tun.» Der Spiegel, Nr. 23/1976, S. 206.

29 Une autre indication à ce sujet: le phénomène conjoint à ceci, qui
prouve de plus l'illusion du prétendu caractère «objectif» (conforme aux
«lois de la nature») de cette production, se constitue par le fait que ces objets
produits sont eux-mêmes d'abord des marchandises, c'est-à-dire des objets
d'une indifférence encore autre, à savoir qu'ils sont des objets-x de la circulation

de capital producteur de - capital. Cela veut dire que la production de

cette forme de circulation est elle-même «théorique» («spéculative»), la

production n'étant pas moyen pour les fins de la production de produits, mais

inversément, la production de produits étant elle-même moyen pour tenir en
marche la production.

173



Cette destruction de l'instrumental dans sa finalité nous mène
directement à notre problème de la réalité par le soupçon qu'elle
éveille de l'irréalité de la technologie concrétisant le savoir objectif.
En effet, c'est cette technologie qui s'est réalisée et imposée dans

notre monde, c'est-à-dire l'indifférence foncière à l'égard des fins

humaines, liée par définition à l'objectivisme. Par quoi on comprend
que je puisse contester les succès des sciences et pourquoi j'ai dit
qu'il s'agit d'une question de savoir. Qu'on prenne un seul fait
récent. C'est la science - non la philosophie - qui avec ses méthodes
les plus objectives vient de dire que l'économie industrielle basée sur
la technologie doit être au moins ralentie ou même arrêtée, sous

peine de détruire le planète que nous habitons.30 Or, ce résultat
n'entre pas dans la tête des dirigeants parce qu'il est d'abord
contesté en science elle-même.31 Peut-on appeler cela un succès quand
ses propres résultats ne valent pas pour elle-même universellement?

Qu'en est-il alors, ces résultats sont-ils valables et donc, selon son

propre principe, objectivement valables pour tous? Et n'est-ce pas à

elle de le dire?

Cependant, ceci étonne un peu moins si l'on se rend compte qu'en
objectivisme une vérité en vaut une autre, ce qui veut dire que la
vérité disparaît. D'où le sentiment d'irréalité que nous avons : toute
cette science gigantesque, et le monde va de mal en pis ; le sentiment
donc que sa vérité ne vaut rien - à savoir, mesurée à son intention -
et cesse ainsi d'être une vérité. Or paradoxalement, cette irréalité
n'est pas qu'un sentiment, elle est elle-même devenue notre réalité, et
c'est pourquoi la déclaration qu'il s'agit en science uniquement de

«modèles» qui, conformément à l'hypothèse objective, n'auraient
aucune influence «réelle» sur la réalité (prétendument objective),
est une illusion qui se trompe d'elle-même. Car ce savoir théorique
s'est réalisé en réalisant (umsetzen) l'idéalisation substitutive dans le

monde de la vie (Lebenswelt), faisant de ce monde de la vie - le seul

30 Je me réfère évidemment à Meadows, Randers, Behrens The limits to

growth, A Report for the Club of Rome's Project on the Predicament of Mankind,

New York, 1972; ainsi qu'à Ehrlich, Population, Resources, Environment,
San Francisco, 1970.

31 Abstraction faite du problème presque insurmontable de savoir ce qu'il
faudra faire en conséquence et sans abolir irrémédiablement une relative paix
mondiale.

174



réel - lui-même un monde théorique réel. Cela se fait, comme on sait,

en traduisant des entités identiques mathématiques dans le réel par la
mise en œuvre de mesures et de procédés de mesure, industriellement

par la normalisation ou la «standardisation». Uécôoç de Platon
devient donc le DIN.32 Est objet, ce qui rentre dans la norme de

fabrication industrielle.33 Cela suffira pour montrer que les considérations

«purement théoriques» ne sont aucunement des «modèles» sans

impact, mais qu'elles ont par contre substitué au monde de la vie antérieur

un monde théorique qui lui-même n'est pourtant nullement le monde

objectifqu'on voulait. Au contraire, ce monde objectif créé par la science

théorique et sa technologie est lui-même un monde «brut et sauvage»,
selon l'expression de Merleau-Ponty: notre monde de la technologie
industrielle, avec sa brutalité que nous connaissons et qui nous
obstrue notre milieu de vie et la vision du monde par du béton
normalisé et platoniquement droit - ou par le kitsch en plastique.

Mais ceci, la science, elle, ne le sait pas, parce qu'elle se croit
parfaitement objective. C'est pourquoi il faut parler d'un faux savoir,
d'un savoir irréel, parce que précisément il se trompe sur le réel, ne

sachant pas à quoi nous avons vraiment à faire. Ce qui s'exprime dans le

sentiment d'irréalité à son égard: un savoir34 qui ne sait pas ce qu'il
faut à propos de la réalité.

Si on s'interroge pour savoir comment on en est arrivé là, et quel
est le sens de cette description massive de la phénoménologie, essayant
de montrer la décadence du savoir scientifique, la réponse paraît
insignifiante et même ridicule. C'est parce que la science, et avec elle

toute pensée transcendentale (ou «subjectale»), ne pose jamais la question

de la réalité, et cela en vertu du principe même du savoir objectif.
Si on insiste sur la question du sens de l'objectivité, on répond que de

toute évidence la science suppose la nature, le monde, bref la réalité

32 Deutsche Industrie-Norm. C'est un catalogue de normes industrielles,
c'est-à-dire d'unités invariantes par lesquelles et matériaux et produits sont
classés, préfigurant ainsi un monde totalement «normalisé».

33 De sorte que les matériaux naturels deviennent paradoxalement un luxe
inabordable.

34 II va de soi que ce qui est dit ici, descriptivement et avant toute critique,
n'a pas le sens étroit d'une polémique contre les sciences traditionnelles mais
vise l'objectivisme comme tel qui s'exprime dans l'attitude de la conscience

historique de notre époque, dans toutes les formes de la vie, devenant l'idéologie

de notre temps.

175



qu'elle ne tenterait que d'expliciter, ou encore que, pour commencer
une science, il faut avoir «des faits». Or, la description phénoménologique

de la substitution objectale nous montre que c'est là une
erreur. A vrai dire, elle ne suppose pas la réalité, mais un substitut de

réalité sans plus, à savoir une «réalité en soi ou objective», substitut qui
lui-même est un objet idéal. C'est exactement sur cela que repose son
idéalisation primordiale (Uridealisierung), avant toute procédure
d'idéalisation mathématique qui elle-même est issue de cette
présupposition première. Ce qui importe, c'est qu'elle présuppose ce

substitut idéal comme idéal, pour ainsi dire en katallélité de limites
c'est-à-dire comme la fin, le but à atteindre par le savoir, comme le

recherché, ce qui est à savoir par toute science. Or, qu'est-ce qui dit que

la réalité, elle, doit obéir à notre idéal de savoir? D'où vient donc, à son

insu, cette idéalisation primordiale du savoir théorique et objectif, de

tout savoir transcendental? La raison en est que ce savoir ne peut pas

poser la question de la réalité parce qu'il lui manque une discipline, plus
précisément une méthode qui commande une discipline, pour poser
cette question.

Je voudrais énoncer par là une autre conception de la phénoménologie.

En effet, de quelle discipline s'agit-il? Quelle est la discipline
qui manque? La discipline capable de poser la question de ce qui est

la question. La discipline donc qui répond à la question première

pour tout savoir, la question: qu'est-ce qui est la question? Une telle

discipline s'appelle une topique. Quoique ce nom se réfère à Aristote,
je cite Kant:

«C'est déjà une grande et nécessaire preuve de prudence ou de

jugement que de savoir quelles questions il faut raisonnablement

poser. Car si la question en elle-même est absurde et appelle des

réponses inutiles, elle aura en plus parfois, outre la honte pour
celui qui la pose, le désavantage pour celui qui l'écoute imprudemment

de le séduire à des réponses absurdes, et de présenter ainsi le

spectacle ridicule (comme disaient les anciens) que l'un trait le

bouc pendant que l'autre tient en dessous un crible.»35

C'est en effet Kant qui s'est rendu compte le premier de la possibilité

d'un savoir vrai mais faux, c'est-à-dire d'un savoir vrai - comme
savoir, donc cohérent en lui-même, mais faux concernant ce qui est

36 Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 58.

176



su, ne répondant ainsi pas à ce qui est la question.36 Mais cette
différence de vérité n'est visible que topiquement. On pourrait l'illustrer

par l'exemple suivant. Si on demande à quelqu'un: «Quel est le

chemin pour aller à la cité?» - et qu'il répond: «Oui, j'ai bien

mangé!», sa réponse, bien qu'elle soit vraie «en soi» - quelle ironie!
— est fausse, et même absolument, parce qu'elle ne répond pas à la

question, plus exactement à la chose en question.37 Ceci est un exemple

cru; néanmoins, il s'agit d'apercevoir ce type de différence de

vérité partout où le savoir est à l'œuvre. On en a peut-être conscience

dans un cas comme celui des sciences de la nature, où l'on sait très

bien que la réponse à la question: qu'est-ce que la nature? donnée

par ces sciences, à savoir: «l'ensemble des lois des sciences de la

nature», est «fausse» - comparé au xotioç, à ce dont il s'agit dans le

phénomène «Nature». On le sait peut-être moins bien dans le cas

d'une question comme: qu'est-ce que le Droit? (qu'est-ce qu'un
droit?), où l'on s'est habitué à la réponse: l'ensemble des lois

déposées dans le Code.

Cette discipline qui manque au savoir, c'est la phénoménologie. Je

propose d'appeler la phénoménologie la topique du savoir et de la
comprendre comme la discipline de la question de la réalité. Comment cela?

Ce qui manque, c'est une discipline du donné (Gegebenheit). Ce qui
est donné est toujours présupposé, et ainsi on part de ce à quoi la

phénoménologie veut seulement arriver. Il faut bien voir l'enjeu de

ce changement parce que ce manque persiste même là où l'on réfléchit,

en science, sur les présuppositions ou les «données», car l'idéalisation

primordiale, liée au principe du savoir objectif, continue à

fonctionner, à savoir que la réalité doit être en soi, ce qui veut dire
qu'elle est ce qu'elle est indépendamment du fait qu'elle est aperçue
ou non, qu'elle apparaît ou non. Le lien de cette discipline du donné

et de ce qu'on appelle «topique» consiste donc en ceci, que cette

discipline pose la question - avant toute autre question - de ce qui est

donné originairement, et donc de ce qu'il faut chercher à élucider

(et à «savoir») avant toute autre recherche. Ceci implique qu'il faut

36 C'est d'ailleurs pourquoi la clef de la Critique de la Raison Pure se trouve
dans la Dialectique transcendentale qui montre un savoir vrai sans aucun
rapport à la réalité.

37 On notera que la plupart des réponses des hommes politiques sont de ce

genre.

177



donc se défaire de tout acte de présupposer comme tel, acte qui
corrélativement implique l'acceptation d'existence de ce qui se présente
comme donné. Il faut donc exclure même la prétention d'être donné
de ce qui se présente comme donné. On reconnaîtra là la méthode

propre à cette discipline : la réduction phénoménologique. En même temps
il est compréhensible que cette méthode se présente comme exclusion

(Ausschaltung) du pré-donné et comme suspension de la thèse d'existence

de celui-ci. La réduction est la pierre de touche de toute
phénoménologie; il y a phénoménologie pour autant qu'il y a (explicitement)

réduction et pas plus. Or, la réduction ne peut pas être accomplie

en prenant un donné et en le réduisant à son caractère de phénomène,

simplement parce que c'est la phénoménalité de ce donné qui
fait problème: il y a dans tout donné du prédonné implicite ou sédi-
menté qui n'apparaît pas dès le début ni sans explication intentionnelle,

qui justement doit décomposer (abbauen) ces implications qui
sont «mitgegeben». C'est pourquoi la réduction commande une
discipline de la «donnation». Elle consiste à radicaliser la mise en question

du donné, ou autrement dit, elle se constitue comme la
discipline de l'absolument donné (Disziplin absoluter Gegebenheit). Elle
est comme telle «phénoménologie pure», science des «phénomènes
absolus». Or, cette détermination est ambiguë. Pourquoi? Parce que
par sa mise en œuvre, il se découvre qu'«absolu» a deux sens différents

et opposés, qu'il y a «deux absolus», avec quoi la notion même
d'absolu se dissout. En effet: qu'est-ce qui est donné absolument?

Uniquement la conscience elle-même, pure, c'est-à-dire purifiée de

tout ce qui, en elle ou avec elle, n'est pas vraiment donné. Or, le

paradoxe de sa phénoménalité pure est qu'elle n'est pas vide, qu'elle
«cache toutes sortes de transcendances» comme dit Husserl38, et -
ce qui est capital - que d'abord, elle est elle-même sa propre transcendance,

ceci dans le phénomène absolument primordial - phénomène

d'autoapparition - de sa temporalité. Elle est elle-même à la fois ce

qu'elle est maintenant et ce qu'elle a été, et qu'elle sera donc. Plus

précisément, dans ce qu'elle est maintenant, est impliqué ce qu'elle a

été, être signifiant donc être étant été (ce) qu'elle sera. Est donc
donnée dans son immanence absolue sa propre transcendance, et est

donc donné absolument ce qui n'est plus donné du tout, si être donné

38 Cf. Husserl, WW., Bd. II, S. 10-11 ; et pour ce qui suit: Bd. X, Nr. 51.

178



signifie être donné à la manière du donné-maintenant, et dont ce

serait un contresens absolu de vouloir qu'il le soit. Mais ce dédoublement

en deux (ou plusieurs) modes irréductiblement différents d'être,
cette présence qui est absence qui est elle-même présente, c'est là son
«ensoi» ou mieux, sa réalité propre, donc une réalité qui se constitue

ce qu'elle «est» en une genèse par une multiplicité de perspectives
phénoménales ou d'apparition. Et ce qui est donc donné absolument par
le retour réductif au phénomène absolu, c'est que la réduction de ces

différences d'être de l'un à l'autre ou à un seul, serait une absurdité

qui nie ce qui est donné absolument phénoménalement. Or, ceci ne

vaut pas uniquement pour l'immanence (temporelle) de la conscience

pure (c'est-à-dire réduite), mais, avec les différences à expliciter, pour
toutes les «catégories» de donnés, et c'est cela que la discipline de la

phénoménologie pure montre précisément, réfutant ainsi le nonsens
transcendental par principe: la conception de l'être sur un mode,
invariant et univoque, du moins en idéal (et donc comme fin à

rechercher) Et c'est là le résultat définitif de la phénoménologie comme

topique, à savoir ce que Husserl a appelé (et commencé à décrire39),
dans le § 43 des Idées, «l'élucidation d'une erreur de principe». Ce

résultat pourrait être circonscrit de cette façon: de même qu'il serait
absurde de concevoir l'immanence de la conscience comme un absolu

sans transcendance, donc comme un éternel présent, il serait absurde
de concevoir le mode d'être de la réalité (comme opposé ou irréductible

à la conscience, la transcendant dans sa «donnation») à la
manière du mode d'être («immanent») de la conscience.40 Que donc,
sous la question radicale de ce qui est donné, la réalité apparaît
comme ce qui en principe ne se donne que dans des perspectives

d'apparition changeantes, et donc jamais autrement que reliée ou
«relative» à une conscience à laquelle elle apparaît, pour laquelle
elle est phénomène (être phénomène étant synonyme de se constituer

pour une conscience), cela s'avère être son mode d'être originaire41.

Ceci devient donc un acquis premier du savoir, que la réalité des

30 Cf. Husserl, Ideen I, § 43. Cela se retrouve et se répète à travers tous ses

manuscrits.
40 Evidemment, la réduction inverse, classique pour l'objectivisme naturaliste,

est tout aussi absurde.
41 Terme introduit d'ailleurs pour distinguer les ambiguïtés de la notion

de «donnée absolue».

179



choses, la réalité de la réalité, consiste en ceci qu'elle ne se dissout

jamais dans la conscience - ou l'entrelacs des consciences qu'on appelle
intersubjectivité - bien qu'elle n'est ce qu'elle est que dans ce jeu de

relativités de perspectives par lesquelles elle apparaît.42 De sorte qu'il
faut dire que la réalité, c'est les phénomènes, et que tout savoir de ce
à quoi nous avons à faire commence donc par là. Par contre,
supposer, comme c'est la fiction primordiale du savoir théorique et
objectif, que la réalité, pour atteindre son identité finale et sans

équivoque, devrait idéalement «apparaître» dans une synthèse de tous les

points de vue à la fois et dans un même instant - fiction d'une vision
du point de vue de Dieu, dénoncée la première fois par Kant43 - serait
donc supprimer tout simplement la réalité. Une chose vue de tous les

côtés à la fois ne serait plus visible, ne serait plus une chose du tout,
dit à peu près Merleau-Ponty. C'est pourtant l'illusion au service de

laquelle l'idéalisation substitutive théorique fonctionne dans notre
monde technologique comme la réalisation d'un refoulement de la
réalité phénoménale. C'est le rêve d'être à la fois à l'extérieur et à

l'intérieur des choses, à l'intérieur et à l'extérieur du monde - le
monde étant partout le même -, le rêve d'Icare. Et c'est une variation
de son mythe qui servira de conclusion.

Icare voulait quitter le labyrinthe que son père, ou son ancêtre,
l'artiste, avait bâti, pour survoler la Terre et la contempler d'en haut
et d'un seul coup d'œil. S'élançant vers le soleil unique - le soleil de

Platon - point de vue idéal de vision, il a été brûlé par l'Un et
précipité dans les Eaux de la Terre. Le labyrinthe pourtant aurait été

sa vraie demeure, l'habitacle de l'homme aux entrelacs multiples et
ambigus, le paysage du monde où seulement dans une lente apparition,

dans un jeu troublant de perspectives trompant à première vue
mais se détrompant peu à peu, s'installe l'expérience d'une vie réelle
et du sens des choses, l'expérience d'habiter un monde réel et qui
nous habite progressivement. Jamais un dieu n'aurait construit un
labyrinthe et n'aurait survécu à ces tromperies, incapable à jamais de

se tromper et donc incapable de la réalité, se trompant éternellement
à son égard. Et le Minotaure? C'est nous-mêmes, c'est notre double,

42 C'est là le sens explicite de l'«idéalisme» phénoménologique, se

distinguant par ceci exactement de tout idéalisme classique et de toute dialectique.

On voit mal comment on peut continuer à l'ignorer.
43 Kant, op. cit., A 256-257 et 277-278.

180



l'ombre de notre conscience qui nous présente nous-mêmes qui étions

et nous-mêmes qui serons en les modes et figures de notre alter ego,

comme Inhabitant du labyrinthe qui est le monde, bâti par l'homme
archétype, Dédale, l'artiste, dont - en pointant sur Picasso, le peintre
du Minotaure - Éluard a dit qu'il est «l'Homme qui tenait en main
la clef fragile du problème de la réalité».

181


	La question de la réalité dans la phénoménologie de Husserl

