Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 36 (1976)

Artikel: La connaissance intuitive du néant et I'évidence du "je pense” : le réle
de I'argument de potentia absoluta dei dans la théorie occamienne de la

connaissance
Autor: Muralt, André de
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

La connaissance intuitive du néant et
I’évidence du «je pense»

Le role de ’argument de potentia absoluta dei
dans la théorie occamienne de la connaissance

Introduction, traduction et commentaire du
Prologue des Sentences de Guillaume d’Occam

par André de Muralt

Le texte d’Occam, traduit ici pour la premiére fois en francais, tiré du
Prologue des Sentences, q. 1, 1 (Edition de Lyon, D, a 1 r°; N, a 2 r°, sqq.,
jusqu’a KK, a 5 r9), ainsi que le commentaire qui I’accompagne, présente
un ensemble doctrinal de la plus haute importance pour la compréhension
de la pensée occidentale. Il introduit certaines des théses principales qui
n’ont cessé d’animer la recherche philosophique ultérieure.

D’une part, Occam élabore une théorie de la connaissance spécifiée de soi,
indépendante de son objet, et laisse entrevoir, au gré d’une théologie de la
toute-puissance divine aux conséquences parfois scabreuses, la possibilité
d’un savoir empirique a priori.

D’autre part, explicitant les conséquences de sa doctrine, il développe une
forme de cogito dont la certitude est indépendante de tout enracinement dans
I’expérience sensible.

La physique nouvelle de I’impetus, premiére forme de physique mécanique
et quantitative, n’allait pas tarder a tirer profit de la critique occamienne
et de ses prolongements plus ou moins fid¢les. Et la philosophie elle-méme
découvrira dans ’évidence indubitable du «je pense» occamien la parade
efficace au scepticisme que pouvait introduire dans la pensée la théologie de
la toute-puissance divine. En bref, la philosophie moderne tenait 1a les deux
perspectives principales de son systéme: I’idée d’une physique mathématique-
ment formalisable et 1'idée d’une métaphysique purement rationnelle.

Face a la poussée de ce nouveau mode de pensée physique, I’aristotélisme
ne sut pas réagir comme ses principes le lui auraient permis. Au lieu de don-
ner la théorie du type d’intelligibilité propre a la physique quantitative, il
préféra composer, dans le sens de la structure de pensée scotiste, et récupérer
ainsi, tel SUAREZ, ’acquis occamien. Ses meilleurs représentants, il est vrai,
avaient assez a faire 2 combattre les principes philosophiques du Venerabilis
Inceptor et leurs multiples conséquences théologiques. La science apprit dés
lors a4 se développer indépendamment, sinon en opposition a la philosophie
et 4 élaborer elle-méme, 24 chacun de ses nouveaux succes, ses fondements

107

8 Studia Philosophica XXXVI



épistémologiques dans la ligne de son type propre d’intelligibilité. La philo-
sophie elle-méme se retira dans ’analyse, a terme stérile, du cogito, quitte
a se mettre, dans ses moments de mauvaise conscience, a la remorque des
sciences, exactes, puis «humaines», qu’elle avait condamnées a se développer
sans elle. Dans I'une et 'autre perspectives, I’esprit troquait 'unité contre
I’'univocité.

108



10

15

20

Guillelmi de Occam, Venerabilis Inceptoris,

PROLOGI SENTENTIARUM QUAESTIO PRIMA

Ex Lugduno pridie ydus septembris huius anni 1496

[D] Je dis que la notitia évidente est la notitia de quelque complexe
vrai, notitia susceptible (nata) d’étre suffisamment (sufficienter)
causée médiatement ou immédiatement a partir de (ex) la notitia
des termes incomplexes.

[N] Je dis donc a la question que je n’entends pas précisément
traiter de la notitia évidente scientifique, mais de la notitia évidente
en général (in communi)?!*,

Ces choses étant vues, je procéderai a propos de la question de la
maniére suivante.

Premiérement je montrerai que notre intellect, en fonction de son
état actuel (pro statu isto), peut avoir deux notitiae incomplexes
distinctes spécifiquement a I’égard du méme objet présenté (praesen-
tati) sous la méme raison (ratione): 'une d’elles peut étre dite intui-
tive, I'autre abstractiveZ2.

Deuxi¢mement qu’une telle notitia double a I’égard de Dieu sous
la raison propre de la déité est possible.

Troisitmement que chacune d’elles est séparable de ’autre.

Quatriemement je conclurai de la que la notitia abstractive de la
déité est possible au voyageur (viatori).

Cinquiémement je répondrai a la forme de la question.

Sixiémement je susciterai quelques doutes et les résoudrai.

[O] Pour démontrer la premiére conclusion, j'introduirai en pré-

* Les notes renvoient au commentaire qui suit la présente traduction.

109



ambule quelques distinctions et conclusions, ensuite je prouverai la
conclusion visée principalement.
Voici donc la premiere distinction®. Parmi les actes de I'intellect,
il y a deux actes, dont 'un est appréhensif, a 1’égard de tout ce qui
® peut terminer l'acte de la puissance intellective, que cela soit un
complexe ou un incomplexe, car nous n’appréhendons pas seulement
des incomplexes, mais aussi des propositions, des démonstrations,
nécessaires ou possibles, et d’une maniére universelle tout ce qui est
regardé (respiciuntur) par la puissance intellective.

10 L’autre peut étre dit acte judicatif, par lequel I'intellect non seule-
ment appréhende 1’objet, mais aussi assentit a celui-ci ou le rejette
(dissentit). Et cet acte est seulement a I’égard d’un complexe. Car
nous ne donnons notre assentiment a rien sinon a ce que nous esti-
mons vrai et nous ne refusons notre assentiment a rien sinon a ce que

15 nous estimons faux. Et ainsi il est patent (patet) qu’a 1’égard d’un
complexe, il peut y avoir un acte double, a savoir un acte appréhensif
et judicatif.

Cela est prouvé ainsi: quelqu’un peut appréhender une proposition
et cependant ne lui donner ni lui refuser son assentiment, comme cela

20 est patent dans les propositions neutres, par lesquelles quelqu’un ne
donne ni ne refuse son assentiment, sinon elles ne seraient pas neutres
pour lui. De méme, un profane (laicus) ignorant le latin peut en-
tendre beaucoup de propositions en latin auxquelles il ne donne ni ne
refuse son assentiment. Et il est certain que I'intellect peut assentir a

25 une proposition et rejeter une autre?. Donc.

[P] Voici la deuxiéme distinction®. De méme qu’a I’égard d’un
complexe, il y a deux actes, de méme a I’égard d’un complexe il y a
deux habitus correspondants, a savoir I'un qui incline a I’acte appré-

30 hensif, ’autre a ’acte judicatif. Cette distinction est manifeste, car
quelqu’un, apres beaucoup d’appréhensions d’une proposition qui
est neutre, se sent plus incliné a appréhender et cogiter cette proposi-
tion qu’auparavant. Il a donc un habitus inclinant a ’acte appré-
hensif. Qu’il y ait un habitus inclinant a I’acte judicatif], cela est patent

35 par ce que dit le philosophe dans I’Ethique a Nicomaque, VI, 3 et 6, ol
il pose I’habitus de science et ’habitus d’intelligence.

[Q] La premiere conclusion de ce préambule® est donc que I'acte
judicatif a 1’égard d’un complexe présuppose un acte appréhensif a

110



10

15

20

25

30

35

I’égard du méme. Cette conclusion est prouvée, parce qu’aucun habi-
tus n’incline & P’acte d’un autre habitus sinon par I'intermédiaire de
son acte propre auquel il incline premi¢rement. Cela est patent par
un exemple: ’habitus du principe n’incline jamais a I’acte de science
(sciendi) a I’égard d’une conclusion sinon par I’intermédiaire de son
acte propre [d’intelligence] du principe, auquel il incline. Mais
I’habitus appréhensif incline a I'acte judicatif. Donc premiérement il
incline a son acte propre d’appréhension, et par conséquent ces actes
sont simultanés, et un tel acte appréhensif peut étre sans I’acte judi-
catif, mais I'inverse n’est pas vrai. L’acte appréhensif est donc anté-
rieur naturellement, et ainsi ’autre le présuppose. La mineure est évi-
dente par l’expérience (experientiam). Car posons que quelqu’un
d’abord pense fréquemment a une proposition neutre pour lui, de
sorte qu’il soit promptement incliné a penser a cette proposition neutre
pour lui et qu’ensuite il commence a lui donner son assentiment, il se
sentira, aprés ce premier assentiment, prompt a assentir a cette propo-
sition et a penser [de cette maniére] a elle. Mais cette promptitude, il
ne I'aura pas précisément (praecise) par quelque habitus laissé par
cet unique assentiment, car, s’il n’avait jamais pensé a cette proposi-
tion auparavant, il ne serait pas incliné [a assentir] aussi prompte-
ment. Il aura donc cette promptitude, au moins partiellement, de
I’habitus acquis auparavant a partir d’actes appréhensifs, au moment
donc ou I’habitus appréhensif incline & son acte propre.

Contre cette conclusion on peut objecter, premi¢rement qu’alorsil y
aurait dans le méme intellect deux actes d’intelliger simultanés; se-
condement, que la mineure de la raison principale est fausse, parce
que, quand quelque habitus incline & I’acte d’un autre habitus, I’acte
du premier habitus est la cause suffisante de I’acte du second. Un
exemple le manifeste: de ce qu’en effet I’habitus du principe incline &
I’acte de la conclusion, il suit bien que ’acte [d’intelligence] du prin-
cipe est la cause suffisante de la science de la conclusion. Si donc
I’habitus appréhensif incline a I’acte judicatif par 'intermédiaire de
son acte propre, I’acte appréhensif est la cause suffisante de I’acte judi-
catif, et ainsi quiconque appréhenderait quelque proposition, aussit6t
Iui donnerait ou lui refuserait son assentiment, ce qui est manifeste-
ment faux. La troisiétme objection est que la preuve de cette mineure
ne vaut pas. Car, celui qui d’abord agite (cogitat) fréquemment une
proposition neutre pour lui et ensuite lui donne son assentiment, ce

111



10

15

20

25

30

35

n’est pas en vertu (virtute) de ’habitus premi¢rement acquis a partir
d’actes appréhensifs qu’il donne son assentiment a cette proposition,
mais en vertu de telle proposition en vertu de laquelle il assentit pour la
premicre fois a cette proposition [neutre], parce qu’il n’a pas [mainte-
nant] un principe d’ou suivrait cette proposition, qu’il n’aurait pas eue
auparavant, ni quelque autorité ni quelque raison, a cause de laquelle
il assentit maintenant pour la premiére fois. Ainsi I’habitus premiére-
ment acquis n’incline pas a 1’acte d’assentir, car si celui [qui assentit]
ne se souvenait pas des prémisses ou de ’autorité a cause de laquelle il
assentit maintenant pour la premiére fois, il ne serait pas incliné a as-
sentir, mais seulement a penser appréhensivement a cette proposition.

[R] A la premiere objection, je dis et concéde que dans le méme
intellect il y a plusieurs actes d’intelliger simultanés, et ceci est vrai
non seulement des actes ordonnés les uns aux autres, comme il est
évident de ’acte appréhensif et de l’acte judicatif, mais aussi des
actes disparates, comme il sera dit plus tard.

Je prouve cette conclusion générale: tout acte postérieur naturelle-
ment a un acte d’amour est distinct réellement de I’acte antérieur
naturellement a ce méme acte d’amour. Mais Pierre peut aimer
Sortes et savoir (scire) qu’il aime Sortes. Cet acte de savoir terminé a
ce complexe: «Pierre aime Sortes» est naturellement postérieur a cet
acte d’aimer, parce que l’acte d’aimer peut étre sans lui, alors que
I'inverse n’est pas vrai. Donc l'acte d’aimer est naturellement anté-
rieur a cet [acte de savoir] et cet acte de savoir est simultané a ’acte
d’aimer. Mais ’acte d’aimer présuppose la notitia incomplexe de
Sortes, ou quelque autre, et il est simultané a celle-ci. Donc ces trois
actes sont simultanés, les deux [extrémes] dans l’intellect, celui du
milieu dans la volonté. C’est pourquoi je concede que deux actes de
I’intellect peuvent étre simultanément dans Iintellect.

A la deuxi¢me objection, je nie la majeure: [’acte du premier
habitus] n’est pas cause suffisante, parce qu’il est cause partielle. Cela
est patent, car I’habitus d’une prémisse, par I'intermédiaire de son
acte propre, incline a I’acte de savoir (sciendi) la conclusion. Et ce-
pendant cet acte n’est pas cause suffisante, mais il ’est bien avec I’acte
de l'autre prémisse. Aucune des deux cependant ne suffit par soi. Et
généralement il suffit que [’acte de I’habitus premier] soit au moins
cause médiate partielle. Cela est évident de I’habitus par rapport au
terme et de I’acte de la conclusion.

112



10

15

20

25

30

35

A la troisitme objection, je dis que celui qui a un habitus acquis
a partir d’actes précédant I’assentiment, assentit bel et bien par la
suite en vertu d’un principe ou d’une autorité en vertu de laquelle il a
assenti pour la premiere fois, mais non pas totalement, partiellement
cependant. Car, s’il regardait de la méme maniére au principe et a
I’autorité et s’il n’avait jamais auparavant pensé a cette proposition,
il est manifeste qu’il ne pourrait assentir a celle-ci aussi facilement
qu’[il peut le faire] aprés avoir acquis un habitus intense a partir des
actes précédant [la judication]. Donc I’habitus [y] fait quelque
chose.

[S] C’est pourquoit il faut savoir que, pour I'intellect, assentir a une
conclusion en vertu de quelque chose, peut étre entendu de deux
maniéres: soit que cette autre chose soit la cause de l’assentiment,
et ainsi en vertu de tel acte appréhensif I'intellect assentit a telle con-
clusion, méme immeédiatement, comme l’'intellect en vertu de Dieu,
est dit assentir a telle conclusion, parce que Dieu est la cause effective
d’un tel assentiment. (Et selon certains [dans ce cas] aussi 'intellect
est cause effective de cet assentiment) ; soit que I’intellect assentisse a
une conclusion en vertu d’autre chose, qu’il considére comme ce a
quoi il assentit davantage, et ainsi il n’assentit pas en vertu de quelque
acte appréhensif. Il n’en reste pas moins cependant que l’acte appré-
hensif est cause effective de cet assentiment.

[T] De ce qui vient d’étre dit suit la seconde conclusion?. Que tout
acte judicatif présuppose dans la méme puissance la notitia incom-
plexe des termes, parce qu’il présuppose un acte appréhensif et que
I’acte appréhensif a I’égard de quelque complexe présuppose la noti-
tia incomplexe des termes, selon le Commentateur, I1I De anima,
commentaire 21, ol distinguant deux actions de l’intellect, la forma-
tion et la foi, il dit: «Les choses dans lesquelles se trouvent le vrai
et le faux, c’est-a-dire les intelligés (intellecta) dans lesquels se trouvent
la vérité et la fausseté, il y a en elles quelque composition de I'intellect
matériel qui intellige premiérement les simples.» Et ensuite il ajoute:
«L’intellect en effet intellige premiérement les simples, ensuite com-
pose ceux-ci.» A partir de cette autorité, il est patent que I’intellect
ne peut former ni appréhender aucune proposition s’il n’a pas intel-
ligé auparavant les simples, c’est-a-dire les incomplexes. De méme,
dans le commentaire 22, le Commentateur dit: «Que [I'intellect

113



10

15

20

25

30

35

matériel] fait que ces intelligés simples soient un par composition,
aprés qu’ils furent multiples; l’intellect matériel en effet considére
les intelligés simples, compose les semblables et divise les dissem-
blables. Il faut donc que la vertu appréhendant les simples et les
composés soit la méme. »

[U] Troisieme conclusion®. Que nul acte de la partie sensitive n’est
la cause immédiate, prochaine, ni partielle ni totale, de quelque acte
judicatif de I'intellect méme. On peut se persuader de cette conclu-
sion, car la raison par laquelle pour quelque acte judicatif suffisent
les [intelligés] qui sont dans l'intellect comme causes prochaines et
immédiates, est la méme pour tout acte judicatif. Mais pour certain
acte judicatif, suffisent comme ses causes prochaines les [intelligés] qui
sont dans I'intellect, & savoir pour la conclusion. Car §’il y a dans
I’intellect I’acte de savoir (sciendi) les prémisses, aussitot la conclusion
est sue. Donc pour tout acte judicatif suflisent les [intelligés] qui sont
dans l'intellect comme causes prochaines. De plus, du fait que les
causes qui sont dans I’intellect suffisent, il est vain d’en poser d’autres®.

[X] Ceci posé, je prouve la premieére conclusion comme suit!®.
Toute notitia incomplexe de certains termes qui peut étre la cause de
la notitia évidente d’une proposition composée de ces termes, est
distincte spécifiquement (secundum speciem) de la notitia incom-
plexe de ces mémes termes, qui, de quelque maniére qu’on I’entende,
ne peut étre la cause d’une telle notitia évidente de la méme proposi-
tion. Cela est patent, car les choses qui ont la méme raison et sont
également parfaites, peuvent dans le méme sujet également disposé
avoir un effet de méme raison, selon les Topiques, VII, 1, 151b 36.
Mais il est certain que Il'intellect peut avoir une notitia incomplexe
tant de Sortes que de la blancheur, en vertu de laquelle il ne peut
connaitre avec évidence si Sortes est blanc ou non, ainsi que expé-
rience le montre. En plus de cette notitia incomplexe, I'intellect peut
avoir une notitia intuitive [de ces mémes termes] en vertu de laquelle
il peut connaitre avec évidence que Sortes est blanc (s’il est blanc).
Donc I’intellect peut avoir deux notitiae incomplexes de ces termes,
dont I'une peut étre cause de la notitia évidente de cette proposition
contingente, et ’autre non, de quelque maniére qu’'on I’entende.
Donc [ces deux notitiae incomplexes] sont distinctes spécifiquement.

Cela est confirmé par le Philosophell, Premiers Analytiques 11, 21,

114



10

15

20

25

30

35

67a 39-bl, ou il dit: «aucun sensible, dans la mesure ou il est hors
de la portée des sens (extra sensum), n’est connu de nous», et Ethique
a Nicomagque, V1, 3, 1139 b 21-22: «il en va autrement des contingents;
dans la mesure ou ils se produisent hors du sens, nous ne savons pas
s’ils sont ou ne sont pas». Mais de ces autorités il appert que du sen-
sible il peut étre, aussi dans notre état actuel (pro statu isto) dont
parle le Philosophe, une notitia incomplexe en vertu de laquelle on
peut savoir avec évidence s’il est ou s’il n’est pas, [c’est le cas du sen-
sible percu par le sens]. Et cependant il est certain qu’il en va autre-
ment du sensible et du contingent quand il est hors de la portée du
sens (extra sensum) et de sa considération; [alors], I'intellect peut
avoir une notitia incomplexe en vertu de laquelle il ne peut pas
savoir avec évidence s’il est ou s’il n’est pas.

Et 'on ne peut valablement dire que la notitia incomplexe des
termes ne suffit pas a la connaissance (notitia) évidente d’une telle
vérité contingente, mais qu’une autre notitia est requise. Car il est
manifeste que cette proposition: la blancheur est, ne dépend pas ni
ne présuppose une autre notitia que la notion (notionem) en vertu de
laquelle nous pouvons la savoir. Car cette autre notitia serait ou
nécessaire ou contingente. Elle ne saurait étre nécessaire, car du né-
cessaire ne suit pas le contingent, ni contingente, car pour la méme
raison cette notitia contingente dépend de la seule notitia de ses termes,
ou il y aurait régression a I'infini.

C’est pourquoi il faut dire que pour une vérité contingente, suffit
la seule notitia de son ou de ses termes (alicuius vel aliquorum). Et
cependant il est manifeste que de ces termes il peut étre une notitia
incomplexe qui laisse ignorer leur vérité. Et c’est pour cette raison
qu’a I’égard des termes [d’une vérité contingente] il est deux notitiae
incomplexes spécifiquement distinctes.

Contre cette démonstration, on peut objecter qu’elle ne vaut pas!?.
Car elle ne prouve rien sinon que des extrémes de la proposition
contingente, ou de ce qui est emporté (importatis) par ces extrémes,
il peut y avoir pour nous une double notitia telle. Mais elle ne prouve
pas que ces deux notitiae soient intellectives, c’est-a~dire subjective-
ment dans 'intellect. Il suffit en effet que I'une soit sensitive, celle en
vertu de laquelle on peut savoir avec évidence une telle vérité con-
tingente, et que I'autre soit dans Iintellect, celle en vertu de laquelle
une telle vérité contingente ne peut étre sue avec évidence.

Cela est prouvé, car, quand les extrémes ou ce qui est emporté

115



10

15

20

25

30

35

ou signifié¢ (significata) par les extrémes, sont connus sensiblement,
une telle vérité contingente peut étre connue avec évidence. Quand
au contraire ils ne sont pas connus sensiblement, mais par I'imagina-
tion ou l'intellect, alors cette vérité contingente ne peut étre connue
avec évidence. Et c’est de ces deux notitiae, I'une par le sens extérieur,
I’autre par I'intellect ou par I'imagination, que parlent les autorités
citées. Cela est confirmé par le Philosophe, Mcétaphysiques, E, 1, 1025b
11 (?), et le Commentateur, dans le commentaire 13, textes ot1 'un et
I’autre affirment que les singuliers ne nous sont pas manifestement
connus s’ils sortent de la portée des sens (recedunt a sensu). Clest
pourquoi le Commentateur dit: «lorsque le senti est sorti de la portée
du sens, 1l reste sa seule information dans ’ame, mais non de telle
sorte que soit certain qu’il est, apres qu’il est sorti de la portée du
sens. Aussi bien les sensibles n’ont-ils pas de définition, car, apres
étre sorti de la portée du sens, ils n’ont qu'une probabilité (existi-
matio)». Semblablement le Commentateur dit, dans son commen-
taire 24 a I’Ethique a Nicomaque, V1: «nous accueillons les contingents
quand ils viennent dans la puissance et nous les voyons sensiblement
en tant que présents». De ces citations il appert que les sensibles sont
manifestes par la seule notitia sensitive, quant a la vérité contingente
qui peut étre dite d’eux.

Cette objection ne vaut pas!3, car a la connaissance (notitia) d’une
vérité contingente ne suffit pas la notitia intuitive sensitive. Mais il
faut poser en plus de celle-ci la notitia intuitive intellective. Et c’est
pourquoi, si I'intellect a une notitia incomplexe des extrémes, ou de
ce qui est signifié par les extrémes d’une telle vérité contingente, il
donne son assentiment a celle-ci quand les extrémes, ou les signifiés
des extrémes, sont pergus sensiblement, et quand les extrémes ne sont
pas percus, I'intellect n’assentit pas a la vérité contingente. Pour cette
raison il faut que I'intellect ait une notitia incomplexe des extrémes autre
quand ceux-ci sont pergus sensiblement que quand ils ne le sont pas.

Cela est patent de par tous les préambules. Car il a été dit au-
paravant que la formation de la proposition dans I'intellect présup-
pose la notitia incomplexe des termes selon le Commentateur. Donc,
pour la méme raison, la connaissance (notitia) évidente d’une vérité
[contingente] présuppose une notitia intuitive en soi et il ne suffit pas
de la seule notitia intuitive sensitive. De méme qu’a la formation de
la proposition par 'intellect ne suffit pas la seule notitia sensitive des
termes, ou de ce qui est signifié par eux.

116



10

15

20

25

30

35

Semblablement il est patent que nul acte de la puissance sensitive
n’est la cause prochaine et immédiate a I’égard de ’acte judicatif.
Donc si I'intellect ne peut juger que la chose est ou n’est pas que
lorsque le sensible est senti sensiblement et s’il ne le peut autrement,
il faut qu’il ait en soi-méme quelque chose qui soit antérieur (prae-
vium) a ce jugement, et qu’il n’avait pas auparavant, et cela ne peut
étre qu’une notitia qu’il n’avait pas auparavant et qu’il a seulement
[maintenant]. Donc. Cela est confirmé par le Commentateur, De
anima, III, commentaire 22 in principio, ou il dit: «si ces singuliers
intelligés sont [des aspects] des choses qui sont susceptibles (natac)
d’étre dans le temps, dans le temps passé et dans le temps futur, alors
I'intellect avec ces choses intellige le temps dans lequel elles sont, puis
il compose le temps avec elles et juge que ces choses furent ou seront».
Le Commentateur ajoute: «les vérités et les faussetés n’affectent pas
seulement les propositions dans lesquelles le prédicat est un nom, mais
aussi celles dans lesquelles le prédicat est un verbe». Par ces autorités
il est patent que la seule notitia intuitive intellective suffit au jugement
comme sa cause prochaine, de telle sorte que I'intellect a a connaitre
les singuliers, c’est-a-dire le temps de cette chose-ci et de cette chose-
la, comme le sens. Ce qui ne peut étre sans notitia intuitive comme il
sera dit ailleurs. Donc.

Par 13, il apparait, par rapport aux autorités citées, que de telles
vérités contingentes ne peuvent étre sues au sujet de ces sensibles que
quand ceux-ci tombent sous le sens, car la notitia intuitive intellective
des corps sensibles, selon notre statut actuel (pro statu isto), ne peut
étre sans la notitia intuitive sensitive des mémes!4, et ainsi la notitia
intuitive sensitive n’est pas superflue, bien que la seule notitia intui-
tive intellective suffirait s’il était possible qu’elle fiit naturellement,
selon notre statut actuel, sans la notitia intuitive sensitive. Ce qui se
produit dans les anges et dans I’ame séparée, ou a la connaissance
(notitia) évidente de telles vérités n’est pas requise une autre notitia
intuitive sensitive, ainsi qu’il sera dit par la suite.

Si ’on dit que la notitia intuitive intellective n’est pas détruite a la
cessation d’un acte sensitif et que par conséquent une vérité contin-
gente pourrait étre connue avec évidence touchant un sensible sans
la sensation de celui-ci, je dis en solution que, de méme qu’il n’y a pas
d’inconvénient a ce que lors d’un changement corporel, infirmité ou
sommeil, I'intellect cesse tout acte intellectuel, de méme il n’y a pas
d’inconvénient que lors de la cessation de 1’acte de sensation du sens

117



10

15

20

25

30

35

extérieur, la notitia intuitive intellective du méme [objet] cesse [elle
aussi].

J argumente deuxiémement, quant a la démonstration principale,
comme suit!®. Soit un intelligible, pouvant étre appréhendé seule-
ment par l'intellect, mais nullement sensible. Tant6t une notitia
incomplexe suffit a la connaissance (notitia) évidente de la vérité
contingente qui peut étre posée a son sujet, tantdt une notitia in-
complexe du méme ne suffit pas. [Je dis donc que cet intelligible]
peut étre connu par l'intellect selon deux connaissances spécifique-
ment distinctes. Mais les aflections, les intellections, les plaisirs, les
tristesses sont intelligibles et nullement sensibles, et quelque notitia
incomplexe de ceux-ci suffit & connaitre (notitia) avec évidence s’ils
sont ou ne sont pas, et quelque notitia incomplexe ne suffit pas. Donc.

La mineure est prouvée quant a sa premiére partie, parce que cha-
cun expérimente (experitur) en soi qu’il intellige, aime, se réjouit,
s’attriste, et cette connaissance (notitia) puisqu’elle est a I'égard du
contingent, ne peut étre tirée de propositions nécessaires; il faut donc
qu’elle soit tirée soit d’une notitia incomplexe des termes (ou de ce
qui est emporté par les termes), soit de quelque notitia complexe
contingente, laquelle est tirée de la notitia incomplexe des termes
(ou de ce qui est impliqué par les termes), soit il y aura régression a
Pinfini dans ces contingents. La troisieme possibilité est exclue: il faut
qu’il y ait arrét (statum) dans de telles choses. Si la deuxiéme possi-
bilité se présente, il faut soit que cette proposition contingente ait
quelque terme qui puisse étre tiré de quelque sensible, soit qu’elle
n’en ait aucun. Le premier cas ne peut se produire. Car il n’est pas
de proposition au sujet de quelque sensible d’ot1 suive nécessairement
que la délectation est dans la volonté, ainsi qu’il apparaitra ailleurs,
et par conséquent il n’est pas de proposition contingente telle, en
vertu de laquelle il puisse étre connu avec évidence que tel homme
aime. Si le deuxiéme cas se produit, la thése est acquise, a savoir que
la seule notitia incomplexe des termes purement intelligibles (mere
intelligibilium) suffit a la connaissance (notitia) évidente de telle
vérité contingente. La premiére possibilité également pose la these.

La seconde partie de la mineure est manifeste, car, pas plus que
dans le cas de quelque sensible, iln’y a d’inconvénient a ce que quel-
qu’un ignore de quelque intelligible s’il est ou n’est pas, et que cepen-
dant il ait une notitia incomplexe de celui-ci. C’est pourquoisi 'intellect

118



10

15

20

25

30

35

dans un premier temps voyait le plaisir de I'autre et ainsi était certain
de la délectation de ’autre, aussi bien que de la sienne propre, il n’y
aurait aucun doute qu’apres cette délectation, il en aurait [ensuite]
la notitia, et douterait cependant de son existence, bien que cette
délectation fit, ainsi qu’il en va de quelque sensible d’abord vu puis
intelligé. Ce raisonnement prouve qu’a l'intellect est possible une
double notitia a I’égard des purs intelligibiles (mere intelligibilium),
alors que le raisonnement précédent prouve que de fait, selon notre
état actuel (de facto in statu isto) ’intellect a ces mémes deux notitiae
a I’égard des sensibles.

Le dernier raisonnement peut étre confirmé par le Bienheureux
Augustin, De trinitate, X111, I, ol il dit: «la foi que chacun voit en
son ceceur s’il croit, ou ne voit pas s’il ne croit pas, nous la connaissons
autrement: non pas comme nous connaissons les corps, que nous
voyons avec nos yeux corporels et auxquels nous pensons, méme en
leur absence, par les images que nous tenons par la mémoire, mais
comme les choses que nous ne voyons pas» [Texte altéré par Occam].
A partir de cette autorité, il est patent que la foi qui n’appartient a
aucun sens du corps, comme le déclare Augustin, peut étre connue
par une notitia qui suffit a juger si elle est ou si elle n’est, et par une
autre notitia qui ne suffit pas. Donc deux notitiae incomplexes spéci-
fiquement distinctes sont possibles a son sujet.

[Z] Je dis donc quant au premier article que de I'incomplexe il y a
une double notitia, dont I'une peut étre intuitive et ’autre abstrac-
tivels. Que les autres veuillent appeler cette notitia-la intuitive
[également], je ne m’en préoccupe pas, car j'entends prouver seule-
ment, de maniére principale, que de la méme chose I'intellect peut
avoir deux notitiae incomplexes spécifiquement distinctes.

Or il faut savoir que la notitia abstractive peut étre entendue de
deux maniéres: selon la premiére, elle considére quelque chose d’abs-
trait a partir de (a) beaucoup de singuliers, et ainsi la connaissance
(cognitio) abstractive n’est rien d’autre que la connaissance de quel-
que universel abstrait de beaucoup. De cela il sera question plus tard.
Si I'universel est une véritable (vera) qualité existant subjectivement
dans I’ame, ce qui peut étre soutenu avec probabilité, il faut concéder
qu’il peut étre vu intuitivement et que si’on prend la notitia abstrac-
tive dans ce sens, elle est identique a la notitia intuitive.

Selon la seconde maniere, la connaissance (cognitio) abstractive

119



10

15

20

25

30

35

est entendue selon qu’elle abstrait de 'existence et de la non-existence
et des autres conditions contingentes qui surviennent (accidunt) a la
chose ou sont dites (praedicantur) de la chose. Non pas que par la
notitia intuitive soit connu quelque chose qui ne soit pas connu par
la notitia abstractive, car le méme, totalement et sous la méme raison,
est connu par l'une et I’autre notitia.

Mais la notitia intuitive et la notitia abstractive se distinguent de la
maniére suivante!?: la notitia intuitive de la chose est telle notitia, en
vertu de laquelle peut étre su si la chose est ou si elle n’est pas. S’il
arrive (sit) que la chose soit, aussitot I'intellect juge que la chose
est (rem esse), et il conclut avec évidence qu’elle est, a moins qu’il soit
empéché par hasard par quelque imperfection de cette notitia. Et de
méme, si cette notitia parfaite était conservée par la puissance divine
a propos d’une chose non existante, en vertu de cette notitia incom-
plexe, l'intellect connaitrait avec évidence que la chose n’est pas.

Semblablement, la notitia intuitive est telle!®: quand certaines
choses sont connues dont I'une inhére & ’autre, 'une est distante de
I’autre selon le lieu ou est relative a ’autre d’une autre maniére,
aussitot, en vertu de la notitia incomplexe de ces choses, I'intellect
saurait si la chose inhére ou non, si elle est distante ou non, et il en
va de méme pour les autres vérités contingentes, a moins que cette
notitia soit trop faible ou qu’elle soit empéchée en quelque manieére.
Ainsi par exemple, si Sortes dans la vérité de la chose est blanc, la
notitia de Sortes et de la blancheur en vertu de laquelle peut étre
connu avec évidence que Sortes est blanc, peut étre dite notitia intui-
tive. Et de maniére universelle toute notitia incomplexe d’un terme
ou des termes [d’une proposition], d’une chose ou de [plusieurs]
choses, en vertu de laquelle peut étre connue avec évidence quelque
vérité contingente, surtout (maxime) au sujet d’une [chose] présente,
est une notitia intuitive.

De son c6té, la notitia abstractivel? est cette notitia en vertu de
laquelle au sujet d’une chose contingente ne peut étre su avec évi-
dence si elle est ou si elle n’est pas. Et de cette manic¢re, la notitia
abstractive abstrait de I'existence et de la non-existence, car par elle
ne peut étre su avec évidence de la chose existante qu’elle est et de la
chose non existante qu’elle n’est pas, par opposition a la notitia intui-
tive. Semblablement, par la notitia abstractive, aucune vérité con-
tingente, surtout (maxime) au sujet d’une [chose] présente, ne peut
étre connue avec évidence, ainsi qu’il est patent de fait: quand est

120



10

15

20

25

30

35

connu Sortes et sa blancheur, en son absence, en vertu de cette noti-
tia incomplexe, ne peut étre connu avec évidence que Sortes est ou
qu’il n’est pas, qu’il est blanc ou qu’il n’est pas blanc, qu’il est distant
d’un tel selon le lieu ou non, et il en va de méme des autres vérités
contingentes. Et pourtant il est certain que ces vérités peuvent étre
connues avec évidence.

En effet toute notitia complexe des termes (ou des choses dési-
gnées par cux, signatarum)2¢ se réduit ultimement a la notitia incom-
plexe des termes (ou des choses signifiées par eux). Donc ces termes
ou ces choses peuvent étre connus par une autre notitia que celle
en vertu de laquelle ne peuvent étre connues avec évidence telles
vérités contingentes. Et cette notitia est la notitia intuitive, par laquelle
commence la notitia experimentalis®'. Car, de maniere universelle, celui
qui peut acquérir une expérience (experimentum) de quelque vérité
contingente, a, par l'intermédiaire de celle-ci, au sujet d’une vérité
nécessaire [consécutive], quelque notitia incomplexe de I'un des
termes ou de la chose, que n’a pas celui qui ne peut expérimenter
(experiri) ainsi. Et, de méme que selon le Philosophe, M¢étaphysiques,
A, 1, 890Db 27, et Postérieurs Analytiques, 11, 19, 100a 3, la science des
sensibles, qui est acquise par ’expérience (dont le Philosophe parle
lui-méme), commence par le sens et la notitia intuitive sensitive des
sensibles, de méme, de maniere universelle, la notitia scientifique,
acquise par expérience, de ces purs intelligibles (mere intelligibilium),
commence par la notitia intuitive de ceux-ci. Il faut cependant
savoir que parfois, a cause de I'imperfection de la notitia intuitive,
qui est trés imparfaite et obscure, ou a cause d’autres empéchements
de la part de I'objet ou de la puissance cognitive, il peut arriver
(accidere) qu’aucune vérité contingente au sujet de la chose, ou du

‘moins peu, puisse étre connue de cette maniére intuitive.

[AA] De la découlent quelques conclusions?2.

La premiére est que la notitia abstractive et la notitia intuitive ne
différent pas parce que la notitia abstractive peut indifféremment étre
notitia de ’existant ou du non-existant, du présent et du non-présent,
alors que la notitia intuitive est notitia seulement du présent et de
Pexistant réellement, ainsi que le disent certains [Duns Scot].

Deuxi¢mement, elles ne différent pas non plus parce que la notitia
abstractive atteint ’objet non en soi selon une raison parfaite, mais
selon quelque similitude diminuée (sub quadam similitudine dimi-

121



10

15

20

25

30

35

nuta), alors que la notitia intuitive atteint ’objet en soi selon une
raison parfaite, ainsi que le dit certain docteur [subtil], dans son
Quodlibet, q. 6, n° 8.

Troisitmement, elles ne difféerent pas non plus par les raisons mo-
tives formelles (rationes motivas formales), en tant que dans la con-
naissance (cognitio) intuitive, la chose elle-méme dans son existence
propre est motive par soi objectivement, alors que dans la connais-
sance abstractive, il y a un autre [principe] motif, dans lequel la
chose a I’étre connaissable (esse cognoscibile), soit que ce principe
soit cause contenant virtuellement la chose méme en tant que connais-
sable, soit qu’il soit effet, par exemple la species et similitude conte-
nant représentativement la chose méme dont elle est la similitude,
comme le dit le méme docteur dans son Quodlibet, q. 13, n® 10.

Quatriemement, ils ne différent pas non plus, parce que la notitia
Intuitive a une relation annexe nécessaire, réelle et actuelle, a 'objet
méme en tant qu’il est présent dans son existence propre, alors que la
notitia abstractive n’a pas une relation adjointe telle a 'objet méme,
bien qu’elle ait une relation potentielle & celui-ci, a savoir une relation
de mesure et de dépendance, non d’union et de présence, comme le
méme docteur le dit au méme endroit (n 11 et 13).

Cinqui¢mement, elles ne différent pas non plus, parce que dans la
notitia intuitive ’objet est présent dans sa propre existence, alors que
dans la notitia abstractive ’objet est présent dans quelque [medium],
le représentant parfaitement sous sa raison propre, et connaissable par
soi, comme le dit le méme docteur dans son Quodlibet, q. 14, dans son
Commentaire des Sentences, IV, dist. 10, q. 8.

[BB] La premiére conclusion est patente par les principes mémes
des scotistes?3. Car, dans le Commentaire des Sentences, 111, dist. 14, q. 1,
le docteur prouve que nulle forme n’est dans Iintellect antérieure
(praevia, prior) a la vision méme, de la mani¢re suivante: si quelque
forme est antérieure a la vision, cette forme est 4 la vision comme sa
cause efficiente ou comme sa cause matérielle. Si le premier cas se
vérifie, alors la vision peut étre sans cette forme, car tout ce que Dieu
peut par une cause efficiente médiate, il le peut aussi immédiatement.
Si le second cas, alors cette forme, si elle était par soi, pourrait rece-
voir par soi la vision. Argumentant de cette fagon au sujet de la these,
[je dis que] la chose existante et présente a la raison de cause effi-
ciente ou de cause matérielle ou de cause formelle ou de cause finale

122



10

15

20

25

30

35

a I’égard de la notitia intuitive. Si le premier cas se vérifie, alors la
notitia intuitive peut se produire sans elle, car tout ce que Dieu peut
par une cause efficiente médiate, il le peut immédiatement par soi.
Le second cas ne se vérifie pas non plus, car alors, la chose existant et
Pintellect détruit, la chose pourrait recevoir subjectivement cette
notitia, et il est manifeste que la notitia intuitive n’est pas dans la
chose intuitionnée comme dans son sujet. Le troisieme cas ne se véri-
fie pas non plus, cela est manifeste, ni le quatrieéme, car toute notitia
peut étre, alors que ses fins sont toutes détruites, a I’exception de la
premiere; aucune chose en effet ne requiert davantage I’existence
d’une fin seconde que l’existence d’une cause efliciente seconde??.
Si Pon dit que l'objet est requis en tant qu’objet terminant?s, je
réponds la contre que I'objet terminant a la raison de cause essentielle
ou non. Si oui, jJargumente comme plus haut. Si non, alors j’argu-
mente comme les scotistes. Tout effet dépend de maniere suffisante
de ses causes essentielles, de telle sorte que, celles-ci étant posées,
tout autre étant exclue, ’effet peut étre posé de maniere suffisante. Si
donc l'objet en tant que terminant n’a pas la raison de cause essen-
tielle a I’égard de la notitia intuitive, s’il est détruit selon toute son
existence réelle, la notitia intuitive peut [néanmoins] étre posée. Donc,
[en un mot], la chose étant détruite, la notitia intuitive peut étre
posée, et ainsi la notitia intuitive par sol et nécessairement n’est
notitia pas plus de I’existant que du non-existant, elle ne regarde pas
plus I’existence que la non-existence, etc. selon la maniére exposée
plus haut. Quant a la notitia abstractive, elle ne regarde ni Iexistence
ni la non-existence, car par elle il ne peut y avoir un jugement
[affirmant] que la chose existe ou n’existe pas.

[CC] La seconde conclusion est patente, car, le méme, totalement,
sous la méme raison de la part de l'objet est I’objet de la notitia
intuitive et de la notitia abstractive?$. Cela est patent: il n’y a aucune
chose, du moins dans les choses inférieures d’ici-bas, ni aucune raison
propre a telle chose, selon laquelle cette chose peut étre connue
intuitivement, que, l’ayant connue, l’intellect ne puisse mettre en
doute [quant a la question de savoir] si elle existe ou n’existe pas et
qui par conséquent ne puisse étre connue abstractivement. Tout ce
qui peut étre objet de la notitia intuitive peut donc étre, et sous la
méme raison, objet de la notitia abstractive, et il est manifeste que
toute chose réelle qui peut étre connue abstractivement peut étre

128

9 Studia Philosophica XXXVI



10

15

20

25

30

35

connue intuitivement également. Semblablement, selon les mémes
auteurs ailleurs: la déité selon la raison de déité peut étre connue
absolument, or cette raison est la raison perfectissime de Dieu. De
méme, selon les mémes, I’existence peut étre également connue abs-
tractivement.

[DD] La troisi¢tme conclusion est patente par les arguments contre
la premiere différence??. Car Dieu peut de la méme maniére causer
totalement l'une et I’autre notitia, et il n’est pas nécessaire que la
chose meuve, selon son existence propre, par soi, objectivement la
notitia intuitive, ainsi qu’il a été prouvé.

[EE] La quatri¢me conclusion est patente2®, car, la relation réelle
ne peut terminer, selon les scotistes, au non-étre, or I'objet de la
notitia intuitive peut étre non-étre (non ens), comme il a été prouvé
et comme il sera encore prouvé.

La cinquiéme conclusion est prouvée par le méme argument: la
notitia intuitive ne requiert pas que la chose soit présente dans son
existence propre, comme il a été prouvé?®.

[GG] C’est pourquoi je dis?® que la notitia intuitive et la notitia
abstractive différent par elless-mémes, non pas selon leur objet ni
selon leurs causes, quelles qu’elles soient, bien que naturellement la
notitia intuitive ne puisse étre sans ’existence de la chose, laquelle
est une [des] causes efficientes de la notitia intuitive, médiate ou im-
médiate, comme 1l sera dit ailleurs. La notitia abstractive, elle, peut
étre, la chose elle-méme étant purement et simplement (simpliciter)
détruite. Si celui qui pose les différences citées plus haut les comprend
ainsi, il semble toucher la vérité quant a la notitia intuitive, bien que
sur d’autres points qui touchent a d’autres difficultés, il ne dise pas

vrai, de quoi il sera question en son lieu.

[HH] De cela suit que la notitia intuitive, tant sensitive qu’intellec-
tive, peut étre [notitia] d’une chose non existante. Cette conclusion,
je la prouve d’une autre maniére que plus haut. Toute chose absolue,
distincte selon le lieu et selon le sujet d’une autre chose absolue, peut
de par la puissance divine exister sans elle, car il ne semble pas vrai-
semblable que Dieu, s’il veut détruire une chose absolue existant dans
le ciel, soit obligé de détruire une autre chose existant sur la terre.

124



10

15

20

25

30

35

Mais la vision intuitive, tant sensitive qu’intellective, est une chose
absolue, distincte selon le lieu et selon le sujet de 1’objet; comme si je
voyais intuitivement une étoile existant dans le ciel, cette vision intui-
tive, soit sensitive soit intellective, est une chose absolue, distincte
selon le lieu et selon le sujet, de I’'objet vu. Donc cette vision peut de-
meurer, ’étoile étant détruite.

I1 est aussi patent, a partir de ce qui vient d’étre dit, que Dieu a une
notitia intuitive de toutes choses, que ces choses soient ou qu’elles ne
soient pas (sive sint sive non sint), car ainsi il connait des créatures
qu’elles ne sont pas quand elles ne sont pas, comme il connait d’elles
qu’elles sont quand elles sont.

Il est patent aussi que la chose non existante peut étre connue
intuitivement, dans la mesure ol l’objet de cet acte n’existe pas, ce
qui s’oppose a l'opinion de certains autres. Car la vision sensitive de
la couleur peut étre conservée par la couleur méme non existante, et
cependant la vision terminera a la couleur comme a son premier
objet®!. Et il en va de méme de la vision intuitive intellective.

Il est patent aussi que notre intellect, dans notre état actuel (pro
statu isto), ne connait pas seulement les sensibles, mais aussi en parti-
culier et intuitivement certains intelligibles, qui ne tombent nullement
sous le sens, pas plus que la substance séparée ne tombe sous le sens32.
Telles sont les intellections, les actes de volonté, les plaisirs, la tristesse,
etc., dont I’homme fait I’expérience (experitur) qu’ils sont en lui, qui
pourtant ne nous sont pas sensibles et ne tombent sous aucun sens.
Et qu’en effet d’autres choses [que les sensibles] soient connues de
nous en particulier et intuitivement, cela est patent, parce que cette
[proposition] m’est connue (nota) avec évidence: «[j’]intellige». Cette
proposition est donc premiére et acquise (accepta) immédiatement
de par la notitia incomplexe des termes (ou des choses), ou elle est
sue par l'intermédiaire d’une autre notion (notionem) antérieure. Si
le premier cas se vérifie, c’est donc nécessairement que, puisque [la
proposition «[j’]intellige»] est contingente, quelque terme (ou chose
emportée par le terme) est vu intuitivement. Car, si [ce terme (ou
cette chose emportée par lui)] était intelligé seulement (praecise)
abstractivement, puisque la notitia abstractive, de 1’avis de tous,
abstrait du hic et nunc, par elle ne pourrait étre sue aucune vérité
contingente, laquelle implique la différence des temps. Donc, pour

- que [la proposition: «[j’]intellige»] soit connue avec évidence, une

125



10

15

20

25

30

35

autre notitia intuitive est requise. Mais il est manifeste que la notitia
intuitive d’une chose ne suffit pas, c’est donc la notitia intuitive d’une
intellection qui est requise. Le deuxieme cas ne peut se produire, car
il n’y a pas de proposition contingente d’oli suive nécessairement
celle-ci: «[j’]intellige». De méme, du moins a cause de la liberté de la
volonté, il n’y a pas de proposition contingente de laquelle suive
celle-ci: «[j’]aime Sortes». Car si cette proposition suivait d’une
autre, ce serait surtout (maxime) de la proposition: «[je] connais
Sortes sous la raison de bien», ou de celle-la: «[je] sais que [je] dois
aimer Sortes». Mais puisque la volonté peut librement vouloir I'op-
posé de ce qui est dicté (dictatum) par I'intellect, d’aucune proposi-
tion telle ne suit: «[j’]aime Sortes», et ainsi, entre les [propositions]
contingentes, celle-ci [«j’intellige» ou «j’aime Sortes»] est premiere
absolument (simpliciter) et elle ne peut étre connue avec évidence par
une proposition antérieure.

[IT] De plus, comme il a été dit, la notitia acquise par I’expérience
ne peut étre sans notitia intuitive. Mais de ces [purs intelligibles], la
science s’acquiert par I’expérience, car nous les éprouvons en nous
(experimur) comme n’importe quels sensibles, et personne ne doute
plus de ce qu’il aime ou non que de ce qu’il se réchauffe. Cela est
confirmé par le Bienheureux Augustin, De Trinitale, X111, chap. 1:33
«la foi est présente, portant sur des choses absentes; elle est intérieure,
portant sur des choses extérieures; et, portant méme sur des choses
qui ne sont pas vues, elle est intérieure.» A partir de cette autorité, il
est patent que, bien que telle chose ne soit pas vue et soit cependant
connue abstractivement, la foi elle-méme cependant, qui est crue,
est vue et n’est pas connue abstractivement seulement. Si I'on dit
qu’Augustin parle de choses surnaturelles qui ne sont connues de
nous que dans un concept général, cet argument ne vaut pas, car
selon le méme Augustin, la chose [absente] est connue autrement
que la foi. Si donc celle-la est connue en général, il faut, pour que
celle-ci soit connue, qu’elle soit connue en particulier. Semblable-
ment, de méme qu’il peut y avoir une foi des choses surnaturelles, de
méme il peut y avoir foi de choses particulieres, d’abord vues, puis
absentes et éloignées; alors la foi porte sur des choses particulieres
absentes, qui avaient d’abord été vues par le sens, d’ou suit donc que
celles-ci sont alors connues abstractivement seulement, et la foi intui-
tivement. Augustin prouve la méme chose, ibid., chap. 2, en disant
que la foi n’appartient pas & un sens du corps, puis il ajoute: «c’est

126



10

15

20

25

30

35

une chose du ceeur que la foi, non du corps, elle n’est pas hors de nous,
mais en nous, aucun homme ne la voit dans un autre, mais chacun la
voit en lui-méme». Puis il continue dans ce sens. Chacun voit donc sa
foi en lui-méme; mais il croit qu’elle est dans ’autre, il ne le voit pas.
De Ia il suit évidemment que chacun a une notitia intuitive de sa foi
propre, par laquelle notitia il sait que la foi est [en lui]; qu’il a une
notitia abstractive de la foi d’autrui, par laquelle il ne sait pas si elle
est ou n’est pas en autrui. Sil’on dit qu’il en a une autre notitia, parce
que de la foi propre il a une notitia en particulier, de la foi d’autrui
une notitia en général, cela est vrai, car la foi d’autrui, nous ne pou-
vons la voir maintenant ou l'intelliger sinon par un concept commun.
Cependant, étant posé que nous intelligeons maintenant la foi d’un
autre en particulier, comme nous intelligeons maintenant la couleur
en particulier que nous avons vu auparavant, il n’y aurait pas d’in-
convénient a ce que nous doutions de savoir si cet autre croit ou non,
de méme que je ne sais pas si cette couleur que j’ai vue auparavant
est ou n’est pas. Et par conséquent j’aurais une notitia autre spéci-
fiqguement de la foi d’autrui et de la mienne, car si elles étaient de
méme espece, en vertu de cette notitia, je pourrais voir la foi de I’autre,
si elle est, comme je peux voir ma foi quand elle est, et cela en appli-
cation de la proposition commune: «les causes de méme raison ont
des effets de méme raison». Augustin dit la méme chose de la volonté,
tbid., chap. 3: «autre chose est voir sa volonté propre, autre chose la
volonté d’autrui, bien que [je puisse] éventuellement la conjecturer
par une conjecture. Ainsi, parmi les choses humaines, je suis certain
de ’existence de Rome comme je le suis de Constantinople; pourtant
Jai vu Rome de mes propres yeux, de Constantinople je n’ai rien
connu sinon ce que j’en ai cru sur le témoignage d’autrui». Ainsi,
comme, il peut y avoir des choses corporelles une notitia intuitive par
laquelle peut étre sue quelque vérité contingente et une notitia abs-
tractive par laquelle ne peut étre sue une vérité contingente, ainsi des
choses spirituelles, et chacune de ces notitiae sera intellective.

[KK] De plus, ces vérités qui entre toutes les vérités contingentes
sont connues plus certainement et plus évidemment, ont des termes
(ou des choses emportées par eux) plus (maxime) connus en parti-
culier intuitivement?®, Car la connaissance (notitia) d’une vérité con-
tingente présuppose nécessairement une notitia intuitive en parti-
culier. Mais les vérités contingentes portant sur les purs intelligibles

127



10

15

20

25

(mere intelligibilia) sont entre toutes les vérités contingentes plus
certainement et plus évidemment connues par notre intellect, comme
I’expérience le manifeste et comme Augustin le prouve, thid., XV,
chap. 12, ou il déclare passim que, bien que ’on puisse douter des
sensibles [extérieurs], on ne peut cependant douter de telles [choses
purement intelligibles]: «je sais que je vis», «je sais que je veux étre
heureux», «je sais que je ne veux pas me tromper». Et il dit plus
précisément: «il y a deux sortes de choses que I’esprit (animus) per-
coit, les unes que nous sentons par les sens du corps, [les autres]
manifestes a D’esprit. Les philosophes, les académiciens, se sont mo-
qués des sens du corps; pourtant les perceptions que l'esprit a par
lui-méme, trés fermes (firmissimas), de choses vraies, telles celles que
Jj’ai dites: «je sais que je vis», jamais ils n’ont pu les mettre en doute».
A partir de cette autorité, il est patent que l'intellect intellige cer-
taines choses qui étaient auparavant senties, et d’autres qui ne
I’étaient pas. Semblablement, il est patent que ces vérités contin-
gentes, portant sur des vérités intelligibles, sont connues avec évidence,
si bien que celui qui a leur sujet a une notitia telle celle qu’il a a
I’égard de sa foi propre, ne peut en douter. Donc, toutes les vérités
contingentes, a savoir celles qui portent sur les purs intelligibles (mere
intelligibilia), sont évidentes et par conséquent ne présupposent pas
une autre vérité a partir de laquelle elles seraient connues. De 1 suit
encore qu’a la connaissance (notitia) évidente de ces vérités, est
requise la notitia intuitive de quelqu’un de ces purs intelligibles (mere
intelligibilium)35.

128



COMMENTAIRE

1. INTENTION ET LIGNE DOCTRINALE DU TEXTE. Occam élabore dans le Pro-
logue de son ceuvre principale la théorie générale de I’évidence de la con-
naissance humaine. Il veut démontrer que cette évidence est causée suffisam-
ment, c’est-a-dire a I’exclusion de tout concours divin autre qu’ordinaire (note
30), par la notitia ante discursum des choses désignées par les termes simples de la
proposition du langage. A cet effet, il présente les éléments originels de toute
connaissance possible, des choses extérieures comme des actes intérieurs du
sujet. Il est trés remarquable que le Prologue suppose connu I’essentiel de la
doctrine logique et critique d’Occam, a savoir que seules les propositions sont
sues, non pas la chose extérieure (note 10), que la connaissance par consé-
quent supponit pro re sans la signifier & proprement parler (note 20), ce qui
implique la critique, ultérieurement explicitée dans les Sentences, de la
species, du concept, de esse objectivum (notes 23, 27). Aussi bien s’agit-il ici pour
le Venerabilis Incepior, de fonder métaphysiquement ce qu’il traite dans ses
ceuvres logiques, en I'insérant dans le cadre plus général de la théologie de la
toute-puissance divine.

Partant de la proposition et des deux actes qui la constituent: la judication
et ’appréhension de la composition des termes (note 3), il remonte aux termes
incomplexes (note 7) et a ’acte de notitia, intuitive ou abstractive, qui les
connait originairement (note 10), sous ’effet de la chose elle-méme ou de la
toute-puissance absolue de Dieu, de potentia absoluta dei (notes 14, 23), pour
aboutir a4 sa conclusion principale: la spécification par soi de ’acte subjectif
de connaitre, lequel est vrai et évident, sive res sint sive res non sint (notes 3, 30),
ainsi qu’a son application apparemment la plus paradoxale: la notitia intui-
tive d’'une chose qui n’existe pas, considérée dans le cas de la proposition
négative évidente (note 17) et absolument (note 23). Cette démarche permet
de distinguer la connaissance telle qu’elle s’exerce dans I’état actuel de
I’homme, pro statu isto, naturaliter ou de facto, de la connaissance considérée
absolument, en tant qu’elle est opérée par ’ame créée de potentia absoluta dei
dans son essence, indépendamment des circonstances qui de fait peuvent alté-
rer son exercice (note 23). Elle établit ainsi I'indépendance de droit de la noti-
tia intuitive intellective de la chose sensible par rapport a la notitia intuitive
sensible, puis I'indépendance de la notitia intuitive en général a ’égard de
toute causalité que pourrait exercer sur elle la chose extérieure, position qui
réunit en une la doctrine de la spécification par soi de ’acte subjectif de con-
naitre et la doctrine de la notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas, et fait
apparaitre la portée métaphysique et critique de I'argument, primitivement
théologique, de potentia absoluta dei (notes 23 a4 29). Dans la méme perspective,
se développe la doctrine de ’acte volontaire comme indépendant absolument
de sa fin propre (théme de odium dei, note 24).

Ce systéme doctrinal, exposé dans sa portée générale a propos de I’exemple
premier pour nous, pro statu isto, de I'expérience sensible, est ensuite rapporté
a la notitia intuitive des actes subjectifs de ’ame (notes 15, 32). Et, alors que
ses éléments logiques et critiques proprement dits sont mis en ceuvre immé-

129



diatement et sans modification dans le domaine nouveau de la vie intérieure
du sujet (science expérimentale de l’acte subjectif dans une proposition
évidente causée suffisamment par la notitia intuitive initiale, note 32, 20), ce
qui entraine ’abolition de la distinction entre connaissance directe et réflexe,
elle aussi corollaire de la doctrine de la spécification par soi de I’acte du con-
naitre (note 32, 19), il apparait aussitét que sa composante métaphysique
maitresse — ’argument de potentia absoluta dei — ne trouve plus désormais a
s’appliquer, que la toute-puissance divine ne peut pas, sans contradiction et
tromperie, produire immédiatement la notitia intuitive de I’acte subjectif
d’intelliger qui cause 1’évidence de la proposition: je pense, et que par consé-
quent, dans ce seul cas, ’acte d’intelliger est spécifié et causé nécessairement
par son objet (note 34). La seule notitia intuitive qui soit nécessairement
notitia d’un existant est celle de ’acte subjectif de ’Ame: Occam vient de
découvrir et de fonder, sans ’avoir délibérément cherché, le privilége de ce
cogito qui hante la philosophie moderne et inaugure son progressif appauvris-
sement.

La présente traduction réserve le terme de notitia 2 la connaissance incom-
plexe, intuitive ou abstractive, des termes simples de la proposition, c’est-a-
dire des choses emportées par ceux-ci. Occam ne se tient pas strictement a
cette signification. Il appelle souvent la connaissance des propositions con-
tingentes dont I’évidence est causée par la notitia intuitive, notitia des vérités
contingentes. La traduction reléve cette variante par un procédé adéquat.

2. Le premier article montre que la notitia intuitive et la notitia abstractive
de lintellect ont, pro statu iste, selon 1’état présent, incarné et pécheur, de
I’homme (note 14) le méme objet incomplexe absolument. La connaissance
du sujet est spécifiée par soi, indépendamment de la causalité de ’objet
(note 23), et il peut y avoir une notitia intuitive d’'une chose qui n’existe pas
(note 30), connaissance qui ne violente pas, mais manifeste au contraire la
nature propre de ’acte subjectif de connaitre (notes 23, 24). De¢s I’abord, la
doctrine principale d’Occam transparait.

3. PREAMBULES (p. 109, 1. 24—p. 114, 1. 18). La premieére distinction (p. 110,
1. 3—1. 25) de Pacte appréhensif de I'intellect, terminant soit al'incomplexe sensi-
ble ou intelligible, soit au complexe, sensible ou intelligible, dit dans la proposi-
tion, et de [acte judicalif, fait apparaitre le premier cas de spécification par soi
de l’acte subjectif de connaissance. Le méme complexe est objet de deux
actes spécifiquement distincts (p. 110, 1. 12). Dans ces conditions, le jugement
est composé de deux actes, appréhension et judication, simultanés (note 6)
et spécifiquement distincts (réellement distincts, réponse au deuxiéme doute,
Prol., q. 1, SS), non par l'objet, mais par soi. L’aristotélisme thomasien
tirera profit de la perspective ouverte ici par Occam pour compléter les
lacunes de la doctrine du jugement élaborée par ArRisTOTE et THOMAS, mais
il la comprendra dans sa structure de pensée propre: le jugement, acte
formellement un d’adéquation au réel, sera composé d’une appréhension
complexe et d'une judication simple, comme la substance est composée de
matiére et de forme (JeAN DE SAINT THOMAS, De Anima, Phil. nat., IV, q. 11,

130



a. 3, p. 369 sq.). Le principe de 'unité de la forme, si scandaleux pour les
Anglais contemporains d’Occam (Dialogus de imperio et pontificia polestate,
I, 11, cap. 24, 14 a—b), trouvera donc a s’appliquer dans le cas du jugement
aussi bien que dans le cas du concret physique. Dans le sillage de Duns Scor,
qui refusait 'unité de la forme (cf. MURALT, 0p. cit.,, n° 9), Occam ne pouvait
manquer d’introduire une pluralité essentielle dans le jugement, mani-
feste accommodation de la distinction formelle a parte rei. — Occam noteici que
I’appréhension du complexe peut étre neutre pour nous, en ce sens que 'intellect
peut produire ’acte d’appréhension du complexe sans I’acte d’assentiment.
I1 le répete dans la réponse au deuxiéme doute (Prol., g. 1, T'T). Sur ce point, il
est d’accord avec JEAN DE SAINT THOMAS. Mais il s’engage avec Duns Scor,
dans la voie de la doctrine du jugement ni vrai ni faux de soi, ce qu’aucun
aristotélicien, aprés ARISTOTE, Peri Hermeneias, 9, ne saurait admettre, que
ce soit du point de vue critique du jugement humain, ou du point du vue
métaphysique de la connaissance divine (cf. MURALT, ap. cit., n° 12).

4. Cet exemple suppose manifestement une conception du langage comme
pure suppositio (note 20).

5. Deuxiéme distinction (p. 110, 1. 27 — 36). Tout acte formellement distinct
engendrant un habitus spécifique, ’appréhension et la judication engendrent
deux habitus propres dans lesquels ils sont subjectés. — Ce raisonnement,
impeccablement aristotélicien dans son principe, s’exerce dans un cadre de
pensée quasi scotiste ol les actes sont distincts par soi. Il ne légitime donc pas
le recours a I’Ethique a Nicomague. En strict aristotélisme, il faut distinguer les
propositions jugées en tant qu’atteintes au terme d’une démonstration ou au
terme d’une induction. Dans le premier cas, c’est la vertu de science qui
engendre le jugement; dans le second, c’est la vertu d’intelligence (nous).
Dans les deux cas, cependant, I’art logique, comme habitus commun de I'in-
telligence abstractive humaine, engendre I’ordre logique d’intention seconde
qui permet d’organiser les termes de la proposition (ou de la démonstration)
en tant qu’ils sont le cognosci de la chose méme selon ses divers aspects formels.
La logique aristotélicienne se définit donc comme un art libéral spéculatif
qui constitue 'ordre logique d’intention seconde des éléments connus par
I'intelligence abstractive, en le co-intelligeant au sein de 'intellection propre-
ment dite, spécifiée par son objet formel. Le principe déterminant la constitu-
tion de telle forme logique d’intention seconde est donc ’objet réel lui-méme:
de ce point de vue, I’ordre logique joue un réle matériel d’instrument a
I’égard de l’acte formel d’intellection, alors que du point de vue logique
proprement dit, il est comme la forme de cette matiére qu’est 'intellection.
Concretement, ordination logique et intellection font un seul acte formelle-
ment un, et la logique ne peut étre directive (propédeutique) que par accident,
quand, apres avoir dégagé pour soi 'univers des formes logiques possibles,
elle peut montrer quelles elles sont et diriger ainsi l'intellection elle-méme
(Jean DE SaINT THOMAS, Ars logica, 11, q. 1 sq.; MuURALT: op. cit., n° 7). Il
semble bien qu’Occam, dans sa définition de la logique, ne distingue pas
suffisamment la notion de science pratique et celle d’art, la logique étant pour

131



lui a la fois une scientia practica et un ars ostensiva et directiva (Prol., q. 4, 11, N).
Il renforce la tendance qu’a la scolastique dans son ensemble a faire de la
logique, propédeutique par accident, une discipline normative par soi, anté-
rieure a ’acte d’intellection. Cette tendance culminera dans la logique
kantienne.

6. Premiére conclusion. L’acte judicatif présuppose naturaliter ’acte appré-
hensif, et ’habitus appréhensif cause I’acte judicatif. D’ol suit qu’appréhen-
sion et judication sont simultanées et que 1'une cause ¢ffective I’autre (p. 110,
1. 38—p. 113, 1. 23). — Sous la pression de la premiére objection, Occam précise
que l'intellect peut produire plusieurs actes simultanés, non seulement des
actes ordonnés les uns aux autres, mais aussi des actes disparates (p. 112,1. 13 -
30; cf. 'exemple de ’acte de proposition et de I’acte de savoir la proposition,
EA, Pert Herm., Proem., p 6 v°). Il ne s’agit pas tant pour Occam d’intelliger
plusieurs objets a la fois, mais de produire a la fois plusieurs actes de connais-
sance formellement distincts par soi, soit a propos d’'un méme objet (actes
coordonnés), soit & propos de plusieurs objets (actes disparates). C’est le
bénéfice que tire Occam de sa notion d’un acte de connaissance spécifié par
soi, c’est-a-dire d’un acte subjectif de connaitre indépendant de 1’objet. Il
n’a pas a intelliger multa simul per modum unius ('I'nomas, Summa theol., 1, q. 85,
a. 4), ni multa simul per modum multorum (Duns Scot, Op. ox., I, dist. 3, q. 6,
n° 9; HiERoNYMUS DE MONTEFORTINO, Ven. Duns Scoti Summa theologica juxta
ordinem et dispositionem Summa Angelici Doctoris S. Thomas Aquinatis, 1., q. 85,
a. 4, tome III, p. 706, Rome, 1720; édit. de 1900-1901). La question de 'unité
de T'objet, par réduction a quelque raison formelle une (JEAN DE SAINT
Tuomas, Phil. nat., IV, q. 11, a. 4, p. 374 b), ou de sa multiplicité en raison
de la distinction a parte rer de ses diverses formalités, est «mise entre paren-
theses»: puisque 'acte du sujet est spécifié par soi, il suffit 2 Occam de dé-
crire la pluralité simultanée des actes subjectifs de connaitre. L’information
intentionnelle du sujet par ’objet étant éliminée, Occam échappe aux instances
scotistes et thomasiennes.

Dans la réponse au deuxiéme doute (Prol., q. 1, TT), Occam nuance ce que
cette position a de radical, en admettant que, bien que I’appréhension et la
Jjudication soient des actes réellement distincts et que la premiére puisse étre
exercée sans la seconde, il n’est pas contradictoire que la judication suppose
une appréhension antérieure non réellement distincte d’elle. En ce sens,
I’assentiment lui-méme est une certaine appréhension.

Sous la pression de la deuxiéme et de la troisiéme objection, Occam pré-
cise la maniére dont il congoit la causalité exercée par I’habitus appréhensif
sur 'acte judicatif, en admettant a la judication deux causes partielles con-
courantes, I’habitus appréhensif et I’habitus judicatif, ou la saisie du principe
et ’habitus appréhensif (p. 112, 1. 31 —p. 113, 1. 23). Ces précisions expriment
I’analogon occamien du jeu aristotélicien des vertus de science, d’intelligence
et d’art logique (note 5). L’autonomie de I’acte par rapport a I'objet porte
ici une derniére conséquence: a la limite, tout acte présuppose son propre
habitus, dans le cas particulier, chaque prémisse le sien. La non-distinction
entre acte et puissance, typique du nominalisme, tend a dissoudre la distinc-

132



tion entre acte et habitus. G’est un aspect de la possibilité de droit de la ré-
gression a I'infini (note 32).

7. Deuxiéme conclusion. L’acte judicatif présupposant l'acte appréhensif
du méme complexe, il suppose la notitia incomplexe des termes (p. 113, 1. 25 —
p- 114, 1. 5). — L’ordre décrit ici par Occam interpréte en ordre de causalité
efficiente ’ordre matériel de composition logique que I’aristotélisme institue
entre les termes de la proposition et la proposition; I’antériorité «naturelle»
de la notitia incomplexe des termes et de ’appréhension de la composition
des termes par rapport a la judication fonde la causalité efliciente des deux
premiers sur la troisiéme (cf. p. 113, 1. 22 -23). De ce point de vue, le «terme»
de I’analyse logique de la proposition du langage devient le «principe» de la
constitution critique du jugement: la critique de la connaissance se réduit a
la logique du langage, I'expérience de la chose désignée par le terme du
langage «cause» I’évidence du terme du langage, en dehors duquel la chose
expérimentée ne peut méme pas étre connue. Comment en serait-il autrement
dans une philosophie ol le langage est le seul «substitut» de la chose, ou le
terme du langage supponit pro re sans le signifier dans un concept? C’est
quasiment, avant la lettre, et dans un sens tout empiriste, le «remplissement»
de la forme a priori kantienne, mieux, de la forme eidétique du langage mer-
leau-pontyen (MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Introduction, p.
X). — En tout cas, le jugement ne peut plus étre, comme dans I’aristotélisme,
cet acte vivant d’intuition judicative simple qui est exercé comme premier
pour nous et premier en soi tout a la fois (note 10).

8. Troisiéme conclusion. Aucun acte sensitif n’est cause prochaine ni immé-
diate de I’acte de judication; ’empirisme occamien suppose la saisie immé-
diate par l'intellect du sensible lui-méme (p. 114, 1. 7 —18).—Dans la réponse au
troisieme doute (Prol., q. 1, TT, ad sextum argumentum), Occam précise que
I'intellect en premier lieu, primitale generationis, saisit le singulier, et non
Puniversel le plus confus (cf. 1§, d. 3, q. 5 et 6), contrairement a la longue
tradition, aristotélicienne et avicennienne, de la primauté de Pens concretum
(MURALT, op. cit., n° 6). — Par extension du cas du raisonnement, Occam
montre que la notitia intuitive intellective des termes de la proposition suffit,
a exclusion de toute autre cause prochaine, a causer I’évidence de la proposi-
tion. La notitia intuitive sensitive des mémes termes n’est que cause lointaine,
suffisante comme telle, du méme effet. Cette position exige des précisions, car
elle implique que notitia intuitive sensitive et notitia intuitive intellective des
termes sont au moins causes partielles de la proposition évidente, ce que nie
le présent texte (notes 13, 14).

Avec cette troisitme conclusion est achevée la série des «préambules».
Occam a mis en évidence I’élément de la connaissance intellectuelle exprimée
dans la proposition du langage, la notitia immédiate de la chose désignée par
le terme de la proposition.

9. Excellente définition de la cause suffisante. La suffisance d’une causa-
lité est un aspect du principe d’économie occamien: pluralitas non est ponenda

133



sine neccessitate (Prol.,q. 1, DDD, in fine; passim). Principe d’ailleurs scotiste tout
aussi bien (Duns Scort, Sentences, IV, dist. 11, q. 3, n® 14; dist. 45, q. 2, n0 5).

10. ARTICLE PREMIER. L’intellect peut avoir deux notitiae incomplexes, dis-
tinctes spécifiquement, du méme objet singulier, la notitia intuitive et la
notitia abstractive (p. 114, 1. 20 —p. 128, 1. 25).

I. — L’intellect, composant en une proposition plusieurs termes, atteint les singuliers
sensibles dans deux notitiae incomplexes distinctes (p. 114, 1. 20 — p. 118, 1. 2).

1. Position de la thése. La notitia intellective incomplexe des termes qui peut
étre cause de la connaissance évidente de la proposition composée de ces
termes, est distincte spécifiquement de la notitia intellective incomplexe qui
ne le peut pas. La premiére est appelée intuitive, la seconde sera dite abstrac-
tive (p. 114,1. 20— 38). — Occam pose comme un fait d’expérience que 'intellect
a une notitia intuitive (ou abstractive) incomplexe des choses emportées,
signifiées, désignées (note 20) par les termes de la proposition, ainsi par
exemple des choses désignées par les termes «Pierre» ou «blanc» (Prol.,
q. 1, E: ici méme, p. 120,1.23-26;2 8, q. 15, E). Ce quin’est pas possible pour
un aristotélicien, I’est pour lui, en raison du prolongement de la doctrine
scotiste de la distinction formelle qui réifie la formalité, considérée abstrac-
tivement selon le sens ou l'intellect, c’est-a-dire en raison du postulat de la
correspondance du découpage logique opéré par les termes du langage et des distinctions
réelles. Cee postulat est bien exprimé 3 S, q. 4, R: «ce nom ,science® ou ,con-
cept® signifie non seulement la qualité méme dans ’Ame (ipsam qualitatem
in anima), mais aussi la coexistence de 1’objet (coexistentiam objecti) et la
conformité de I’objet a la science (conformitatem objecti ad scientiam), de
I’objet en tant que complexe, non en tant qu’incomplexe. D’ou suit que, pour
que cette qualité soit dans I’ame, qu’il s’agisse de ’acte d’assentir ou de I’habi-
tus consécutif aux actes d’assentir, elle n’est dénommeée (denotatur) ,science’
que lorsque le complexe lui-méme, par rapport auquel [cette qualité] est
[produite], a I’étre (esse) selon le mode selon lequel I'intellect lui donne son
assentiment». Peut-on dire plus clairement que la forme du connu est dans la
réalité selon le mode méme de distinction qu’elle a dans le connaissant, ce
qui est, fait hautement significatif pour ce qui est de ’analyse structurelle des
doctrines platonicienne et occamienne, le contraire méme de ce que THOMAS
reproche & PLATON (Summa theol., 1, q. 84, a. 1) ? Peut-on dire plus clairement
aussi que c’est sur ’analyse qu’opérent les termes du langage dans la proposi-
tion que se réglent les distinctions réelles dans la chose, ou du moins, que,
s’il y a correspondance terme a terme des éléments du langage et des divers
aspects de la réalité, la causalité, formelle ou efficiente, de la chose, de ’objet,
n’y est pour rien (note 23)?

Ce «parallélisme» avant la lettre est ’analogon occamien de la doctrine
aristotélicienne de la proportion naturelle de la puissance intelligente a ce
qui est en tant qu’il est (ArisTOTE, Mdétaphysiques, I', 3), proportion que la
tradition citée note 8 interprétait dans le cadre de la doctrine de la primauté
de ens concretum. ARISTOTE et Occam cherchent a fonder le réalisme du con-
naitre humain, I'un par ’actualisation vivante de la puissance connaissante
dans et par I'intentionnalité, c’est-a-dire dans et par la fécondité signifiante

134



du verbe intérieur exprimant le réel, I’autre par la correspondance de fait de
I’acte d’intelliger, c’est-a-dire du mot, et de la chose, indépendamment de
tout verbe intérieur, c’est-a-dire indépendamment de toute spécification de
Pintellect par le réel et selon la fonction de pure suppositio des termes de la
proposition du langage a 1’égard de celui-ci. C’est pourquoi l'intelligence
aristotélicienne dit avec vérité ce qui est dans des similitudes intentionnelles
signifiantes, qui, tout en étant adéquates a la réalité, la connaissent, en raison
méme de la conception abstractive, autrement qu’elle n’est (THOMAS, Summa
theol., 1, q. 85, a. 1, ad 1), alors que I'intellect occamien compose en proposi-
tion du langage les éléments incomplexes du jugement, ceux-ci correspondant
terme a terme au réel qui de potentia absoluta dei ne les spécifie pas (note 23),
et étant, dans la proposition, le seul objet connu de I’intellect, en tant qu’ils
supponunt pro re (solae propositiones sciuntur, 1 .S, dist. 2, q. 4, M; res extra non
scitur, QL, II1, 6). C’est a cette coexistentia, a cette correspondance terme a
terme des incomplexes de la proposition aux divers aspects de la réalité, que
se réduit évidemment la distinction des actes subjectifs par leurs objets dont
fait état la réponse au troisiéme doute (Prol., q. 1, T'T, ad quartam probationem). Car
Occam indique avec suffisamment d’insistance (note 23) que cette distinction
ne laisse nulle place a une quelconque causalité exercée par I’objet sur 'acte
du sujet. C’est cette coexistentia enfin qui garantit le caractére absolument clair
et distinct, c’est-a-dire nécessairement vrai, de la notitia intuitive (notes 21,
32, in fine).

11. 2/ Confirmation de la thése. a) par ARISTOTE: anticipation de la définition
de la notitia intuitive et de la notitia abstractive donnée plus bas, p. 120, 1. 7
sq. (p. 114, 1. 39 — p. 115,1. 13) ; b) parle raisonnement: la notitia intuitive des
termes suffit 2 la connaissance évidente d’une proposition (vérité) contin-
gente, sinon il y aurait régression a 'infini (p. 115, . 14-23); ¢) la conclusion
(p- 115,1.24-29) apporte une précision d’importance extréme : une proposition
contingente vraie est évidente si son ou ses termes sont connus dans une notitia
intuitive suffisante. Une proposition peut donc avoir un seul terme, son sujet
(cf. p. 120, 1. 26); le «est» n’est pas un terme; pure copule, pur «foncteur»
logique, il ne correspond pas a une réalité hors du langage ; I’existence ne fait
pas partie de la totalité intelligible de I’objet, c’est pourquoi la notitia intui-
tive et la netitia abstractive, bien que l'une cause et ’autre ne cause pas
I’évidence de la proposition contingente, ont absolument le méme objet
(p- 120, 1. 3-6). C’est pourquoi la proposition: «la blancheur est», ne dé-
pend ni ne présuppose une autre notitia que la notion en vertu de laquelle
nous pouvons la concevoir (p. 115,1. 16-19) —un cas spécial sera celui de la pro-
position: intelligo (notes 32 et 34) —. Cette doctrine est nécessairement impliquée
par le postulat de la correspondance entre termes du langage et choses exté-
rieures, rappelé plus haut (note 10). Le découpage «linguistique» du réel,
accommodation de ’analyse scotiste par la distinction formelle, ne peut admet-
tre la notion d’un ens concretum omnibus quidditatibus, il ne peut admettre ’analo-
gie de la quidité et de I’exercice, il réduit le second au premier, nécessairement,
sous peine de confusion maxima. Aussi la notion d’ens est-elle pour Duns
Scot (Op. ox., I, dist. 3, q. 3, n° 12, entre autres passages), comme pour

135



Occam (1§, dist. 2,q.9,D,P,U;3 S, q. 9 R), également univoque. Comment
pourtant éviter la confusion maxima de la notion d’ens, puisque tout ce qui
est est! Seuls de tous les philosophes de I’ histoire, Aristote et les aristotéliciens ont osé
installer la métaphysique dans la confusion de Iétre, manifestant ainsi d’un méme coup
le principe et la limite de I’intelligibilité humaine.

12. 3/ Objection aristotélisante a la thése. Des deux notitiae incomplexes des
termes, I’une peut étre sensitive, la notitia intuitive qui cause 1’évidence de la
proposition contingente, I’autre peut étre intellective, la notitia abstractive,
qui ne le peut pas (p. 115,1. 30 — p. 116, 1. 21). Une telle position se rapproche
de celle de JEaN DE SAINT THOMAS, Ars logica, 11, q. 23, a. 1, lorsque celui-ci
traite de la notitia intuitive et de la notitia abstractive.

13. 4/ Réponse a Pobjection. a) La judication étant un acte intellectif, elle
suppose la notitia intuitive intellective de ses termes; elle suppose, de plus,
pour étre évidente, la notitia intuitive sensitive des mémes extrémes (p. 116,
1. 22 —p. 117, 1. 21). La proposition évidente suppose donc comme causes au
moins partielles la notitia intuitive sensitive et la notitia intuitive intellective
de ses termes, la premiére étant cause lointaine suffisante, et la deuxiéme
cause prochaine suffisante (cf. note 8).

14. 4/ Réponse a I’objection. b) La notitia intuitive intellective, pro statu isto,
n’est pas sans notitia intuitive sensible (p. 117, 1. 22 —p. 118, 1. 2). Occam résout
la difficulté évoquée aux notes 8 et 13 en distinguant le statut actuel de ’homme,
qu’il appelle état naturel, ou état de fait (de facto in statu isto, p. 119, 1. 9),
selon lequel la notitia sensitive intuitive, bien que non suffisante absolument,
n’est pas superflue a la judication évidente, et un état surnaturel, celui de
I’Ame séparée ou des anges, ou la notitia intuitive intellective suffirait absolu-
ment a la judication évidente. — Occam introduit ici pour la premiére fois la
doctrine métaphysique et théologique dans laquelle s’insére toute son ceuvre
logique et critique, et que ’on pourra par la suite interpréter dans deux sens
différents: 1. Dieu peut faire, de potentia absoluta, que I’ordre naturel de la
notitia intuitive sensitive a la notitia intuitive intellective, de la chose a la
notitia intuitive en général, soit rompu de fait, hic et nunc, au profit de la
seule notitia intuitive intellective causée immédiatement par lui (c’est
P’ordre exceptionnel du miracle, que Occam rejette dans le seul cas de la
béatification de ’ame par un Dieu inexistant, réponse au huitiéme doute, Prol.,
q. 1, AAA, cf. GUELLUY, op. cit., n° 4, p. 103, cf. note 24); 2. De potentia
absoluta, Dieu crée ’homme selon son essence propre, capable de saisir le
sensible dans une notitia intuitive intellective, considérée absolument comme
cause suffisante de la judication (c’est I’ordre absolu de I’essence). D’ou1 sui-
vrait que le lien de la notitia intuitive intellective a la notitia intuitive sensi-
tive, de la notitia intuitive sensitive a la chose, caractérisent 1’état actuel de
fait de '’homme pécheur (cf. aussi GUELLUY, ap. cit., n° 4, p. 96). Résonances
scotistes ici encore, puisque Duns ScoT estime que le caractére abstractif de
Iintellection humaine pourrait bien étre le fruit du péché (Op. ox., I, dist. 3,
q.3,n°2sq.; QL, X1V, 12; HiIERONYMUS DE MONTEFORTINO, Op. cit., I, q. 12,

136



art. incidens, tome I, p. 271). — Ces considérations s’expliciteront dans la
doctrine de la causalité objective sur le sujet connaissant, et dans celle de la
notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas (note 23). Elles sont reprises dans
la réponse au troisiéme doute, Prol., q. 1, TT, ot Occam indique que notitia
intuitive et notitia abstractive sont distinctes formellement par soi, et sont
donc essentiellement dépendantes d’autre chose que de I’objet et de la puis-
sance, a savoir de Dieu, alors que naturellement elles ont des causes effectives
distinctes, précisément 1'objet et la puissance.

15. ARTICLE PREMIER. II. — L’intellect atteint les singuliers non sensibles, mere
intelligibilia, dans deux notitiae intellectives incomplexes distinctes (p. 118,1. 4—p. 119,
1. 22).

1/ Position de la thése. Ce qui vaut de fait, selon notre état actuel (p. 119,
1. 6-10), de la notitia incomplexe des sensibles, vaut ici pour la notitia
incomplexe des actes subjectifs: intellection, affection, plaisir, tristesse (cf.
note 10, I, I; p. 118, 1. 4-14).

2/ Preuves de la thése. Chacun expérimente ses actes subjectifs et cette con-
naissance n’implique aucun terme qui soit tiré du sensible; les actes subjectifs
sont a ce titre de purs intelligibles (p. 118, 1. 15—p. 119,1. 10). — Parla, il nefaut
pas comprendre la distinction habituelle, platonicienne ou aristotélicienne,
de I'intelligible d’avec le sensible, mais une nouvelle conséquence, radicale,
de I'indépendance de ’acte subjectif par rapport a son objet propre, au point
que la sensation elle-méme devrait étre 'un de ces mere intelligibilia, ce qu’elle
est pour DEscartes (Méditations métaph., Réponses aux deuxiémes objections,
Définition de la pensée, A.T., IX, p. 124). A Pextréme limite de cette perspec-
tive, 'intellection, spécifiée par soi, c’est-a-dire actuée par soi, par opposition
a la doctrine d’AristoTE, De anima, devient objet de soi-méme, intellection
d’intellection, conscience pure, de méme que la volition, spécifiée par soi,
devient objet de soi-méme, volition de soi-méme, liberté pure. Occam se
rapproche d’une telle interprétation, mais c’est évidemment NIcoLAs
D’AUTRECOURT qui dans son cogito en donne les lignes structurelles détermi-
nantes pour la philosophie moderne (notes 32 et 34). Quoiqu’il en soit, la phi-
losophie moderne nait avec la révolution occamienne (MURALT, op. cit.,
n° 11). — Tout plaisir est «intelligible»: sous réserve de ce qui vient d’étre
dit du sens de ce terme «intelligible», on voit se dessiner une théorie
de type stoicien de 1’égalité des biens et des maux, corollaire de la perspective
ouverte par Occam dans le sens de I'unicité de I’évidence (note 17).

3/ Confirmation de la thése par Augustin (p. 119,1. 11-22). La référence a Augus-
tin est symptomatique d’un auteur qui refuse les innovations des moderni,
parmi lesquels il devait compter certainement, outre PIERRE D’AURIOLE,
THOMAS D’AQUIN lui-méme (EA, b 3 vo; 1§, dist. 27, q. 3, C), pour mieux
introduire sa propre révolution sous 1’abri tutélaire des «conservateurs»
augustinisants (anti-thomistes). En effet, mise a part la révérence générale
des Franciscains a ’égard d’AucusTIN, ce sont les conséquences extrémes de
sa doctrine qui améneront le Venerabilis Inceptor a chercher chez AucusTiN des
citations justifiantes. Ce qui était description spirituelle chez I’évéque d’Hip-

137



pone deviendra ainsi systéme rationnel chez le mineur d’Oxford. La philoso-
phie moderne n’agira pas autrement quand elle cherchera a sauver les para-
doxes intenables de la structure occamienne qui la régit dans la perspective
métaphysique et spirituelle de son «augustinisme» rationalisé (MURALT,
op. cit., n° 11). Le texte exact d’AUGUSTIN porte en fin de citation: nec sicut
ea quae non vidimus (De Trinitate, Bibliothéque augustinienne, tome 16, p. 266,
Desclée De Brouwer, 1955).

16. ARTICLE PREMIER. II1. Conclusion: il y a bien une double notitia intellective,
intuitive et abstractive (p. 119, 1. 24—p. 128, 1. 25).

A. Cela est vrai quant aux sensibles extérieurs (p. 119, 1. 24 — p. 125,1. 17).

1/ Distinction entre connaissance abstraite de [’universel et connaissance abstractive
du singulier (p.119,1.24-p. 120,1.6). Occam, en définissant la premiére, réduit
de fait I’opération d’induction du principe a son résultat logique (ou linguis-
tique) : la prédicabilité de la forme a plusieurs. L’universel n’étant d’ailleurs
que l'intellection confuse de plusieurs singuliers (1 §, dist. 2, q. 8, B; notes 23,
27), il est une qualité véritable de I’Ame ('opération immanente de lintelli-
gence se range formellement, pour un aristotélicien, dans le prédicament
qualité et virtuellement dans le prédicament action, CAJETAN, In Summam
theol., 1, q. 79, a. 2; JEAN DE SAINT THOMAS, Phil. nat., IV, q. 11, p. 344 b sq.;
Occam use de ce vocabulaire, méme s’il modifie la chose, par exemple,
QL, IV, 19; cf. notes 23, 27), et a ce titre il cause une notitia intuitive intellec-
tive qui produit efficacement dans ’Ame la proposition évidente: intelligo
(notes 32 sq.). Résultat pour le moins surprenant: la notitia abstraite de
I'universel se réduit a la notitia intuitive confuse des singuliers, et la notitia
intuitive intellective de celle-ci, nullement réflexe (note 32), constitue aussi
bien la connaissance de 'objet que la connaissance du sujet par lui-méme.
Rapporté a la doctrine de la spécification par soi de I’acte subjectif, ce résul-
tat laisse prévoir, du point de vue structurel, I'identité de l’aperception
kantienne (cf. la position analogue quant a la foi, note 33).

De plus, définissant la notitia abstractive, Occam manifeste une fois de
plus on ne peut plus clairement que la notitia intuitive et la notitia abstrac-
tive ont le méme objet, «totalement et sous la méme raison» (cf. note 2).
D’ol suit que la notitia intuitive, pas plus que la notitia abstractive, n’est
liée a I’existence de son objet: la notitia intuitive étant de potentia absoluta dei
spécifiée par soi (notes 23, 30), connaissant pourtant ’existant et causant
I’évidence de la proposition contingente portant sur celui-ci; la notitia abstrac-
tive ne connaissant pas I’existant, ne causant pas I’évidence de la proposition
et abstrayant en ce sens de I’existence comme de la non-existence (p. 120,

1. 33-37).

17. 2a/ La célébre définition de la notitia intuitive n’indique pas que le jugement,
par la notitia intuitive, saisisse avec évidence (intentionnellement, dans une
species signifiante et par mode d’adéquation) la chose comme existante, mais
elle montre a quelles conditions intellect sait avec évidence que la chose existe oun’existe
pas, ¢’est-a-dire peut juger avec évidence «la chose étre ou n’étre pas» (p. 120,1. 7-15),

138



a savoir lorsque la notitia intuitive de la chose cause sufisamment, c’est-a-dire
a I’exclusion de toute autre cause (note 9), I’évidence de la vérité de la pro-
position et que donc les termes de celle-ci supponunt pro re. Or, la causalité
de la notitia intuitive s’exerce de maniére trés diverse dans le cas de la propo-
sition affirmative et dans celui de la proposition négative.

S’il s’agit d’une proposition affirmative emportant un sujet et un prédicat (le corps
est blanc), il faut remonter aux deux notitiae intuitives de «corps» et de
«blanc» correspondant terme 4 terme aux éléments du complexe de la pro-
position (cf. S, Prol., q. 1, E; 2 5, q. 15, E), et non pas a trois notitiae, I’étre
n’étant pas un terme 4 proprement parler de la proposition (note 11).

S’il s’agit d’une proposition affirmative n’emportant gu’un sujet existant, la notitia
intuitive de «corps», par exemple, suffit a2 causer 1’évidence de la proposi-
tion: «le corps est».

Si au contraire il s’agit d’une proposition négative, on ne pourra plus remon-
ter 4 une notitia intuitive naturelle. Dans le cas d’une proposition négative
emportant un sujet et un prédicat, I’évidence du prédicat nié entrant en composi-
tion avec le sujet du complexe, ne peut étre causée par une notitia intuitive
naturelle: elle est causée par la toute-puissance absolue de Dieu.

A fortiori, dans le cas d’une proposition négative n’emportant qu'un sujet dont
Dexistence est niée, aucune notitia intuitive naturelle ne peut causer I’évidence
de la proposition négative. Il y a ici au sens fort, de potentia absoluta dei, une
notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas.

En bref, a la proposition § est p, c’est-a-dire S p, correspondent deux noti-
tiae intuitives, causes de 1’évidence de la proposition; & la proposition § est,
c’est-a-dire .S, correspond une notitia intuitive cause de 1’évidence de la propo-
sition complexe quant au langage, simple quant a la correspondance de son
unique terme a la réalité. A la proposition § n’est pas p, c’est-a-dire S non-p,
correspondent une notitia intuitive cause de I’évidence du sujet du prédicat
négatif, et, de potentia absoluta dei, une notitia intuitive d’une chose qui n’existe
pas, cause de I’évidence de la négation du prédicat du sujet. A la proposition
S nest pas, c’est-a-dire non-S, correspond de potentia absoluta dei une notitia
intuitive d’une chose qui n’existe pas, cause de I’évidence de la négation du
sujet de la proposition négative, proposition complexe quant au langage,
simple quant a la «correspondance» de son sujet a la non-réalité.

Toute cette doctrine est résumée de maniére trés concise dans la réponse au
septieme doute, Prol., q. 1, ZZ: «la notitia intuitive de la chose et la chose causent
le jugement que la chose est quand elle est, mais quand la chose n’est pas,
alors la notitia intuitive sans la chose causera le jugement opposé». Cette
argumentation occamienne peut surprendre. En aucun cas, pourtant, on ne
peut souscrire a I’opinion de GUELLUY, 0p. cit.,, n® 4, p. 102 que «'interpréta-
tion de la pensée d’Occam sur la connaissance intuitive d’un objet absent
nous parait difficile, mais sans grande portée». En dehors d’elle, il n’est pas
pour Occam de possibilité de justifier I’évidence d’une proposition négative.

Et ’on voit bien ce qu’implique une telle doctrine. a) Il ne s’agit pas pour
la toute-puissance divine de donner a I'intellect ’évidence de I’existence d’une
chose qui n’existe pas (Dieu n’est pas un Malin Génie), mais de fonder

139
10 Studia Philosophica XXXVI



I’évidence humaine de la négation. C’est le sens manifeste du texte (p. 120,
1. 12-15) et du texte cité de la réponse au septiéme doute. b) L’évidence n’a pas
de degré. Il n’y a aucune raison pour que la proposition négative soit évidente
selon un autre degré d’évidence que la proposition affirmative, a savoir par
exemple, par comparaison, collation, reconstitution mémorielle ou intellec-
tuelle. Il n’y a pas de raison (non est major ratio, selon I’expression courante
d’Occam) pour que la proposition affirmative soit plus évidente que la propo-
sition négative. La négation n’est pas seconde par rapport a la position (il y a
la ’amorce d’un «dépassement» du principe de non-contradiction, principe
que maintient fermement Occam, fut-ce dans sa forme hypothético-identique:
«Si A est, A est», en particulier comme seule limite & la toute-puissance
divine). Que ce soit dans le cas de la proposition affirmative ou dans le cas de
la proposition négative, 'intellect a I’évidence ou il ne I’a pas, et, s’ I’a, il
I’a absolument, I’évidence étant absolue ou n’étant pas. Quoi que I'on pense
de la forme que prend cette doctrine chez Occam, on ne peut pas ne pas voir
la perspective qu’elle ouvre: chez NicoLAs D’AUTRECOURT (Lettres a Bernard
d’ Arezzo et réponse de Maitre Gilles, éditées par J. LAPPE, Nikolaus von Autrecourt,
Sein Leben, seine Philosophie, seine Schriften, Beitrage, Miunster, 1908; c’est dans
ce texte, Deuxiéme lettre, p. 8%, que s’exprime de la facon la plus nette parmi
les occamiens du l4e siécle le principe de 'unité de I’évidence), DESCARTES,
Spinoza, LemsNiTz, KANT, I’évidence, de droit, n’a pas de degré; elle est
absolue, et suppose I’adoption d’un point de vue unique et absolu, celui qui
est susceptible de saisir la vérité absolument, indépendamment de la multipli-
cité des horizons d’intelligibilité propres a ’homme tel qu’ ARISTOTE le congoit,
indépendamment méme de ses étapes discursives de fait, puisque la conclu-
sion d’un raisonnement a la méme évidence que son principe (NicoLas
D’AUTRECOURT, op. cit., 1bid.; DESCARTEs, Septiéme régle pour la direction de
Pesprit). Il est manifeste qu’une telle doctrine est liée a I’idéal de la connaissance
purement déductive.

I1 reste donc que d’un premier point de vue la doctrine occamienne de la
notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas a un sens strictement critique,
qui est de fonder I’évidence de la proposition négative, et qui permet de
répondre au reproche de scepticisme fréquemment adressé a Occam (cf.
note 23, et GUELLUY, op. cil., n°® 4, tbid.). Il apparaitra qu’elle présente encore
un autre sens, dans la mesure ou elle manifeste, d'une maniére extréme et
paradoxale également, I’autonomie de droit de ’acte subjectif de connaitre
par rapport a son objet (note 23).

L’argument de potentia absoluta dei est introduit ici comme une hypothése
a propos d’une notitia intuitive causée d’abord par une chose existante et
présente, puis conservée par Dieu apres la disparition de cette chose. Occam
montrera, avec quelques hésitations, en 2 §, q. 15, E, qu’il n’y a pas de diffé-
rence essentielle entre la notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas et la
notitia intuitive d’une chose absente ou qui n’existe plus, c’est-a-dire entre la
production par Dieu de la premiére et la conservation par Dieu de la seconde.

18. Occam, aprés avoir examiné le cas de la proposition § est, ou S (p. 120,
1. 9-12), et S n’est pas, ou non-S (p. 120, 1. 12-15), c’est-a-dire le cas de proposi-

140



tions linguistiquement complexes, simples cependant quant a la correspon-
dance au réel, examine le cas des propositions complexes & proprement par-
ler, S p, § non-p (p. 120, 1. 16 — 30). Et il résume cette double situation en
rappelant que la notitia incomplexe est notitia «d’un ou des termes de la
proposition». Il ne reprend pas I’hypotheése de potentia absoluta dei nommément,
mais y fait allusion en indiquant que la notitia intuitive d’une chose réelle-
ment présente est celle qui cause surtout (maxime) 1’évidence de la proposi-
tion correspondante. Car, dira-t-il, naturaliter, la notitia intuitive est causée
par la chose présente (2 S, q. 15, E; note 23).

19. 2 b/ Définition de la notitia abstractive par opposition a la notitia intuitive, des
deux mémes points de vue: quant al’étre de la chose (p. 120, 1. 31-37), quant a
I'inhérence du prédicat dans le sujet (p. 120, 1. 37 — p. 121, 1. 6).

20. Signification, représentation, supposilion

Les choses sont emportées (importatae (p. 115, 1. 32; p. 125, 1. 34;
p. 127, 1. 36), signifies (significatae, (p. 116, 1. 1; p. 116, L. 27), désignées
(signatae) (p. 121, 1. 8), par les noms. Le terme emportant la chose est
le terme dont I’évidence est causée par la notitia intuitive de la chose. Le
terme signifiant la chose est le terme en tant que correspondant a ’acte sub-
jectif qui «signifie» la chose, sans engendrer, ni concevoir (comme le veut
TroMAS), ni fagonner ( fingere, comme le nie Occam), une similitude intention-
nelle de I'objet (THOMAS, ScoT) ou un esse objectivum (PIERRE D’AURIOLE).
Le terme désignant la chose est le terme en tant qu’élément du langage, ou
acte subjectif, qui supponit pro re extra.

Cet essal d’organiser les termes importare, significare, signare, n’a rien de dé-
finitif, en raison méme de la doctrine occamienne de la suppositio (suppositio
personalis, la seule qui importe ici 2 Occam). Si «ce qui est sauvé par la species
peut étre sauvé par P’acte d’intelliger» (QL, IV, q. 19), la signification opérée
par l’acte d’intelliger dans le concept est réduite a ’acte méme d’intelliger,
qui, sous sa forme scientifique, connait non la chose, mais la proposition seule
(note 10). Cette réduction de Pesse objectivum de la species et du concept, de
I'idolum fictum, a I'acte subjectif (notes 23, 27) établit définitivement I'impor-
tance de la fonction de suppositio des termes de la proposition a 1’égard de la
chose. La supposition se substitue a la signification de la chose par le terme,
qu’elle soit ex natura sua, c’est le cas de la suppositio de ’acte d’intelliger
(EA, Peri Herm., Proem., p 5 v©), ou qu’elle soit ex institutione voluntaria, c’est
le cas de la suppositio des noms, des sons vocaux ou des signes écrits (£4, ibid.).
Du point de vue de la supposition, la distinction entre I’acte d’emporter, de
signifier, de désigner, ne tient donc plus: 'acte d’intelliger supponit pro re,
purement et simplement, sive res sit, sive res non sit, étant absolu, c’est-a-dire
spécifié par soi (cf. texte de 2 S, q. 15, et celui de BERNARD D’AREZZO, cités
note 23). Et le terme de méme.

La question reste cependant entiére, celle méme qui affecte toute ’ccuvre
logique d’Occam: qu’est donc pour I’acte d’intelliger une suppositio ex natura
sua, et pour le son vocal une suppositio ex institutione, sans signification opérée
par ’acte d’intelliger dans le concept, surtout si nulla res habet ex natura sua

141



supponere pro alia re (1 S, dist. 2, q. 8, E)? De fait, la doctrine de la suppositio
occamienne revient a réduire la signification proprement dite du signe, laquel-
le ne peut étre sans relation actuelle a un terme existant et présent, a son fon-
dement matériel, la représentation, laquelle subsiste en ’absence méme du
représenté: la statue de César représente César, sive Caesar sit sive non sit.
L’argument de potentia absoluta dei (note 23) rencontre donc I’argumentation
strictement logique d’Occam, puisque le terme du langage, I’acte d’intelliger,
peut, par la suppositio, représenter la chose, sive res sil sive res non sit (cf. 'ex-
posé lumineux de JEAN DE SAINT THOMAS sur la distinction signification-
représentation, Ars logica, 11, q. 21, a. 1).

Le sens de la position occamienne apparait ainsi dans toute son évidence.
L’acte d’intelliger lui-méme, a défaut de species, exerce une suppositio (persona-
lis) dite significative (2 S, q. 12, UU), car il est pro suo significato (STL, I,
cap. 64; 1 S, dist. 4, q. 1, E; ce que note JEAN DE SAINT THOMAS pour la
suppositio simplex, analogon aristotélicien de la suppositio personalis occamienne,
Ars logica, Summulae, p. 29 sq.; I, q. 6), en réalité pro suo repraesentato, la substi-
tution représentative de la suppositio équivalant pratiquement a la significa-
tion, et la correction formelle de la suppositio a la vérité de la proposition. En
dehors de toute species, de tout verbe, lacte représente Uobjet sans le signifier,
mais en se substituant a lui dans la suppositio, et puisque I’acte d’intelliger exerce
cette fonction sans étre spécifié en aucune maniére par ’objet (note 23),
il ne peut supponere que ex institution volontaria, c’est-a-dire en se réduisant a l’acte
de constituer et d’utiliser les significations conventionnelles du langage. La suppositio
ex natura sua est une de ces rémanences aristotéliciennes qui ne peuvent subsister
dans ’occamisme achevé: nulla res habet ex natura sua supponere pro alia re. Or,
la correspondance représentative (coexistentia) des termes de la proposition
et de la chose est un fait constatable d’expérience, et le logicien peut I’ad-
mettre sans nulle réflexion critique (cf. note 10). C’est cette absence positi-
viste de réflexion critique qui permet précisément de ne pas se préoccuper
du concept chez Occam comme dans la linguistique moderne.

Du point de vue métaphysique, il apparait ici qu’Occam réduit la relation
prédicamentale a la relation transcendantale, ce qui est le fondement de la doctrine
de la connaissance spécifiée de soi, telle qu’Occam (note 28) et la philosophie
moderne ’élaborent, I'un dans la perspective de Vesse subjectivum, I’autre dans
la perspective de 1’esse objectivum. Car de fait, c’est le réalisme de I'esse objec-
tivum, typique de PIERRE D’ AURIOLE, de RoBERT HoLkoT et de GREGOIRE DE
Rivini, qui I’a emporté dans histoire des idées, pour la raison souvent
évoquée ici qu’il facilite 'autonomie de la connaissance spécifiée par soi. 1l
est donc dangereux pour un aristotélicien tel JEAN DE SAINT THOMAS de lui
donner la moindre arrhe, ce que fait pourtant cet auteur en reprenant la
notion de concept objectif (Ars logica, 11, q. 2, a. 2, p. 291 a 5). SUAREZ tente la
voie moyenne en faisant de I'intellection une vraie action (cf. note 16) et du
verbe le terme de cette action (De anima, 111, cap. 5, n° 11), qui informe
réellement, non intentionnellement, l'intellect (/bid., cap. 2, n° 26). Cette
altération de la position aristotélicienne-thomasienne permet a DESCARTES,
¢leve de la scolastique espagnole, de conjuguer la doctrine du concept

142



objectif comme id quod cognoscitur et la structure de pensée occamienne exposée
ici. Et c’est ce méme réalisme de ’esse objectivum — expression bien préférable
a celle, fallacieuse et confuse, d’idéalisme moderne — qui, par-dela DESCARTES
et KANT, par-dela les analyses de DELEUZE, qui cite GREGOIRE DE R1MINI dans
sa Logique du sens, p. 8, ou celles de DERRIDA, anime la doctrine du sens dans
la linguistique moderne.

21. 2 ¢/ Toute notitia complexe se réduit a une notitia intuitive incomplexe, ¢’esi-a-
dire a une expérience (experimentum, experientia), la notitia complexe étant
dite experimentalis si son évidence est causée par I’expérience initiale (p. 121,
1. 7-29). Occam laisse entendre que, de soi, quant a sa notion essentielle, la
notitia intuitive est vraie absolument, c’est-a-dire qu’elle ne peut étre fausse,
ou encore qu’elle n’a pas a étre vraie ou fausse, car elle est notitia ou elle
ne Pest pas, la vérité ou la fausseté étant a proprement parler celle du seul
complexe, la proposition, trés souvent appelée pour cette raison vérité (p. 115,
L. 16; 24,865 p. 116,1. 2, 20, 23; p. 117,1. 23,31 ; p. 118, ). 7,35; ¢tc.). Gettecon-
ception du vrai comme vrai transcendental est ’écho d’AristoTE, De anima,
11, 6, 418 a 11; IIL, 6, 430 a 26, b 29; Peri Herm., 1, 16 a 8; Meétaph., E, 4,
1027 b 27; ©®, 10, 1051 b 26; notion de vérité que HEIDEGGER, héritier d’une
longue tradition qui compense son nominalisme foncier par un réalisme de
type scotiste, pense étre la conception «traditionnelle» (Sein und Zeit,
pp- 32-38). — Cette doctrine est & compléter par celle de la notitia intuitive
claire et distincte de soi, obscure et confuse pro statu isto (note 32).

22. 2 d/ Distinction de la notitia intuitive et de la notilia abstractive par opposition
a Duns Scot (p. 121, 1. 31-p. 122, 1. 26). Pour Duns Scot, auquel Occam aime a
se référer et qu’il prend parfois comme paravent contre I’accusation de moder-
nité (note 35), la notitia intuitive se distingue de la notitia abstractive en ce
qu’elle est notitia de I’objet existant de fait et présent actuellement (le conclu-
sion), lequel, saisi selon une similitude parfaite, non diminuée (2e conclu-
sion), la meut formellement-objectivement par soi, non par un medium dans
lequel il a ’esse cognoscibile (3e conclusion), dans une relatio annexa qui compléte
et achéve en quelque sorte la spécification de la notitia par sa species propre
(3e, 4e, 5¢ conclusions). D’ol suit que la notitia intuitive et la notitia abstrac-
tive se distinguent spécifiquement de par leur ordre a I’objet, selon la raison
formelle de celui-ci.

23. L’opposition d’Occam a Duns Scot est décidée et capitale (p. 122, 1. 28 — p.
125, 1. 17).

a La notitia intuitive ne regarde pas plus I’ existence que la non-existence de la chose
(p. 122, 1. 28 — p.. 123, 1. 27). Prolongeant I’argumentation de Duns Scor,
Occam montre que la chose existante et présente n’est cause de la notitia
intuitive ni matériellement ni formellement ni efficacement ni finalement.
L’exclusion de la causalité matérielle est évidente, car la chose ne peut étre
sans absurdité le sujet de la notitia intuitive. L’exclusion de la causalité
formelle, absurde pour un thomasien, va de soi pour Occam. Il s’agit ici en
effet de la position critique fondamentale du Venerabilis Inceptor, qui, rejetant

143



tout esse objectivum, tout idolum fictum, s’interdit de concevoir la forme de la
chose comme la forme objective, impresse ou expresse, du sujet connaissant.

Ayant écarté les causalités matérielle et formelle, Occam en vient, pour
Jjustifier sa premiére conclusion, aux causalités efficiente et finale. En effet, si
la toute-puissance divine ne peut en aucun cas se substituer a la causalité de
I'une des deux causes intrinseques (Dieu ne saurait étre sujet ni forme par soi
de la connaissance que ’homme peut avoir naturellement de lui, ’occamien
DescarTEs atteste dans sa Troisiéme Méditation), elle peut fort bien au con-
traire se substituer, en tant que cause efficiente et finale ultime, 4 la causalité
d’une des causes d’exercice secondes, efficiente ou finale (p. 123, 1. 2-3). 11
suit de 1a que Dieu peut exercer, immédiatement, la causalité d’un efficient
ou d’une fin seconds, c’est-a-dire supprimer la causalité du moyen. Cette thése,
courante dans la pensée médiévale, de la subordination des causes premiére
et seconde, appliquée a la causalité efficiente de ’objet sur I’acte subjectif de
connaitre, donne les résultats étonnants suivants (la prochaine note esquis-
sera la non moins surprenante perspective doctrinale que I’application de la
méme doctrine ouvre dans ’ordre de la finalité) :

— Pro statu isto, selon I’état actuel pécheur de I’ame, liée a un corps, la
chose est cause efficiente de la notitia intuitive correspondante, sensitive
(p- 124,1.23-26;2 §, q. 15, E) et intellective, car la notitia intuitive intellective
n’est pas pro statu isto sans notitia intuitive sensitive (p. 117,1. 24-26). C’est ce
qui se passe de facto (p. 119, 1. 9), naturaliter (p. 124, 1. 23; 2 §, q. 15, E).

— De potentia absoluta dei, de méme que la distinction formelle des degrés
métaphysiques pourrait devenir, si Dieu le voulait, une séparation réelle, ce qui
se vérifie aussi de la matiére et de la forme (MURALT, 0p. cit., n° 9), de méme,
la toute-puissance divine pourrait faire que ’ame humaine, pour connaitre,
ne subisse pas l'efficience de son objet et que son acte de connaitre soit spé-
cifié de soi.

L’argument de polentia absoluta dei prend ici sa valeur métaphysique plé-
niére. Le point de vue qu’elle introduit est celui-la méme de la création selon
laquelle I’dme est créée absolument, indépendamment de son statut possible.
Il définit donc pour Occam le point de vue de I’essence et permet de faire
apparaitre la quiddité en soi de la chose, ce que I’examen empirique du statut
actuel de celle-ci exclut (cf. VieNAUX, op. cit., n° 14, p. 22). De potentia absoluta
dei, c’est-a-dire absolument, du point de vue de I’essence de I’Ame humaine
telle qu’elle est en tant que créée immeédiatement par Dieu, la chose n’est
donc pas la cause efficiente de la notitia intuitive, et la notitia intuitive
intellective est sans notitia intuitive sensitive.

Apparaissent ainsi les trois sens de 'argument de potentia absoluta dei, pour
autant qu’il est possible de les distinguer selon les textes d’Occam. Prolonge-
ment de la conception scotiste de I’effet possible de la chute originelle sur le
mode de connaitre humain (note 14), ’'argument de potentia absoluta dei 1) dé-
signe théologiquement le mode surnaturel (supranaturaliter) que Dieu peut
avoir d’agir sur I’acte de connaitre naturel humain pro statu isto, en se substi-
tuant a la causalité efficiente naturelle de I’objet, 2) définit critiquement et
métaphysiquement la condition intrinséque de la notitia intuitive comme telle,

144



a savoir sa vérité indépendamment de ’existence ou de la non-existence de
la chose (p. 123, 1. 22-24), que les choses soient ou que les choses ne soient pas
(p. 125, 1. 9). De ce point de vue, 'argument de potentia absoluta dez, est néces-
saire a) pour fonder I’évidence d’une espéce particuliére de connaissance, la
proposition négative (note 17), b) pour manifester 'essence méme de toute
connaissance dans son caracteére spécifique d’autonomie par soi.

Occam résume bien sa pensée dans le texte suivant: «ainsi donc il est patent
que par la connaissance intuitive nous jugeons que la chose est quand elle
est, et cela de maniére générale, soit que la connaissance intuitive soit causée
naturellement [par la chose], soit qu’elle soit causée surnaturellement par
Dieuseul» (2 S, g. 15, E), en un mot, sive res sit sive res non sit. On est proche des
formules qui couraient dans I'Université européenne du l4e siécle, telle celle
que cite N1coLAs D’AUTRECOURT comme étant celle de BERNARD D’AREZzO
et qui a déja une résonance cartésienne: «est claire (clara) la notitia intuitive
par laquelle nous jugeons que la chose est (rem esse), que la chose soit ou
qu’elle ne soit pas (sive res sit, sive res non sit)» (op. cit., p. 2*). Il est vrai
qu’une telle formule s’appuie sur la doctrine explicite de Pesse objectivum, telle
que ’élabore GREGOIRE DE RimiNi, Super primum et secundum Sententiarum, 1522
(Reprint Bonaventure, New York 1955), et qu’Occam est plus embarrassé.
I1 hésite a douer le concept d’un esse subjective ou d’un esse objective in anima
(1.8, dist., 2, q. 8, Q; dist. 27, q. 2, J), car I'universel, en tant que fictum,
c’est-a-dire en tant qu’idolum objective in anima, magis potest supponere pro re et
esse communis et esse id in quo res intelligitur, quam intentio vel aligua alia qualitas
(EA, Peri Herm., Proem., q 2 r°), et facilite par conséquent la doctrine de
I’autonomie du connaitre par rapport a 1’objet. Il est manifeste cependant
qu’Occam finit par réduire tout concept, tout esse objectivum, a I’acte subjectif
de connaitre, c’est-a-dire a des inlentiones, passiones ou qualitates subjective
existentes in anima et autonomes par rapport a 'objet (QL, IV, q. 19), ou, ce
qui revient au méme, mais prend une résonance paradoxale, par concevoir
Iidolum comme la chose méme en tant qu’elle termine 'acte subjectif dans

I’absence de la chose sensible (2 S, q. 17, S).

Bref, méme si le lecteur d’Occam ne trouve pas absolument claire la doc-
trine des liens de ’argument de potentia absoluta dei avec 1’évidence de la notitia
intuitive, négative et positive, il ne manquera pas d’étre impressionné par
'insistance que met Occam ici (p. 122, 1. 28— p. 125, 1. 17) a souligner I’absolu
de la notitia intuitive, en tant qu’elle est indépendante de toute causalité,
efficiente ou formelle, de la chose, et de conclure au moins par conséquent
que de ce point de vue I’argument de potentia absoluta dei, congu originairement
comme hypothése théologique, est comme I'instrument de méthode qui per-
met d’utiliser la distinction formelle scotiste pour accéder a la thése princi-
pale de la critique occamienne, la distinction logé du sujet connaissant et de
Pobjet connu, au sein de leur unité réelle et concréte, telle qu’ArisToTE la
pose (De anima, 111,2,425 b 26, par exemple) étant réifiée ici en autonomie du
premier par rapport au second (p. 124, 1. 35 —p. 125, 1. 6; réponse au deuxiéme
doute, Prol., q. 1, TT, ot Occam définit la contradiction comme la seule
limite & la toute-puissance absolue divine).

145



Faut-il ajouter que la doctrine de la causalité efficiente pro statu isto de la
chose sur la notitia intuitive dérive de Duns Scor, 0p. ox., I, dist. 3, q. 2,
ne 22; De anima, q. 16, ou elle est encore liée a la thése d’une similitude for-
melle, mais, que, interprétée par Occam dans un sens exclusif de toute species
intentionnelle, que ce soit pro statu isto ou de potentia absoluta dei, c’est-a-dire
stve res sit sive res non sit, elle alimente la tradition empiriste anglaise pour
laquelle les qualités secondes ne renseignent nullement sur la réalité de la
chose? On sait d’ailleurs que DEscARTES adopte la méme position, mais qu’il
compense les inconvénients de celle-ci par la theése des vérités éternelles créées
par Dieu, comme idées innées de I’ame, comme esse objectivum de potentia
absoluta dei! De méme, la doctrine de la causalité efficiente de la chose,
nécessaire pro statu isto, exclue absolument, n’évoque-t-elle pas 'ambiguité
de la chose en soi kantienne, qui est cause efficiente de I’affection transcendan-
tale du sujet sans pouvoir étre connue comme telle?

Remarquons enfin que argument de potentia absoluta dei, pris dans son sens
de méthode de découverte de I’essence, peut entrainer une certaine forme de
scepticisme parmi les penseurs du 14e siécle qui suivront Occam, puisqu’elle
aboutit a poser, au sein d’une pensée de langage sinon de structure aristoté-
licienne, la vérité d’une proposition, sive res sit sive res non sit. Ce scepticisme est
tributaire des rémanences aristotéliciennes qui ne peuvent pas ne pas hanter
un auteur médiéval, mais de soi, il n’est pas 'effet nécessaire de la pensée
occamienne. Il est vrai que les temps n’étaient pas encore murs pour I’exploi-
tation systématique des idées occamiennes dans le sens d’une doctrine du
savoir empirique a priori, telle qu’elle se développera dans ’ére moderne.

24. L’acte volontaire n’est pas spécifié par sa fin propre; le théme de I’odium dei

Occam traite de ’exercice de la cause finale par analogie avec I’exer-
cice de la cause efficiente: il envisage la possibilité pour la puissance absolue
de Dieu de supprimer ’exercice de la cause finale seconde sans cesser d’exer-
cer sa propre causalité finale premiére. La fin pourrait donc exercer sa cau-
salité en I’absence de I’exercice de tout moyen. Cette conception, qui peut
revétir une signification fort édifiante dans une perspective spirituelle, qui de
fait a revétu une signification impressionnante dans la doctrine de la pauvreté
telle qu’elle a été élaborée par les mineurs contestataires dans leur lutte contre
le pape Jean XXII (MicueEL pE CEziNg, OccamMm, principalement dans
I’Opus nonaginta dierum), est introduite ici dans un contexte qui oriente I'inter-
prétation dans un sens tout autre, thématiquement du moins, car la structure
de pensée qui régit ces divers domaines est évidemment la méme: c’est la
perspective de Uodium dei.

De méme que Dieu peut produire absolument sur I’acte subjectif de con-
naitre I’effet que produit naturellement la chose, sans que la connaissance en
soit altérée dans sa vérité, de méme il peut supprimer le moyen propre de
Pamour que lui porte ’homme, ’amour du prochain, sans que soit altéré dans
sa bonté ’amour de I’homme pour Dieu. Cette interprétation restrictive du
«seul nécessaire» prend argument de ’expression affective-métaphorique des

146



Ecritures: «si quelqu’un vient a moi sans hair son pére, sa meére, sa femme,
ses enfants, ses fréres, ses sceurs, et jusqu’a sa propre vie, il ne peut étre mon
disciple» (Luc, 14, 26), pour la formaliser en une position absolue, de potentia
absoluta dei, qui définit comme indifférents 4 ’amour de Dieu le mépris des
préceptes divins et la haine du prochain, et va logiquement jusqu’a conclure
que la haine de Dieu pourrait étre prescrite (praeceptum) par Dieu de
potentia absoluta, sine omni mala circonstantia annexa, meritorie (2 S, q. 19, M, Q;
Tractatus de principiis theologiae, p. 46; MURALT, op. cil., n° 12, p. 144), ce qui
revient a dire que I’acte de haine (ou d’amour) a I’égard de Dieu est formel-
lement indépendant de son objet divin: creatura intellectualis poterit beatificar
absque hoc quod essentia divina sit sibi praesens in ratione objecti (GUELLUY, op. cil.,

n° 4, p. 103).

Le terme de potentia absoluta prend ici son sens de «puissance déliée (abso-
luta) de tout ordre, de tout da (debito), sujette & aucune regle» (PIERRE
D’AURIOLE, cité par VIGNAUX, op. cit., n° 15, p. 58-61), par opposition au
terme de potentia ordinata. Cette distinction est traitée de maniére trés diverse
selon les diverses écoles médiévales. Pour TuowMmaAs, la potentia absoluta et la
potentia ordinata se distinguent comme la notion et I'exercice de la puissance
divine. Du point de vue de la notion de sa toute-puissance, Dieu peut faire
tout ce qui est possible, et en ce sens il ne peut faire ce qui est contradictoire
(il faut éviter ici les contre-sens contraires, occamien et cartésien, qui con-
sistent a interpréter le principe de non-contradiction a) comme une loi de
Pétre a laquelle Dieu serait assujetti, b) comme une vérité éternelle, esse
objectivum créé de potentia absoluta dei); du point de vue de I’exercice de sa
toute-puissance, il fait ce qui est ordonné par sa prudence, sa providence,
c’est-a-dire ce qui est bon (Contra Gentiles, 111, cap. 98, n° 2744). Ce sont la
pourtant des distinctions opérées par I’analyse du métaphysicien. Car, de fait,
dans I’étre divin, la quiddité et ’exercice, la providence et la toute-puissance,
sont identiques absolument. La toute-puissance divine produit donc les parti-
cipations possibles 4 la bonté substantielle divine, sans étre subordonnée 2
proprement parler a la providence.

Pour Occam, la toute-puissance absolue désigne la primauté absolue de la
volonté divine sur I'ordre de sagesse providentiel qu’elle peut imprimer sur
la créature (théme du bonum quia volitum, Duns Scot, Op. ox., I11, dist. 37, q.
unique, n° 4; cf. ibid., II, dist. 21, g. 2, n° 3), l'indifférence radicale, la
liberté arbitraire, de la puissance divine, qui peut se déterminer sans se limi-
ter 2 n’importe quel ordre de création, pourvu qu’il ne soit pas contradictoire,
aussi bien par conséquent 4 'ordre de création ot 'amour du prochain est le
moyen de ’amour de Dieu, qu’a I'ordre contraire ot la haine du prochain
est le moyen de ’amour de Dieu. L’un et I'autre de ces ordres, dont on per-
¢oit aisément la signification affective-pratique, mais qu’Occam prend dans
un sens formel-métaphysique, peuvent étre sans contradiction de potentia
ordinata, dans la mesure ol le décret divin se détermine librement, c’est-a-dire
arbitrairement, pour 'un ou l'autre, mais aucun n’est voulu exclusivement
par Dieu, car son contraire est toujours possible de potentia absoluta dei, méme
si Dieu ne peut plus le réaliser, étant fixé par son immutabilité dans tel choix

147



«absolu», c’est-a-dire arbitraire et indifférent (DEscARTES, Entretien avec
Burman, AT, V, p. 160; Lettre a Mersenne, 15 avril 1630; cf. Occam, Opus
nonaginta dierum, cap. 95, Quarto declarant). Si I'un d’entre eux (I’amour du
prochain est le moyen de ’amour de Dieu) est créé de fait, en raison du décret
arbitraire divin, il est évidemment, par la-méme, contradictoire de polentia
ordinata de son contraire. Considéré cependant de potentia absoluta dei, il est
possible absolument comme son contradictoire, et au méme titre. Rien par
conséquent n’est produit par Dieu que de polentia ordinata et la considération
de potentia absoluta, comme il a été dit, est déterminante pour la définition de
la quiddité d’une chose, puisque cette définition fait abstraction des circons-
tances que Dieu ne peut pas ne pas vouloir certes, mais de polentia ordinata,
comme ’amour du prochain par rapport a 'amour de Dieu, et la notitia
intuitive sensitive par rapport a la notitia intuitive intellective.

On juge par la combien Occam a peu de raisons de citer a ’appui de sa
conception la position citée de TromAs, Contra Gentiles, 111, cap. 98 (cf.
Opus nonaginta dierum, loc. cit., prima ratio, in fine). De méme que la quiddité
de la notitia intuitive intellective est indépendante de la notitia intuitive
sensitive, de méme la quiddité de I’amour de Dieu est indépendante de I’'amour
du prochain, ce qu’un thomasien pourrait admettre du point de vue formel-
quidditatif. Mais puisque, dans un contexte occamien, la quiddité et ’exer-
cice ne se distinguent pas, Occam en conclut que la notitia intuitive intel-
lective est absolument indépendante de la notitia intuitive sensitive et I’'amour
de Dieu absolument indépendant de ’amour du prochain, ce qui pour un
thomasien n’a plus aucun sens. Occam va plus loin encore, car il en vient a
dire que, de méme que la quiddité de la notitia intuitive est indépendante de
la chose, de méme la quiddité de I’amour de Dieu est indépendante de Dieu.
Il semble pourtant reculer lui-méme devant cette mise en ceuvre de ses propres
principes, condamnée par la censure ecclésiastique (cf. réponse au huitiéme doute,
Prol., q. 1, AAA; GUELLUY, loc. cit.; note 14).

Dans ces conditions, il ne faut pas s’étonner de voir tous ces thémes, prin-
cipalement celui de I'indépendance de I'amour de Dieu par rapport aux
moyens humains, se développer dans le sens d’une théologie nominaliste du
salut octroyé de potentia absoluta dei, indépendamment de la bonté ou de la
malice de I’action humaine, indépendamment de la corruption d’une nature
humaine totalement déchue et légitimement haie de Dieu (LuTHER, CALVIN).

25. Pour l'aristotélisme thomasien, toute notitia a pour principe la forme
objective en tant qu’impresse. La connaissance sensible termine cependant
a la chose présente (‘THOMAS, Sent., III, dist. 14, a. 1, q. 2, C; Summa theol.,
I, q. 78, a. 4; q. 85, a. 2, ad 2; Contra Gentiles, I, cap. 100, n° 831 a), alors que
la connaissance conceptuelle termine a la forme objective en tant qu’expresse
(TroMmAS, De pot. dei., q. 9, a. 5; De ver., q. 4, a. 2; Contra Gentiles, IV, cap. 11)
et identique intentionnellement a I’'objet (De ver., q. 2, a. 2), forme en
laquelle I'intellect voit la nature de la chose intelligée (In Johannis, I, 1).

En évoquant la fonction de terme que peut revétir I'objet, Occam fait
allusion sans doute 2 PIERRE D’AURIOLE, Scriptum super Sententias, I, dist. 2,

148



sect. 10, a. 4, D; Ed. Buytaert, Bonaventure, New York 1956, p. 549-550,
qui ne garde de la critique thomasienne que la ratio terminativa de I’objet,
lequel est réduit a son esse apparens ou objectivum. Occam est plus radical que
PiERRE D’AURIOLE : pour lui (note 23), ’acte autonome de connaitre, excluant
tout esse objectivum, n’a pas a terminer a quol que ce soit, ni a 'esse objectivum,
ni a la chose (res extra non scitur). C’est pourquoi Occam peut dire sans con-
tradiction, a propos de la notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas: «ce
que je vois (intueor) est pur néant (purum nihil)» (2 S, q. 15, E; cf. p. 124,
1. 14-15).

26. B Occam souligne a nouveau 1'identité de I’objet de la notitia intuitive et
de la notitia abstractive (cf. note 2 et note 16).

27. ¥ Reprise de la conclusion o (note 23). Occam reprend la premiére con-
clusion, mais en niant que l’objet est motif, il nie également qu’il est motif
objectivement, c’est-a-dire selon une species impressa comme «principe con-
tenant virtuellement la chose en tant que connaissable», ou selon une species
expressa, comme «species-effet contenant représentativement la chose dont
elle est la similitude» (p. 122, 1. 4-13). La notitia intuitive en effet n’a pas a
étre déterminée ni terminée par une species (2 S, q. 15, O). Si la notitia abs-
tractive connait exactement et sous la méme raison ce que connait la notitia
intuitive (note 26), il s’ensuit que la notitia abstractive non plus n’a pas a
étre déterminée ni terminée par une species. (S’il y a aliquid primum praeter
objectum et intellectum dans le cas de la notitia abstractive, il s’agit non d’une
species, mais d’un habitus, 2 S, q. 15, Q, R). C’est la doctrine constante d’Oc-
cam niant toute species et tout concept dans 'intellection (cf. la discussion de
EA, Peri Herm., Proem., p 5r°; 18, dist. 2, q. 8; dist. 27,q.2,I; QL, IV, q. 19;
STL, I, 12, 6 v°). — La présente mise au point montre combien Occam avait
pénétré la position critique de ses prédécesseurs, avant de la rejeter.

Dans sa réponse, Occam introduit également I’argument de potentia absoluta
dei sous un angle trés particulier. La causalité de Dieu a I’égard de la notitia
intuitive est totale en effet, en tant qu’elle se substitue de potentia absoluta a
celle de la chose, comme elle I’est pour DEscARTES 4 1’égard de Vesse objectivum
des vérités éternelles (Lettre a Mersenne, 27 mai 1630). Naturaliter, Dieu et la
chose sont causes concourantes et partielles. Pour Occam et la tradition
scotiste, deux causes concourantes a un méme effet sont toujours partielles:
in causts per se bene potest esse circulatio inter eas, maxime si sint partiales (3 S, q. 4,
K). Le scotiste HiErRoNyMUs DE MONTEFORTINO reprend la méme doctrine,
a propos par exemple de 'objet et de 'acte d’intelliger (0p. cit., tome I, I, q.
4, a. 3, p. 126). Ainsi est supprimée la mutualité, c’est-a-dire ’analogie des
causes, qui permet que deux causes concourantes par soi a un méme effet
soient I'une et 1’autre, différemment, totales (AristoTE, Mélaph., A, 2). —
La conséquence de cette doctrine est particulierement importante dans le
domaine de la subordination de la cause seconde a la cause premiére, soit
dans le probléme de la liberté et de la Providence (MURALT, 0p. cit., n° 12).

149



28. O La connaissance n'est pas relative a ’objet. Elle est absolue, puisqu’elle
peut étre, de potentia absoluta dei, c’est-a-dire absolument, relative a rien (cf.
2 8, q. 13, E, cité note 25). Occam met en ceuvre ici sa doctrine du relatif
comme absolu: relatio non est aliqua res existens subjective in patre et in illo qui est
Silius, distincta ab omni re absoluta (EA, De praedic., cap. Ad aliquid, 1 4 v°);
in re nihil est imaginabile nist absolutum vel absoluta (1 S, dist. 30, q. 1, P); «la
vision intuitive et intellective est une res absoluta, distincte selon le lieu et
selon le sujet de ’objet» (p. 125, 1. 1-2). Dans la mesure méme ou Occam
réduit la similitude intentionnelle a I’acte subjectif de connaitre, celui-ci a
la représentation et a la suppositio (note 20), cette conséquence est évidem-
ment inévitable. — L’aristotélisme au contraire considére que le connaitre
est un certain relatif (AristoTE, Métaph., A, 15), ce qui implique aussi bien
la relativité réelle de I’acte d’intelliger que la relativité intentionnelle de la
species dans le dicere (THOMAS, Summa theol., 1, q. 34, a. 2, ad 3). Relativités
prédicamentales 'une et I’autre, qu’Occam comprend comme la relation
trancendantale de la substitution représentative exercée par la suppositio du
langage, ainsi qu’il a été dit.

29. & Reprise de la conclusion o (note 23).

30. Conclusion de la critique de Duns Scot

a La notitia intuitive et la notitia abstractive différent par elles-mémes (p.124,1.21-
31), de par leur essence en tant que créées de potentia absoluta dei, indépendam-
ment du statut contingent qui peut les affecter et que Dieu crée de potentia ordi-
nata (note 24). C’est pourquoi Occam ajoute que naturaliter, la chose est «une
des causes efficientes» de la notitia intuitive, «avec le concours de I'influence
générale de I’agent premier» (NICOLAS D’AUTRECOURT Lelire a Bernard,
p- 3%), stante dei generali influentia et non facto miraculo (JEAN DE MIRECOURT,
cité par MICHALSKI, ap. cit., n° 5, p. 137). Il est symptématique de voir chez
les occamiens, plus ou moins fideles, du 14e siecle, la stabilité de I’ordre
naturel et donc la vérité de la science empirique, dépendre du concours
ordinaire de la toute-puissance divine a la causalité naturelle de la chose. On
sent poindre le scepticisme, et la recherche de la parade nécessaire, tels le
cogito de N1coLAS D’ AUTRECOURT, par exemple (cf. note 34), ou le recours de
la philosophie moderne classique a Dieu comme principe propre de tout, ce qui
supprime la distinction aristotélicienne entre science et sagesse, c’est-a-dire
ruine la science (au sens moderne) comme la philosophie.

Duns Scor et Occam utilisent dans leur raisonnement la méme prémisse
et aboutissent ’'un et ’autre a une conclusion différente. Pour chacun d’eux,
la notitia intuitive et la notitia abstractive ont le méme objet, tout en étant
spécifiquement différentes (Duns Scot, QL, q. 13, n° 10, cité p. 122,1. 4-13; Rep.
par., IV, dist. 49, q. 11,n°9; Occam, ici-méme p. 109,1. 11-14; p. 120,1. 3-6;
réponse au deuxiéme doute, Prol., q. 1, T'T). Mais, alors que la différence spéci-
fique provient pour Duns Scot de la raison formelle-motive (présence de la
chose existante, étre intelligible de la chose dans la species, loc. cit.), elle est
pour Occam par soi, c’est-a-dire absolue. La négation de la species, c’est-a-dire

150



en fin de compte de V'esse objectivum, entraine chez Occam la définition de
I’acte du connaitre comme autonome et spécifié par soi. Occam, se débar-
rassant de 1'idolum fictum qui en général facilite la doctrine de I’autonomie de la
connaissance par rapport a la chose, tient a2 ne perdre aucun des avantages
que celui-ci semblait pouvoir lui apporter. Car «ce qui est sauvé par la species,
peut étre sauvé par I’acte d’intelliger» (QL, IV, q. 19).

[ La notitia intuitive, sensitive et intellective, peut étre notitia d’une chose qui n’existe
pas (p. 124, 1. 33 —p. 125,1, 17). Par la maniére dont il présente cette these,
Occam montre bien qu’elle est une conséquence du principe de la spécification
par soidel’acte subjectif de connaitre. Occam donne comme exemple de notitia
d’une chose qui n’existe pas, 1’idée divine qui est pour lui ’étre-connu en Dieu du
créable, que celui-ci soit ou qu’il ne soit pas, ce a quoi donc I'intellect termine
sans étre actué par lui (1 S, dist. 35, q. 5, H; cf. texte de PIERRE D’AURIOLE,
note 25). Doctrine inconfortable pour Occam, puisqu’elle implique un cer-
tain esse objectivum auquel il répugne (cf. 1 S, dist. 35, q. 5, D, G, S), et qui se
rapproche de la position scotiste pour qui les idées divines sont les quiddités
des choses, «ayant I’étre-connu dans l'intellect divin» (Op. ox., I, dist. 35,
g. unique, n° 12; Rep. par., I, dist. 36, q. 2, n° 31 sqq.). Pour THoMAS, le seul
esse objectivum subsistant en Dieu (si cette expression pouvait avoir un sens
acceptable pour un thomasien) est celui-la méme de la « pensée de la pensée»,
de la substance divine, en tant que, connue substantiellement, elle est imitable
multiplement, alors que, pour Occam et Scot, 'idée est 'actualité de la
créature connue dans la vérité de son concept objectif. Occam sort de la
difficulté, soit en montrant que I’idée est non seulement esse objectivum, mais
aussi art et science, c’est-a-dire qualité subjective de I’Ame (EA, Peri Herm.,
Proem., q 1 v°), soit en définissant I'idée comme un terme connotatif ou
relatif (1 S, dist. 35, q. 5, D).

31. La doctrine de p. 125, 1. 12-17 peut s’entendre au sens fort et méta-
physique selon lequel, de potentia absoluta dei, 1a notitia intuitive sensitive est
notitia intuitive d’une chose qui n’existe pas, ou au sens faible et psycholo-
gique selon lequel la notitia intuitive sensitive demeure aprés I’affection du
sens. C’est cette doctrine de la vision rémanente qui fonde chez PIERRE D’ AURIOLE,
la doctrine de ’esse objectivum dans les fameuses experientiae (éd. citée, 1,
dist. 3, sect. 14, C, a. 1, n° 31, p. 696).

32. ARTICLE PREMIER. 11I. Conclusion.

B. La conclusion: il y a une double notitia intellective, intuitive et abstrac-
tive (note 16), vaut également des purs intelligibles (mere intelligibilia),
c’est-a-dire des actes intérieurs du sujet (p. 125,1. 19—p. 128, 1. 25). Tout ce qui
a été dit des notitiae intuitive et abstractive de la chose extérieure vaut donc
aussi des notitiae intuitive et abstractive de I’acte subjectif: nécessité d’une
species, d’une esse objectivum, d’un concept, ou réduction de ceux-ci a la pure
intention ou acte subjectif (notes 23, 27), science de ’objet dans la proposition

151



évidente causée par la notitia intuitive initiale. Il apparaitra cependant que
I’argument de potentia absoluta dei ne joue pas de la méme maniére a4 propos du
pur intelligible, ce sera le privilege du cogito (note 34). Occam précise que
tous les purs intelligibles ne sont pas connus par une notitia intuitive, ainsi des
habitus qui sont connus démonstrativement. Seul ’acte de ’habitus est objet
de notitia intuitive (réponse au cinquiéme doute, Prol., q. 1, XX).

1. La proposition: intelligo, est cvidente, absolument premiére (p. 125,1. 19 — p. 126,
l. 5). L’expérience montre que des choses autres que sensibles sont connues
intuitivement: I’homme éprouve (experitur) qu’il intellige, veut, se réjouit,
etc., et ’évidence de la proposition: intelligo I'atteste. L’évidence de cette
proposition est trés particuliére: elle est premiére et acquise immédiatement
de par la notitia incomplexe intuitive de ses termes, c’est-a-dire de la chose
emportée par ceux-ci, a savoir ’acte de notitia intuitive, Iintelligere, et celui-
la seul la cause suffisamment. A vrai dire, la proposition: infelligo n’a qu’un
terme (cf. note 11), qui est le seul prédicat, le nominalisme occamien rédui-
sant le sujet a 'actualité de son opération. Les parentheses apportées autour
du je dans le texte traduit ne sont donc pas un artifice philologique inutile.
A la limite méme, la proposition ne devrait pas étre a la premiére personne,
mais étre prise absolument, a 'infinitif par exemple, comme le «einai» de
Parménide. C’est 1a une des nécessités structurelles de la philosophie du cogito,
con¢u dans le sens d’Occam ou mieux encore de NicoLAS D’AUTRECOURT
et de DEsCARTES, que d’impliquer, au moins virtuellement, 'unicité et I’uni-
versalité du sujet.

La proposition: intelligo est indépendante non seulement d’une proposition
antérieure, mais aussi de la notitia intuitive d’une chose sensible, dont Occam
dit expressément qu’eclle ne suffirait pas. Il faut distinguer pourtant et utiliser
les notions acquises plus haut (note 23). Pro statu isto, naturaliter, de facto, de
méme que la notitia intuitive sensitive est causée par la chose elle-méme et
que la notitia intuitive intellective n’est pas sans notitia intuitive sensitive,
de méme la notitia intuitive de la notitia intuitive de la chose sensible est
nécessaire (non superflue) a I’évidence de la proposition: intelligo. De potentia
absoluta dei, c’est-a-dire du point de vue de la notitia intuitive considérée en
soi, absolument, de méme que la notitia intuitive, spécifiée par soi, ne regarde
pas plus Iexistant que le non-existant et peut donc étre notitia intuitive d’'une
chose qui n’existe pas, de méme la notitia intuitive de la notitia intuitive, con-
sidérée en soi, suffit absolument a causer I’évidence de la proposition : intelligo.

Cette distinction s’étend au caraciére non réflexe de la notitia intuitive de la
notitia intuitive (réponse au quatriéme doute, Prol., q. 1, RR, UU): de fait, celle-ci
est bien réflexe, dans la mesure ol, dans un premier moment, ’objet natura-
liter cause la notitia intuitive ; absolument, elle ne ’est pas, puisque la notitia
intuitive d’une notitia intuitive considérée absolument cause suffisamment
I’évidence de la proposition: intelligo. En ce sens Occam peut dire que «nous
éprouvons en nous les purs intelligibles comme n’importe quels sensibles»
(p. 126, 1. 18-19).

2. La primauté qui caractérise I’évidence de la proposition: intelligo, caractérise toute
proposition portant sur un pur intelligible (p. 126, 1. 5-15). C’est le privilége de tous

152



les mere intelligibilia que d’étre connus avec le plus (maxime) d’évidence (p. 127,
l. 34 sq). — Occam devrait compter aussi la sensation parmi les purs intelli-
gibles, ainsi que le fait DEscArRTEs (note 15) —. Tout acte subjectif, considéré
absolument, peut donc causer suffisamment une notitia intuitive intellective
qui cause a son tour ’évidence de la proposition qui I’exprime: intelligo, amo
Sortem, sentio, etc. On le voit bien ici, Occam transpose dans le domaine des
purs intelligibles le schéma habituel de sa critique: la chose cause suffisam-
ment (au moins de facto) la notitia intuitive qui cause suffisamment 1’évidence
de la proposition. Aucune notitia intuitive n’est donc réflexe. Qu’en parti-
culier, la notitia intuitive de ’acte subjectif ne soit pas, de soi, réflexe,
I’exemple de la proposition: amo Sortem et de la notitia intuitive qui cause
I’évidence de celle-ci, le manifeste clairement. La proposition: amo Sortem
et la notitia intuitive intellective de I’acte subjectif correspondant ne consti-
tuent pas une conscience réflexe, mais les éléments de la science de ce pur
intelligible, car, «des purs intelligibles, la science ne s’acquiert que par
I’expérience» (p. 126, 1. 17-18). Il en va de méme, méme si cela peut paraitre
paradoxal, pour la proposition: infelligo et la notitia intuitive intellective qui
cause ’évidence de celle-ci: I'une et 'autre constituent les éléments de la
science expérimentale directe de 1’acte subjectif d’intelligere, et non les étapes
d’une réflexion du sujet sur lui-méme a partir de sa notitia intuitive directe
de la chose (sensible). Cela vaut surtout, il est vrai, dans le cas de la définition
de la connaissance comme spécifiée absolument, par soi, ainsi qu’il a été dit
plus haut.

Occam léve ici une distinction qu’entretenait sciemment ’aristotélisme
entre conscience et connaissance. Autre est pour ARISTOTE la conscience de
soi-méme connaissant [’objet, c’est-a-dire I’expérience intérieure de I’actualisation
du sujet vivant concret par 1’objet, et la connaissance de I’acte du sujet comme tel,
c’est-a-dire la science de ’acte subjectif de connaitre, non-considération faite
de la relation actuelle de celui-ci 4 ’objet. La premiére est conscience, réflexe
en un sens existentiel concret; la seconde est réflexe en un sens impropre,
abstractif, par opposition au moment direct premier de connaissance de
I’objet; elle est en réalité directe, tout aussi bien que ’acte de connaitre I’ob-
jet extérieur. Occam ne se livre a aucune description psychologique de la
conscience: la notitia intuitive de I'intellection, de ’amour, de la sensation,
est connaissance directe d’une connaissance (la notitia intuitive d’une notitia
intuitive fait penser a ’idea ideae de SpiNozA), connaissance d’une volition,
connaissance d’une sensation, et elle cause 1’évidence de la proposition cor-
respondante en qui se résume la science de I’acte subjectif. Il ne s’agit donc
pas tant ici de conscience que de connaissance (scientia, notitia), avec ce que
ce terme implique d’évidence, de clarté, de distinction. G’est bien ce que mani-
feste le fait qu’intellection, volition, plaisir, tristesse, sensation, sont consi-
dérés comme de purs intelligibles. Occam indique par la qu’il rejette la
doctrine du sens commun, congu comme sensibilité profonde de I’Ame 2a
elle-méme et a ses actes, comme milieu fondamental de la vie psychologique
humaine, comme puissance propre de la conscience de cet étre vivant sen-
sible qu’est ’homme pour ARISTOTE, De anima, ITI, 1. La conscience pour

153



Occam n’a donc pas a s’exercer, comme pour ARISTOTE, plus ou moins
confusément, en baignant I’ensemble de la vie psychologique humaine. Elle
s’exercera exclusivement sous la forme de la notitia intuitive, qui, de soi, est
évidente, claire, distincte — la notitia intuitive est de soi, nécessairement,
claire, distincte, parfaite, antérieurement a toute définition (1 §, dist. 3, q. 5,
Y; q. 7), mais pro statu isto elle peut étre obscure et confuse (réponse au quatriéme
doute, Prol., q. 1, UU; cf. note 21) — et elle finira, comme dans la philosophie
classique, par se réduire purement et simplement a la « pensée»: étant notitia
intuitive d’intellection, notitia intuitive de volition, notitia intuitive de sensa-
tion, elle bannit, au profit de la «raison claire», toutes les manifestations
spécifiques de la sensibilité profonde, ’estimative, la cogitative, 'imaginaire.
Il n’est pas exagéré de dire qu’Occam ampute gravement la vie de 'ame
humaine et que la rationalisation de la psychologie qu’il inaugure ici sucitera,
apres son achévement dans la philosophie classique, la violente réaction de la
psychanalyse.

Dans la réponse au quatriéme doute, Prol., q. 1, UU, Oceam rejette I’objection
qui, supposant la notitia intuitive d’'une notitia intuitive, en infére une infinité
possible d’intellections. La réponse est trés caractéristique en ce qu’elle rejette
la régression a I'infini pro statu iste, mais ’admet absolument. On sait que la
possibilité de la régression a l'infini empéche chez Occam la preuve de
I’existence de Dieu par la cause efficiente.

33. 3. Confirmation de la position occamienne par Augustin (cf. note 15). L’argu-
mentation que cite Occam d’aprés le De Trinitate est simple, et elle ne pouvait
manquer de frapper le Venerabilis Inceptor par la ressemblance qu’elle présente
avec sa propre pensée. La foi, en tant que connaissance de son objet, est une
notitia abstractive; en tant qu’acte subjectif, elle peut étre I’objet d’une no-
titia intuitive intellective qui cause suffisamment I’évidence de la proposition:
credo (p. 126, 1. 16 —p. 127, 1. 32).

Toute notitia abstractive, étant purement intelligible, peut donc étre
I’objet d’une notitia intuitive et d’une proposition évidente. Parmi les noti-
tiae abstractives de I'intellect, il faut placer par exemple le souvenir (cognitio
recordativa), qui est simpliciter abstractiva, et pourtant imparfaitement intui-
tive, puisqu’elle permet de dire quelque chose d’une chose qui a été (2 S,
q. 15, G, L). D’ou suit la deuxiéme partie de la conclusion (note 32, 2)
qu’Occam néglige quelque peu dans ce passage: s’il y a notitia intuitive d’un
acte subjectif, il peut y avoir aussi notitia abstractive, par exemple souvenir,
du méme acte subjectif. Cette notitia abstractive, bien sir, ne cause pas
I’évidence de la proposition correspondante, laquelle reste au plus une
croyance ou une opinion (p. 127, 1. 3-4). — Ce n’est pas ici le lieu d’expliciter
la doctrine théologique de la foi, telle qu’elle transparait dans ce texte. Un
seul point mérite d’étre remarqué: I’acte subjectif de la foi est immédiate-
ment et évidemment conscient. Il est frappant de constater que ce «subjec-
tivisme» de la foi correspond structurellement a la doctrine de I'identité de la
«connaissance abstractive» de I'objet et de la conscience évidente du moi.
Le méme KANT, qui pose I'identité de I’aperception transcendantale, admet
une foi purement sentimentale (cf. note 16).

154



34. 4. Le privilége de la proposition: intelligo.

En reprenant certaines formules qui s’apparentent a ce qui a été appelé
un peu légeérement le cogito augustinien, Occam montre que la proposition
portant sur le pur intelligible est non seulement évidente et premiérement
connue, mais indubitable (p. 127, 1. 34 — p. 128, 1. 25).

Certes, Occam vise ici toute proposition portant sur tout pur intelligible.
Mais le choix qu'’il opére parmi les citations d’Augustin, ainsi que la nature
critique de son enquéte permettent de conclure que ce qui lui importe, c’est
d’établir la proposition qui soit la premiére évidence spéculative, la premiére con-
naissance indubitable, nonobstant toute circonstance extérieure susceptible de
légitimer le moindre soupgon d’incertitude. Il procéde tout d’abord de ma-
niére purement empirique. Les propositions qui sont reconnues comme les
plus évidentes supposent la notitia intuitive d’un pur intelligible, c’est-a-dire
d’un acte subjectif dont I’expérience intérieure est indubitable. Ainsi, «je sais
que je vis», et selon un texte d’AucusTIN qu’Occam ne cite pas: «nul ne
doute qu’il ne se souvienne, qu’il ne comprenne, qu'il ne veuille, qu’il ne pense,
qu’il ne sache, qu’il ne juge... On peut douter du reste, mais de tout cela on
ne doit pas douter» (De Trinitate, X, chap. 10, 14). De fait, personne n’en a
douté, méme pas les sceptiques. A I’évidence de telles propositions est donc
requise I’expérience d’un acte subjectif semblable a celui de la foi, qui, bien
que notitia abstractive quant a son objet, ne peut pas ne pas étre exercé, s’il
est exercé, et peut donc causer ’évidence d’une notitia intuitive intellective
spécifique.

Occam n’en dit pas davantage expressément. Mais il faut se souvenir
de tout ce qu’il disait de la toute-puissance divine, capable de se substituer a
la causalité naturelle de la chose sur la notitia intuitive, et rapprocher cette
doctrine du probléme présent. D’ou suit que la proposition portant sur un pur
intelligible, telle mon intellection, ne serait pas indubitable si la puissance divine pouvait
se substituer a lui et exercer immédiatement la causalité qu’il exercerait naturellement
sur la notitia intuitive intellective qui cause suffisamment I’évidence de cette proposition.
Car, ce faisant, Dieu supprimerait I’acte subjectif d’intellection et détruirait
le sujet méme qui pose la proposition évidente: intelligo. L’argument méta-
physique de potentia absoluta dei, et son corollaire critique de la notitia intuitive
d’une chose qui n’existe pas, ne trouve donc pas a s’appliquer ici. Dieu ne peut
pas de potentia absoluta se substituer a la causalité de ce pur intelligible qu’est
mon intellection pour causer directement et surnaturcllement la notitia
intuitive qui cause ’évidence de la proposition: infelligo. Dieu ne le peut pas
de potentia absoluta et donc il ne le fait pas non plus de potentia ordinata, parce
que cela impliquerait contradiction et tromperie de sa part. En effet, si I'on
se souvient de ce qui a été dit plus haut du fondement de la proposition
négative évidente (note 17), on conviendra que si Dieu se substituait de fait
a la causalité de mon intellection, la proposition évidente qui en découlerait
serait légitimement: non intelligo. Or c’est la proposition: intelligo qui m’est
connue avec évidence. Le seul fait de la proposition évidente: intelligo suffit
donc pour attester I’évidence de la notitia intuitive du pur intelligible qu’est
mon intellection, c’est-a-dire pour attester I’existence de mon intellection

155
11 Studia Philosophica XXXVI



(p. 125, 1. 26-28). Dansleseul cas de la proposition : intelligo, la notitia intuitive
est spécifiée et causée nécessairement par son objet propre, lequel est posé
absolument comme existant de fait nécessairement; dans ce seul cas, la
notitia ne peut étre qu’intuitive, c’est-a-dire indubitable (cf. p. 123, 1. 31-36)
et nécessairement distincte. Le privilége de la connaissance du moi implique
donc: 1) Pexistence nécessaire du moi, c’est-a-dire de son acte, 2) la causalité
nécessaire de cet acte sur la notitia intuitive correspondante, 3) 1’évidence
nécessaire de la proposition: intelligo, soit en d’autres termes, la clarté, la
distinction et la vérité nécessaires de la proposition: intelligo, tant de potentia abso-
luta dei que pro statu isto (cf. les deux modes de la notitia intuitive, note 32).

Tel est le cogito occamien. Interprété de cette fagon, il n’a évidemment rien
a faire avec le cogito augustinien, ni avec le cogilo aristotélicien (Ethigue a
Nicomaque, 1170 a 30). Il se rapproche au contraire du cogito cartésien et de la
premiére forme que celui-ci a pris dans la pensée de NicoLAs D’ AUTRECOURT,
chez qui la premiére certitude de la connaissance du moi échappe a ’hypo-
these de potentia absoluta dei, dans la mesure ot dans ce seul cas I'esse objectivum
ou apparens de 1’objet connu est identique réellement a D'esse reale du sujet:
necesse est quod cognitio intuitiva sit eadem cum re cognila, quia aliter non sequeretur:
res intuitive apparet, ergo res est (op. cit., p. 18%). Telle est la structure du cogito
cartésien, dégagé de 'affabulation pathétique dont DescarTEs 1’affuble.

L’argumentation du cogito occamien suppose ’identification nominaliste
de la puissance a ses actes, comme celle du cogito de Nicoras. Mais elle se
distingue de I'argumentation du cogito de NicorLas et de DESCARTES en ce
qu’elle rejette toute doctrine de Pesse objectivum.

35. La suite du Prologue, q. 1, 1, n’est pas traduite ici. Elle rapporte une
longue citation de Duns Scor, Sent., 4, dist. 45, q. 3, qui pose, comme le
commentaire d’Occam, la connaissance directe par l'intellect du sensible et
de Pintelligible. Occam en conclut que sa pensée ne doit pas étre méprisée
comme une nouveauté (tamquam nova), puisqu’elle s’inscrit dans la tradi-
tion scotiste. Occam s’empresse pourtant de reprendre son indépendance:
«je n’alléegue pas Duns Scot comme auteur, ni ne reprends I’opinion citée
parce que c’est la sienne, mais parce que je la juge vraie. C’est pourquoi s'il
dit ailleurs autre chose, je ne m’en préoccupe pas» (Prol., q. 1, MM).

Ainsi s’achéve le premier article de la question 1, 1, du Prologue. Les
articles 2 a 5 sont d’ordre théologique et dépassent le cadre de ce commentaire
philosophique. L’article 6 regroupe les doutes (dubia) et les réponses qu’Oc-
cam leur apporte. Le commentaire en a fait état pour I'essentiel au gré des
difficultés du texte principal.

156



Bibliographie

Expositio aurea super artem veterem, Bologna 1496, Reprint Gregg 1964 (E.A.)

Super quatuor libros Sententiarum, Liyon 1495, Reprint Gregg 1962 (), (cf. I'édi-
tion critique du Prologue par Gedeon Gal, O.F.M., St Bonaventure, New
York, 1967, laquelle n’est pas plus sGre doctrinalement que 1’édition
incunable de Lyon. La présente traduction suit donc celle-ci, qui a de plus
I’avantage de donner le commentaire entier des Senfences).

Quodlibeta septem, Argentina 1491 (QL)

Summa totius logicae, Oxford, 1675 (STL), (cf. Ed. Boehner, Bonaventure,
New York, 1951-54).

Opus nonaginta dierum, Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

Dialogus de imperio et pontificia potestate, Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

Breviloguium de potestate papae, Ed. Baudry, Vrin, Paris, 1937.

De principiis theologiae, attribué a Occam, Ed. Baudry, Vrin, Paris, 1936.

[a—

. L. Baudry: Lexique philosophique de Guillaume d’Occam, Lethielleux,

Paris, 1959.

2. S. Day: Intuitiv cognition, Bonaventure, New York, 1947.

3. E. Gilson: Jean Duns Scot, Introduction 2 ses positions fondamentales,
Vrin, Paris, 1952.

4. R. Guelluy: Philosophie et théologie chez Guillaume d’Occam, Vrin,
Paris, 1947.

5. K. Michalski: Philosophie au 14e siécle (Reprint de ses articles parus
avant la guerre), Minerva, Francfort, 1969.

6. A. de Muralt: La genése de la métaphysique, La primauté de 1’étre en
perspective aristotélicienne, Revue de théologie et de philosophie, Lau-
sanne, 1963-3.

7. A. de Muralt: Prudence, art, logique, Situation de la logique parmi les
activités humaines en perspective aristotélicienne, Studia philosophica,
Bale, 1961.

8. A. de Muralt: Epoché, Malin Génie, Théologie de la toute-puissance
divine, Recherche d’une structure de pensée, Studia philosophica, 1966.

9. A. de Muralt: Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot,
Introduction, traduction et commentaire a la distinction 17 de I’Opus
oxoniense, II, Studia philosophica, Bale, 1969.

10. A. de Muralt: Unité de I’étre et pluralité des formes, Introduction,
traduction et commentaire de deux textes de Jean Duns Scot: Sentences,
4, dist., 11, q. 3 et Sentences, 2, dist. 16, question unique, Studia philo-
sophica, Bale, 1974.

11. A. de Muralt: Kant, Le dernier occamien, Revue de métaphysique et
de morale, Paris, 1975.

12. A. de Muralt: Providence et liberté, Contribution au probléme des

rapports entre création et évolution, Publications du Département de

157



philosophie de I’Université de Geneéve, 1975, Revue de théologie et de
philosophie, Lausanne.

13. C. Prantl: Geschichte der Logik im Abendlande, III, Reprint Akade-
mische Druck- und Verlagsanstalt Graz, 1955.

14. P. Vignaux: Nominalisme au 14e siécle, Vrin, Paris, 1948.

15. P. Vignaux: La justification et la prédestination au 14e siécle, Ledoux,
Paris, 1934.

158



	La connaissance intuitive du néant et l'évidence du "je pense" : le rôle de l'argument de potentia absoluta dei dans la théorie occamienne de la connaissance

