
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: La connaissance intuitive du néant et l'évidence du "je pense" : le rôle
de l'argument de potentia absoluta dei dans la théorie occamienne de la
connaissance

Autor: Muralt, André de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La connaissance intuitive du néant et
l'évidence du «je pense»

Le rôle de l'argument de potentia absoluta dei
dans la théorie occamienne de la connaissance

Introduction, traduction et commentaire du
Prologue des Sentences de Guillaume d'Occam

par André de Murait

Le texte d'Oceam, traduit ici pour la première fois en français, tiré du
Prologue des Sentences, q. 1, 1 (Edition de Lyon, D, a 1 r°; N, a 2 r°, sqq.,
jusqu'à KK, a 5 r°), ainsi que le commentaire qui l'accompagne, présente
un ensemble doctrinal de la plus haute importance pour la compréhension
de la pensée occidentale. Il introduit certaines des thèses principales qui
n'ont cessé d'animer la recherche philosophique ultérieure.

D'une part, Occam élabore une théorie de la connaissance spécifiée de soi,
indépendante de son objet, et laisse entrevoir, au gré d'une théologie de la
toute-puissance divine aux conséquences parfois scabreuses, la possibilité
d'un savoir empirique a priori.

D'autre part, explicitant les conséquences de sa doctrine, il développe une
forme de cogito dont la certitude est indépendante de tout enracinement dans

l'expérience sensible.
La physique nouvelle de Yimpetus, première forme de physique mécanique

et quantitative, n'allait pas tarder à tirer profit de la critique occamienne
et de ses prolongements plus ou moins fidèles. Et la philosophie elle-même
découvrira dans l'évidence indubitable du «je pense» occamien la parade
efficace au scepticisme que pouvait introduire dans la pensée la théologie de
la toute-puissance divine. En bref, la philosophie moderne tenait là les deux
perspectives principales de son système : l'idée d'une physique mathématiquement

formalisable et l'idée d'une métaphysique purement rationnelle.
Face à la poussée de ce nouveau mode de pensée physique, l'aristotélisme

ne sut pas réagir comme ses principes le lui auraient permis. Au lieu de donner

la théorie du type d'intelligibilité propre à la physique quantitative, il
préféra composer, dans le sens de la structure de pensée scotiste, et récupérer
ainsi, tel Suarez, l'acquis occamien. Ses meilleurs représentants, il est vrai,
avaient assez à faire à combattre les principes philosophiques du Venerabilis

Inceptor et leurs multiples conséquences théologiques. La science apprit dès

lors à se développer indépendamment, sinon en opposition à la philosophie
et à élaborer elle-même, à chacun de ses nouveaux succès, ses fondements

107
8 Studia Philosophica XXXVI



épistémologiques dans la ligne de son type propre d'intelligibilité. La
philosophie elle-même se retira dans l'analyse, à terme stérile, du cogito, quitte
à se mettre, dans ses moments de mauvaise conscience, à la remorque des

sciences, exactes, puis «humaines», qu'elle avait condamnées à se développer
sans elle. Dans l'une et l'autre perspectives, l'esprit troquait l'unité contre
l'univocité.

108



Guillelmi de Occam, Venerabiiis Inceptoris,
PROLOGI SENTENTIARUM QUAESTIO PRIMA

Ex Lugduno pridie ydus septembris huius anni 1496

[D] Je dis que la notitia évidente est la notitia de quelque complexe
vrai, notitia susceptible (nata) d'être suffisamment (sufficienter)
causée médiatement ou immédiatement à partir de (ex) la notitia
des termes incomplexes.

[N] Je dis donc à la question que je n'entends pas précisément
traiter de la notitia évidente scientifique, mais de la notitia évidente

en général (in communi)1*.
Ces choses étant vues, je procéderai à propos de la question de la

manière suivante.
Premièrement je montrerai que notre intellect, en fonction de son

état actuel (pro statu isto), peut avoir deux notitiae incomplexes
distinctes spécifiquement à l'égard du même objet présenté (praesen-

tati) sous la même raison (ratione) : l'une d'elles peut être dite intuitive,

l'autre abstractive2.
Deuxièmement qu'une telle notitia double à l'égard de Dieu sous

la raison propre de la déité est possible.
Troisièmement que chacune d'elles est séparable de l'autre.
Quatrièmement je conclurai de là que la notitia abstractive de la

déité est possible au voyageur (viatori).
Cinquièmement je répondrai à la forme de la question.
Sixièmement je susciterai quelques doutes et les résoudrai.

[O] Pour démontrer la première conclusion, j'introduirai en pré-

* Les notes renvoient au commentaire qui suit la présente traduction.

109



ambule quelques distinctions et conclusions, ensuite je prouverai la
conclusion visée principalement.

Voici donc la première distinction3. Parmi les actes de l'intellect,
il y a deux actes, dont l'un est appréhensif, à l'égard de tout ce qui
peut terminer l'acte de la puissance intellective, que cela soit un
complexe ou un incomplexe, car nous n'appréhendons pas seulement
des incomplexes, mais aussi des propositions, des démonstrations,
nécessaires ou possibles, et d'une manière universelle tout ce qui est

regardé (respiciuntur) par la puissance intellective.
L'autre peut être dit acte judicatif, par lequel l'intellect non seulement

appréhende l'objet, mais aussi assentit à celui-ci ou le rejette
(dissentit). Et cet acte est seulement à l'égard d'un complexe. Car
nous ne donnons notre assentiment à rien sinon à ce que nous
estimons vrai et nous ne refusons notre assentiment à rien sinon à ce que
nous estimons faux. Et ainsi il est patent (patet) qu'à l'égard d'un
complexe, il peut y avoir un acte double, à savoir un acte appréhensif
et judicatif.

Cela est prouvé ainsi : quelqu'un peut appréhender une proposition
et cependant ne lui donner ni lui refuser son assentiment, comme cela

est patent dans les propositions neutres, par lesquelles quelqu'un ne
donne ni ne refuse son assentiment, sinon elles ne seraient pas neutres

pour lui. De même, un profane (laicus) ignorant le latin peut
entendre beaucoup de propositions en latin auxquelles il ne donne ni ne
refuse son assentiment. Et il est certain que l'intellect peut assentir à

une proposition et rejeter une autre4. Donc.

[P] Voici la deuxième distinction5. De même qu'à l'égard d'un
complexe, il y a deux actes, de même à l'égard d'un complexe il y a

deux habitus correspondants, à savoir l'un qui incline à l'acte appréhensif,

l'autre à l'acte judicatif. Cette distinction est manifeste, car
quelqu'un, après beaucoup d'appréhensions d'une proposition qui
est neutre, se sent plus incliné à appréhender et cogiter cette proposition

qu'auparavant. Il a donc un habitus inclinant à l'acte appréhensif.

Qu'il y ait un habitus inclinant à l'acte judicatif, cela est patent
' par ce que dit le philosophe dans l'Ethique à Nicomaque, VI, 3 et 6, où

il pose l'habitus de science et l'habitus d'intelligence.

[Q] La première conclusion de ce préambule6 est donc que l'acte
judicatif à l'égard d'un complexe présuppose un acte appréhensif à

110



l'égard du même. Cette conclusion est prouvée, parce qu'aucun habitus

n'incline à l'acte d'un autre habitus sinon par l'intermédiaire de

son acte propre auquel il incline premièrement. Cela est patent par
un exemple : l'habitus du principe n'incline jamais à l'acte de science

(sciendi) à l'égard d'une conclusion sinon par l'intermédiaire de son

acte propre [d'intelligence] du principe, auquel il incline. Mais
l'habitus appréhensif incline à l'acte judicatif. Donc premièrement il
incline à son acte propre d'appréhension, et par conséquent ces actes

sont simultanés, et un tel acte appréhensif peut être sans l'acte judicatif,

mais l'inverse n'est pas vrai. L'acte appréhensif est donc antérieur

naturellement, et ainsi l'autre le présuppose. La mineure est
évidente par l'expérience (experientiam). Car posons que quelqu'un
d'abord pense fréquemment à une proposition neutre pour lui, de

sorte qu'il soit promptement incliné à penser à cette proposition neutre

pour lui et qu'ensuite il commence à lui donner son assentiment, il se

sentira, après ce premier assentiment, prompt à assentir à cette proposition

et à penser [de cette manière] à elle. Mais cette promptitude, il
ne l'aura pas précisément (praecise) par quelque habitus laissé par
cet unique assentiment, car, s'il n'avait jamais pensé à cette proposition

auparavant, il ne serait pas incliné [à assentir] aussi promptement.

Il aura donc cette promptitude, au moins partiellement, de

l'habitus acquis auparavant à partir d'actes appréhensifs, au moment
donc où l'habitus appréhensif incline à son acte propre.

Contre cette conclusion on peut objecter, premièrement qu'alors il y
aurait dans le même intellect deux actes d'intelliger simultanés;
secondement, que la mineure de la raison principale est fausse, parce
que, quand quelque habitus incline à l'acte d'un autre habitus, l'acte
du premier habitus est la cause suffisante de l'acte du second. Un
exemple le manifeste : de ce qu'en effet l'habitus du principe incline à

l'acte de la conclusion, il suit bien que l'acte [d'intelligence] du principe

est la cause suffisante de la science de la conclusion. Si donc
l'habitus appréhensif incline à l'acte judicatif par l'intermédiaire de

son acte propre, l'acte appréhensif est la cause suffisante de l'acte judicatif,

et ainsi quiconque appréhenderait quelque proposition, aussitôt

lui donnerait ou lui refuserait son assentiment, ce qui est manifestement

faux. La troisième objection est que la preuve de cette mineure
ne vaut pas. Car, celui qui d'abord agite (cogitât) fréquemment une
proposition neutre pour lui et ensuite lui donne son assentiment, ce

111



n'est pas en vertu (virtute) de l'habitus premièrement acquis à partir
d'actes appréhensifs qu'il donne son assentiment à cette proposition,
mais en vertu de telle proposition en vertu de laquelle il assentit pour la

première fois à cette proposition [neutre], parce qu'il n'a pas [maintenant]

un principe d'où suivrait cette proposition, qu'il n'aurait pas eue

auparavant, ni quelque autorité ni quelque raison, à cause de laquelle
il assentit maintenant pour la première fois. Ainsi l'habitus premièrement

acquis n'incline pas à l'acte d'assentir, car si celui [qui assentit]
ne se souvenait pas des prémisses ou de l'autorité à cause de laquelle il
assentit maintenant pour la première fois, il ne serait pas incliné à as-

sentir, mais seulement à penser appréhensivement à cette proposition.

[R] A la première objection, je dis et concède que dans le même
intellect il y a plusieurs actes d'intelliger simultanés, et ceci est vrai
non seulement des actes ordonnés les uns aux autres, comme il est

évident de l'acte appréhensif et de l'acte judicatif, mais aussi des

actes disparates, comme il sera dit plus tard.
Je prouve cette conclusion générale: tout acte postérieur naturellement

à un acte d'amour est distinct réellement de l'acte antérieur
naturellement à ce même acte d'amour. Mais Pierre peut aimer
Sortes et savoir (scire) qu'il aime Sortes. Cet acte de savoir terminé à

ce complexe: «Pierre aime Sortes» est naturellement postérieur à cet
acte d'aimer, parce que l'acte d'aimer peut être sans lui, alors que
l'inverse n'est pas vrai. Donc l'acte d'aimer est naturellement antérieur

à cet [acte de savoir] et cet acte de savoir est simultané à l'acte
d'aimer. Mais l'acte d'aimer présuppose la notitia incomplexe de

Sortes, ou quelque autre, et il est simultané à celle-ci. Donc ces trois
actes sont simultanés, les deux [extrêmes] dans l'intellect, celui du
milieu dans la volonté. C'est pourquoi je concède que deux actes de

l'intellect peuvent être simultanément dans l'intellect.
A la deuxième objection, je nie la majeure: [l'acte du premier

habitus] n'est pas cause suffisante, parce qu'il est cause partielle. Cela
est patent, car l'habitus d'une prémisse, par l'intermédiaire de son

acte propre, incline à l'acte de savoir (sciendi) la conclusion. Et
cependant cet acte n'est pas cause suffisante, mais il l'est bien avec l'acte
de l'autre prémisse. Aucune des deux cependant ne suffit par soi. Et
généralement il suffit que [l'acte de l'habitus premier] soit au moins

cause médiate partielle. Cela est évident de l'habitus par rapport au
terme et de l'acte de la conclusion.

112



A la troisième objection, je dis que celui qui a un habitus acquis
à partir d'actes précédant l'assentiment, assentit bel et bien par la
suite en vertu d'un principe ou d'une autorité en vertu de laquelle il a
assenti pour la première fois, mais non pas totalement, partiellement
cependant. Car, s'il regardait de la même manière au principe et à

l'autorité et s'il n'avait jamais auparavant pensé à cette proposition,
il est manifeste qu'il ne pourrait assentir à celle-ci aussi facilement

qu'[il peut le faire] après avoir acquis un habitus intense à partir des

actes précédant [la judication]. Donc l'habitus [y] fait quelque
chose.

[S] C'est pourquoi il faut savoir que, pour l'intellect, assentir à une
conclusion en vertu de quelque chose, peut être entendu de deux
manières: soit que cette autre chose soit la cause de l'assentiment,
et ainsi en vertu de tel acte appréhensif l'intellect assentit à telle
conclusion, même immédiatement, comme l'intellect en vertu de Dieu,
est dit assentir à telle conclusion, parce que Dieu est la cause effective
d'un tel assentiment. (Et selon certains [dans ce cas] aussi l'intellect
est cause effective de cet assentiment) ; soit que l'intellect assentisse à

une conclusion en vertu d'autre chose, qu'il considère comme ce à

quoi il assentit davantage, et ainsi il n'assentit pas en vertu de quelque
acte appréhensif. Il n'en reste pas moins cependant que l'acte appréhensif

est cause effective de cet assentiment.

[T] De ce qui vient d'être dit suit la seconde conclusion7. Que tout
acte judicatif présuppose dans la même puissance la notitia incomplexe

des termes, parce qu'il présuppose un acte appréhensif et que
l'acte appréhensif à l'égard de quelque complexe présuppose la notitia

incomplexe des termes, selon le Commentateur, III De anima,

commentaire 21, où, distinguant deux actions de l'intellect, la formation

et la foi, il dit: «Les choses dans lesquelles se trouvent le vrai
et le faux, c'est-à-dire les intelligés (intellecta) dans lesquels se trouvent
la vérité et la fausseté, il y a en elles quelque composition de l'intellect
matériel qui intellige premièrement les simples.» Et ensuite il ajoute:
«L'intellect en effet intellige premièrement les simples, ensuite compose

ceux-ci.» A partir de cette autorité, il est patent que l'intellect
ne peut former ni appréhender aucune proposition s'il n'a pas intel-
ligé auparavant les simples, c'est-à-dire les incomplexes. De même,
dans le commentaire 22, le Commentateur dit: «Que [l'intellect

113



matériel] fait que ces intelligés simples soient un par composition,
après qu'ils furent multiples; l'intellect matériel en effet considère
les intelligés simples, compose les semblables et divise les

dissemblables. Il faut donc que la vertu appréhendant les simples et les

composés soit la même.»

[U] Troisième conclusion8. Que nul acte de la partie sensitive n'est
la cause immédiate, prochaine, ni partielle ni totale, de quelque acte

judicatif de l'intellect même. On peut se persuader de cette conclusion,

car la raison par laquelle pour quelque acte judicatif suffisent
les [intelligés] qui sont dans l'intellect comme causes prochaines et
immédiates, est la même pour tout acte judicatif. Mais pour certain
acte judicatif, suffisent comme ses causes prochaines les [intelligés] qui
sont dans l'intellect, à savoir pour la conclusion. Car s'il y a dans

l'intellect l'acte de savoir (sciendi) les prémisses, aussitôt la conclusion
est sue. Donc pour tout acte judicatif suffisent les [intelligés] qui sont
dans l'intellect comme causes prochaines. De plus, du fait que les

causes qui sont dans l'intellect suffisent, il est vain d'en poser d'autres9.

[X] Ceci posé, je prouve la première conclusion comme suit10.

Toute notitia incomplexe de certains termes qui peut être la cause de

la notitia évidente d'une proposition composée de ces termes, est

distincte spécifiquement (secundum speciem) de la notitia incomplexe

de ces mêmes termes, qui, de quelque manière qu'on l'entende,
ne peut être la cause d'une telle notitia évidente de la même proposition.

Cela est patent, car les choses qui ont la même raison et sont

également parfaites, peuvent dans le même sujet également disposé
avoir un effet de même raison, selon les Topiques, VII, 1, 151b 36.

Mais il est certain que l'intellect peut avoir une notitia incomplexe
tant de Sortes que de la blancheur, en vertu de laquelle il ne peut
connaître avec évidence si Sortes est blanc ou non, ainsi que l'expérience

le montre. En plus de cette notitia incomplexe, l'intellect peut
avoir une notitia intuitive [de ces mêmes termes] en vertu de laquelle
il peut connaître avec évidence que Sortes est blanc (s'il est blanc).
Donc l'intellect peut avoir deux notitiae incomplexes de ces termes,
dont l'une peut être cause de la notitia évidente de cette proposition
contingente, et l'autre non, de quelque manière qu'on l'entende.
Donc [ces deux notitiae incomplexes] sont distinctes spécifiquement.

Cela est confirmé par le Philosophe11, Premiers Analytiques II, 21,

114



67a 39-bl, où il dit: «aucun sensible, dans la mesure où il est hors

de la portée des sens (extra sensum), n'est connu de nous», et Ethique
à Nicomaque, VI, 3, 1139 b 21-22 : «il en va autrement des contingents;
dans la mesure où ils se produisent hors du sens, nous ne savons pas
s'ils sont ou ne sont pas». Mais de ces autorités il appert que du
sensible il peut être, aussi dans notre état actuel (pro statu isto) dont
parle le Philosophe, une notitia incomplexe en vertu de laquelle on

peut savoir avec évidence s'il est ou s'il n'est pas, [c'est le cas du
sensible perçu par le sens]. Et cependant il est certain qu'il en va autrement

du sensible et du contingent quand il est hors de la portée du

sens (extra sensum) et de sa considération; [alors], l'intellect peut
avoir une notitia incomplexe en vertu de laquelle il ne peut pas
savoir avec évidence s'il est ou s'il n'est pas.

Et l'on ne peut valablement dire que la notitia incomplexe des

termes ne suffit pas à la connaissance (notitia) évidente d'une telle
vérité contingente, mais qu'une autre notitia est requise. Car il est

manifeste que cette proposition: la blancheur est, ne dépend pas ni
ne présuppose une autre notitia que la notion (notionem) en vertu de

laquelle nous pouvons la savoir. Car cette autre notitia serait ou
nécessaire ou contingente. Elle ne saurait être nécessaire, car du
nécessaire ne suit pas le contingent, ni contingente, car pour la même

raison cette notitia contingente dépend de la seule notitia de ses termes,

ou il y aurait régression à l'infini.
C'est pourquoi il faut dire que pour une vérité contingente, suffit

la seule notitia de son ou de ses termes (alicuius vel aliquorum). Et
cependant il est manifeste que de ces termes il peut être une notitia
incomplexe qui laisse ignorer leur vérité. Et c'est pour cette raison

qu'à l'égard des termes [d'une vérité contingente] il est deux notitiae
incomplexes spécifiquement distinctes.

Contre cette démonstration, on peut objecter qu'elle ne vaut pas12.

Car elle ne prouve rien sinon que des extrêmes de la proposition
contingente, ou de ce qui est emporté (importatis) par ces extrêmes,
il peut y avoir pour nous une double notitia telle. Mais elle ne prouve
pas que ces deux notitiae soient intellectives, c'est-à-dire subjectivement

dans l'intellect. Il suffit en effet que l'une soit sensitive, celle en

vertu de laquelle on peut savoir avec évidence une telle vérité
contingente, et que l'autre soit dans l'intellect, celle en vertu de laquelle
une telle vérité contingente ne peut être sue avec évidence.

Cela est prouvé, car, quand les extrêmes ou ce qui est emporté

115



ou signifié (significata) par les extrêmes, sont connus sensiblement,
une telle vérité contingente peut être connue avec évidence. Quand
au contraire ils ne sont pas connus sensiblement, mais par l'imagination

ou l'intellect, alors cette vérité contingente ne peut être connue
avec évidence. Et c'est de ces deux notitiae, l'une par le sens extérieur,
l'autre par l'intellect ou par l'imagination, que parlent les autorités
citées. Cela est confirmé par le Philosophe, Métaphysiques, E, 1, 1025 b
11 et le Commentateur, dans le commentaire 13, textes où l'un et
l'autre affirment que les singuliers ne nous sont pas manifestement

connus s'ils sortent de la portée des sens (recedunt a sensu). C'est

pourquoi le Commentateur dit: «lorsque le senti est sorti de la portée
du sens, il reste sa seule information dans l'âme, mais non de telle

sorte que soit certain qu'il est, après qu'il est sorti de la portée du
sens. Aussi bien les sensibles n'ont-ils pas de définition, car, après
être sorti de la portée du sens, ils n'ont qu'une probabilité (existi-
matio) ». Semblablement le Commentateur dit, dans son commentaire

24 à l'Ethique à JVicomaque, VI : « nous accueillons les contingents
quand ils viennent dans la puissance et nous les voyons sensiblement

en tant que présents». De ces citations il appert que les sensibles sont
manifestes par la seule notitia sensitive, quant à la vérité contingente
qui peut être dite d'eux.

Cette objection ne vaut pas13, car à la connaissance (notitia) d'une
vérité contingente ne suffit pas la notitia intuitive sensitive. Mais il
faut poser en plus de celle-ci la notitia intuitive intellective. Et c'est

pourquoi, si l'intellect a une notitia incomplexe des extrêmes, ou de

ce qui est signifié par les extrêmes d'une telle vérité contingente, il
donne son assentiment à celle-ci quand les extrêmes, ou les signifiés
des extrêmes, sont perçus sensiblement, et quand les extrêmes ne sont

pas perçus, l'intellect n'assentit pas à la vérité contingente. Pour cette
raison il faut que l'intellect ait une notitia incomplexe des extrêmes autre
quand ceux-ci sont perçus sensiblement que quand ils ne le sont pas.

Cela est patent de par tous les préambules. Car il a été dit
auparavant que la formation de la proposition dans l'intellect présuppose

la notitia incomplexe des termes selon le Commentateur. Donc,

pour la même raison, la connaissance (notitia) évidente d'une vérité

[contingente] présuppose une notitia intuitive en soi et il ne suffit pas
de la seule notitia intuitive sensitive. De même qu'à la formation de

la proposition par l'intellect ne suffit pas la seule notitia sensitive des

termes, ou de ce qui est signifié par eux.

116



Semblablement il est patent que nul acte de la puissance sensitive

n'est la cause prochaine et immédiate à l'égard de l'acte judicatif.
Donc si l'intellect ne peut juger que la chose est ou n'est pas que
lorsque le sensible est senti sensiblement et s'il ne le peut autrement,
il faut qu'il ait en soi-même quelque chose qui soit antérieur (praevium)

à ce jugement, et qu'il n'avait pas auparavant, et cela ne peut
être qu'une notitia qu'il n'avait pas auparavant et qu'il a seulement

[maintenant]. Donc. Cela est confirmé par le Commentateur, De

anima, III, commentaire 22 in principio, où il dit: «si ces singuliers
intelligés sont [des aspects] des choses qui sont susceptibles (natae)
d'être dans le temps, dans le temps passé et dans le temps futur, alors

l'intellect avec ces choses intellige le temps dans lequel elles sont, puis
il compose le temps avec elles et juge que ces choses furent ou seront».
Le Commentateur ajoute: «les vérités et les faussetés n'affectent pas
seulement les propositions dans lesquelles le prédicat est un nom, mais
aussi celles dans lesquelles le prédicat est un verbe». Par ces autorités

il est patent que la seule notitia intuitive intellective suffit au jugement
comme sa cause prochaine, de telle sorte que l'intellect a à connaître
les singuliers, c'est-à-dire le temps de cette chose-ci et de cette chose-

là, comme le sens. Ce qui ne peut être sans notitia intuitive comme il
sera dit ailleurs. Donc.

Par là, il apparaît, par rapport aux autorités citées, que de telles

vérités contingentes ne peuvent être sues au sujet de ces sensibles que
quand ceux-ci tombent sous le sens, car la notitia intuitive intellective
des corps sensibles, selon notre statut actuel (pro statu isto), ne peut
être sans la notitia intuitive sensitive des mêmes14, et ainsi la notitia
intuitive sensitive n'est pas superflue, bien que la seule notitia intuitive

intellective suffirait s'il était possible qu'elle fût naturellement,
selon notre statut actuel, sans la notitia intuitive sensitive. Ce qui se

produit dans les anges et dans l'âme séparée, où à la connaissance

(notitia) évidente de telles vérités n'est pas requise une autre notitia
intuitive sensitive, ainsi qu'il sera dit par la suite.

Si l'on dit que la notitia intuitive intellective n'est pas détruite à la
cessation d'un acte sensitif et que par conséquent une vérité contingente

pourrait être connue avec évidence touchant un sensible sans

la sensation de celui-ci, je dis en solution que, de même qu'il n'y a pas
d'inconvénient à ce que lors d'un changement corporel, infirmité ou
sommeil, l'intellect cesse tout acte intellectuel, de même il n'y a pas
d'inconvénient que lors de la cessation de l'acte de sensation du sens

117



extérieur, la notitia intuitive intellective du même [objet] cesse [elle
aussi].

J'argumente deuxièmement, quant à la démonstration principale,
comme suit15. Soit un intelligible, pouvant être appréhendé seulement

par l'intellect, mais nullement sensible. Tantôt une notitia
incomplexe suffit à la connaissance (notitia) évidente de la vérité
contingente qui peut être posée à son sujet, tantôt une notitia
incomplexe du même ne suffit pas. [Je dis donc que cet intelligible]
peut être connu par l'intellect selon deux connaissances spécifiquement

distinctes. Mais les affections, les intellections, les plaisirs, les

tristesses sont intelligibles et nullement sensibles, et quelque notitia
incomplexe de ceux-ci suffit à connaître (notitia) avec évidence s'ils

sont ou ne sont pas, et quelque notitia incomplexe ne suffit pas. Donc.
La mineure est prouvée quant à sa première partie, parce que chacun

expérimente (experitur) en soi qu'il intellige, aime, se réjouit,
s'attriste, et cette connaissance (notitia) puisqu'elle est à l'égard du

contingent, ne peut être tirée de propositions nécessaires ; il faut donc

qu'elle soit tirée soit d'une notitia incomplexe des termes (ou de ce

qui est emporté par les termes), soit de quelque notitia complexe
contingente, laquelle est tirée de la notitia incomplexe des termes

(ou de ce qui est impliqué par les termes), soit il y aura régression à

l'infini dans ces contingents. La troisième possibilité est exclue: il faut

qu'il y ait arrêt (statum) dans de telles choses. Si la deuxième possibilité

se présente, il faut soit que cette proposition contingente ait
quelque terme qui puisse être tiré de quelque sensible, soit qu'elle
n'en ait aucun. Le premier cas ne peut se produire. Car il n'est pas
de proposition au sujet de quelque sensible d'où suive nécessairement

que la délectation est dans la volonté, ainsi qu'il apparaîtra ailleurs,
et par conséquent il n'est pas de proposition contingente telle, en

vertu de laquelle il puisse être connu avec évidence que tel homme
aime. Si le deuxième cas se produit, la thèse est acquise, à savoir que
la seule notitia incomplexe des termes purement intelligibles (mere

intelligibilium) suffit à la connaissance (notitia) évidente de telle
vérité contingente. La première possibilité également pose la thèse.

La seconde partie de la mineure est manifeste, car, pas plus que
dans le cas de quelque sensible, il n'y a d'inconvénient à ce que
quelqu'un ignore de quelque intelligible s'il est ou n'est pas, et que cependant

il ait une notitia incomplexe de celui-ci. C'est pourquoi si l'intellect

118



dans un premier temps voyait le plaisir de l'autre et ainsi était certain
de la délectation de l'autre, aussi bien que de la sienne propre, il n'y
aurait aucun doute qu'après cette délectation, il en aurait [ensuite]
la notitia, et douterait cependant de son existence, bien que cette
délectation fût, ainsi qu'il en va de quelque sensible d'abord vu puis
intelligé. Ce raisonnement prouve qu'à l'intellect est possible une
double notitia à l'égard des purs intelligibiles (mere intelligibilium),
alors que le raisonnement précédent prouve que de fait, selon notre
état actuel (de facto in statu isto) l'intellect a ces mêmes deux notitiae
à l'égard des sensibles.

Le dernier raisonnement peut être confirmé par le Bienheureux

Augustin, De trinitate, XIII, I, où il dit: «la foi que chacun voit en

son cœur s'il croit, ou ne voit pas s'il ne croit pas, nous la connaissons

autrement: non pas comme nous connaissons les corps, que nous

voyons avec nos yeux corporels et auxquels nous pensons, même en
leur absence, par les images que nous tenons par la mémoire, mais

comme les choses que nous ne voyons pas» [Texte altéré par Occam],
A partir de cette autorité, il est patent que la foi qui n'appartient à

aucun sens du corps, comme le déclare Augustin, peut être connue

par une notitia qui suffit à juger si elle est ou si elle n'est, et par une
autre notitia qui ne suffit pas. Donc deux notitiae incomplexes
spécifiquement distinctes sont possibles à son sujet.

[Z] Je dis donc quant au premier article que de l'incomplexe il y a

une double notitia, dont l'une peut être intuitive et l'autre abstractive16.

Que les autres veuillent appeler cette notitia-là intuitive
[également], je ne m'en préoccupe pas, car j'entends prouver
seulement, de manière principale, que de la même chose l'intellect peut
avoir deux notitiae incomplexes spécifiquement distinctes.

Or il faut savoir que la notitia abstractive peut être entendue de

deux manières : selon la première, elle considère quelque chose d'abstrait

à partir de (a) beaucoup de singuliers, et ainsi la connaissance

(cognitio) abstractive n'est rien d'autre que la connaissance de quelque

universel abstrait de beaucoup. De cela il sera question plus tard.
Si l'universel est une véritable (vera) qualité existant subjectivement
dans l'âme, ce qui peut être soutenu avec probabilité, il faut concéder

qu'il peut être vu intuitivement et que si l'on prend la notitia abstractive

dans ce sens, elle est identique à la notitia intuitive.
Selon la seconde manière, la connaissance (cognitio) abstractive

119



est entendue selon qu'elle abstrait de l'existence et de la non-existence

et des autres conditions contingentes qui surviennent (accidunt) à la
chose ou sont dites (praedicantur) de la chose. Non pas que par la
notitia intuitive soit connu quelque chose qui ne soit pas connu par
la notitia abstractive, car le même, totalement et sous la même raison,
est connu par l'une et l'autre notitia.

Mais la notitia intuitive et la notitia abstractive se distinguent de la
manière suivante17: la notitia intuitive de la chose est telle notitia, en

vertu de laquelle peut être su si la chose est ou si elle n'est pas. S'il
arrive (sit) que la chose soit, aussitôt l'intellect juge que la chose

est (rem esse), et il conclut avec évidence qu'elle est, à moins qu'il soit

empêché par hasard par quelque imperfection de cette notitia. Et de

même, si cette notitia parfaite était conservée par la puissance divine
à propos d'une chose non existante, en vertu de cette notitia incomplexe,

l'intellect connaîtrait avec évidence que la chose n'est pas.
Semblablement, la notitia intuitive est telle18: quand certaines

choses sont connues dont l'une inhère à l'autre, l'une est distante de

l'autre selon le lieu ou est relative à l'autre d'une autre manière,
aussitôt, en vertu de la notitia incomplexe de ces choses, l'intellect
saurait si la chose inhère ou non, si elle est distante ou non, et il en

va de même pour les autres vérités contingentes, à moins que cette
notitia soit trop faible ou qu'elle soit empêchée en quelque manière.
Ainsi par exemple, si Sortes dans la vérité de la chose est blanc, la
notitia de Sortes et de la blancheur en vertu de laquelle peut être

connu avec évidence que Sortes est blanc, peut être dite notitia intuitive.

Et de manière universelle toute notitia incomplexe d'un terme
ou des termes [d'une proposition], d'une chose ou de [plusieurs]
choses, en vertu de laquelle peut être connue avec évidence quelque
vérité contingente, surtout (maxime) au sujet d'une [chose] présente,
est une notitia intuitive.

De son côté, la notitia abstractive19 est cette notitia en vertu de

laquelle au sujet d'une chose contingente ne peut être su avec
évidence si elle est ou si elle n'est pas. Et de cette manière, la notitia
abstractive abstrait de l'existence et de la non-existence, car par elle

ne peut être su avec évidence de la chose existante qu'elle est et de la
chose non existante qu'elle n'est pas, par opposition à la notitia intuitive.

Semblablement, par la notitia abstractive, aucune vérité
contingente, surtout (maxime) au sujet d'une [chose] présente, ne peut
être connue avec évidence, ainsi qu'il est patent de fait: quand est

120



connu Sortes et sa blancheur, en son absence, en vertu de cette noti-
tia incomplexe, ne peut être connu avec évidence que Sortes est ou

qu'il n'est pas, qu'il est blanc ou qu'il n'est pas blanc, qu'il est distant
d'un tel selon le lieu ou non, et il en va de même des autres vérités

contingentes. Et pourtant il est certain que ces vérités peuvent être

connues avec évidence.

En effet toute notitia complexe des termes (ou des choses

désignées par eux, signatarum)20 se réduit ultimement à la notitia incomplexe

des termes (ou des choses signifiées par eux). Donc ces termes

ou ces choses peuvent être connus par une autre notitia que celle

en vertu de laquelle ne peuvent être connues avec évidence telles

vérités contingentes. Et cette notitia est la notitia intuitive, par laquelle
commence la notitia experimentalis21. Car, de manière universelle, celui

qui peut acquérir une expérience (experimentum) de quelque vérité

contingente, a, par l'intermédiaire de celle-ci, au sujet d'une vérité
nécessaire [consécutive], quelque notitia incomplexe de l'un des

termes ou de la chose, que n'a pas celui qui ne peut expérimenter
(experiri) ainsi. Et, de même que selon le Philosophe, Métaphysiques,

A, 1, 890b 27, et Postérieurs Analytiques, II, 19, 100a 3, la science des

sensibles, qui est acquise par l'expérience (dont le Philosophe parle
lui-même), commence par le sens et la notitia intuitive sensitive des

sensibles, de même, de manière universelle, la notitia scientifique,
acquise par expérience, de ces purs intelligibles (mere intelligibilium),
commence par la notitia intuitive de ceux-ci. Il faut cependant
savoir que parfois, à cause de l'imperfection de la notitia intuitive,
qui est très imparfaite et obscure, ou à cause d'autres empêchements
de la part de l'objet ou de la puissance cognitive, il peut arriver
(accidere) qu'aucune vérité contingente au sujet de la chose, ou du
moins peu, puisse être connue de cette manière intuitive.

[AA] De la découlent quelques conclusions22.

La première est que la notitia abstractive et la notitia intuitive ne
diffèrent pas parce que la notitia abstractive peut indifféremment être

notitia de l'existant ou du non-existant, du présent et du non-présent,
alors que la notitia intuitive est notitia seulement du présent et de

l'existant réellement, ainsi que le disent certains [Duns Scot],
Deuxièmement, elles ne diffèrent pas non plus parce que la notitia

abstractive atteint l'objet non en soi selon une raison parfaite, mais

selon quelque similitude diminuée (sub quadam similitudine dimi-

121



nuta), alors que la notitia intuitive atteint l'objet en soi selon une
raison parfaite, ainsi que le dit certain docteur [subtil], dans son

Quodlibet, q. 6, n° 8.

Troisièmement, elles ne diffèrent pas non plus par les raisons
motives formelles (rationes motivas formales), en tant que dans la
connaissance (cognitio) intuitive, la chose elle-même dans son existence

propre est motive par soi objectivement, alors que dans la connaissance

abstractive, il y a un autre [principe] motif, dans lequel la
chose a l'être connaissable (esse cognoscibile), soit que ce principe
soit cause contenant virtuellement la chose même en tant que connaissable,

soit qu'il soit effet, par exemple la species et similitude contenant

représentativement la chose même dont elle est la similitude,
comme le dit le même docteur dans son Quodlibet, q. 13, n° 10.

Quatrièmement, ils ne diffèrent pas non plus, parce que la notitia
intuitive a une relation annexe nécessaire, réelle et actuelle, à l'objet
même en tant qu'il est présent dans son existence propre, alors que la
notitia abstractive n'a pas une relation adjointe telle à l'objet même,
bien qu'elle ait une relation potentielle à celui-ci, à savoir une relation
de mesure et de dépendance, non d'union et de présence, comme le

même docteur le dit au même endroit (nos 11 et 13).

Cinquièmement, elles ne diffèrent pas non plus, parce que dans la
notitia intuitive l'objet est présent dans sa propre existence, alors que
dans la notitia abstractive l'objet est présent dans quelque [medium],
le représentant parfaitement sous sa raison propre, et connaissable par
soi, comme le dit le même docteur dans son Quodlibet, q. 14, dans son
Commentaire des Sentences, IV, dist. 10, q. 8.

[BB] La première conclusion est patente par les principes mêmes
des scotistes23. Car, dans le Commentaire des Sentences, III, dist. 14, q. 1,

le docteur prouve que nulle forme n'est dans l'intellect antérieure
(praevia, prior) à la vision même, de la manière suivante: si quelque
forme est antérieure à la vision, cette forme est à la vision comme sa

cause efficiente ou comme sa cause matérielle. Si le premier cas se

vérifie, alors la vision peut être sans cette forme, car tout ce que Dieu

peut par une cause efficiente médiate, il le peut aussi immédiatement.
Si le second cas, alors cette forme, si elle était par soi, pourrait recevoir

par soi la vision. Argumentant de cette façon au sujet de la thèse,

[je dis que] la chose existante et présente a la raison de cause
efficiente ou de cause matérielle ou de cause formelle ou de cause finale

122



à Tégard de la notitia intuitive. Si le premier cas se vérifie, alors la
notitia intuitive peut se produire sans elle, car tout ce que Dieu peut
par une cause efficiente médiate, il le peut immédiatement par soi.

Le second cas ne se vérifie pas non plus, car alors, la chose existant et
5 l'intellect détruit, la chose pourrait recevoir subjectivement cette

notitia, et il est manifeste que la notitia intuitive n'est pas dans la
chose intuitionnée comme dans son sujet. Le troisième cas ne se vérifie

pas non plus, cela est manifeste, ni le quatrième, car toute notitia
peut être, alors que ses fins sont toutes détruites, à l'exception de la

10 première; aucune chose en effet ne requiert davantage l'existence
d'une fin seconde que l'existence d'une cause efficiente seconde24.

Si l'on dit que l'objet est requis en tant qu'objet terminant25, je
réponds là contre que l'objet terminant a la raison de cause essentielle

ou non. Si oui, j'argumente comme plus haut. Si non, alors j'argu-
15 mente comme les scotistes. Tout effet dépend de manière suffisante

de ses causes essentielles, de telle sorte que, celles-ci étant posées,

tout autre étant exclue, l'effet peut être posé de manière suffisante. Si

donc l'objet en tant que terminant n'a pas la raison de cause essentielle

à l'égard de la notitia intuitive, s'il est détruit selon toute son
20 existence réelle, la notitia intuitive peut [néanmoins] être posée. Donc,

[en un mot], la chose étant détruite, la notitia intuitive peut être

posée, et ainsi la notitia intuitive par soi et nécessairement n'est

notitia pas plus de l'existant que du non-existant, elle ne regarde pas
plus l'existence que la non-existence, etc. selon la manière exposée

25 plus haut. Quant à la notitia abstractive, elle ne regarde ni l'existence
ni la non-existence, car par elle il ne peut y avoir un jugement
[affirmant] que la chose existe ou n'existe pas.

[CG] La seconde conclusion est patente, car, le même, totalement,
30 sous la même raison de la part de l'objet est l'objet de la notitia

intuitive et de la notitia abstractive26. Cela est patent: il n'y a aucune
chose, du moins dans les choses inférieures d'ici-bas, ni aucune raison

propre à telle chose, selon laquelle cette chose peut être connue
intuitivement, que, l'ayant connue, l'intellect ne puisse mettre en

36 doute [quant à la question de savoir] si elle existe ou n'existe pas et

qui par conséquent ne puisse être connue abstractivement. Tout ce

qui peut être objet de la notitia intuitive peut donc être, et sous la
même raison, objet de la notitia abstractive, et il est manifeste que
toute chose réelle qui peut être connue abstractivement peut être

123
9 Studia Philosophica XXXVI



connue intuitivement également. Semblablement, selon les mêmes

auteurs ailleurs: la déité selon la raison de déité peut être connue
absolument, or cette raison est la raison perfectissime de Dieu. De

même, selon les mêmes, l'existence peut être également connue abs-

tractivement.

[DD] La troisième conclusion est patente par les arguments contre
la première différence27. Car Dieu peut de la même manière causer
totalement Tune et l'autre notitia, et il n'est pas nécessaire que la
chose meuve, selon son existence propre, par soi, objectivement la
notitia intuitive, ainsi qu'il a été prouvé.

[EE] La quatrième conclusion est patente28, car, la relation réelle

ne peut terminer, selon les scotistes, au non-être, or l'objet de la
notitia intuitive peut être non-être (non ens), comme il a été prouvé
et comme il sera encore prouvé.

La cinquième conclusion est prouvée par le même argument: la
notitia intuitive ne requiert pas que la chose soit présente dans son
existence propre, comme il a été prouvé29.

[GG] C'est pourquoi je dis30 que la notitia intuitive et la notitia
abstractive diffèrent par elles-mêmes, non pas selon leur objet ni
selon leurs causes, quelles qu'elles soient, bien que naturellement la
notitia intuitive ne puisse être sans l'existence de la chose, laquelle
est une [des] causes efficientes de la notitia intuitive, médiate ou
immédiate, comme il sera dit ailleurs. La notitia abstractive, elle, peut
être, la chose elle-même étant purement et simplement (simpliciter)
détruite. Si celui qui pose les différences citées plus haut les comprend
ainsi, il semble toucher la vérité quant à la notitia intuitive, bien que
sur d'autres points qui touchent à d'autres difficultés, il ne dise pas
vrai, de quoi il sera question en son lieu.

[HH] De cela suit que la notitia intuitive, tant sensitive qu'intellec-
tive, peut être [notitia] d'une chose non existante. Cette conclusion,
je la prouve d'une autre manière que plus haut. Toute chose absolue,
distincte selon le lieu et selon le sujet d'une autre chose absolue, peut
de par la puissance divine exister sans elle, car il ne semble pas
vraisemblable que Dieu, s'il veut détruire une chose absolue existant dans

le ciel, soit obligé de détruire une autre chose existant sur la terre.

124



Mais la vision intuitive, tant sensitive qu'intellective, est une chose

absolue, distincte selon le lieu et selon le sujet de l'objet; comme si je
voyais intuitivement une étoile existant dans le ciel, cette vision intuitive,

soit sensitive soit intellective, est une chose absolue, distincte
selon le lieu et selon le sujet, de l'objet vu. Donc cette vision peut
demeurer, l'étoile étant détruite.

Il est aussi patent, à partir de ce qui vient d'être dit, que Dieu a une
notitia intuitive de toutes choses, que ces choses soient ou qu'elles ne
soient pas (sive sint sive non sint), car ainsi il connaît des créatures

qu'elles ne sont pas quand elles ne sont pas, comme il connaît d'elles

qu'elles sont quand elles sont.

Il est patent aussi que la chose non existante peut être connue
intuitivement, dans la mesure où l'objet de cet acte n'existe pas, ce

qui s'oppose à l'opinion de certains autres. Car la vision sensitive de

la couleur peut être conservée par la couleur même non existante, et

cependant la vision terminera à la couleur comme à son premier
objet31. Et il en va de même de la vision intuitive intellective.

Il est patent aussi que notre intellect, dans notre état actuel (pro
statu isto), ne connaît pas seulement les sensibles, mais aussi en particulier

et intuitivement certains intelligibles, qui ne tombent nullement
sous le sens, pas plus que la substance séparée ne tombe sous le sens32.

Telles sont les intellections, les actes de volonté, les plaisirs, la tristesse,

etc., dont l'homme fait l'expérience (experitur) qu'ils sont en lui, qui
pourtant ne nous sont pas sensibles et ne tombent sous aucun sens.

Et qu'en effet d'autres choses [que les sensibles] soient connues de

nous en particulier et intuitivement, cela est patent, parce que cette

[proposition] m'est connue (nota) avec évidence: «[j']intellige>>. Cette

proposition est donc première et acquise (accepta) immédiatement
de par la notitia incomplexe des termes (ou des choses), ou elle est

sue par l'intermédiaire d'une autre notion (notionem) antérieure. Si
le premier cas se vérifie, c'est donc nécessairement que, puisque [la
proposition <<[j']intellige»] est contingente, quelque terme (ou chose

emportée par le terme) est vu intuitivement. Car, si [ce terme (ou
cette chose emportée par lui)] était intelligé seulement (praecise)
abstractivement, puisque la notitia abstractive, de l'avis de tous,
abstrait du hic et nunc, par elle ne pourrait être sue aucune vérité
contingente, laquelle implique la différence des temps. Donc, pour
que [la proposition: <<[j']intellige»] soit connue avec évidence, une

125



autre notitia intuitive est requise. Mais il est manifeste que la notitia
intuitive d'une chose ne suffit pas, c'est donc la notitia intuitive d'une
intellection qui est requise. Le deuxième cas ne peut se produire, car
il n'y a pas de proposition contingente d'où suive nécessairement
celle-ci: <<[j']intellige». De même, du moins à cause de la liberté de la
volonté, il n'y a pas de proposition contingente de laquelle suive
celle-ci: «[j'Jaime Sortes». Car si cette proposition suivait d'une

autre, ce serait surtout (maxime) de la proposition: «[je] connais
Sortes sous la raison de bien», ou de celle-là: «[je] sais que [je] dois

aimer Sortes». Mais puisque la volonté peut librement vouloir l'opposé

de ce qui est dicté (dictatum) par l'intellect, d'aucune proposition

telle ne suit: «[j']aime Sortes», et ainsi, entre les [propositions]
contingentes, celle-ci [«j'intellige» ou «j'aime Sortes»] est première
absolument (simpliciter) et elle ne peut être connue avec évidence par
une proposition antérieure.

[II] De plus, comme il a été dit, la notitia acquise par l'expérience
ne peut être sans notitia intuitive. Mais de ces [purs intelligibles], la
science s'acquiert par l'expérience, car nous les éprouvons en nous

(experimur) comme n'importe quels sensibles, et personne ne doute

plus de ce qu'il aime ou non que de ce qu'il se réchauffe. Cela est

confirmé par le Bienheureux Augustin, De Trinitate, XIII, chap. 1:33

« la foi est présente, portant sur des choses absentes ; elle est intérieure,
portant sur des choses extérieures; et, portant même sur des choses

qui ne sont pas vues, elle est intérieure.» A partir de cette autorité, il
est patent que, bien que telle chose ne soit pas vue et soit cependant
connue abstractivement, la foi elle-même cependant, qui est crue,
est vue et n'est pas connue abstractivement seulement. Si l'on dit
qu'Augustin parle de choses surnaturelles qui ne sont connues de

nous que dans un concept général, cet argument ne vaut pas, car
selon le même Augustin, la chose [absente] est connue autrement

que la foi. Si donc celle-là est connue en général, il faut, pour que
celle-ci soit connue, qu'elle soit connue en particulier. Semblable-

ment, de même qu'il peut y avoir une foi des choses surnaturelles, de

même il peut y avoir foi de choses particulières, d'abord vues, puis
absentes et éloignées; alors la foi porte sur des choses particulières
absentes, qui avaient d'abord été vues par le sens, d'où suit donc que
celles-ci sont alors connues abstractivement seulement, et la foi
intuitivement. Augustin prouve la même chose, ibid., chap. 2, en disant

que la foi n'appartient pas à un sens du corps, puis il ajoute: «c'est

126



une chose du cœur que la foi, non du corps, elle n'est pas hors de nous,
mais en nous, aucun homme ne la voit dans un autre, mais chacun la
voit en lui-même». Puis il continue dans ce sens. Chacun voit donc sa

foi en lui-même ; mais il croit qu'elle est dans l'autre, il ne le voit pas.
De là il suit évidemment que chacun a une notitia intuitive de sa foi

propre, par laquelle notitia il sait que la foi est [en lui] ; qu'il a une
notitia abstractive de la foi d'autrui, par laquelle il ne sait pas si elle

est ou n'est pas en autrui. Si l'on dit qu'il en a une autre notitia, parce
que de la foi propre il a une notitia en particulier, de la foi d'autrui
une notitia en général, cela est vrai, car la foi d'autrui, nous ne pouvons

la voir maintenant ou l'intelliger sinon par un concept commun.
Cependant, étant posé que nous intelligeons maintenant la foi d'un
autre en particulier, comme nous intelligeons maintenant la couleur

en particulier que nous avons vu auparavant, il n'y aurait pas
d'inconvénient à ce que nous doutions de savoir si cet autre croit ou non,
de même que je ne sais pas si cette couleur que j'ai vue auparavant
est ou n'est pas. Et par conséquent j'aurais une notitia autre
spécifiquement de la foi d'autrui et de la mienne, car si elles étaient de

même espèce, en vertu de cette notitia, je pourrais voir la foi de l'autre,
si elle est, comme je peux voir ma foi quand elle est, et cela en
application de la proposition commune: «les causes de même raison ont
des effets de même raison». Augustin dit la même chose de la volonté,
ibid., chap. 3: «autre chose est voir sa volonté propre, autre chose la
volonté d'autrui, bien que [je puisse] éventuellement la conjecturer

par une conjecture. Ainsi, parmi les choses humaines, je suis certain
de l'existence de Rome comme je le suis de Constantinople; pourtant
j'ai vu Rome de mes propres yeux, de Constantinople je n'ai rien
connu sinon ce que j'en ai cru sur le témoignage d'autrui». Ainsi,
comme, il peut y avoir des choses corporelles une notitia intuitive par
laquelle peut être sue quelque vérité contingente et une notitia
abstractive par laquelle ne peut être sue une vérité contingente, ainsi des

choses spirituelles, et chacune de ces notitiae sera intellective.

[KK] De plus, ces vérités qui entre toutes les vérités contingentes
sont connues plus certainement et plus évidemment, ont des termes

(ou des choses emportées par eux) plus (maxime) connus en particulier

intuitivement34. Car la connaissance (notitia) d'une vérité
contingente présuppose nécessairement une notitia intuitive en
particulier. Mais les vérités contingentes portant sur les purs intelligibles

127



(mere intelligibilia) sont entre toutes les vérités contingentes plus
certainement et plus évidemment connues par notre intellect, comme
l'expérience le manifeste et comme Augustin le prouve, ibid., XV,
chap. 12, où il déclare passim que, bien que l'on puisse douter des

sensibles [extérieurs], on ne peut cependant douter de telles [choses

purement intelligibles]: «je sais que je vis», «je sais que je veux être

heureux», «je sais que je ne veux pas me tromper». Et il dit plus
précisément: «il y a deux sortes de choses que l'esprit (animus)
perçoit, les unes que nous sentons par les sens du corps, [les autres]
manifestes à l'esprit. Les philosophes, les académiciens, se sont
moqués des sens du corps; pourtant les perceptions que l'esprit a par
lui-même, très fermes (firmissimas), de choses vraies, telles celles que
j'ai dites: «je sais que je vis», jamais ils n'ont pu les mettre en doute».
A partir de cette autorité, il est patent que l'intellect intellige
certaines choses qui étaient auparavant senties, et d'autres qui ne
l'étaient pas. Semblablement, il est patent que ces vérités contingentes,

portant sur des vérités intelligibles, sont connues avec évidence,
si bien que celui qui à leur sujet a une notitia telle celle qu'il a à

l'égard de sa foi propre, ne peut en douter. Donc, toutes les vérités

contingentes, à savoir celles qui portent sur les purs intelligibles (mere

intelligibilia), sont évidentes et par conséquent ne présupposent pas
une autre vérité à partir de laquelle elles seraient connues. De là suit

encore qu'à la connaissance (notitia) évidente de ces vérités, est

requise la notitia intuitive de quelqu'un de ces purs intelligibles (mere
intelligibilium)35.

128



COMMENTAIRE

1. intention et ligne doctrinale du texte. Occam élabore dans le
Prologue de son œuvre principale la théorie générale de l'évidence de la
connaissance humaine. Il veut démontrer que cette évidence est causée suffisamment,

c'est-à-dire à l'exclusion de tout concours divin autre qu'ordinaire (note
30), par la notifia ante discursum des choses désignées par les termes simples de la
proposition du langage. A cet effet, il présente les éléments originels de toute
connaissance possible, des choses extérieures comme des actes intérieurs du
sujet. Il est très remarquable que le Prologue suppose connu l'essentiel de la
doctrine logique et critique d'Occam, à savoir que seules les propositions sont

sues, non pas la chose extérieure (note 10), que la connaissance par conséquent

supponit pro re sans la signifier à proprement parler (note 20), ce qui
implique la critique, ultérieurement explicitée dans les Sentences, de la
species, du concept, de l'esse objectivum (notes 23, 27). Aussi bien s'agit-il ici poulie

Venerabilis Inceptor, de fonder métaphysiquement ce qu'il traite dans ses

œuvres logiques, en l'insérant dans le cadre plus général de la théologie de la
toute-puissance divine.

Partant de la proposition et des deux actes qui la constituent: la judication
et l'appréhension de la composition des termes (note 3), il remonte aux termes
incomplexes (note 7) et à Pacte de notitia, intuitive ou abstractive, qui les

connaît originairement (note 10), sous l'effet de la chose elle-même ou de la
toute-puissance absolue de Dieu, de potentia absoluta dei (notes 14, 23), pour
aboutir à sa conclusion principale: la spécification par soi de l'acte subjectif
de connaître, lequel est vrai et évident, sive res sint sive res non sint (notes 3, 30),
ainsi qu'à son application apparemment la plus paradoxale : la notitia intuitive

d'une chose qui n'existe pas, considérée dans le cas de la proposition
négative évidente (note 17) et absolument (note 23). Cette démarche permet
de distinguer la connaissance telle qu'elle s'exerce dans l'état actuel de

l'homme, pro statu isto, naturaliter ou de facto, de la connaissance considérée
absolument, en tant qu'elle est opérée par l'âme créée de potentia absoluta dei

dans son essence, indépendamment des circonstances qui de fait peuvent altérer

son exercice (note 23). Elle établit ainsi l'indépendance de droit de la notitia

intuitive intellective de la chose sensible par rapport à la notitia intuitive
sensible, puis l'indépendance de la notitia intuitive en général à l'égard de

toute causalité que pourrait exercer sur elle la chose extérieure, position qui
réunit en une la doctrine de la spécification par soi de l'acte subjectif de
connaître et la doctrine de la notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas, et fait
apparaître la portée métaphysique et critique de l'argument, primitivement
théologique, de potentia absoluta dei (notes 23 à 29). Dans la même perspective,
se développe la doctrine de l'acte volontaire comme indépendant absolument
de sa fin propre (thème de Vodium dei, note 24).

Ce système doctrinal, exposé dans sa portée générale à propos de l'exemple
premier pour nous, pro statu isto, de l'expérience sensible, est ensuite rapporté
à la notitia intuitive des actes subjectifs de l'âme (notes 15, 32). Et, alors que
ses éléments logiques et critiques proprement dits sont mis en œuvre immé-

129



diatement et sans modification dans le domaine nouveau de la vie intérieure
du sujet (science expérimentale de l'acte subjectif dans une proposition
évidente causée suffisamment par la notitia intuitive initiale, note 32, 2°), ce

qui entraîne l'abolition de la distinction entre connaissance directe et réflexe,
elle aussi corollaire de la doctrine de la spécification par soi de l'acte du
connaître (note 32, 1°), il apparaît aussitôt que sa composante métaphysique
maîtresse - l'argument de potentia absoluta dei - ne trouve plus désormais à

s'appliquer, que la toute-puissance divine ne peut pas, sans contradiction et
tromperie, produire immédiatement la notitia intuitive de l'acte subjectif
d'intelliger qui cause l'évidence de la proposition : je pense, et que par
conséquent, dans ce seul cas, l'acte d'intelliger est spécifié et causé nécessairement

par son objet (note 34). La seule notitia intuitive qui soit nécessairement
notitia d'un existant est celle de l'acte subjectif de l'âme: Occam vient de

découvrir et de fonder, sans l'avoir délibérément cherché, le privilège de ce
cogito qui hante la philosophie moderne et inaugure son progressif appauvrissement.

La présente traduction réserve le terme de notitia à la connaissance incomplexe,

intuitive ou abstractive, des termes simples de la proposition, c'est-à-
dire des choses emportées par ceux-ci. Occam ne se tient pas strictement à

cette signification. Il appelle souvent la connaissance des propositions
contingentes dont l'évidence est causée par la notitia intuitive, notitia des vérités
contingentes. La traduction relève cette variante par un procédé adéquat.

2. Le premier article montre que la notitia intuitive et la notitia abstractive
de l'intellect ont, pro statu isto, selon l'état présent, incarné et pécheur, de

l'homme (note 14) le même objet incomplexe absolument. La connaissance
du sujet est spécifiée par soi, indépendamment de la causalité de l'objet
(note 23), et il peut y avoir une notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas
(note 30), connaissance qui ne violente pas, mais manifeste au contraire la
nature propre de l'acte subjectif de connaître (notes 23, 24). Dès l'abord, la
doctrine principale d'Occam transparaît.

3. préambules (p. 109,1. 24-p. 114,1. 18). La première distinction (p. 110,

1.3-1.25) de Pacte appréhensifde l'intellect, terminant soit à l'incomplexe sensible

ou intelligible, soit au complexe, sensible ou intelligible, dit dans la proposition,

et de l'acte judicatif, fait apparaître le premier cas de spécification par soi
de l'acte subjectif de connaissance. Le même complexe est objet de deux
actes spécifiquement distincts (p. 110,1. 12). Dans ces conditions, lejugement
est composé de deux actes, appréhension et judication, simultanés (note 6)
et spécifiquement distincts (réellement distincts, réponse au deuxième doute,

Prol., q. 1, SS), non par l'objet, mais par soi. L'aristotélisme thomasien
tirera profit de la perspective ouverte ici par Occam pour compléter les

lacunes de la doctrine du jugement élaborée par Aristote et Thomas, mais
il la comprendra dans sa structure de pensée propre: le jugement, acte
formellement un d'adéquation au réel, sera composé d'une appréhension
complexe et d'une judication simple, comme la substance est composée de

matière et de forme (Jean de Saint Thomas, De Anima, Phil, nat., IV, q. 11,

130



a. 3, p. 369 sq.). Le principe de l'unité de la forme, si scandaleux pour les

Anglais contemporains d'Occam (Dialogus de imperio et pontificia potestate,

I, II, cap. 24, 14 a-b), trouvera donc à s'appliquer dans le cas du jugement
aussi bien que dans le cas du concret physique. Dans le sillage de Duns Scot,
qui refusait l'unité de la forme (cf. Muralt, op. cit., n° 9), Occam ne pouvait
manquer d'introduire une pluralité essentielle dans le jugement, manifeste

accommodation de la distinction formelle a parte rei. — Occam note ici que
l'appréhension du complexe peut être neutre pour nous, en ce sens que l'intellect
peut produire l'acte d'appréhension du complexe sans l'acte d'assentiment.
Il le répète dans la réponse au deuxième doute (Prol., q. 1, TT). Sur ce point, il
est d'accord avec Jean de Saint Thomas. Mais il s'engage avec Duns Scot,
dans la voie de la doctrine du jugement ni vrai ni faux de soi, ce qu'aucun
aristotélicien, après Aristote, Péri Hermeneias, 9, ne saurait admettre, que
ce soit du point de vue critique du jugement humain, ou du point du vue
métaphysique de la connaissance divine (cf. Muralt, op. cit., n° 12).

4. Cet exemple suppose manifestement une conception du langage comme
pure suppositio (note 20).

5. Deuxième distinction (p. 110, 1. 27 - 36). Tout acte formellement distinct
engendrant un habitus spécifique, l'appréhension et la judication engendrent
deux habitus propres dans lesquels ils sont subjectés. - Ce raisonnement,
impeccablement aristotélicien dans son principe, s'exerce dans un cadre de

pensée quasi scotiste où les actes sont distincts par soi. Il ne légitime donc pas
le recours à VEthique à Nicomaque. En strict aristotélisme, il faut distinguer les

propositions jugées en tant qu'atteintes au terme d'une démonstration ou au
terme d'une induction. Dans le premier cas, c'est la vertu de science qui
engendre le jugement; dans le second, c'est la vertu d'intelligence (nous).
Dans les deux cas, cependant, l'art logique, comme habitus commun de
l'intelligence abstractive humaine, engendre l'ordre logique d'intention seconde

qui permet d'organiser les termes de la proposition (ou de la démonstration)
en tant qu'ils sont le cognosci de la chose même selon ses divers aspects formels.
La logique aristotélicienne se définit donc comme un art libéral spéculatif
qui constitue l'ordre logique d'intention seconde des éléments connus par
l'intelligence abstractive, en le co-intelligeant au sein de l'intellection proprement

dite, spécifiée par son objet formel. Le principe déterminant la constitution

de telle forme logique d'intention seconde est donc l'objet réel lui-même :

de ce point de vue, l'ordre logique joue un rôle matériel d'instrument à

l'égard de l'acte formel d'intellection, alors que du point de vue logique
proprement dit, il est comme la forme de cette matière qu'est l'intellection.
Concrètement, ordination logique et intellection font un seul acte formellement

un, et la logique ne peut être directive (propédeutique) que par accident,
quand, après avoir dégagé pour soi l'univers des formes logiques possibles,
elle peut montrer quelles elles sont et diriger ainsi l'intellection elle-même
(Jean de Saint Thomas, Ars logica, II, q. 1 sq.; Muralt: op. cit., n° 7). Il
semble bien qu'Occam, dans sa définition de la logique, ne distingue pas
suffisamment la notion de science pratique et celle d'art, la logique étant pour

131



lui à la fois une scientia practica et un ars ostensiva et directiva (Prol., q. 4, 11, N).
Il renforce la tendance qu'a la scolastique dans son ensemble à faire de la
logique, propédeutique par accident, une discipline normative par soi,
antérieure à l'acte d'intellection. Cette tendance culminera dans la logique
kantienne.

6. Première conclusion. L'acte judicatif présuppose naturaliter l'acte appré-
hensif, et l'habitus appréhensif cause l'acte judicatif. D'où suit qu'appréhension

et judication sont simultanées et que l'une cause effective l'autre (p. 110,
1. 38-p. 113, 1. 23). - Sous la pression de la première objection, Occam précise
que l'intellect peut produire plusieurs actes simultanés, non seulement des

actes ordonnés les uns aux autres, mais aussi des actes disparates (p. 112,1. 13-
30; cf. l'exemple de l'acte de proposition et de l'acte de savoir la proposition,
EA, Péri Herrn., Proem., p 6 v°). Il ne s'agit pas tant pour Occam d'intelliger
plusieurs objets à la fois, mais de produire à la fois plusieurs actes de connaissance

formellement distincts par soi, soit à propos d'un même objet (actes
coordonnés), soit à propos de plusieurs objets (actes disparates). C'est le
bénéfice que tire Occam de sa notion d'un acte de connaissance spécifié par
soi, c'est-à-dire d'un acte subjectif de connaître indépendant de l'objet. Il
n'a pas à intelliger multa simul per modum unius (Thomas, Summa theol., I, q. 85,
a. 4), ni multa simul per modum multorum (Duns Scot, Op. ox., I, dist. 3, q. 6,

n° 9; Hieronymus de Montefortino, Ven. Duns Scoti Summa theologica juxta
ordinem et dispositionem Summa Angelici Doctoris S. Thomas Aquinatis, I., q. 85,
a. 4, tome III, p. 706, Rome, 1720; édit. de 1900-1901). La question de l'unité
de l'objet, par réduction à quelque raison formelle une (Jean de Saint
Thomas, Phil, nat., IV, q. 11, a. 4, p. 374 b), ou de sa multiplicité en raison
de la distinction a parte rei de ses diverses formalités, est «mise entre
parenthèses»: puisque l'acte du sujet est spécifié par soi, il suffit à Occam de
décrire la pluralité simultanée des actes subjectifs de connaître. L'information
intentionnelle du sujet par l'objet étant éliminée, Occam échappe aux instances
scotistes et thomasiennes.

Dans la réponse au deuxième doute {Prol., q. 1, TT), Occam nuance ce que
cette position a de radical, en admettant que, bien que l'appréhension et la
judication soient des actes réellement distincts et que la première puisse être
exercée sans la seconde, il n'est pas contradictoire que la judication suppose
une appréhension antérieure non réellement distincte d'elle. En ce sens,
l'assentiment lui-même est une certaine appréhension.

Sous la pression de la deuxième et de la troisième objection, Occam précise

la manière dont il conçoit la causalité exercée par l'habitus appréhensif
sur l'acte judicatif, en admettant à la judication deux causes partielles
concourantes, l'habitus appréhensif et l'habitus judicatif, ou la saisie du principe
et l'habitus appréhensif (p. 112,1. 31— p. 113,1. 23). Ces précisions expriment
l'analogon occamien du jeu aristotélicien des vertus de science, d'intelligence
et d'art logique (note 5). L'autonomie de l'acte par rapport à l'objet porte
ici une dernière conséquence: à la limite, tout acte présuppose son propre
habitus, dans le cas particulier, chaque prémisse le sien. La non-distinction
entre acte et puissance, typique du nominalisme, tend à dissoudre la distinc-

132



tion entre acte et habitus. C'est un aspect de la possibilité de droit de la
régression à l'infini (note 32).

7. Deuxième conclusion. L'acte judicatif présupposant l'acte appréhensif
du même complexe, il suppose la notitia incomplexe des termes (p. 113,1. 25 -
p. 114, 1. 5). — L'ordre décrit ici par Occam interprète en ordre de causalité
efficiente l'ordre matériel de composition logique que l'aristotélisme institue
entre les termes de la proposition et la proposition; l'antériorité «naturelle»
de la notitia incomplexe des termes et de l'appréhension de la composition
des termes par rapport à la judication fonde la causalité efficiente des deux
premiers sur la troisième (cf. p. 113, 1. 22 - 23). De ce point de vue, le « terme»
de l'analyse logique de la proposition du langage devient le «principe» de la
constitution critique du jugement: la critique de la connaissance se réduit à
la logique du langage, l'expérience de la chose désignée par le terme du
langage «cause» l'évidence du terme du langage, en dehors duquel la chose

expérimentée ne peut même pas être connue. Comment en serait-il autrement
dans une philosophie où le langage est le seul «substitut» de la chose, où le

terme du langage supponit pro re sans le signifier dans un concept? C'est
quasiment, avant la lettre, et dans un sens tout empiriste, le « remplissement »
de la forme a priori kantienne, mieux, de la forme eidétique du langage mer-
leau-pontyen (Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Introduction, p.
X). - En tout cas, le jugement ne peut plus être, comme dans l'aristotélisme,
cet acte vivant d'intuition judicative simple qui est exercé comme premier
pour nous et premier en soi tout à la fois (note 10).

8. Troisième conclusion. Aucun acte sensitif n'est cause prochaine ni immédiate

de l'acte de judication; l'empirisme occamien suppose la saisie immédiate

par l'intellect du sensible lui-même (p. 114,1. 7 - 18). — Dans la réponse au
troisième doute (Prol., q. 1, TT, ad sextum argumentum), Occam précise que
l'intellect en premier lieu, primitate generationis, saisit le singulier, et non
l'universel le plus confus (cf. 1 S, d. 3, q. 5 et 6), contrairement à la longue
tradition, aristotélicienne et avicennienne, de la primauté de 1 'ens concretum

(Muralt, op. cit., n° 6). - Par extension du cas du raisonnement, Occam
montre que la notitia intuitive intellective des termes de la proposition suffit,
à l'exclusion de toute autre cause prochaine, à causer l'évidence de la proposition.

La notitia intuitive sensitive des mêmes termes n'est que cause lointaine,
suffisante comme telle, du même effet. Cette position exige des précisions, car
elle implique que notitia intuitive sensitive et notitia intuitive intellective des

termes sont au moins causes partielles de la proposition évidente, ce que nie
le présent texte (notes 13, 14).

Avec cette troisième conclusion est achevée la série des «préambules».
Occam a mis en évidence l'élément de la connaissance intellectuelle exprimée
dans la proposition du langage, la notitia immédiate de la chose désignée par
le terme de la proposition.

9. Excellente définition de la cause suffisante. La suffisance d'une causalité

est un aspect du principe d'économie occamien : pluralitas non est ponenda

133



sine neccessitate (Prol., q. 1, DDD, in fine; passim). Principe d'ailleurs scotiste tout
aussi bien (Duns Scot, Sentences, IV, dist. 11, q. 3, n° 14; dist. 45, q. 2, n° 5).

10. article premier. L'intellect peut avoir deux notitiae incomplexes,
distinctes spécifiquement, du même objet singulier, la notitia intuitive et la
notitia abstractive (p. 114, 1. 20-p. 128, 1. 25).

I. - L'intellect, composant en une proposition plusieurs termes, atteint les singuliers
sensibles dans deux notitiae incomplexes distinctes (p. 114, 1. 20 - p. 118, 1. 2).

1. Position de la thèse. La notitia intellective incomplexe des termes qui peut
être cause de la connaissance évidente de la proposition composée de ces

termes, est distincte spécifiquement de la notitia intellective incomplexe qui
ne le peut pas. La première est appelée intuitive, la seconde sera dite abstractive

(p. 114,1.20-38).- Occam pose comme un fait d'expérience que l'intellect
a une notitia intuitive (ou abstractive) incomplexe des choses emportées,
signifiées, désignées (note 20) par les termes de la proposition, ainsi par
exemple des choses désignées par les termes «Pierre» ou «blanc» (Prol.,
q. 1, E : ici même, p. 120,1.23 - 26 ; 2 S, q. 15, E). Ce qui n'est pas possible pour
un aristotélicien, l'est pour lui, en raison du prolongement de la doctrine
scotiste de la distinction formelle qui réifie la formalité, considérée abstrac-
tivement selon le sens ou l'intellect, c'est-à-dire en raison du postulat de la
correspondance du découpage logique opéré par les termes du langage et des distinctions
réelles. Ce postulat est bien exprimé 3 S, q. 4, R: «ce nom ,science' ou concept'

signifie non seulement la qualité même dans l'âme (ipsam qualitatem
in anima), mais aussi la coexistence de l'objet (coexistentiam objecti) et la
conformité de l'objet à la science (conformitatem objecti ad scientiam), de

l'objet en tant que complexe, non en tant qu'incomplexe. D'où suit que, pour
que cette qualité soit dans l'âme, qu'il s'agisse de l'acte d'assentir ou de l'habi-
tus consécutif aux actes d'assentir, elle n'est dénommée (denotatur) .science'

que lorsque le complexe lui-même, par rapport auquel [cette qualité] est

[produite], a l'être (esse) selon le mode selon lequel l'intellect lui donne son
assentiment». Peut-on dire plus clairement que la forme du connu est dans la
réalité selon le mode même de distinction qu'elle a dans le connaissant, ce

qui est, fait hautement significatif pour ce qui est de l'analyse structurelle des

doctrines platonicienne et occamienne, le contraire même de ce que Thomas
reproche à Platon (Summa theol., I, q. 84, a. 1)? Peut-on dire plus clairement
aussi que c'est sur l'analyse qu'opèrent les termes du langage dans la proposition

que se règlent les distinctions réelles dans la chose, ou du moins, que,
s'il y a correspondance terme à terme des éléments du langage et des divers
aspects de la réalité, la causalité, formelle ou efficiente, de la chose, de l'objet,
n'y est pour rien (note 23)?

Ce «parallélisme» avant la lettre est l'analogon occamien de la doctrine
aristotélicienne de la proportion naturelle de la puissance intelligente à ce

qui est en tant qu'il est (Aristote, Métaphysiques, T, 3), proportion que la
tradition citée note 8 interprétait dans le cadre de la doctrine de la primauté
de 1 'ens concretum. Aristote et Occam cherchent à fonder le réalisme du
connaître humain, l'un par l'actualisation vivante de la puissance connaissante
dans et par l'intentionnalité, c'est-à-dire dans et par la fécondité signifiante

134



du verbe intérieur exprimant le réel, l'autre par la correspondance de fait de
l'acte d'intelliger, c'est-à-dire du mot, et de la chose, indépendamment de

tout verbe intérieur, c'est-à-dire indépendamment de toute spécification de
l'intellect par le réel et selon la fonction de pure suppositio des termes de la
proposition du langage à l'égard de celui-ci. C'est pourquoi l'intelligence
aristotélicienne dit avec vérité ce qui est dans des similitudes intentionnelles
signifiantes, qui, tout en étant adéquates à la réalité, la connaissent, en raison
même de la conception abstractive, autrement qu'elle n'est (Thomas, Summa

theol., I, q. 85, a. 1, ad 1), alors que l'intellect occamien compose en proposition

du langage les éléments incomplexes du jugement, ceux-ci correspondant
terme à terme au réel qui de potentia absoluta dei ne les spécifie pas (note 23),
et étant, dans la proposition, le seul objet connu de l'intellect, en tant qu'ils
supponunt pro re (solae propositions sciuntur, 1 S, dist. 2, q. 4, M; res extra non

scitur, QL, III, 6). C'est à cette coexistentia, à cette correspondance terme à

terme des incomplexes de la proposition aux divers aspects de la réalité, que
se réduit évidemment la distinction des actes subjectifs par leurs objets dont
fait état la réponse au troisième doute (Prol., q. 1, TT, ad quartam probationem). Car
Occam indique avec suffisamment d'insistance (note 23) que cette distinction
ne laisse nulle place à une quelconque causalité exercée par l'objet sur l'acte
du sujet. C'est cette coexistentia enfin qui garantit le caractère absolument clair
et distinct, c'est-à-dire nécessairement vrai, de la notitia intuitive (notes 21,

32, in fine].

11. 2/ Confirmation de la thèse, a) par Aristote: anticipation de la définition
de la notitia intuitive et de la notitia abstractive donnée plus bas, p. 120,1. 7

sq. (p. 114, 1. 39 - p. 115,1. 13) ; b) par le raisonnement: la notitia intuitive des

termes suffit à la connaissance évidente d'une proposition (vérité) contingente,

sinon il y aurait régression à l'infini (p. 115,1. 14—23) ; c) la conclusion
(p. 115,1.24—29) apporte une précision d'importance extrême : une proposition
contingente vraie est évidente si son ou ses termes sont connus dans une notitia
intuitive suffisante. Une proposition peut donc avoir un seul terme, son sujet
(cf. p. 120, 1. 26); le «est» n'est pas un terme; pure copule, pur «foncteur»
logique, il ne correspond pas à une réalité hors du langage; l'existence ne fait
pas partie de la totalité intelligible de l'objet, c'est pourquoi la notitia intuitive

et la notitia abstractive, bien que l'une cause et l'autre ne cause pas
l'évidence de la proposition contingente, ont absolument le même objet
(p. 120, 1. 3-6). C'est pourquoi la proposition: «la blancheur est», ne
dépend ni ne présuppose une autre notitia que la notion en vertu de laquelle
nous pouvons la concevoir (p. 115,1. 16 -19) - un cas spécial sera celui de la
proposition : intelligo (notes 32 et 34) -. Cette doctrine est nécessairement impliquée
par le postulat de la correspondance entre termes du langage et choses

extérieures, rappelé plus haut (note 10). Le découpage «linguistique» du réel,
accommodation de l'analyse scotiste par la distinction formelle, ne peut admettre

la notion d'un ens concretum omnibus quidditatibus, il ne peut admettre l'analogie

de la quidité et de l'exercice, il réduit le second au premier, nécessairement,
sous peine de confusion maxima. Aussi la notion d'ens est-elle pour Duns
Scot (Op. ox., I, dist. 3, q. 3, n° 12, entre autres passages), comme pour

135



Occam (1 S, dist. 2, q. 9, D, P, U; 3 S, q. 9 R), également univoque. Comment
pourtant éviter la confusion maxima de la notion A'ens, puisque tout ce qui
est est Seuls de tous les philosophes de l'histoire, Aristote et les aristotéliciens ont osé

installer la métaphysique dans la confusion de l'être, manifestant ainsi d'un même coup
le principe et la limite de l'intelligibilité humaine.

12. 3/ Objection aristotélisante à la thèse. Des deux notitiae incomplexes des

termes, l'une peut être sensitive, la notitia intuitive qui cause l'évidence de la
proposition contingente, l'autre peut être intellective, la notitia abstractive,
qui ne le peut pas (p. 115,1. 30 - p. 116,1. 21). Une telle position se rapproche
de celle de Jean de Saint Thomas, Ars logica, II, q. 23, a. 1, lorsque celui-ci
traite de la notitia intuitive et de la notitia abstractive.

13. 4/ Réponse à l'objection, a) La judication étant un acte intellectif, elle

suppose la notitia intuitive intellective de ses termes; elle suppose, de plus,

pour être évidente, la notitia intuitive sensitive des mêmes extrêmes (p. 116,
1. 22-p. 117, 1. 21). La proposition évidente suppose donc comme causes au
moins partielles la notitia intuitive sensitive et la notitia intuitive intellective
de ses termes, la première étant cause lointaine suffisante, et la deuxième
cause prochaine suffisante (cf. note 8).

14. 4/ Réponse à l'objection, b) La notitia intuitive intellective, pro statu isto,
n'est pas sans notitia intuitive sensible (p. 117,1. 22 - p. 118,1. 2). Occam résout
la difficulté évoquée aux notes 8 et 13 en distinguant le statut actuel de l'homme,
qu'il appelle état naturel, ou état de fait (de facto in statu isto, p. 119, 1. 9),
selon lequel la notitia sensitive intuitive, bien que non suffisante absolument,
n'est pas superflue à la judication évidente, et un état surnaturel, celui de
l'âme séparée ou des anges, où la notitia intuitive intellective suffirait absolument

à la judication évidente. - Occam introduit ici pour la première fois la
doctrine métaphysique et théologique dans laquelle s'insère toute son œuvre
logique et critique, et que l'on pourra par la suite interpréter dans deux sens

différents: 1. Dieu peut faire, de potentia absoluta, que l'ordre naturel de la
notitia intuitive sensitive à la notitia intuitive intellective, de la chose à la
notitia intuitive en général, soit rompu de fait, hic et nunc, au profit de la
seule notitia intuitive intellective causée immédiatement par lui (c'est
l'ordre exceptionnel du miracle, que Occam rejette dans le seul cas de la
béatification de l'âme par un Dieu inexistant, réponse au huitième doute, Prol.,

q. 1, AAA, cf. Guelluy, op. cit., n° 4, p. 103, cf. note 24); 2. De potentia
absoluta, Dieu crée l'homme selon son essence propre, capable de saisir le
sensible dans une notitia intuitive intellective, considérée absolument comme
cause suffisante de la judication (c'est l'ordre absolu de l'essence). D'où
suivrait que le lien de la notitia intuitive intellective à la notitia intuitive sensitive,

de la notitia intuitive sensitive à la chose, caractérisent l'état actuel de

fait de l'homme pécheur (cf. aussi Guelluy, op. cit., n° 4, p. 96). Résonances
scotistes ici encore, puisque Duns Scot estime que le caractère abstractif de

l'intellection humaine pourrait bien être le fruit du péché (Op. ox., I, dist. 3,

q. 3, n° 2 sq.; QL, XIV, 12; Hieronymus de Montefortino, op. cit., I, q. 12,

136



art. incidens, tome I, p. 271). - Ces considérations s'expliciteront dans la
doctrine de la causalité objective sur le sujet connaissant, et dans celle de la
notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas (note 23). Elles sont reprises dans
la réponse au troisième doute, Prol., q. 1, TT, où Occam indique que notitia
intuitive et notitia abstractive sont distinctes formellement par soi, et sont
donc essentiellement dépendantes d'autre chose que de l'objet et de la
puissance, à savoir de Dieu, alors que naturellement elles ont des causes effectives
distinctes, précisément l'objet et la puissance.

15. article premier. II. - L'intellect atteint les singuliers non sensibles, mere

intelligibilia, dans deux notitiae intellectives incomplexes distinctes (p. 118,1. 4-p. 119,
1. 22).

1/ Position de la thèse. Ce qui vaut de fait, selon notre état actuel (p. 119,
1. 6-10), de la notitia incomplexe des sensibles, vaut ici pour la notitia
incomplexe des actes subjectifs: intellection, affection, plaisir, tristesse (cf.
note 10, I, 1 ; p. 118, I. 4-14).

2/ Preuves de la thèse. Chacun expérimente ses actes subjectifs et cette
connaissance n'implique aucun terme qui soit tiré du sensible ; les actes subjectifs
sont à ce titre de purs intelligibles (p. 118,1. 15-p. 119,1. 10). - Par là, il ne faut
pas comprendre la distinction habituelle, platonicienne ou aristotélicienne,
de l'intelligible d'avec le sensible, mais une nouvelle conséquence, radicale,
de l'indépendance de l'acte subjectif par rapport à son objet propre, au point
que la sensation elle-même devrait être l'un de ces mere intelligibilia, ce qu'elle
est pour Descartes (Méditations métaph., Réponses aux deuxièmes objections,

Définition de la pensée, A.T., IX, p. 124). A l'extrême limite de cette perspective,

l'intellection, spécifiée par soi, c'est-à-dire actuée par soi, par opposition
à la doctrine d'ARiSTOTE, De anima, devient objet de soi-même, intellection
d'intellection, conscience pure, de même que la volition, spécifiée par soi,
devient objet de soi-même, volition de soi-même, liberté pure. Occam se

rapproche d'une telle interprétation, mais c'est évidemment Nicolas
d'Autrecourt qui dans son cogito en donne les lignes structurelles déterminantes

pour la philosophie moderne (notes 32 et 34). Quoiqu'il en soit, la
philosophie moderne naît avec la révolution occamienne (Muralt, op. cit.,
n° 11). - Tout plaisir est «intelligible»: sous réserve de ce qui vient d'être
dit du sens de ce terme «intelligible», on voit se dessiner une théorie
de type stoïcien de l'égalité des biens et des maux, corollaire de la perspective
ouverte par Occam dans le sens de l'unicité de l'évidence (note 17).

31 Confirmation de la thèse par Augustin (p. 119,1. 11-22). La référence à Augustin

est symptômatique d'un auteur qui refuse les innovations des moderni,

parmi lesquels il devait compter certainement, outre Pierre d'Auriole,
Thomas d'Aquin lui-même (EA, b 3 v°; 1 S, dist. 27, q. 3, C), pour mieux
introduire sa propre révolution sous l'abri tutélaire des «conservateurs»
augustinisants (anti-thomistes). En effet, mise à part la révérence générale
des Franciscains à l'égard d'Augustin, ce sont les conséquences extrêmes de

sa doctrine qui amèneront le Venerabilis Inceptor à chercher chez Augustin des

citations justifiantes. Ce qui était description spirituelle chez l'évêque d'Hip-

137



pone deviendra ainsi système rationnel chez le mineur d'Oxford. La philosophie

moderne n'agira pas autrement quand elle cherchera à sauver les
paradoxes intenables de la structure occamienne qui la régit dans la perspective
métaphysique et spirituelle de son «augustinisme» rationalisé (Muralt,
op. cit., n° 11). Le texte exact d'Augustin porte en fin de citation: nec sicut

ea quae non vidimus (De Trinitate, Bibliothèque augustinienne, tome 16, p. 266,
Desclée De Brouwer, 1955).

16. article premier. III. Conclusion". ily a bien une double notitia intellective,
intuitive et abstractive (p. 119, 1. 24 —p. 128, 1. 25).

A. Cela est vrai quant aux sensibles extérieurs (p. 119, 1. 24 - p. 125,1. 17).
1 / Distinction entre connaissance abstraite de l'universel et connaissance abstractive

du singulier (p. 119,1.24-p. 120,1.6). Occam, en définissant la première, réduit
de fait l'opération d'induction du principe à son résultat logique (ou linguistique)

: la prédicabilité de la forme à plusieurs. L'universel n'étant d'ailleurs
que l'intellection confuse de plusieurs singuliers (1 S, dist. 2, q. 8, B; notes 23,
27), il est une qualité véritable de l'âme (l'opération immanente de l'intelligence

se range formellement, pour un aristotélicien, dans le prédicament
qualité et virtuellement dans le prédicament action, Cajetan, In Summam

theol., I, q. 79, a. 2 ; Jean de Saint Thomas, Phil, nat., IV, q. 11, p. 344 b sq. ;

Occam use de ce vocabulaire, même s'il modifie la chose, par exemple,
QL, IV, 19; cf. notes 23, 27), et à ce titre il cause une notitia intuitive intellective

qui produit efficacement dans l'âme la proposition évidente: intelligo
(notes 32 sq.). Résultat pour le moins surprenant: la notitia abstraite de
l'universel se réduit à la notitia intuitive confuse des singuliers, et la notitia
intuitive intellective de celle-ci, nullement réflexe (note 32), constitue aussi

bien la connaissance de l'objet que la connaissance du sujet par lui-même.
Rapporté à la doctrine de la spécification par soi de l'acte subjectif, ce résultat

laisse prévoir, du point de vue structurel, l'identité de l'aperception
kantienne (cf. la position analogue quant à la foi, note 33).

De plus, définissant la notitia abstractive, Occam manifeste une fois de

plus on ne peut plus clairement que la notitia intuitive et la notitia abstractive

ont le même objet, «totalement et sous la même raison» (cf. note 2).
D'où suit que la notitia intuitive, pas plus que la notitia abstractive, n'est
liée à l'existence de son objet: la notitia intuitive étant depotentia absoluta dei

spécifiée par soi (notes 23, 30), connaissant pourtant l'existant et causant
l'évidence de la proposition contingente portant sur celui-ci; la notitia abstractive

ne connaissant pas l'existant, ne causant pas l'évidence de la proposition
et abstrayant en ce sens de l'existence comme de la non-existence (p. 120,
1. 33-37).

17. 2a/ La célèbre définition de la notitia intuitive n'indique pas que le jugement,
par la notitia intuitive, saisisse avec évidence (intentionnellement, dans une
species signifiante et par mode d'adéquation) la chose comme existante, mais
elle montre à quelles conditions l'intellect sait avec évidence que la chose existe ou n'existe

pas, c'est-à-dire peut juger avec évidence «la chose être ou n'êtrepas» (p. 120,1. 7-15),

138



à savoir lorsque la notitia intuitive de la chose cause suffisamment, c'est-à-dire
à l'exclusion de toute autre cause (note 9), l'évidence de la vérité de la
proposition et que donc les termes de celle-ci supponunt pro re. Or, la causalité
de la notitia intuitive s'exerce de manière très diverse dans le cas de la proposition

affirmative et dans celui de la proposition négative.
S'il s'agit d'une proposition affirmative emportant un sujet et un prédicat (le corps

est blanc), il faut remonter aux deux notitiae intuitives de «corps» et de
«blanc» correspondant terme à terme aux éléments du complexe de la
proposition (cf. S, Prol., q. 1, E; 2 S, q. 15, E), et non pas à trois notitiae, l'être
n'étant pas un terme à proprement parler de la proposition (note 11).

S'il s'agit d'une proposition affirmative n'emportant qu'un sujet existant, la notitia
intuitive de «corps», par exemple, suffit à causer l'évidence de la proposition:

«le corps est».
Si au contraire il s'agit d'une proposition négative, on ne pourra plus remonter

à une notitia intuitive naturelle. Dans le cas d'une proposition négative

emportant un sujet et un prédicat, l'évidence du prédicat nié entrant en composition

avec le sujet du complexe, ne peut être causée par une notitia intuitive
naturelle: elle est causée par la toute-puissance absolue de Dieu.

A fortiori, dans le cas d'une proposition négative n'emportant qu'un sujet dont

l'existence est niée, aucune notitia intuitive naturelle ne peut causer l'évidence
de la proposition négative. Il y a ici au sens fort, de potentia absoluta dei, une
notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas.

En bref, à la proposition S est p, c'est-à-dire S p, correspondent deux notitiae

intuitives, causes de l'évidence de la proposition; à la proposition S est,

c'est-à-dire S, correspond une notitia intuitive cause de l'évidence de la proposition

complexe quant au langage, simple quant à la correspondance de son

unique terme à la réalité. A la proposition S n'est pas p, c'est-à-dire S non-p,

correspondent une notitia intuitive cause de l'évidence du sujet du prédicat
négatif, et, de potentia absoluta dei, une notitia intuitive d'une chose qui n'existe

pas, cause de l'évidence de la négation du prédicat du sujet. A la proposition
S n'est pas, c'est-à-dire non-S, correspond de potentia absoluta dei une notitia
intuitive d'une chose qui n'existe pas, cause de l'évidence de la négation du
sujet de la proposition négative, proposition complexe quant au langage,
simple quant à la «correspondance» de son sujet à la non-réalité.

Toute cette doctrine est résumée de manière très concise dans la réponse au

septième doute, Prol., q. 1, ZZ : «la notitia intuitive de la chose et la chose causent
le jugement que la chose est quand elle est, mais quand la chose n'est pas,
alors la notitia intuitive sans la chose causera le jugement opposé». Cette
argumentation occamienne peut surprendre. En aucun cas, pourtant, on ne

peut souscrire à l'opinion de Guelluy, op. cit., n° 4, p. 102 que «l'interprétation
de la pensée d'Occam sur la connaissance intuitive d'un objet absent

nous paraît difficile, mais sans grande portée». En dehors d'elle, il n'est pas

pour Occam de possibilité de justifier l'évidence d'une proposition négative.
Et l'on voit bien ce qu'implique une telle doctrine, a) Il ne s'agit pas pour

la toute-puissance divine de donner à l'intellect l'évidence de l'existence d'une
chose qui n'existe pas (Dieu n'est pas un Malin Génie), mais de fonder

139
10 Studia Philosophica XXXVI



l'évidence humaine de la négation. C'est le sens manifeste du texte (p. 120,
1. 12-15) et du texte cité de la réponse au septième doute, b) L'évidence n'a pas
de degré. Il n'y a aucune raison pour que la proposition négative soit évidente
selon un autre degré d'évidence que la proposition affirmative, à savoir par
exemple, par comparaison, collation, reconstitution mémorielle ou intellectuelle.

Il n'y a pas de raison (non est major ratio, selon l'expression courante
d'Occam) pour que la proposition affirmative soit plus évidente que la proposition

négative. La négation n'est pas seconde par rapport à la position (il y a
là l'amorce d'un «dépassement» du principe de non-contradiction, principe
que maintient fermement Occam, fût-ce dans sa forme hypothético-identique :

«Si A est, A est», en particulier comme seule limite à la toute-puissance
divine). Que ce soit dans le cas de la proposition affirmative ou dans le cas de

la proposition négative, l'intellect a l'évidence ou il ne l'a pas, et, s'il l'a, il
l'a absolument, l'évidence étant absolue ou n'étant pas. Quoi que l'on pense
de la forme que prend cette doctrine chez Occam, on ne peut pas ne pas voir
la perspective qu'elle ouvre: chez NicoLAS d'Autrecourt (Lettres à Bernard
d'Arezzo et réponse de Maître Gilles, éditées par J. Lappe, Nikolaus von Autrecourt,
Sein Leben, seine Philosophie, seine Schriften, Beiträge, Münster, 1908; c'est dans

ce texte, Deuxième lettre, p. 8*, que s'exprime de la façon la plus nette parmi
les occamiens du 14e siècle le principe de l'unité de l'évidence), Descartes,
Spinoza, Leibnitz, Kant, l'évidence, de droit, n'a pas de degré; elle est

absolue, et suppose l'adoption d'un point de vue unique et absolu, celui qui
est susceptible de saisir la vérité absolument, indépendamment de la multiplicité

des horizons d'intelligibilité propres à l'homme tel qu'ARisTOTE le conçoit,
indépendamment même de ses étapes discursives de fait, puisque la conclusion

d'un raisonnement a la même évidence que son principe (Nicolas
d'Autrecourt, op. cit., ibid.; Descartes, Septième règle pour la direction de

l'esprit). Il est manifeste qu'une telle doctrine est liée à l'idéal de la connaissance

purement déductive.
Il reste donc que d'un premier point de vue la doctrine occamienne de la

notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas a un sens strictement critique,
qui est de fonder l'évidence de la proposition négative, et qui permet de

répondre au reproche de scepticisme fréquemment adressé à Occam (cf.
note 23, et Guelluy, op. cit., n° 4, ibid.). Il apparaîtra qu'elle présente encore
un autre sens, dans la mesure où elle manifeste, d'une manière extrême et

paradoxale également, l'autonomie de droit de l'acte subjectif de connaître

par rapport à son objet (note 23).
L'argument de potentia absoluta dei est introduit ici comme une hypothèse

à propos d'une notitia intuitive causée d'abord par une chose existante et
présente, puis conservée par Dieu après la disparition de cette chose. Occam

montrera, avec quelques hésitations, en 2 S, q. 15, E, qu'il n'y a pas de
différence essentielle entre la notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas et la
notitia intuitive d'une chose absente ou qui n'existe plus, c'est-à-dire entre la
production par Dieu de la première et la conservation par Dieu de la seconde.

18. Occam, après avoir examiné le cas de la proposition S est, ou S (p. 120,
1. 9-12), et S n'est pas, ou non-S (p. 120,1. 12-15), c'est-à-dire le cas de proposi-

140



tions linguistiquement complexes, simples cependant quant à la correspondance

au réel, examine le cas des propositions complexes à proprement parler,

S p, S non-p (p. 120, 1. 16 - 30). Et il résume cette double situation en
rappelant que la notitia incomplexe est notitia «d'un ou des termes de la
proposition». Il ne reprend pas l'hypothèse depotentia absoluta dei nommément,
mais y fait allusion en indiquant que la notitia intuitive d'une chose réellement

présente est celle qui cause surtout (maxime) l'évidence de la proposition

correspondante. Car, dira-t-il, naturaliter, la notitia intuitive est causée

par la chose présente (2 S, q. 15, E; note 23).

19. 2 b/ Définition de la notitia abstractive par opposition à la notitia intuitive, des

deux mêmes points de vue: quant à l'être de la chose (p. 120, 1. 31—37), quant à
l'inhérence du prédicat dans le sujet (p. 120, 1. 37 - p. 121, 1. 6).

20. Signification, représentation, supposition

Les choses sont emportées (importatae (p. 115, 1. 32; p. 125, 1. 34;
p. 127, 1. 36), signifiées (significatae, (p. 116, 1. 1; p. 116, 1. 27), désignées

(signatae) (p. 121, 1. 8), par les noms. Le terme emportant la chose est
le terme dont l'évidence est causée par la notitia intuitive de la chose. Le
terme signifiant la chose est le terme en tant que correspondant à l'acte
subjectif qui «signifie» la chose, sans engendrer, ni concevoir (comme le veut
Thomas), ni façonner (fingere, comme le nie Occam), une similitude intentionnelle

de l'objet (Thomas, Scot) ou un esse objectivum (Pierre d'Auriole).
Le terme désignant la chose est le terme en tant qu'élément du langage, ou
acte subjectif, qui supponit pro re extra.

Cet essai d'organiser les termes importare, significare, signare, n'a rien de
définitif, en raison même de la doctrine occamienne de la suppositio (suppositio

personalis, la seule qui importe ici à Occam). Si « ce qui est sauvé parla species

peut être sauvé par l'acte d'intelliger» (QL, IV, q. 19), la signification opérée

par l'acte d'intelliger dans le concept est réduite à l'acte même d'intelliger,
qui, sous sa forme scientifique, connaît non la chose, mais la proposition seule

(note 10). Cette réduction de l'esse objectivum de la species et du concept, de
Yidolum fictum, à l'acte subjectif (notes 23, 27) établit définitivement l'importance

de la fonction de suppositio des termes de la proposition à l'égard de la
chose. La supposition se substitue à la signification de la chose par le terme,
qu'elle soit ex natura sua, c'est le cas de la suppositio de l'acte d'intelliger
(.EA, Péri Herrn., Proem., p 5 v°), ou qu'elle soit ex institutione voluntaria, c'est
le cas de la suppositio des noms, des sons vocaux ou des signes écrits {EA, ibid.).
Du point de vue de la supposition, la distinction entre l'acte d'emporter, de

signifier, de désigner, ne tient donc plus: l'acte d'intelliger supponit pro re,

purement et simplement, sive res sit, sive res non sit, étant absolu, c'est-à-dire
spécifié par soi (cf. texte de 2 S, q. 15, et celui de Bernard d'Arezzo, cités

note 23). Et le terme de même.
La question reste cependant entière, celle même qui affecte toute l'œuvre

logique d'Occam: qu'est donc pour l'acte d'intelliger une suppositio ex natura

sua, et pour le son vocal une suppositio ex institutione, sans signification opérée

par l'acte d'intelliger dans le concept, surtout si nulla res habet ex natura sua

141



sußponere pro alia re (I S, dist. 2, q. 8, E) De fait, la doctrine de la suppositio
occamienne revient à réduire la signification proprement dite du signe, laquelle

ne peut être sans relation actuelle à un terme existant et présent, à son
fondement matériel, la représentation, laquelle subsiste en l'absence même du
représenté: la statue de César représente César, sive Caesar sit sive non sit.

L'argument de potentia absoluta dei (note 23) rencontre donc l'argumentation
strictement logique d'Occam, puisque le terme du langage, l'acte d'intelliger,
peut, par la suppositio, représenter la chose, sive res sit sive res non sit (cf.
l'exposé lumineux de Jean de Saint Thomas sur la distinction signification-
représentation, Ars logica, II, q. 21, a. 1).

Le sens de la position occamienne apparaît ainsi dans toute son évidence.
L'acte d'intelliger lui-même, à défaut de species, exerce une suppositio (personalis)

dite significative (2 S, q. 12, UU), car il est pro suo significato (STL, I,
cap. 64; 1 S, dist. 4, q. 1, E; ce que note Jean de Saint Thomas pour la
suppositio simplex, analogon aristotélicien de la suppositio personalis occamienne,
Ars logica, Summulae, p. 29 sq.; I, q. 6), en réalité pro suo repraesentato, la substitution

représentative de la suppositio équivalant pratiquement à la signification,

et la correction formelle de la suppositio à la vérité de la proposition. En
dehors de toute species, de tout verbe, l'acte représente l'objet sans le signifier,
mais en se substituant à lui dans la suppositio, et puisque l'acte d'intelliger exerce
cette fonction sans être spécifié en aucune manière par l'objet (note 23),
il ne peut supponere que ex institution volontaria, c'est-à-dire en se réduisant à l'acte
de constituer et d'utiliser les significations conventionnelles du langage. La suppositio

ex natura sua est une de ces rémanences aristotéliciennes qui ne peuvent subsister
dans l'occamisme achevé : nulla res habet ex natura sua supponere pro alia re. Or,
la correspondance représentative (coexistentia) des termes de la proposition
et de la chose est un fait constatable d'expérience, et le logicien peut
l'admettre sans nulle réflexion critique (cf. note 10). C'est cette absence positiviste

de réflexion critique qui permet précisément de ne pas se préoccuper
du concept chez Occam comme dans la linguistique moderne.

Du point de vue métaphysique, il apparaît ici qu'Occam réduit la relation

prédicamentale à la relation transcendantale, ce qui est le fondement de la doctrine
de la connaissance spécifiée de soi, telle qu'Occam (note 28) et la philosophie
moderne l'élaborent, l'un dans la perspective de l'esse subjectivum, l'autre dans
la perspective de l'esse objectivum. Car de fait, c'est le réalisme de l'erre objec-

tivum, typique de Pierre d'Auriole, de Robert Holkot et de Grégoire de
Rimini, qui l'a emporté dans l'histoire des idées, pour la raison souvent
évoquée ici qu'il facilite l'autonomie de la connaissance spécifiée par soi. Il
est donc dangereux pour un aristotélicien tel Jean de Saint Thomas de lui
donner la moindre arrhe, ce que fait pourtant cet auteur en reprenant la
notion de concept objectif (Ars logica, II, q. 2, a. 2, p. 291 a 5). Suarez tente la
voie moyenne en faisant de l'intellection une vraie action (cf. note 16) et du
verbe le terme de cette action (De anima, III, cap. 5, n° 11), qui informe
réellement, non intentionnellement, l'intellect (Ibid., cap. 2, n° 26). Cette
altération de la position aristotélicienne-thomasienne permet à Descartes,
élève de la scolastique espagnole, de conjuguer la doctrine du concept

142



objectif comme id quod cognoscitur et la structure de pensée occamienne exposée
ici. Et c'est ce même réalisme de l'esse objectivum - expression bien préférable
à celle, fallacieuse et confuse, d'idéalisme moderne - qui, par-delà Descartes
et Kant, par-delà les analyses de Deleuze, qui cite Grégoire de Rimini dans

sa Logique du sens, p. 8, ou celles de Derrida, anime la doctrine du sens dans
la linguistique moderne.

21. 2 cl Toute notitia complexe se réduit à une notitia intuitive incomplexe, c'est-à-

dire à une expérience (experimentum, experientia), la notitia complexe étant
dite experimentalis si son évidence est causée par l'expérience initiale (p. 121,
1. 7-29). Occam laisse entendre que, de soi, quant à sa notion essentielle, la
notitia intuitive est vraie absolument, c'est-à-dire qu'elle ne peut être fausse,

ou encore qu'elle n'a pas à être vraie ou fausse, car elle est notitia ou elle

ne l'est pas, la vérité ou la fausseté étant à proprement parler celle du seul

complexe, la proposition, très souvent appelée pour cette raison vérité (p. 115,
I. 16, 24, 36 ; p. 116,1.2,20, 23 ; p. 117,1. 23, 31 ; p. 118,1. 7,35 ; etc.). Cette
conception du vrai comme vrai transcendental est l'écho d'ARiSTOTE, De anima,

II, 6, 418 all; III, 6, 430 a 26, b 29; Péri Herrn., I, 16 a 8; Métaph., E, 4,
1027 b 27; 0, 10, 1051 b 26; notion de vérité que Heidegger, héritier d'une
longue tradition qui compense son nominalisme foncier par un réalisme de

type scotiste, pense être la conception «traditionnelle» (Sein und Zeit,

pp. 32-38). - Cette doctrine est à compléter par celle de la notitia intuitive
claire et distincte de soi, obscure et confuse pro statu isto (note 32).

22. 2 d/ Distinction de la notitia intuitive et de la notitia abstractive par opposition
à Duns Scot (p. 121,1. 31-p. 122,1. 26). Pour Duns Scot, auquel Occam aime à

se référer et qu'il prend parfois comme paravent contre l'accusation de modernité

(note 35), la notitia intuitive se distingue de la notitia abstractive en ce

qu'elle est notitia de l'objet existant de fait et présent actuellement (le conclusion),

lequel, saisi selon une similitude parfaite, non diminuée (2e conclusion),

la meut formellement-objectivement par soi, non par un medium dans

lequel il a l'esse cognoscibile (3e conclusion), dans une relatio annexa qui complète
et achève en quelque sorte la spécification de la notitia par sa species propre
(3e, 4e, 5e conclusions). D'où suit que la notitia intuitive et la notitia abstractive

se distinguent spécifiquement de par leur ordre à l'objet, selon la raison
formelle de celui-ci.

23. L'opposition d'Occam à Duns Scot est décidée et capitale (p. 122, 1. 28 - p.
125, 1. 17).

a La notitia intuitive ne regarde pas plus l'existence que la non-existence de la chose

(p. 122, 1. 28 - p.. 123, 1. 27). Prolongeant l'argumentation de Duns Scot,
Occam montre que la chose existante et présente n'est cause de la notitia
intuitive ni matériellement ni formellement ni efficacement ni finalement.
L'exclusion de la causalité matérielle est évidente, car la chose ne peut être
sans absurdité le sujet de la notitia intuitive. L'exclusion de la causalité

formelle, absurde pour un thomasien, va de soi pour Occam. Il s'agit ici en
effet de la position critique fondamentale du Venerabilis Inceptor, qui, rejetant

143



tout esse objectivum, tout idolum fictum, s'interdit de concevoir la forme de la
chose comme la forme objective, impresse ou expresse, du sujet connaissant.

Ayant écarté les causalités matérielle et formelle, Occam en vient, pour
justifier sa première conclusion, aux causalités efficiente et finale. En effet, si

la toute-puissance divine ne peut en aucun cas se substituer à la causalité de
l'une des deux causes intrinsèques (Dieu ne saurait être sujet ni forme par soi
de la connaissance que l'homme peut avoir naturellement de lui, l'occamien
Descartes l'atteste dans sa Troisième Méditation), elle peut fort bien au
contraire se substituer, en tant que cause efficiente et finale ultime, à la causalité
d'une des causes d'exercice secondes, efficiente ou finale (p. 123, 1. 2-3). Il
suit de là que Dieu peut exercer, immédiatement, la causalité d'un efficient
ou d'une fin seconds, c'est-à-dire supprimer la causalité du moyen. Cette thèse,
courante dans la pensée médiévale, de la subordination des causes première
et seconde, appliquée à la causalité efficiente de l'objet sur l'acte subjectif de

connaître, donne les résultats étonnants suivants (la prochaine note esquissera

la non moins surprenante perspective doctrinale que l'application de la
même doctrine ouvre dans l'ordre de la finalité) :

- Pro statu isto, selon l'état actuel pécheur de l'âme, liée à un corps, la
chose est cause efficiente de la notitia intuitive correspondante, sensitive
(p. 124,1.23-26 ; 2 S, q. 15, E) et intellective, car la notitia intuitive intellective
n'est pas pro statu isto sans notitia intuitive sensitive (p. 117,1. 24 - 26). C'est ce

qui se passe de facto (p. 119, 1. 9), naturaliter (p. 124, 1. 23; 2 S, q. 15, E).
— De potentia absoluta dei, de même que la distinction formelle des degrés

métaphysiques pourrait devenir, si Dieu le voulait, une séparation réelle, ce qui
se vérifie aussi de la matière et de la forme (Muralt, op. cit., n° 9), de même,
la toute-puissance divine pourrait faire que l'âme humaine, pour connaître,
ne subisse pas l'efficience de son objet et que son acte de connaître soit
spécifié de soi.

L'argument de potentia absoluta dei prend ici sa valeur métaphysique plé-
nière. Le point de vue qu'elle introduit est celui-là même de la création selon

laquelle l'âme est créée absolument, indépendamment de son statut possible.
Il définit donc pour Occam le point de vue de l'essence et permet de faire
apparaître la quiddité en soi de la chose, ce que l'examen empirique du statut
actuel de celle-ci exclut (cf. Vignaux, op. cit., n° 14, p. 22). De potentia absoluta

dei, c'est-à-dire absolument, du point de vue de l'essence de l'âme humaine
telle qu'elle est en tant que créée immédiatement par Dieu, la chose n'est
donc pas la cause efficiente de la notitia intuitive, et la notitia intuitive
intellective est sans notitia intuitive sensitive.

Apparaissent ainsi les trois sens de l'argument de potentia absoluta dei, pour
autant qu'il est possible de les distinguer selon les textes d'Occam. Prolongement

de la conception scotiste de l'effet possible de la chute originelle sur le
mode de connaître humain (note 14), l'argument de potentia absoluta dei 1)

désigne théologiquement le mode surnaturel (supranaturaliter) que Dieu peut
avoir d'agir sur l'acte de connaître naturel humain pro statu isto, en se substituant

à la causalité efficiente naturelle de l'objet, 2) définit critiquement et

métaphysiquement la condition intrinsèque de la notitia intuitive comme telle,

144



à savoir sa vérité indépendamment de l'existence ou de la non-existence de
la chose (p. 123,1. 22-24), que les choses soient ou que les choses ne soient pas
(p. 125, 1. 9). De ce point de vue, l'argument de polentia absoluta dei, est nécessaire

a) pour fonder l'évidence d'une espèce particulière de connaissance, la
proposition négative (note 17), b) pour manifester l'essence même de toute
connaissance dans son caractère spécifique d'autonomie par soi.

Occam résume bien sa pensée dans le texte suivant: «ainsi donc il est patent
que par la connaissance intuitive nous jugeons que la chose est quand elle

est, et cela de manière générale, soit que la connaissance intuitive soit causée

naturellement [par la chose], soit qu'elle soit causée surnaturellement par
Dieu seul » (2 S, q. 15, E), en un mot, sive res sit sioe res non sit. On est proche des

formules qui couraient dans l'Université européenne du 14e siècle, telle celle

que cite Nicolas d'Autrecourt comme étant celle de Bernard d'Arezzo
et qui a déjà une résonance cartésienne: «est claire (clara) la notitia intuitive
par laquelle nous jugeons que la chose est (rem esse), que la chose soit ou
qu'elle ne soit pas (sive res sit, sive res non sit)» {op. cit., p. 2*). Il est vrai
qu'une telle formule s'appuie sur la doctrine explicite de l'esse objectivum, telle

que l'élabore Grégoire de Rimini, Super primum et secundum Sententiarum, 1522

(Reprint Bonaventure, New York 1955), et qu'Occam est plus embarrassé.

Il hésite à douer le concept d'un esse subjective ou d'un esse objective in anima

(1 S, dist., 2, q. 8, Q,; dist. 27, q. 2, J), car l'universel, en tant que fictum,
c'est-à-dire en tant qu'idolum objective in anima, magis potest supponere pro re et

esse communis et esse id in quo res intelligitur, quam intentio vel aliqua alia qualitas
{EA, Péri Herrn., Proem., q 2 r°), et facilite par conséquent la doctrine de
l'autonomie du connaître par rapport à l'objet. Il est manifeste cependant
qu'Occam finit par réduire tout concept, tout esse objectivum, à l'acte subjectif
de connaître, c'est-à-dire à des intentiones, passiones ou qualitates subjective
existentes in anima et autonomes par rapport à l'objet (QL, IV, q. 19), ou, ce

qui revient au même, mais prend une résonance paradoxale, par concevoir
l'idolum comme la chose même en tant qu'elle termine l'acte subjectif dans
l'absence de la chose sensible (2 S, q. 17, S).

Bref, même si le lecteur d'Occam ne trouve pas absolument claire la
doctrine des liens de l'argument de potentia absoluta dei avec l'évidence de la notitia
intuitive, négative et positive, il ne manquera pas d'être impressionné par
l'insistance que met Occam ici (p. 122,1. 28-p. 125,1. 17) à souligner l'absolu
de la notitia intuitive, en tant qu'elle est indépendante de toute causalité,
efficiente ou formelle, de la chose, et de conclure au moins par conséquent

que de ce point de vue l'argument de potentia absoluta dei, conçu originairement
comme hypothèse théologique, est comme l'instrument de méthode qui permet

d'utiliser la distinction formelle scotiste pour accéder à la thèse principale

de la critique occamienne, la distinction logô du sujet connaissant et de

l'objet connu, au sein de leur unité réelle et concrète, telle qu'ARiSTOTE la
pose {De anima, III, 2,425 b 26, par exemple) étant réifiée ici en autonomie du
premier par rapport au second (p. 124, 1. 35 - p. 125,1. 6; réponse au deuxième

doute, Prol., q. 1, TT, où Occam définit la contradiction comme la seule

limite à la toute-puissance absolue divine).

145



Faut-il ajouter que la doctrine de la causalité efficiente pro statu isto de la
chose sur la notitia intuitive dérive de Duns Scot, Op. ox., I, dist. 3, q. 2,
n° 22; De anima, q. 16, où elle est encore liée à la thèse d'une similitude
formelle, mais, que, interprétée par Occam dans un sens exclusif de toute species

intentionnelle, que ce soit pro statu isto ou de potentia absoluta dei, c'est-à-dire
sive res sit sive res non sit, elle alimente la tradition empiriste anglaise pour
laquelle les qualités secondes ne renseignent nullement sur la réalité de la
chose? On sait d'ailleurs que Descartes adopte la même position, mais qu'il
compense les inconvénients de celle-ci par la thèse des vérités éternelles créées

par Dieu, comme idées innées de l'âme, comme esse objectivum de potentia
absoluta dei! De même, la doctrine de la causalité efficiente de la chose,
nécessaire pro statu isto, exclue absolument, n'évoque-t-elle pas l'ambiguïté
de la chose en soi kantienne, qui est cause efficiente de l'affection transcendan-
tale du sujet sans pouvoir être connue comme telle?

Remarquons enfin que l'argument de potentia absoluta dei, pris dans son sens
de méthode de découverte de l'essence, peut entraîner une certaine forme de
scepticisme parmi les penseurs du 14e siècle qui suivront Occam, puisqu'elle
aboutit à poser, au sein d'une pensée de langage sinon de structure
aristotélicienne, la vérité d'une proposition, sive res sit sive res non sit. Ce scepticisme est

tributaire des rémanences aristotéliciennes qui ne peuvent pas ne pas hanter
un auteur médiéval, mais de soi, il n'est pas l'effet nécessaire de la pensée
occamienne. Il est vrai que les temps n'étaient pas encore mûrs pour l'exploitation

systématique des idées occamiennes dans le sens d'une doctrine du
savoir empirique a priori, telle qu'elle se développera dans l'ère moderne.

24. Vacte volontaire n'est pas spécifié par sa fin propre; le thème de I'odium dei

Occam traite de l'exercice de la cause finale par analogie avec l'exercice

de la cause efficiente : il envisage la possibilité pour la puissance absolue
de Dieu de supprimer l'exercice de la cause finale seconde sans cesser d'exercer

sa propre causalité finale première. La fin pourrait donc exercer sa
causalité en l'absence de l'exercice de tout moyen. Cette conception, qui peut
revêtir une signification fort édifiante dans une perspective spirituelle, qui de

fait a revêtu une signification impressionnante dans la doctrine de la pauvreté
telle qu'elle a été élaborée par les mineurs contestataires dans leur lutte contre
le pape Jean XXII (Michel de Cézène, Occam, principalement dans
1 'Opus nonaginta dierum.), est introduite ici dans un contexte qui oriente
l'interprétation dans un sens tout autre, thématiquement du moins, car la structure
de pensée qui régit ces divers domaines est évidemment la même: c'est la
perspective de Yodium dei.

De même que Dieu peut produire absolument sur l'acte subjectif de
connaître l'effet que produit naturellement la chose, sans que la connaissance en
soit altérée dans sa vérité, de même il peut supprimer le moyen propre de

l'amour que lui porte l'homme, l'amour du prochain, sans que soit altéré dans

sa bonté l'amour de l'homme pour Dieu. Cette interprétation restrictive du
«seul nécessaire» prend argument de l'expression affective-métaphorique des

146



Ecritures: «si quelqu'un vient à moi sans haïr son père, sa mère, sa femme,
ses enfants, ses frères, ses sœurs, et jusqu'à sa propre vie, il ne peut être mon
disciple» (Luc, 14, 26), pour la formaliser en une position absolue, depotentia
absoluta dei, qui définit comme indifférents à l'amour de Dieu le mépris des

préceptes divins et la haine du prochain, et va logiquement jusqu'à conclure

que la haine de Dieu pourrait être prescrite (praeceptum) par Dieu de

potentia absoluta, sine omni mala circonstantia annexa, meritorie (2 S, q. 19, M, Ç) ;

Tractatus de principiis theologiae, p. 46; Muralt, op. cit., n° 12, p. 144), ce qui
revient à dire que l'acte de haine (ou d'amour) à l'égard de Dieu est formellement

indépendant de son objet divin: creatura intellectualis poterit beatificari
absque hoc quod essentia divina sit sibi praesens in ratione objecti (Guelluy, op. cit.,
n° 4, p. 103).

Le terme de potentia absoluta prend ici son sens de «puissance déliée (absoluta)

de tout ordre, de tout dû (debito), sujette à aucune règle» (Pierre
d'Auriole, cité par Vignaux, op. cit., n° 15, p. 58-61), par opposition au
terme de potentia ordinata. Cette distinction est traitée de manière très diverse
selon les diverses écoles médiévales. Pour Thomas, la potentia absoluta et la
potentia ordinata se distinguent comme la notion et l'exercice de la puissance
divine. Du point de vue de la notion de sa toute-puissance, Dieu peut faire
tout ce qui est possible, et en ce sens il ne peut faire ce qui est contradictoire
(il faut éviter ici les contre-sens contraires, occamien et cartésien, qui
consistent à interpréter le principe de non-contradiction a) comme une loi de

l'être à laquelle Dieu serait assujetti, b) comme une vérité éternelle, esse

objectivum créé de potentia absoluta dei); du point de vue de l'exercice de sa

toute-puissance, il fait ce qui est ordonné par sa prudence, sa providence,
c'est-à-dire ce qui est bon (Contra Gentiles, III, cap. 98, n° 2744). Ce sont là

pourtant des distinctions opérées par l'analyse du métaphysicien. Car, de fait,
dans l'être divin, la quiddité et l'exercice, la providence et la toute-puissance,
sont identiques absolument. La toute-puissance divine produit donc les

participations possibles à la bonté substantielle divine, sans être subordonnée à

proprement parler à la providence.

Pour Occam, la toute-puissance absolue désigne la primauté absolue de la
volonté divine sur l'ordre de sagesse providentiel qu'elle peut imprimer sur
la créature (thème du bonum quia volitum, Duns Scot, Op. ox., III, dist. 37, q.
unique, n° 4; cf. ibid., II, dist. 21, q. 2, n° 3), l'indifférence radicale, la
liberté arbitraire, de la puissance divine, qui peut se déterminer sans se limiter

à n'importe quel ordre de création, pourvu qu'il ne soit pas contradictoire,
aussi bien par conséquent à l'ordre de création où l'amour du prochain est le

moyen de l'amour de Dieu, qu'à l'ordre contraire où la haine du prochain
est le moyen de l'amour de Dieu. L'un et l'autre de ces ordres, dont on perçoit

aisément la signification affective-pratique, mais qu'Occam prend dans

un sens formel-métaphysique, peuvent être sans contradiction de potentia
ordinata, dans la mesure où le décret divin se détermine librement, c'est-à-dire
arbitrairement, pour l'un ou l'autre, mais aucun n'est voulu exclusivement

par Dieu, car son contraire est toujours possible de potentia absoluta dei, même
si Dieu ne peut plus le réaliser, étant fixé par son immutabilité dans tel choix

147



«absolu», c'est-à-dire arbitraire et indifférent (Descartes, Entretien avec

Bnrman, AT, V, p. 160; Lettre à Mersenne, 15 avril 1630; cf. Occam, Opus

nonaginta dierum, cap. 95, Quarto declarant). Si l'un d'entre eux (l'amour du
prochain est le moyen de l'amour de Dieu) est créé de fait, en raison du décret
arbitraire divin, il est évidemment, par là-même, contradictoire de potentia
ordinata de son contraire. Considéré cependant de potentia absoluta dei, il est

possible absolument comme son contradictoire, et au même titre. Rien par
conséquent n'est produit par Dieu que de potentia ordinata et la considération
de potentia absoluta, comme il a été dit, est déterminante pour la définition de
la quiddité d'une chose, puisque cette définition fait abstraction des circonstances

que Dieu ne peut pas ne pas vouloir certes, mais de potentia ordinata,
comme l'amour du prochain par rapport à l'amour de Dieu, et la notitia
intuitive sensitive par rapport à la notitia intuitive intellective.

On juge par là combien Occam a peu de raisons de citer à l'appui de sa

conception la position citée de Thomas, Contra Gentiles, III, cap. 98 (cf.
Opus nonaginta dierum, loc. cit., prima ratio, in fine). De même que la quiddité
de la notitia intuitive intellective est indépendante de la notitia intuitive
sensitive, de même la quiddité de l'amour de Dieu est indépendante de l'amour
du prochain, ce qu'un thomasien pourrait admettre du point de vue formel-
quidditatif. Mais puisque, dans un contexte occamien, la quiddité et l'exercice

ne se distinguent pas, Occam en conclut que la notitia intuitive
intellective est absolument indépendante de la notitia intuitive sensitive et l'amour
de Dieu absolument indépendant de l'amour du prochain, ce qui pour un
thomasien n'a plus aucun sens. Occam va plus loin encore, car il en vient à
dire que, de même que la quiddité de la notitia intuitive est indépendante de
la chose, de même la quiddité de l'amour de Dieu est indépendante de Dieu.
Il semble pourtant reculer lui-même devant cette mise en œuvre de ses propres
principes, condamnée par la censure ecclésiastique (cf. réponse au huitième doute,

Prol., q. 1, AAA; Guelluy, loc. cit.-, note 14).
Dans ces conditions, il ne faut pas s'étonner de voir tous ces thèmes,

principalement celui de l'indépendance de l'amour de Dieu par rapport aux
moyens humains, se développer dans le sens d'une théologie nominaliste du
salut octroyé de potentia absoluta dei, indépendamment de la bonté ou de la
malice de l'action humaine, indépendamment de la corruption d'une nature
humaine totalement déchue et légitimement haïe de Dieu (Luther, Calvin).

25. Pour l'aristotélisme thomasien, toute notitia a pour principe la forme
objective en tant qu'impresse. La connaissance sensible termine cependant
à la chose présente (Thomas, Sent., III, dist. 14, a. 1, q. 2, C; Summa theol.,

I, q. 78, a. 4; q. 85, a. 2, ad 2; Contra Gentiles, I, cap. 100, n° 831 a), alors que
la connaissance conceptuelle termine à la forme objective en tant qu'expresse
(Thomas, De pot. dei., q. 9, a. 5 ; De ver., q. 4, a. 2 ; Contra Gentiles, IV, cap. 11)

et identique intentionnellement à l'objet (De ver., q. 2, a. 2), forme en
laquelle l'intellect voit la nature de la chose intelligée (In Johannis, I, 1).

En évoquant la fonction de terme que peut revêtir l'objet, Occam fait
allusion sans doute à Pierre d'Auriole, Scriptum super Sententias, I, dist. 2,

148



sect. 10, a. 4, D; Ed. Buytaert, Bonaventure, New York 1956, p. 549-550,
qui ne garde de la critique thomasienne que la ratio terminativa de l'objet,
lequel est réduit à son esse appareils ou objectivum. Occam est plus radical que
Pierre d'Auriole: pour lui (note 23), l'acte autonome de connaître, excluant
tout esse objectivum, n'a pas à terminer à quoi que ce soit, ni à l'esse objectivum,
ni à la chose {res extra non scitur). C'est pourquoi Occam peut dire sans
contradiction, à propos de la notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas: «ce
que je vois (intueor) est pur néant (purum nihil)» (2 S, q. 15, E; cf. p. 124,
1. 14-15).

26. ß Occam souligne à nouveau l'identité de l'objet de la notitia intuitive et

de la notitia abstractive (cf. note 2 et note 16).

27- y Reprise de la conclusion a (note 23). Occam reprend la première
conclusion, mais en niant que l'objet est motif, il nie également qu'il est motif
objectivement, c'est-à-dire selon une species impressa comme «principe
contenant virtuellement la chose en tant que connaissable», ou selon une species

expressa, comme «species-effet contenant représentativement la chose dont
elle est la similitude» (p. 122, 1. 4-13). La notitia intuitive en effet n'a pas à

être déterminée ni terminée par une species (2 S, q. 15, O). Si la notitia
abstractive connaît exactement et sous la même raison ce que connaît la notitia
intuitive (note 26), il s'ensuit que la notitia abstractive non plus n'a pas à

être déterminée ni terminée par une species. (S'il y a aliquid primum praeter
objectum et intellectual dans le cas de la notitia abstractive, il s'agit non d'une
species, mais d'un habitus, 2 S, q. 15, Q,, R). C'est la doctrine constante d'Oc-
cam niant toute species et tout concept dans l'intellection (cf. la discussion de

EA, Péri Herrn.,Proem., p 5 r°; 1 S, dist. 2, q. 8; dist. 27, q. 2,1; QL, IV, q. 19;
STL, I, 12, 6 v°). - La présente mise au point montre combien Occam avait
pénétré la position critique de ses prédécesseurs, avant de la rejeter.

Dans sa réponse, Occam introduit également l'argument de potentia absoluta

dei sous un angle très particulier. La causalité de Dieu à l'égard de la notitia
intuitive est totale en effet, en tant qu'elle se substitue de potentia absoluta à

celle de la chose, comme elle l'est pour Descartes à l'égard de l'esse objectivum
des vérités éternelles (Lettre à Mersenne, 27 mai 1630). Naturaliter, Dieu et la
chose sont causes concourantes et partielles. Pour Occam et la tradition
scotiste, deux causes concourantes à un même effet sont toujours partielles:
in causis per se bene potest esse circulatio inter eas, maxime si sint partiales (3 S, q. 4,

K). Le scotiste Hieronymus de Montefortino reprend la même doctrine,
à propos par exemple de l'objet et de l'acte d'intelliger {op. cit., tome I, I, q.
4, a. 3, p. 126). Ainsi est supprimée la mutualité, c'est-à-dire l'analogie des

causes, qui permet que deux causes concourantes par soi à un même effet
soient l'une et l'autre, différemment, totales (Aristote, Métaph., A, 2). -
La conséquence de cette doctrine est particulièrement importante dans le
domaine de la subordination de la cause seconde à la cause première, soit
dans le problème de la liberté et de la Providence (Muralt, op. cit., n° 12).

149



28. 5 La connaissance n'est pas relative à l'objet. Elle est absolue, puisqu'elle
peut être, de potentia absoluta dei, c'est-à-dire absolument, relative à rien (cf.
2 S, q. 15, E, cité note 25). Occam met en œuvre ici sa doctrine du relatif
comme absolu : relatio non est aliqua res existens subjective in pâtre et in illo qui est

filius, distincta ab omni re absoluta (EA, De praedic., cap. Ad aliquid, 1 4 v°);
in re nihil est imaginabile nisi absolutum vel absoluta (1 S, dist. 30, q. 1, P) ; «la
vision intuitive et intellective est une res absoluta, distincte selon le lieu et
selon le sujet de l'objet» (p. 125, 1. 1-2). Dans la mesure même où Occam
réduit la similitude intentionnelle à l'acte subjectif de connaître, celui-ci à

la représentation et à la suppositio (note 20), cette conséquence est évidemment

inévitable. - L'aristotélisme au contraire considère que le connaître
est un certain relatif (Aristote, Métaph., A, 15), ce qui implique aussi bien
la relativité réelle de l'acte d'intelliger que la relativité intentionnelle de la
species dans le dicere (Thomas, Summa theol., I, q. 34, a. 2, ad 3). Relativités
prédicamentales l'une et l'autre, qu'Occam comprend comme la relation
trancendantale de la substitution représentative exercée par la suppositio du
langage, ainsi qu'il a été dit.

29. e Reprise de la conclusion a (note 23).

30. Conclusion de la critique de Duns Scot

a La notifia intuitive et la notitia abstractive diffèrent par elles-mêmes (p. 124,1.21—

31), de par leur essence en tant que créées de potentia absoluta dei, indépendamment

du statut contingent qui peut les affecter et que Dieu crée de potentia ordi-

nata (note 24). C'est pourquoi Occam ajoute que naturaliter, la chose est «une
des causes efficientes» de la notitia intuitive, «avec le concours de l'influence
générale de l'agent premier» (Nicolas d'Autrecourt Lettre à Bernard,

p. 3*), stante dei generali influentia et non facto miraculo (Jean de Mirecourt,
cité par Michalski, op. cit., n° 5, p. 137). Il est symptômatique de voir chez
les occamiens, plus ou moins fidèles, du 14e siècle, la stabilité de l'ordre
naturel et donc la vérité de la science empirique, dépendre du concours
ordinaire de la toute-puissance divine à la causalité naturelle de la chose. On
sent poindre le scepticisme, et la recherche de la parade nécessaire, tels le

cogito de Nicolas d'Autrecourt, par exemple (cf. note 34), ou le recours de
la philosophie moderne classique à Dieu comme principe propre de tout, ce qui
supprime la distinction aristotélicienne entre science et sagesse, c'est-à-dire
ruine la science (au sens moderne) comme la philosophie.

Duns Scot et Occam utilisent dans leur raisonnement la même prémisse
et aboutissent l'un et l'autre à une conclusion différente. Pour chacun d'eux,
la notitia intuitive et la notitia abstractive ont le même objet, tout en étant
spécifiquement différentes (Duns Scot, QL, q. 13, n° 10, citép. 122,1.4-13; Rep.

par., IV, dist. 49, q. 11, n° 9; Occam, ici-même p. 109,1. 11 -14; p. 120,1. 3-6;
réponse au deuxième doute, Prol., q. 1, TT). Mais, alors que la différence spécifique

provient pour Duns Scot de la raison formelle-motive (présence de la
chose existante, être intelligible de la chose dans la species, loc. cit.), elle est

pour Occam par soi, c'est-à-dire absolue. La négation de la species, c'est-à-dire

150



en fin de compte de Vesse objectivum, entraîne chez Occam la définition de
l'acte du connaître comme autonome et spécifié par soi. Occam, se
débarrassant de Vidolumfictum qui en général facilite la doctrine de l'autonomie de la
connaissance par rapport à la chose, tient à ne perdre aucun des avantages
que celui-ci semblait pouvoir lui apporter. Car «ce qui est sauvé par la species,

peut être sauvé par l'acte d'intelliger» (QL, IV, q. 19).

ß La notitia intuitive, sensitive et intellective, peut être notitia d'une chose qui n'existe

pas (p. 124, 1. 33 - p. 125,1, 17). Par la manière dont il présente cette thèse,
Occam montre bien qu'elle est une conséquence du principe de la spécification
par soi de l'acte subjectifde connaître. Occam donne comme exemple de notitia
d'une chose qui n'existe pas, l'idée divine qui est pour lui l'être-connu en Dieu du
créable, que celui-ci soit ou qu'il ne soit pas, ce à quoi donc l'intellect termine
sans être actué par lui (1 S, dist. 35, q. 5, H; cf. texte de Pierre d'Auriole,
note 25). Doctrine inconfortable pour Occam, puisqu'elle implique un
certain esse objectivum auquel il répugne (cf. 1 S, dist. 35, q. 5, D, G, S), et qui se

rapproche de la position scotiste pour qui les idées divines sont les quiddités
des choses, «ayant l'être-connu dans l'intellect divin» (Op. ox., I, dist. 35,

q. unique, n° 12; Rep. par., I, dist. 36, q. 2, n° 31 sqq.). Pour Thomas, le seul

esse objectivum subsistant en Dieu (si cette expression pouvait avoir un sens

acceptable pour un thomasien) est celui-là même de la «pensée de la pensée»,
de la substance divine, en tant que, connue substantiellement, elle est imitable
multiplement, alors que, pour Occam et Scot, l'idée est l'actualité de la
créature connue dans la vérité de son concept objectif. Occam sort de la
difficulté, soit en montrant que l'idée est non seulement esse objectivum, mais
aussi art et science, c'est-à-dire qualité subjective de l'âme (EA, Péri Herrn.,
Proem., q 1 v°), soit en définissant l'idée comme un terme connotatif ou
relatif (1 S, dist. 35, q. 5, D).

31. La doctrine de p. 125, 1. 12-17 peut s'entendre au sens fort et
métaphysique selon lequel, de potentia absoluta dei, la notitia intuitive sensitive est
notitia intuitive d'une chose qui n'existe pas, ou au sens faible et psychologique

selon lequel la notitia intuitive sensitive demeure après l'affection du
sens. C'est cette doctrine de la vision rémanente qui fonde chez Pierre d'Auriole,
la doctrine de l'esse objectivum dans les fameuses experientiae (éd. citée, I,
dist. 3, sect. 14, C, a. 1, n° 31, p. 696).

32. article premier. III. Conclusion.

B. La conclusion : il y a une double notitia intellective, intuitive et abstractive

(note 16), vaut également des purs intelligibles (mere intelligibilia),
c'est-à-dire des actes intérieurs du sujet (p. 125,1. 19-p. 128,1. 25). Tout ce qui
a été dit des notitiae intuitive et abstractive de la chose extérieure vaut donc
aussi des notitiae intuitive et abstractive de l'acte subjectif: nécessité d'une
species, d'une esse objectivum, d'un concept, ou réduction de ceux-ci à la pure
intention ou acte subjectif (notes 23, 27), science de l'objet dans la proposition

151



évidente causée par la notitia intuitive initiale. Il apparaîtra cependant que
l'argument de potentia absoluta dei ne joue pas de la même manière à propos du

pur intelligible, ce sera le privilège du cogito (note 34). Occam précise que
tous les purs intelligibles ne sont pas connus par une notitia intuitive, ainsi des

habitus qui sont connus démonstrativement. Seul l'acte de l'habitus est objet
de notitia intuitive (réponse au cinquième doute, Prol., q. 1, XX).

1. La proposition: intelligo, est évidente, absolument première (p. 125,1. 19 —p. 126,
1. 5). L'expérience montre que des choses autres que sensibles sont connues
intuitivement: l'homme éprouve (experitur) qu'il intellige, veut, se réjouit,
etc., et l'évidence de la proposition: intelligo l'atteste. L'évidence de cette
proposition est très particulière: elle est première et acquise immédiatement
de par la notitia incomplexe intuitive de ses termes, c'est-à-dire de la chose

emportée par ceux-ci, à savoir l'acte de notitia intuitive, 1Anteiligere, et celui-
là seul la cause suffisamment. A vrai dire, la proposition: intelligo n'a qu'un
terme (cf. note 11), qui est le seul prédicat, le nominalisme occamien réduisant

le sujet à l'actualité de son opération. Les parenthèses apportées autour
du je dans le texte traduit ne sont donc pas un artifice philologique inutile.
A la limite même, la proposition ne devrait pas être à la première personne,
mais être prise absolument, à l'infinitif par exemple, comme le «einai» de

Parménide. C'est là une des nécessités structurelles de la philosophie du cogito,

conçu dans le sens d'Occam ou mieux encore de Nicolas d'Autrecourt
et de Descartes, que d'impliquer, au moins virtuellement, l'unicité et
l'universalité du sujet.

La proposition : intelligo est indépendante non seulement d'une proposition
antérieure, mais aussi de la notitia intuitive d'une chose sensible, dont Occam
dit expressément qu'elle ne suffirait pas. Il faut distinguer pourtant et utiliser
les notions acquises plus haut (note 23). Pro statu isto, naturaliter, de facto, de

même que la notitia intuitive sensitive est causée par la chose elle-même et

que la notitia intuitive intellective n'est pas sans notitia intuitive sensitive,
de même la notitia intuitive de la notitia intuitive de la chose sensible est
nécessaire (non superflue) à l'évidence de la proposition : intelligo. De potentia
absoluta dei, c'est-à-dire du point de vue de la notitia intuitive considérée en
soi, absolument, de même que la notitia intuitive, spécifiée par soi, ne regarde
pas plus l'existant que le non-existant et peut donc être notitia intuitive d'une
chose qui n'existe pas, de même la notitia intuitive de la notitia intuitive,
considérée en soi, suffit absolument à causer l'évidence de la proposition: intelligo.

Cette distinction s'étend au caractère non réflexe de la notitia intuitive de la
notitia intuitive (réponse au quatrième doute, Prol., q. 1, RR, UU) : de fait, celle-ci
est bien réflexe, dans la mesure où, dans un premier moment, l'objet naturaliter

cause la notitia intuitive; absolument, elle ne l'est pas, puisque la notitia
intuitive d'une notitia intuitive considérée absolument cause suffisamment
l'évidence de la proposition: intelligo. En ce sens Occam peut dire que «nous
éprouvons en nous les purs intelligibles comme n'importe quels sensibles»

(p. 126, 1. 18-19).
2. La primauté qui caractérise Vévidence de la proposition: intelligo, caractérise toute

proposition portant sur un pur intelligible (p. 126,1. 5-15). C'est le privilège de tous

152



les mere intelligibilité que d'être connus avec le plus (maxime) d'évidence (p. 127,
1. 34 sq). - Occam devrait compter aussi la sensation parmi les purs intelligibles,

ainsi que le fait Descartes (note 15) Tout acte subjectif, considéré

absolument, peut donc causer suffisamment une notitia intuitive intellective
qui cause à son tour l'évidence de la proposition qui l'exprime: intelligo, amo

Sortem, sentio, etc. On le voit bien ici, Occam transpose dans le domaine des

purs intelligibles le schéma habituel de sa critique: la chose cause suffisamment

(au moins defacto) la notitia intuitive qui cause suffisamment l'évidence
de la proposition. Aucune notitia intuitive n'est donc réflexe. Qu'en
particulier, la notitia intuitive de l'acte subjectif ne soit pas, de soi, réflexe,
l'exemple de la proposition: amo Sortem et de la notitia intuitive qui cause
l'évidence de celle-ci, le manifeste clairement. La proposition: amo Sortem

et la notitia intuitive intellective de l'acte subjectif correspondant ne constituent

pas une conscience réflexe, mais les éléments de la science de ce pur
intelligible, car, «des purs intelligibles, la science ne s'acquiert que par
l'expérience» (p. 126,1. 17-18). Il en va de même, même si cela peut paraître
paradoxal, pour la proposition: intelligo et la notitia intuitive intellective qui
cause l'évidence de celle-ci: l'une et l'autre constituent les éléments de la
science expérimentale directe de l'acte subjectif dEinteiligere, et non les étapes
d'une réflexion du sujet sur lui-même à partir de sa notitia intuitive directe
de la chose (sensible). Cela vaut surtout, il est vrai, dans le cas de la définition
de la connaissance comme spécifiée absolument, par soi, ainsi qu'il a été dit
plus haut.

Occam lève ici une distinction qu'entretenait sciemment l'aristotélisme
entre conscience et connaissance. Autre est pour Aristote la conscience de

soi-même connaissant l'objet, c'est-à-dire l'expérience intérieure de l'actualisation
du sujet vivant concret par l'objet, et la connaissance de l'acte du sujet comme tel,
c'est-à-dire la science de l'acte subjectif de connaître, non-considération faite
de la relation actuelle de celui-ci à l'objet. La première est conscience, réflexe
en un sens existentiel concret; la seconde est réflexe en un sens impropre,
abstractif, par opposition au moment direct premier de connaissance de

l'objet; elle est en réalité directe, tout aussi bien que l'acte de connaître l'objet

extérieur. Occam ne se livre à aucune description psychologique de la
conscience: la notitia intuitive de l'intellection, de l'amour, de la sensation,
est connaissance directe d'une connaissance (la notitia intuitive d'une notitia
intuitive fait penser à 1 'idea ideae de Spinoza), connaissance d'une volition,
connaissance d'une sensation, et elle cause l'évidence de la proposition
correspondante en qui se résume la science de l'acte subjectif. Il ne s'agit donc

pas tant ici de conscience que de connaissance (scientia, notitia), avec ce que
ce terme implique d'évidence, de clarté, de distinction. C'est bien ce que manifeste

le fait qu'intellection, volition, plaisir, tristesse, sensation, sont considérés

comme de purs intelligibles. Occam indique par là qu'il rejette la
doctrine du sens commun, conçu comme sensibilité profonde de l'âme à

elle-même et à ses actes, comme milieu fondamental de la vie psychologique
humaine, comme puissance propre de la conscience de cet être vivant
sensible qu'est l'homme pour Aristote, De anima, III, 1. La conscience pour

153



Occam n'a donc pas à s'exercer, comme pour Aristote, plus ou moins
confusément, en baignant l'ensemble de la vie psychologique humaine. Elle
s'exercera exclusivement sous la forme de la notitia intuitive, qui, de soi, est

évidente, claire, distincte - la notitia intuitive est de soi, nécessairement,
claire, distincte, parfaite, antérieurement à toute définition 1 S, dist. 3, q. 5,

Y; q. 7), mais pro statu isto elle peut être obscure et confuse (réponse au quatrième
doute, Prot., q. 1, UU ; cf. note 21) — et elle finira, comme dans la philosophie
classique, par se réduire purement et simplement à la «pensée» : étant notitia
intuitive d'intellection, notitia intuitive de volition, notitia intuitive de sensation,

elle bannit, au profit de la «raison claire», toutes les manifestations
spécifiques de la sensibilité profonde, l'estimative, la cogitative, l'imaginaire.
Il n'est pas exagéré de dire qu'Occam ampute gravement la vie de l'âme
humaine et que la rationalisation de la psychologie qu'il inaugure ici sucitera,
après son achèvement dans la philosophie classique, la violente réaction de la
psychanalyse.

Dans la réponse au quatrième doute, Prot., q. 1, UU, Occam rejette l'objection
qui, supposant la notitia intuitive d'une notitia intuitive, en infère une infinité
possible d'intellections. La réponse est très caractéristique en ce qu'elle rejette
la régression à l'infini pro statu isto, mais l'admet absolument. On sait que la
possibilité de la régression à l'infini empêche chez Occam la preuve de
l'existence de Dieu par la cause efficiente.

33. 3. Confirmation de la position occamienne par Augustin (cf. note 15).
L'argumentation que cite Occam d'après le De Trinitate est simple, et elle ne pouvait
manquer de frapper le Venerabilis Inceptor par la ressemblance qu'elle présente
avec sa propre pensée. La foi, en tant que connaissance de son objet, est une
notitia abstractive; en tant qu'acte subjectif, elle peut être l'objet d'une
notitia intuitive intellective qui cause suffisamment l'évidence de la proposition :

credo (p. 126, 1. 16-p. 127, 1. 32).
Toute notitia abstractive, étant purement intelligible, peut donc être

l'objet d'une notitia intuitive et d'une proposition évidente. Parmi les noti-
tiae abstractives de l'intellect, il faut placer par exemple le souvenir (cognitio
recordativa), qui est simpliciter abstractiva, et pourtant imparfaitement intuitive,

puisqu'elle permet de dire quelque chose d'une chose qui a été (2 S,

q. 15, G, L). D'où suit la deuxième partie de la conclusion (note 32, 2)

qu'Occam néglige quelque peu dans ce passage: s'il y a notitia intuitive d'un
acte subjectif, il peut y avoir aussi notitia abstractive, par exemple souvenir,
du même acte subjectif. Cette notitia abstractive, bien sûr, ne cause pas
l'évidence de la proposition correspondante, laquelle reste au plus une
croyance ou une opinion (p. 127,1. 3-4). - Ce n'est pas ici le lieu d'expliciter
la doctrine théologique de la foi, telle qu'elle transparaît dans ce texte. Un
seul point mérite d'être remarqué: l'acte subjectif de la foi est immédiatement

et évidemment conscient. Il est frappant de constater que ce «subjec-
tivisme» de la foi correspond structurellement à la doctrine de l'identité de la
«connaissance abstractive» de l'objet et de la conscience évidente du moi.
Le même Kant, qui pose l'identité de l'aperception transcendantale, admet
une foi purement sentimentale (cf. note 16).

154



34. 4. Le privilège de la proposition: intelligo.

En reprenant certaines formules qui s'apparentent à ce qui a été appelé
un peu légèrement le cogito augustinien, Occam montre que la proposition
portant sur le pur intelligible est non seulement évidente et premièrement
connue, mais indubitable (p. 127, 1. 34 —p. 128, 1. 25).

Certes, Occam vise ici toute proposition portant sur tout pur intelligible.
Mais le choix qu'il opère parmi les citations d'Augustin, ainsi que la nature
critique de son enquête permettent de conclure que ce qui lui importe, c'est
d'établir la proposition qui soit la première évidence spéculative, la première
connaissance indubitable, nonobstant toute circonstance extérieure susceptible de

légitimer le moindre soupçon d'incertitude. Il procède tout d'abord de
manière purement empirique. Les propositions qui sont reconnues comme les

plus évidentes supposent la notitia intuitive d'un pur intelligible, c'est-à-dire
d'un acte subjectif dont l'expérience intérieure est indubitable. Ainsi, «je sais

que je vis», et selon un texte d'AuGUSTiN qu'Occam ne cite pas: «nul ne
doute qu'il ne se souvienne, qu'il ne comprenne, qu'il ne veuille, qu'il ne pense,
qu'il ne sache, qu'il ne juge... On peut douter du reste, mais de tout cela on
ne doit pas douter» {De Trinitate, X, chap. 10, 14). De fait, personne n'en a

douté, même pas les sceptiques. A l'évidence de telles propositions est donc
requise l'expérience d'un acte subjectif semblable à celui de la foi, qui, bien

que notitia abstractive quant à son objet, ne peut pas ne pas être exercé, s'il
est exercé, et peut donc causer l'évidence d'une notitia intuitive intellective
spécifique.

Occam n'en dit pas davantage expressément. Mais il faut se souvenir
de tout ce qu'il disait de la toute-puissance divine, capable de se substituer à

la causalité naturelle de la chose sur la notitia intuitive, et rapprocher cette
doctrine du problème présent. D'où suit que la proposition portant sur un pur
intelligible, telle mon intellection, ne serait pas indubitable si lapuissance divine pouvait
se substituer à lui et exercer immédiatement la causalité qu'il exercerait naturellement

sur la notitia intuitive intellective qui cause suffisamment l'évidence de cette proposition.

Car, ce faisant, Dieu supprimerait l'acte subjectif d'intellection et détruirait
le sujet même qui pose la proposition évidente: intelligo. L'argument
métaphysique de potentia absoluta dei, et son corollaire critique de la notitia intuitive
d'une chose qui n'existe pas, ne trouve donc pas à s'appliquer ici. Dieu ne peut
pas de potentia absoluta se substituer à la causalité de ce pur intelligible qu'est
mon intellection pour causer directement et surnaturellement la notitia
intuitive qui cause l'évidence de la proposition : intelligo. Dieu ne le peut pas
de potentia absoluta et donc il ne le fait pas non plus de potentia ordinata, parce
que cela impliquerait contradiction et tromperie de sa part. En effet, si l'on
se souvient de ce qui a été dit plus haut du fondement de la proposition
négative évidente (note 17), on conviendra que si Dieu se substituait de fait
à la causalité de mon intellection, la proposition évidente qui en découlerait
serait légitimement: non intelligo. Or c'est la proposition: intelligo qui m'est

connue avec évidence. Le seul fait de la proposition évidente: intelligo suffit
donc pour attester l'évidence de la notitia intuitive du pur intelligible qu'est
mon intellection, c'est-à-dire pour attester l'existence de mon intellection

155
11 Studia Philosophica XXXVI



(p. 125, 1. 26-28). Dans le seul cas de la proposition : intelligo, la notitia intuitive
est spécifiée et causée nécessairement par son objet propre, lequel est posé
absolument comme existant de fait nécessairement; dans ce seul cas, la
notitia ne peut être qu'intuitive, c'est-à-dire indubitable (cf. p. 123,1. 31-36)
et nécessairement distincte. Le privilège de la connaissance du moi implique
donc: 1) l'existence nécessaire du moi, c'est-à-dire de son acte, 2) la causalité
nécessaire de cet acte sur la notitia intuitive correspondante, 3) l'évidence
nécessaire de la proposition: intelligo, soit en d'autres termes, la clarté, la
distinction et la vérité nécessaires de la proposition : intelligo, tant depotentia absoluta

dei que pro statu isto (cf. les deux modes de la notitia intuitive, note 32).
Tel est le cogito occamien. Interprété de cette façon, il n'a évidemment rien

à faire avec le cogito augustinien, ni avec le cogito aristotélicien (Ethique à

JVicomaque, 1170 a 30). Il se rapproche au contraire du cogito cartésien et de la
première forme que celui-ci a pris dans la pensée de Nicolas d'Autrecourt,
chez qui la première certitude de la connaissance du moi échappe à l'hypothèse

de potentia absoluta dei, dans la mesure où dans ce seul cas l'esse objectivum

ou apparens de l'objet connu est identique réellement à l'esse reale du sujet:
necesse est quod cognitio intuitiva sit eadem cum re cognita, quia aliter non sequeretur:
res intuitive apparet, ergo res est {op. cit., p. 18*). Telle est la structure du cogito

cartésien, dégagé de l'affabulation pathétique dont Descartes l'affuble.
L'argumentation du cogito occamien suppose l'identification nominaliste

de la puissance à ses actes, comme celle du cogito de Nicolas. Mais elle se

distingue de l'argumentation du cogito de Nicolas et de Descartes en ce

qu'elle rejette toute doctrine de l'eue objectivum.

35. La suite du Prologue, q. 1, 1, n'est pas traduite ici. Elle rapporte une
longue citation de Duns Scot, Sent., 4, dist. 45, q. 3, qui pose, comme le
commentaire d'Occam, la connaissance directe par l'intellect du sensible et
de l'intelligible. Occam en conclut que sa pensée ne doit pas être méprisée
comme une nouveauté (tamquam nova), puisqu'elle s'inscrit dans la tradition

scotiste. Occam s'empresse pourtant de reprendre son indépendance:
«je n'allègue pas Duns Scot comme auteur, ni ne reprends l'opinion citée

parce que c'est la sienne, mais parce que je la juge vraie. C'est pourquoi s'il
dit ailleurs autre chose, je ne m'en préoccupe pas» (Prol., q. 1, MM).

Ainsi s'achève le premier article de la question 1, 1, du Prologue. Les
articles 2 à 5 sont d'ordre théologique et dépassent le cadre de ce commentaire
philosophique. L'article 6 regroupe les doutes (dubia) et les réponses qu'Oc-
cam leur apporte. Le commentaire en a fait état pour l'essentiel au gré des

difficultés du texte principal.

156



Bibliographie

Expositio aurea super artem veterem, Bologna 1496, Reprint Gregg 1964 (E.A.)
Super quatuor libros Sententiarum, Lyon 1495, Reprint Gregg 1962 (S), (cf. l'édi¬

tion critique du Prologue par Gedeon Gal, O.F.M., St Bonaventure, New
York, 1967, laquelle n'est pas plus sûre doctrinalement que l'édition
incunable de Lyon. La présente traduction suit donc celle-ci, qui a de plus
l'avantage de donner le commentaire entier des Sentences).

Quodlibeta Septem, Argentina 1491 (QL)
Summa totius logicae, Oxford, 1675 (STL), (cf. Ed. Boehner, Bonaventure,

New York, 1951-54).
Opus nonaginta dierum, Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

Dialogus de imperio et pontifiera potestate, Lyon, 1496, Reprint Gregg 1962.

Breviloquium de potestate papae, Ed. Baudry, Vrin, Paris, 1937.
De principiis theologiae, attribué à Occam, Ed. Baudry, Vrin, Paris, 1936.

1. L. Baudry: Lexique philosophique de Guillaume d'Occam, Lethielleux,
Paris, 1959.

2. S. Day: Intuitiv cognition, Bonaventure, New York, 1947.
3. E. Gilson: Jean Duns Scot, Introduction à ses positions fondamentales,

Vrin, Paris, 1952.
4. R. Guelluy: Philosophie et théologie chez Guillaume d'Occam, Vrin,

Paris, 1947.
5. K. Michalski: Philosophie au 14e siècle (Reprint de ses articles parus

avant la guerre), Minerva, Francfort, 1969.
6. A. de Murait: La genèse de la métaphysique, La primauté de l'être en

perspective aristotélicienne, Revue de théologie et de philosophie,
Lausanne, 1963-3.

7. A. de Murait: Prudence, art, logique, Situation de la logique parmi les

activités humaines en perspective aristotélicienne, Studia philosophica,
Bâle, 1961.

8. A. de Murait: Epoché, Malin Génie, Théologie de la toute-puissance
divine, Recherche d'une structure de pensée, Studia philosophica, 1966.

9. A. de Murait: Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot,
Introduction, traduction et commentaire à la distinction 17 de l'Opus
oxoniense, II, Studia philosophica, Bâle, 1969.

10. A. de Murait: Unité de l'être et pluralité des formes, Introduction,
traduction et commentaire de deux textes de Jean Duns Scot: Sentences,
4, dist., 11, q. 3 et Sentences, 2, dist. 16, question unique, Studia
philosophica, Bâle, 1974.

11. A. de Muralt: Kant, Le dernier occamien, Revue de métaphysique et
de morale, Paris, 1975.

12. A. de Murait: Providence et liberté, Contribution au problème des

rapports entre création et évolution, Publications du Département de

157



philosophie de l'Université de Genève, 1975, Revue de théologie et de

philosophie, Lausanne.
13. C. Prantl: Geschichte der Logik im Abendlande, III, Reprint Akade¬

mische Druck- und Verlagsanstalt Graz, 1955.
14. P. Vignaux: Nominalisme au 14e siècle, Vrin, Paris, 1948.
15. P. Vignaux: La justification et la prédestination au 14e siècle, Ledoux,

Paris, 1934.

158


	La connaissance intuitive du néant et l'évidence du "je pense" : le rôle de l'argument de potentia absoluta dei dans la théorie occamienne de la connaissance

