Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Expérience spontanée et théorie rationnelle
Autor: King, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Expérience spontanée et théorie rationnelle’

par Guido Kiing

1. 11 semblerait que pour saisir la réalit¢ 'homme possede deux
facultés tout a fait différentes, voire méme opposées: d’un coté ce
qu’'on pourrait appeler la compréhension intuitive, spontanée, et de
I’autre la raison analytique et calculatrice. Souvent nous nous orien-
tons dans les situations concretes d’une fagon spontanée. Nous savons
sans réfléchir olt nous en sommes et ce qui est a faire. Cela semble
n’avoir rien a faire avec des raisonnements, des calculs, des construc-
tions théoriques. Evoquons quelques exemples typiques mais variés
d’une telle compréhension intuitive.

Souvent nous savons d’une fagon spontanée, sans réflexion, que
notre interlocuteur est sincére, ne ment pas, etc. (Evidemment il peut
arriver de méme que nous ayons la conviction indubitable que quel-
qu’un ne dit pas la vérité, n’est pas franc, nous cache quelque chose,
etc.) Dans ces cas nous savons ce que nous savons d’une fagon directe,
sans calculs ni argumentations, par un sentiment spontané. Je ne nie
pas qu’il y ait aussi des cas ou nous sommes en doute, oll nous n’arri-
vons pas a voir clair, ou les intentions véritables de notre interlocu-
teur nous échappent. Et j’admets volontiers qu’il est possible qu’'un
tel «savoir» (comme toute autre sorte de savoir d’ailleurs!) peut par-
fois s’avérer avoir été une méprise, une erreur. Je veux simplement
rappeler qu’il existe des cas d’une compréhension spontanée d’autrui
ou cette compréhension n’est pas le résultat d’un calcul rationnel et
ou aucune construction théorique n’entre en jeu.

De fait, chaque perception ordinaire est elle aussi un cas d’une telle
compréhension spontanée. Lorsque j’entre dans une chambre et que je
vois un chat couché sur le canapé, je sais cela spontanément. Je ne
I’ai pas déduit dans le cadre d’une théorie, par des calculs rationnels,

! Conférence présentée a la Société romande de philosophie 4 Lausanne,
le 12 décembre 1975.

90



J'ai simplement vu et compris que ce qui est devant moi sur le canapé
est un chat. C’est seulement lorsque ma conviction primordiale est
mise en question, est contestée, que je commence a raisonner, a cher-
cher des arguments et des preuves.

Notre compréhension du langage est elle aussi un cas trés important
d’une telle compréhension spontanée et intuitive. Nous savons par
exemple sans réfléchir que les trois énoncés suivants: «Il a regretté la
querelle», «Il a regretté qu’ils se soient querellés», «Il a apaisé la
querelle», sont des énoncés acceptables et bien formés; et que par
contre «Il a apaisé qu’ils se sont querellés» n’est pas un énoncé
acceptable, qu’il est mal formé. Mais pourquoi? Pourquoi le sens du
dernier énoncé ne forme-t-il par un tout cohérent? Si on me demande
cela, je n’ai pas une réponse toute préte, je ne peux pas tout de suite
donner des raisons. Je sais simplement par ma compréhension spon-
tanée du francais que I’énoncé «Il a apaisé qu’ils se sont querellés»
n’est pas en ordre. Tous ceux qui savent parler francais ont un sens
spontané de la langue (Sprachgefiihl, Sprachsinn ), pour ce qu’on peut
dire et pour ce qui est grammaticalement incorrect. Donner une
explication rationnelle de la raison qui nous fait accepter «Il a re-
gretté qu’ils se sont querellés» et rejeter «Il a apaisé qu’ils se sont
querellés», cela demande de la réflexion, la construction d’une théorie
linguistique. Mais ’homme de la rue n’a pas besoin d’une telle théorie.
Il sait intuitivement que le premier énoncé est bien formé et que le
deuxiéme est mal formé.

La compréhension intuitive joue un réle important dans les ques-
tions morales, esthétiques, idéologiques. Si par exemple je suis le seul
témoin d’un accident, ma conscience me dit sans équivoque et sans
que je réfléchisse que je ne peux pas ignorer le blessé, que je dois
appeler du secours, etc. Je n’ai pas besoin de peser le pour et le contre,
de délibérer; de construire p. ex. une analogie entre cet accident-ci
et un cas hypothétique ol ce serait moi le blessé et I'autre le témoin,
etc., pour en déduire ce qui est mon devoir. De méme dans des ques-
tions esthétiques, c’est ma sensibilité spontanée qui me dit que ceci est
un bon roman, un tableau intéressant, et que cela est du «kitsch». Et
la méme chose vaut aussi pour les questions profondes concernant la
vie et la Weltanschauung. Par exemple, je suis convaincu qu’une vie qui
ne dépasserait pas le cadre des problémes terrestres ne peut pas étre
satisfaisante. Je n’ai pas besoin de preuve pour cela. Ma conception
de la vie est simplement ainsi. Ce n’est que lorsque je rencontre une

91

7 Studia Philosophica XXXVI



conviction opposée que je commence a chercher des arguments et des
raisons.

Dans tous ces cas nous avons donc un savoir, une conviction spon-
tanée qui n’est pas le résultat d’une argumentation, d’un calcul, d’une
théorie rationnelle. Et malgré cela nous n’hésitons pas & nous y fier.

2. Mais il y a d’autres cas ou il semblerait erroné de se laisser guider
par une simple compréhension intuitive. Si un ingénieur batit un
pont, il ne doit pas se fier & une appréciation spontanée. Il doit cal-
culer.

De méme si je dois acheter une nouvelle voiture. Quel modele
choisir? Je sais que je devrais comparer exactement la consommation
d’essence, la force du moteur, etc. Je devrais calculer quel modéle
présente le plus d’avantages par rapport au prix que je veux paver.
Bien sir, on choisit souvent d’une fagon irréfléchie, parce que le
mode¢le nous tape a l'ceil, le vendeur nous est sympathique, etc.;
mais on sait bien que cela n’est pas la meilleure fagon de procéder.

Est-ce le domaine qui détermine si on doit se fier a la compréhen-
sion intuitive ou si I’on doit entreprendre des calculs rationnels? Pas-
cal, p. ex., qui a opposé la raison et «les raisons du cceur», n’a-t-il pas
accepté des domaines réservés au cceur ou les calculs rationnels sont
déplacés? Et depuis Dilthey et Windelband on a souvent opposé les
sciences humaines (Geisteswissenschaften) et les sciences naturelles de
telle facon que dans le domaine des premieres la compréhension
intuitive (le Erleben) joue le role principal, tandis que les sciences
naturelles sont censées étre le champ par excellence de I'explication
théorique (du Erkldren), c’est-a-dire de la formulation exacte de lois
universelles et de prédictions rationnelles.

3. Mais est-il vrai que compréhension intuitive et argumentation
rationnelle s’excluent de cette fagcon 1a? Y a-t-il vraiment des domaines
ou la connaissance intuitive est la seule appropriée? Et y a-t-il d’autre
part des domaines ol seulement le calcul rationnel, la construction
de théories entrent en jeu, et ol la compréhension intuitive ne joue pas
de role? J’aimerais convaincre le lecteur que cela n’est pas le cas: que partout
compréhension intuitive et argumentation rationnelle vont de pair.

Supposons qu’il y ait un domaine ou seule la compréhension in-
tuitive serait appropriée: cela voudrait dire qu’aucune discussion n’y
est possible. Evidemment, bien des occasions peuvent susciter un tel
pessimisme sceptique. Mais le comportement naturel de I’homme
s‘oppose, va contre un tel scepticisme: en fait c’est inhumain et

92



pratiquement intenable de refuser toute discussion. Dans tous les
domaines, il arrive que nos convictions intuitives et spontanées ne
soient pas en harmonie: soit que ma conviction est en désaccord avec
celle de mon voisin, soit que mes convictions propres se contredisent
ou sont instables. Dans tous ces cas on commence spontanément a
argumenter, a raisonner. On ne se tait pas comme un sceptique
devrait le faire. On commence a dialoguer avec le voisin, méme si
ce n’est peut-étre que sous forme d’une querelle: on lui fait des re-
proches ou profere des injures... Mais le plus souvent on essaye aussi
de défendre son point de vue avec des arguments rationnels. Et de
méme dans le cas d’un conflit intérieur: la aussi on commence un
dialogue, un dialogue intérieur avec soi-méme, ou l'on essaye de
tirer les choses au clair, de peser le pour et le contre, de raisonner...
(avec quel succes, cela reste évidemment une autre question).

Mais tout cela veut dire qu’on articule sa position, qu’on formule
des énoncés. On essaye de trouver des justifications, des réponses aux
questions de l’adversaire. On argumente. Des relations logiques
s’établissent entre les énoncés: si A alors B; ou bien B ou bien C; C
parce que D; etc. Et ainsi on obtient pour chaque point de vue, pour
chaque position, un réseau d’énoncés de plus en plus large, de plus
en plus élaboré et complexe. C’est-a-dire on obtient des théories.

1l y a donc un chemin naturel, le chemin du dialogue, qui méne de la com-
préhension intuitive aux théories explicitement formulées, aux théories ration-
nelles.

4, Mais il faut aussi souligner la relation opposée: en fait, la construc-
tion d’une théoric rationnelle repose toujours sur des expériences
vécues, sur une compréhension intuitive et spontanée. Car une théorie
n’est pas seulement un calcul, un pur jeu de symboles. Une machine
électronique, par exemple, peut bien manipuler mécaniquement les
symboles d’un formalisme, mais on ne peut pas dire qu’elle comprenne
la théorie en question, qu’elle comprenne cette théorie en tant que
théorie explicative d’une certaine réalité.

J’aimerais souligner trois points:

4.1. Méme une théorie purement logique est plus qu’un simple calcul

Dans les années trente régnait la tendance de traiter la logique
comme un pur calcul syntactique?, mais aujourd’hui, méme les théories

* Cf. R. Carnap Logische Syntax der Sprache Vienne 1934.

93



purement logiques sont traitées de facon sémantique: les formules re-
coivent des interprétations, le calcul est mis en relation avec le modéle
qu’il décrit. Mais s’il y a une corrélation sémantique entre les élé-
ments d’un calcul syntactique et les éléments d’un modéele de la
réalité, c’est que la déduction logique d’une formule dans le calcul
n’est plus seulement une opération syntactique, mécanique; les rela-
tions logiques elles aussi sont des relations sémantiques pourvues de
sens.

Si on comprend donc par une théorie formelle non seulement une
théorie explicitement formulée, avec des regles de déduction exactes,
mais un formalisme qui a des interprétations, cela n’exclut plus une
compréhension intuitive. Au contraire, les foncteurs logiques d’une
théorie formelle peuvent alors étre compris comme des explicitations
(en anglais: «explications») de concepts ne bénéficiant auparavant
que d’une compréhension irréfléchie et intuitive. Par exemple le mot
«ou» (comme dans la phrase « C’était un lapin ou un animal noir»)
est explicité dans la logique des propositions par deux foncteurs de
vérité qui ont respectivement la matrice 0110 et la matrice 1110, et
qui correspondent a 1’'usage exclusif et a I'usage non exclusif du mot
«ou». De méme la logique de I’expression «a croit que p», dont nous
avons au départ une compréhension purement intuitive, est explicitée
dans les systémes de logique épistémique a l’aide d’un modeéle de
mondes possibles: en effet, «a croit que p» équivaut a dire que a pense
que le monde actuel est contenu dans un certain ensemble de mondes
possibles qui est I’ensemble de tous les mondes possibles ol p est le
cas.

4.2. Chaque théorie empirique doit en tant qu’empirique
étre reliée a I’expérience spontanée que nous avons du domaine
qu’elle veut expliquer

Une théorie empirique ne veut pas analyser une fiction, une chi-
mére, mais une réalité. Le modele scientifique d’une telle théorie doit
donc nécessairement étre en connexion avec l’expérience spontanée
que nous avons de cette réalité, il doit étre relié d’une facon ou d’une
autre a l'image spontanée que nous nous faisons dans ’expérience
ordinaire de cette réalité. Ceci vaut méme dans le cas ol le modéele
scientifique prétend corriger cette premiére image spontanée.

En phénoménologie, I'image du monde que nous projetons dans
I’expérience spontanée de la vie de tous les jours s’appelle «Lebens-

94



welt»; mais on en parle aussi en philosophie analytique, la le terme
en vogue est «image manifeste» (Wilfrid Sellars).

L’articulation, la formulation de la Lebenswelt ou de I'image mani-
feste se fait dans le langage ordinaire (ordinary language), dans la
langue normale non technique de tous les jours. De nos jours on est en
général d’accord pour dire que I'image scientifique du monde doit
étre mise en relation avec I’image manifeste, avec la Lebenswelt. On
sait que le langage scientifique a pris naissance dans le langage
ordinaire et que pour faire comprendre le langage scientifique a un
novice, on est obligé de donner des explications dans le langage ordi-
naire; c’est dire que le langage ordinaire est employé comme méta-
langue. Le désaccord dans la philosophie contemporaine concerne
plut6t la question de savoir laquelle des images est plus véridique,
plus proche de la réalité: est-ce I’image manifeste, comme le pensent
les phénoménologues et les philosophes du langage ordinaire, ou
est-ce 'image scientifique, comme le pensent les philosophes qui pré-
férent les langues artificielles de la logique symbolique?

Je ne veux pas entrer ici dans le débat concernant la maniere
exacte dont se présente cette relation entre I’image scientifique et
Iimage manifeste, entre le langage scientifique et le langage ordinaire.
Surtout en ce qui concerne les sciences naturelles et la physique, la
question de la confirmation empirique s’est avérée trés complexe, et
il existe une littérature abondante 4 ce sujet. Depuis la premiére formu-
lation dans le Cercle de Vienne du principe de vérification et de la
notion des énoncés dits protocolaires, on est maintenant arrivé a des
conceptions beaucoup plus nuancées et plus prudentes.

Mais nous ne pouvons pas nous occuper ici de ces questions diffi-
ciles. Retenons seulement le fait que toute théorie empirique en tant qu’empirique
doit étre ancrée dans notre expérience spontanée de la réaliié.

4.3. La compréhension intuitive joue un réle fondamental
dans I'invention du modéle scientifique

Ce n’est pas seulement dans l’application qu'un modele scienti-
fique doit étre mis en relation avec notre expérience spontanée de la
réalité. Dans 'invention du modéle déja, la compréhension intuitive
joue un rdle fondamental. D’ailleurs cette invention n’est pas un pro-
cessus mécanique, on ne pourrait pas la confier a une machine. Elle
présuppose des facultés proprement intuitives. Nous avons une cer-

95



taine «intuition», «une idée» qui nous inspire, et nous essayons de
I’articuler, de I’é¢laborer. Souvent les premiers essais de formulation
ne sont pas satisfaisants. On peut en déduire des conséquences contre-
intuitives, ce qui nous ameéne a les revoir, a corriger ce que nous
avons déja mis sur le papier.

Ceci ne vaut pas seulement lorsque I'idée du modele scientifique
provient directement de la compréhension intuitive du domaine
méme que le modéle en question est censé expliquer, cela vaut aussi
dans les cas ou il y a une différence fondamentale entre I'image scienti-
fique et I'image manifeste, comme par exemple en microphysique.
Méme dans ces cas-la la formulation de la théorie est un processus
d’explication de certaines idées intuitives. Seulement, dans un tel cas,
I’idée qui nous inspire provient d’un domaine autre que celui qui doit
étre expliqué. Il se peut que l'intuition est de nature purement
mathématique. Ou bien il peut s’agir d’'une image «métaphorique»,
d’une analogie. Ainsi dans la théorie de la lumiére on s’est basé, entre
autres, sur la notion d’onde qui nous est familiere surtout dans le
domaine de 'eau.

Thomas S. Kuhn?® nous a appris qu’une révolution scientifique est
en fait caractérisée par l'irruption d’un nouveau paradigme, d’une
nouvelle facon de voir. Elle a donc sa source dans la créativité de
notre expérience spontanée.

Nous pouvons donc conclure que non seulement il y a un chemin naturel qui
conduit de chaque compréhension a I’élaboration d’une théorie rationnelle, mais
ausst que chaque théorie rationnelle a ses racines dans la compréhension intui-
tive, dans ’expérience spontanée.

5. Au fond, Pascal lui aussi a vu cela comme le montrent les apho-
rismes de ses Pensées (Classiques Garnier, pp. 73-74) concernant
«D’esprit de finesse» et «l’esprit de géométrie», c’est-a-dire concer-
nant la compréhension intuitive et la construction rationnelle de
théories logico-mathématiques. I1 me semble tres intéressant de relire
ces textes en les mettant en rapport avec les courants méthodologiques
de la pensée contemporaine.

«... dans Pesprit de finesse, les principes sont dans I'usage commun
et devant les yeux de tout le monde». Dans le langage de la philoso-
phie contemporaine on dirait qu’elles sont contenues dans I'usage du

8 The Structure of Scientific Revolution Chicago University Press 1970; traduc-
tion allemande Frankfurt: Suhrkamp 1973.

96



langage ordinaire et dans la fagon de voir qui correspond a la Lebens-
welt. «On n’a que faire de tourner la téte, ni de se faire violence»,
c’est-a-dire on n’a pas besoin de sortir de I'attitude naturelle ou de
parler un langage artificiel; « Il n’est question que d’avoir bonne vue,
mais il faut I’avoir bonne: car les principes sont si déliés et en si grand
nombre, qu’il est presque impossible qu’il s’en échappe...» Comme
les phénoménologues et les philosophes du langage ordinaire, Pascal
insiste ici sur la richesse de I'expérience ordinaire et sur le fait para-
doxal qu’il est «presque impossible» de se rendre compte de tout ce
qu’on sait ainsi de maniére implicite.

Par contre dans ’esprit de géométrie «... les principes sont pal-
pables, mais éloignés de l'usage commun», c’est-a-dire on y parle
plus le langage ordinaire, mais un langage technique qui a 1’avan-
tage d’exprimer les principes d’une fagon tangible et univoque, «de
sorte qu’on a peine a tourner la téte de ce coté-la, manque d’ha-
bitude: mais pour peu qu’on I’y tourne», c’est-a-dire qu’on s’ha-
bitue a ce langage technique, «on voit les principes a plein; et il
faudrait avoir tout a fait I’esprit faux pour mal raisonner sur des
principes si gros qu’il est presque impossible qu’ils échappent.»

«Tous les géometres», c’est-a-dire tous les philosophes qui em-
ploient les langues artificielles de la logique symbolique, «seraient
donc fins», c’est-a-dire seraient phénoménologues, «s’ils avaient la
vue bonne, car ils ne raisonnent pas faux sur les principes qu’ils con-
naissent; et les esprits fins», les phénoménologues, «seraient géo-
metres», seraient des philosophes logiciens, «s’ils pouvaient plier leur
vue vers les principes inaccoutumés de géométrie», c’est-a-dire s’ils
pouvaient s’habituer aux langues techniques de la logique.

«Ce qui fait donc que certains esprits fins ne sont pas géometres,
c’est qu’ils ne peuvent du tout se tourner vers les principes de géo-
métrie; mais ce qui fait que des géometres ne sont pas fins, c’est
qu’ils ne voient pas ce qui est devant eux, et qu’étant accoutumés aux
principes nets et grossiers de géométrie, et & ne raisonner qu’apres
avoir bien vu et manié leurs principes», c’est-a-dire apreés avoir
institué des régles explicites et exactes dans leur formalisme, «ils se
perdent dans les choses de finesse, ou les principes ne se laissent pas
ainsi manier.» La, en phénoménologie, les principes «on les voit a
peine, on les sent plutdot qu’on ne les voit», c’est une question de
compréhension intuitive, de sensibilité délicate; «on a des peines
infinies a les faire sentir a ceux qui ne les sentent pas d’eux-mémes: ce

97



sont choses tellement délicates et nombreuses, qu’il faut un sens bien
délicat et bien net pour les sentir, et juger droit et juste selon ce
sentiment, sans pouvoir le plus souvent les démontrer par ordre
comme en géométrie, parce qu’on en possede pas ainsi les principes,
et que ce serait une chose infinie de I’entreprendre.» Pourquoi
Pesprit de géométrie n’est-il pas applicable? C’est parce que Pascal
estime qu’ici une analyse logique adéquate devrait étre infinie, ce
qui est impossible.

«I1 faut tout d’un coup voir la chose d’un seul regard, et non pas
par progres de raisonnement, au moins jusqu'a un certain degré. Et
ainsi il est rare que les géometres soient fins et que les fins soient géo-
metres, a cause que les géometres veulent traiter géométriquement
ces choses fines, et se rendent ridicules, voulant commencer par les
définitions, et ensuite par les principes, ce qui n’est pas la maniére
d’agir en cette sorte de raisonnement. Ce n’est pas que I’esprit ne le
fasse; mais il le fait tacitement, naturellement et sans art, car I'ex-
pression en passe tous les hommes, et le sentiment n’en appartient
qu’a peu d’hommes.» Pascal affirme ici que de fait, méme dans les
choses de finesse, I’esprit peut procéder par déduction logique, seule-
ment il doit le faire d’une fagon «tacite», c’est-a-dire non exprimée,
parce que la formulation d’une infinité d’expressions dépasse la capa-
cité humaine. Pascal ajoute toutefois que « peu d’hommes» possedent
«le sentiment», c’est-a-dire la compréhension intuitive, suffisamment
puissant pour saisir de tels raisonnements inexprimés.

Pascal décrit fort bien la réaction émotionnelle des phénoménologues
vis-a-vis de la philosophie des logiciens: «... les esprits fins, au con-
traire, ayant ainsi accoutumeé a juger d’une seule vue, sont si étonnés, —
quand on leur présente des propositions, ot ils ne comprennent rien
et ou pour entrer, il faut passer par des définitions et des principes si
stériles, qu’ils ne sont point accoutumés de voir ainsi en détail, — qu’ils
s’en rebutent et s’en dégottent.»

Dans ses textes, Pascal semble convaincu que certaines «choses»
sont d’une complexité infinie et que seul le «sentiment» intuitif est
capable de saisir une infinité. Il doute donc que «I’esprit géométrique»
puisse analyser ces choses et en donner un modele scientifique; mais
n’est-ce pas dangereux de penser qu’une analyse scientifique soit
a priori impossible parce qu'un phénomene parait trés compliqué,
tres subtil, parce que jusqu’a présent aucun modele scientifique n’est
encore parvenu a en capturer les finesses? De telles affirmations con-

98



cernant les limites de la science ont déja souvent été démenties par le
progres scientifique ultérieur. Et de plus elles sont dangereuses, non
seulement parce qu’elles pourront étre démenties, mais aussi parce
qu’elles sont stériles, et sont en fait des invitations a la paresse.

Je ne nie pas la riche complexité de la vie pratique et la nécessité
d’avoir un esprit de finesse pour s’y orienter. J’admets volontiers que
la pratique nous fournit constamment des cas pour lesquels aucune
théorie rationnelle n’a encore trouvé d’analyse. D’ailleurs les théories
progressent surtout a force des contre-exemples, de cas o1 la théorie
existante donne une analyse fausse. Et il y a toujours des cas limites
(borderline cases) pour lesquels la théorie existante ne donne pas
d’analyse. Je ne nie donc pas les insuflisances des théories existantes.
Mais il reste toujours possible que les théories existantes soient amé-
liorées. Il n’existe pas de cas ou des théories seraient en principe in-
applicables, il n’y a pas de domaines ol il serait a priori impossible de
discuter et de raisonner.

6. L’expérience spontanée, la compréhension intuitive est la source de toute
connaissance, mais — et c’est un autre point trés important que j’aimerais sou-
ligner — ¢’est seulement la source.

Elle n’est pas en elle-méme une connaissance absolue, absolument
certaine, irréfutable, incorrigible. La connaissance scientifique dé-
coule de cette source. C’est la compréhension intuitive qui maintient
notre pensée en vie, qui nous fournit les inspirations, les idées pour la
construction d’un argument, d’une théorie. Mais il se peut que
I’élaboration rationnelle, la formulation explicite, montrera en bien
des cas que notre intuition, notre conviction intuitive a été fausse,
inexacte, erronée. Une certaine conviction «intuitive» donnée n’est
peut étre qu'un préjugé. C’était I’erreur de la tradition cartésienne
que de croire a2 un donné incorrigible, absolument certain, qui serait
donné dans une intuition immédiate infaillible et qui formerait la
base inébranlable de tout savoir. La philosophie contemporaine a eu
raison de critiquer ce «mythe du donné» (W. Sellars). L’image du
savoir en tant que batiment construit progressivement sur le rocher
inébranlable du donné immédiat — image qui a été chére non seule-
ment a Descartes mais aussi aux empiristes et aux premiers néoposi-
tivistes qui voulaient tout reconstruire a partir des donnés de sens —
a été remplacée par I'image du bateau (due a O. Neurath et chére a
Quine), selon laquelle la science est un navire flottant qui est en
reconstruction permanente et oll aucune pi¢ce n’est en principe

929



inéchangeable, ou chaque piéce peut étre réexaminée, remise en
question.

Cela n’équivaut pas a un scepticisme! Chaque piéce peut étre mise
en question. Mais toutes les piéces ne sont pas démontées en méme
temps. Au lieu du doute révolutionnaire de Descartes, on emploie une
méthode de doute évolutionnaire qui maintient la science en une évolu-
tion constante.

Nul ne doute que le bateau de la science flotte, qu’il s’améliore
méme constamment. Le progrés scientifique n’est donc pas nié, au
contraire on y croit fermement.

En fait, d’un point de vue synchronique, la science peut bien étre con-
sidérée comme un batiment cartésien, mais dans le développement
diachronique c’est non seulement la théorie scientifique mais aussi la
compréhension intuitive qui changent. Il y a une influence réci-
proque remarquable entre la compréhension intuitive et la formula-
tion d’une théorie rationnelle: (1) Une intuition, ou peut-étre seule-
ment un pressentiment, inspire la formulation d’un début de théorie;
ensuite (2) on tire de fagon formelle, d’apres les regles du systéme, les
conséquences; et (3) ces conséquences sont elles-mémes confrontées
avec l’expérience spontanée. Il se peut qu’elles soient en harmonie
avec nos intuitions, mais il se peut aussi qu’il y ait conflit. Dans cette
deuxiéme éventualité, il y a deux possibilités: ou bien (4a) il s’avere
nécessaire de corriger, d’améliorer la formulation de la théorie; ou
bien (4b), a la lumiére du systéme formulé, c’est notre intuition qui
s’améliore, soit qu’elle se précise, qu’elle se fasse moins vague, soit
qu’elle change parce qu’elle se rend compte de certains aspects qu’elle
n’avait pas remarqués auparavant, soit enfin qu’elle se corrige parce
qu’elle réalise que certaines de ses convictions ont été simplement
erronées.

La voix de la conscience morale nous fournit un bel exemple de
cette influence réciproque entre compréhension intuitive et théorie
rationnelle.* La conscience morale est une saisie intuitive de la situa-
tion et elle émet des impératifs catégoriques. Mais il se peut qu’elle
soit erronée, que cette voix se trompe. En effet, la doctrine tradition-
nelle est d’accord que malgré le fait que nous soyons absolument
tenus a obéir a la voix de notre conscience, qu’aucune autorité ne lui

1 Cf. E. Holenstein « Gewissen und rationale Verantwortung» in Gewissen ?,
hrsg. H. Holzhey, Basel: Schwabe 1975, pp. 108-135.

100



soit supérieure, c’est tout a fait possible qu’en agissant subjectivement
en harmonie avec notre conscience, nous commettions, objectivement
parlant, une faute. Il faut bien distinguer entre (a) la conscience
morale formée, comme elle existe a un certain moment du développe-
ment historique, et (b) la conscience morale en tant que capacité
fondamentale de ’homme, par laquelle 'homme est ouvert a des
valeurs éthiques et réceptif a des raisonnements déontiques. Aussi
bien les expériences de la vie pratique que le dialogue et ’argumen-
tation rationnelle peuvent influencer notre compréhension intuitive
en morale.

Donc I'abandon de l’absolutisme cartésien concernant la com-
préhension intuitive n’entraine nullement un relativisme sceptique.
Bien au contraire, si on croit a la possibilité de se corriger, d’amé-
liorer sa «vue» sous l'influence de considérations rationnelles, cela
représente une foi ferme en nos capacités spécifiquement humaines.

7. Un aspect intéressant de I'influence réciproque entre la compré-
hension intuitive et les théories rationnelles est celui de I'influence
des théories scientifiques sur la fagon de voir et la perception ordi-
naire des gens. C’est un domaine ou, semble-t-1l, on a encore fait
relativement peu d’investigations exactes.?

Bien str, chacun sait que la vue du monde d’un Indien de la forét
vierge de I’Amazonie et celle d’un ingénieur habitant une cité mo-
derne doivent étre tres différentes, et que le pouvoir de discrimina-
tion perceptive n’est certainement pas spécialis¢é de la méme fagon
dans les deux cas. Mais ceci ne répond pas encore a la question de
savoir quelle est concrétement I'influence de I'image scientifique sur
notre faculté de percevoir.

La phénoménologie a insisté sur la primauté et la richesse de la
Lebenswelt, et elle a dénoncé que les sciences naturelles opérent une
sélection dans ce donné de I’expérience spontanée; qu’elles ne pren-
nent en considération que ce qui peut étre mesuré et opérationnalisé.
I1'y a donc chez le scientifique le danger d’un appauvrissement, de ce
qu’il ne se rende plus compte de la richesse de ’expérience spontanée.
Par contre, la phénoménologie a peu fait pour éclaircir I'influence

® Une exception est par exemple le livre de M. H. Segall, D. T. Campbell
et M. J. Herskovits The Influence of Culture on Visual Perception Indianapolis:
Bobbs-Merrill 1966. Les auteurs ont entre autres constaté que les hommes de
notre civilisation, qui sont habitués aux lois de la perspective, sont plus sujets
a T'illusion optique de Miiller-Lyer que par exemple des Zoulous.

101



positive que peuvent avoir les sciences. Car les sciences, ne démasquent-
elles pas des préjugés et n’abolissent-elles pas des illusions? On a qu’a
penser a l'influence qu’ont exercée les théories de Marx et de Freud;
ou simplement a la découverte des illusions optiques. Mais en général,
pour les phénoménologues, c’est plutét la phénoménologie qui dé-
masque, et ce sont les préjugés scientifiques qui sont démasqués!
Mais il y a peut-étre une influence positive des sciences non seulement
sur nos idées mais méme sur notre facon de percevoir le monde. Il
serait souhaitable que la phénoménologie prenne au sérieux et the-
matise aussi ces phénomenes-la.

Gerhard Kruger® affirme par exemple que nous devons avoir une
autre perception du ciel que les anciens: pour les Grecs, le ciel était
une surface sphérique close, tandis que pour nous c’est un espace
ouvert a I'infini. Il est certain qu’avec les théories astronomiques, notre
imagination des espaces célestes a changé. Mais est-ce vraiment la
perception elle-méme qui a changé, comme ’affirme Kriiger? Si dans
une nuit claire nous sortons de la maison, est-ce vraiment un espace
infini que nous percevons ?

I1y a des cas ol il est évident que la perception a résisté au progres
des conceptions scientifiques. Par exemple nous voyons toujours le
soleil se lever, malgré le fait que la science nous dise que c’est la terre
qui bouge. Et il semble que ceux qui croient a la thése scientifique
selon laquelle les couleurs sont des phénoménes purement subjec-
tifs ont la méme perception des pétales d’une fleur de géranium ou
d’un crayon que ceux qui croient «naivement» que le rouge appar-
tient objectivement au pétale ou au crayon.

Ces fagons de percevoir sont fixées par ’hérédité biologique, dira-
t-on. Mais il y a une évolution biologique, et il semblerait ne pas étre
exclu qu’on puisse déceler phénoménologiquement certaines traces
de possibilités de changement. Prenons l'illusion optique du baton
dans I’eau qui semble étre brisé. Lorsqu’on apprend que réellement
le baton en question n’est pas cassé, et lorsqu’on formule la théorie
qu'un baton intact qui est immergé dans I’eau doit nécessairement
paraitre brisé, n’y a-t-il alors pas de changement du tout dans notre
perception? Notre perception concrete de la «cassure» du baton ne
prend-elle pas une autre forme qu’auparavant? Des investigations

% Religidse und profane Welterfahrung Frankfurt: Klostermann 1973.

102



phénoménologiques plus poussées pourraient peut-étre donner ici des
résultats intéressants.

8. Un autre cas spécial de l'interaction entre la compréhension
intuitive et les théories rationnelles qui mérite notre attention est
celui des sciences qui ont comme objet de leur investigation précisé-
ment les capacités intuitives de I’lhomme. Dans ces cas, les capacités
intuitives sont donc en méme temps instrument et objet de I'investiga-
tion scientifique. Ces derni¢res années, deux exemples particuliers de
telles sciences ont été au centre de I’actualité philosophique: les
théories linguistiques de Noam Chomsky? et de ses disciples et la
théorie de la justice de John Rawls.® Dans les deux cas ces théories
affirment explicitement qu’elles veulent décrire une faculté effective-
ment présente dans ’homme: soit le sens grammatical qui nous dit
quelles locutions sont correctes, soit le sens de justice qui nous dit
quelles institutions sont équitables. C’est le troisiéme but de mon article
d’attirer Pattention du lecteur sur ces théories originales, car il semble que nous
pouvons entrevoir ici les bases d’une nouvelle fagon d’aborder la philosophie de
I’homme.

Les théories mentionnées veulent étre des théories empirigues qui
décrivent des capacités actuellement existantes et qui font des prédic-
tions vérifiables concernant ces capacités. Ainsi, dans la linguistique de
Chomsky, on déduit des principes de la théorie que I’anglophone
moyen accepte telle et telle expression comme une expression bien
formée et telle et telle autre expression comme mal formée (qu’il se
comporte donc de facon typiquement différente par rapport a ces
expressions). Et dans la théorie de justice de Rawls, on déduit des
principes la prédiction que selon notre sens de justice, selon notre
sens de fairness démocratique, telle et telle institution sera ressentie
comme injuste.

Mais en méme temps, ces théories ont dans leur construction un
cOté nettement apriorique et normatif. Ainsi la théorie générative de la
linguistique poss¢éde au fond le caractére d’une logique; Chomsky
lui-méme distingue les «structures profondesy» (deep structures) ca-

7 Pour une premiére introduction, voir J. Lyons Noam Chomsky, Modern
Masters, New York: Viking Press 1970; traduction allemande Munich:
Deutscher Taschenbuchverlag 1973.

8 A Theory of Fustice Cambridge Mass.: Harvard University Press 1971;
traduction allemande Frankfurt: Suhrkamp 1975.

103



chées sous les structures de surface et Lakoff parle d’une «logique
naturelle» sous-jacente; et de fait les linguistes collaborent aujourd hui
d’une fagon étroite avec les logiciens (cf. par exemple le systeme de
grammaire universelle développé par R. Montague?). Chez Rawls,
le choix successif des principes de justice se fait dans le modele d’un
contrat social; donc la aussi il s’agit d’une sorte de théorie générative
et qui a un caractere tout a fait logique: c’est en fait une application
de la théorie des décisions et des jeux (game theory) et de la logique de
probabilité.

Chomsky se rattache explicitement a la tradition du rationalisme
et des idées innées. Mais il souligne en méme temps la méthode
empirique. Il n’y a pas de Wesensschau infaillible de ces idées qui
formerait le point de départ inébranlable de cette science. Au con-
traire, sa linguistique est une théorie explicative qui se construit sur la
base de ’expérience spontanée de tous les jours. De fait nos intuitions
linguistiques se portent d’abord sur des exemples concrets. Nous sen-
tons par exemple que «Il a apaisé la querelle» mais non pas «Il a
apaisé qu’ils se sont querellés» est bien formé. Et nous savons spon-
tanément que le raisonnement suivant est acceptable: «S’il pleut, la
route est mouillée. Il pleut en effet. Donc la route est mouillée». Nous
n’avons pas une vision mystérieuse de ’ensemble de la structure de la
langue. Mais par une réflexion rationnelle, nous commengons a
construire pas a pas un modele explicatif, une théorie composée de
lois générales. Les lois générales forment partie de la théorie, les com-
prendre vraiment c’est comprendre comment elles fonctionnent dans
Pensemble du systeme, quelle est leur portée, quelles sont leurs consé-
quences. Donc la compréhension parfaite ne consiste pas dans I'intui-
tion d’une loi isolée. On n’arrive a une connaissance stre des lois
qu’a la fin de I’élaboration d’une théorie (cf. la théorie des ensembles
ou les premic¢res «intuitions» ont mené a des paradoxes).

La méme chose vaut pour la théorie de Rawls. Notre sentiment de
justice opere dans la vie concrete. La connaissance des principes
généraux ne peut étre que le fruit d’une réflexion, de la construction
d’une théorie explicative. (Le penchant intuitif pour certaines maxi-
mes, certains slogans n’est pas encore la connaissance stire d’un
principe.) Pourtant la théorie se développe d’une fagon tout a fait
apriorique (Rawls se réclame d’ailleurs de Kant!), par des expé-

® Formal Philosophy Yale University Press 1974.

104



riences de pensée pure. Le modele du contrat social postule qu'un
ensemble d’individus dans une situation idéalisée et purement fictive,
donc aucunement historique, doivent se mettre d’accord sur des
principes de fairness de sorte que ces principes soient rationnellement
acceptables pour chacun.

Ce curieux mélange de procédés empiriques et aprioriques semble
tout a fait approprié dans une investigation d’une faculté rationnelle
de '’homme. Car d’un c6té une faculté rationnelle doit étre compré-
hensible en elle-méme. La rationalité exige une explication qui n’est
pas seulement une hypothése aveugle et factuelle. Mais d’autre part
I’homme est un étre qui se rencontre de fait. Qui peut étre décrit et
auquel la description doit s’appliquer: une confirmation empirique
est donc possible et nécessaire. Done, ce qut est approprié pour Pexplication
d’une faculté rationnelle de I’homme, ce n’est ni un intuitionisme dogmatique
divorcé de expérience ni un empirisme qui ne peut pas expliquer I’ aspect norma-
tif inhérent a ces phenomeénes.

Il est utile de se rappeler qu'une faculté rationnelle n’est pas du
méme ordre qu’une «capacité» d’une chose physique. Par exemple,
la capacité des métaux d’étre oxydables peut étre expliquée par une
théorie, mais comme cette «capacité» n’est pas «transparente a elle-
méme», cette théorie ne peut pas étre déduite a priori. De fait c’est une
théorie purement empirique dans laquelle figurent méme des entités
hypothétiques non observables, des entités dites «théoriques».

Il est important de distinguer, comme nous ’avons déja fait plus
haut pour le cas particulier de la conscience morale, entre (a) la
faculté rationnelle comme elle a été formée a un certain moment du
développement historique et (b) la faculté rationnelle en tant que
capacité d’étre ouvert a des arguments rationnels, c’est-a-dire le
«noyau» de cette faculté.

L’existence de ce noyau se manifeste d’une facon concrete si 'on
observe comment l’oscillation pendulaire entre théorie et compré-
hension intuitive tend vers un équilibre stable. Surtout dans le cas du
sens de la justice, il y a une grande variabilité, tandis que pour le sens
grammatical et logique cette variabilité est moindre. En fait, pourquoi
y a-t-il cette différence? Il semble que ce soit di au fait que en ce qui
concerne la grammaire et la logique, I'usage courant est ipso facto
correct. Le fonctionnement d’une langue naturelle qui ne serait pas
logiquement correct est impensable: ce fonctionnement peut avoir des
imperfections concernant la complexité, I’ambiguité, la non-exacti-

105



tude (étre vague), — ceci explique d’ailleurs pourquot il est utile en
vue de certains buts bien définis de construire des langues artificielles —
mais il ne peut étre logiquement incorrect. Ici la pratique établit donc
ipso facto une norme correcte.

Pour le sens de la justice, par contre, ceci ne vaut pas. Ici un sys-
téme profondément injuste peut trés bien fonctionner et survivre;
la pratique politique n’établit pas ipso facto une norme juste. Il s’en-
suit qu’une théorie rationnelle a ici une fonction spécialement impor-
tante a remplir.

9. Je n’ai pas distingué dans ce papier entre science et philosophie:
en effet, je pense que la philosophie et les sciences (comprises dans un
sens plus restreint) présentent le méme phénomeéne d’interaction entre
compréhension intuitive et formulation explicite, entre expérience
spontanée et construction de théories rationnelles. Et le lecteur de-
vinera ce qui s’ensuit: en philosophie comme dans les sciences, une
analyse phénoménologique minutieuse du donné intuitif et une ré-
flexion logique sur les formulations linguistiques et sur les construc-
tions théoriques doivent aller de pair. Donc les deux courants métho-
dologiques de la philosophie contemporaine, la phénoménologie et la
philosophie analytique, loin d’étre en opposition irréductible, sont
plutot tout a fait complémentaires. C’est la un de mes thémes favoris,
mais que j’ai élaboré ailleurs.10

10 Cf. entre autres G. Kiing «Language analysis and phenomenological
analysis» Actes du XIVéme Congrés International de Philosophie Vienne 2-9 sep-
tembre vol. 2 pp. 247-253; «The phenomenological reduction as epoché and
as explication» The Monist vol. 59 (1975) 63-80.

106



	Expérience spontanée et théorie rationnelle

