
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Expérience spontanée et théorie rationnelle

Autor: Küng, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Expérience spontanée et théorie rationnelle1

par Guido Küng

1. Il semblerait que pour saisir la réalité l'homme possède deux
facultés tout à fait différentes, voire même opposées: d'un côté ce

qu'on pourrait appeler la compréhension intuitive, spontanée, et de

l'autre la raison analytique et calculatrice. Souvent nous nous orientons

dans les situations concrètes d'une façon spontanée. Nous savons

sans réfléchir où nous en sommes et ce qui est à faire. Gela semble

n'avoir rien à faire avec des raisonnements, des calculs, des constructions

théoriques. Evoquons quelques exemples typiques mais variés
d'une telle compréhension intuitive.

Souvent nous savons d'une façon spontanée, sans réflexion, que
notre interlocuteur est sincère, ne ment pas, etc. (Evidemment il peut
arriver de même que nous ayons la conviction indubitable que
quelqu'un ne dit pas la vérité, n'est pas franc, nous cache quelque chose,

etc.) Dans ces cas nous savons ce que nous savons d'une façon directe,
sans calculs ni argumentations, par un sentiment spontané. Je ne nie

pas qu'il y ait aussi des cas où nous sommes en doute, où nous n'arrivons

pas à voir clair, où les intentions véritables de notre interlocuteur

nous échappent. Et j'admets volontiers qu'il est possible qu'un
tel «savoir» (comme toute autre sorte de savoir d'ailleurs!) peut parfois

s'avérer avoir été une méprise, une erreur. Je veux simplement
rappeler qu'il existe des cas d'une compréhension spontanée d'autrui
où cette compréhension n'est pas le résultat d'un calcul rationnel et
où aucune construction théorique n'entre en jeu.

De fait, chaque perception ordinaire est elle aussi un cas d'une telle

compréhension spontanée. Lorsque j'entre dans une chambre et que je
vois un chat couché sur le canapé, je sais cela spontanément. Je ne
l'ai pas déduit dans le cadre d'une théorie, par des calculs rationnels,

1 Conférence présentée à la Société romande de philosophie à Lausanne,
le 12 décembre 1975.

90



j'ai simplement vu et compris que ce qui est devant moi sur le canapé
est un chat. C'est seulement lorsque ma conviction primordiale est

mise en question, est contestée, que je commence à raisonner, à chercher

des arguments et des preuves.
Notre compréhension du langage est elle aussi un cas très important

d'une telle compréhension spontanée et intuitive. Nous savons par
exemple sans réfléchir que les trois énoncés suivants : « Il a regretté la
querelle», «Il a regretté qu'ils se soient querellés», «Il a apaisé la

querelle», sont des énoncés acceptables et bien formés; et que par
contre «Il a apaisé qu'ils se sont querellés» n'est pas un énoncé

acceptable, qu'il est mal formé. Mais pourquoi? Pourquoi le sens du
dernier énoncé ne forme-t-il par un tout cohérent? Si on me demande
cela, je n'ai pas une réponse toute prête, je ne peux pas tout de suite
donner des raisons. Je sais simplement par ma compréhension spontanée

du français que l'énoncé «Il a apaisé qu'ils se sont querellés»
n'est pas en ordre. Tous ceux qui savent parler français ont un sens

spontané de la langue (Sprachgefühl, Sprachsinn), pour ce qu'on peut
dire et pour ce qui est grammaticalement incorrect. Donner une
explication rationnelle de la raison qui nous fait accepter «Il a

regretté qu'ils se sont querellés» et rejeter «Il a apaisé qu'ils se sont

querellés», cela demande de la réflexion, la construction d'une théorie

linguistique. Mais l'homme de la rue n'a pas besoin d'une telle théorie.

Il sait intuitivement que le premier énoncé est bien formé et que le

deuxième est mal formé.
La compréhension intuitive joue un rôle important dans les questions

morales, esthétiques, idéologiques. Si par exemple je suis le seul

témoin d'un accident, ma conscience me dit sans équivoque et sans

que je réfléchisse que je ne peux pas ignorer le blessé, que je dois

appeler du secours, etc. Je n'ai pas besoin de peser le pour et le contre,
de délibérer; de construire p. ex. une analogie entre cet accident-ci

et un cas hypothétique où ce serait moi le blessé et l'autre le témoin,

etc., pour en déduire ce qui est mon devoir. De même dans des questions

esthétiques, c'est ma sensibilité spontanée qui me dit que ceci est

un bon roman, un tableau intéressant, et que cela est du « kitsch». Et
la même chose vaut aussi pour les questions profondes concernant la
vie et la Weltanschauung. Par exemple, je suis convaincu qu'une vie qui
ne dépasserait pas le cadre des problèmes terrestres ne peut pas être
satisfaisante. Je n'ai pas besoin de preuve pour cela. Ma conception
de la vie est simplement ainsi. Ce n'est que lorsque je rencontre une

91

7 Studia Philosophica XXXVI



conviction opposée que je commence à chercher des arguments et des

raisons.

Dans tous ces cas nous avons donc un savoir, une conviction spontanée

qui n'est pas le résultat d'une argumentation, d'un calcul, d'une
théorie rationnelle. Et malgré cela nous n'hésitons pas à nous y fier.

2. Mais il y a d'autres cas où il semblerait erroné de se laisser guider
par une simple compréhension intuitive. Si un ingénieur bâtit un
pont, il ne doit pas se fier à une appréciation spontanée. Il doit
calculer.

De même si je dois acheter une nouvelle voiture. Quel modèle
choisir? Je sais que je devrais comparer exactement la consommation
d'essence, la force du moteur, etc. Je devrais calculer quel modèle

présente le plus d'avantages par rapport au prix que je veux payer.
Bien sûr, on choisit souvent d'une façon irréfléchie, parce que le

modèle nous tape à l'œil, le vendeur nous est sympathique, etc. ;

mais on sait bien que cela n'est pas la meilleure façon de procéder.
Est-ce le domaine qui détermine si on doit se fier à la compréhension

intuitive ou si l'on doit entreprendre des calculs rationnels? Pascal,

p. ex., qui a opposé la raison et «les raisons du cœur», n'a-t-il pas
accepté des domaines réservés au cœur où les calculs rationnels sont
déplacés? Et depuis Dilthey et Windelband on a souvent opposé les

sciences humaines (Geisteswissenschaften) et les sciences naturelles de

telle façon que dans le domaine des premières la compréhension
intuitive (le Erleben) joue le rôle principal, tandis que les sciences

naturelles sont censées être le champ par excellence de l'explication
théorique (du Erklären), c'est-à-dire de la formulation exacte de lois
universelles et de prédictions rationnelles.

3. Mais est-il vrai que compréhension intuitive et argumentation
rationnelle s'excluent de cette façon là? Y a-t-il vraiment des domaines
où la connaissance intuitive est la seule appropriée? Et y a-t-il d'autre
part des domaines où seulement le calcul rationnel, la construction
de théories entrent enjeu, et où la compréhension intuitive ne joue pas
de rôle? J'aimerais convaincre le lecteur que cela n'est pas le cas: que partout
compréhension intuitive et argumentation rationnelle vont de pair.

Supposons qu'il y ait un domaine où seule la compréhension
intuitive serait appropriée : cela voudrait dire qu'aucune discussion n'y
est possible. Evidemment, bien des occasions peuvent susciter un tel
pessimisme sceptique. Mais le comportement naturel de l'homme
s'oppose, va contre un tel scepticisme: en fait c'est inhumain et

92



pratiquement intenable de refuser toute discussion. Dans tous les

domaines, il arrive que nos convictions intuitives et spontanées ne
soient pas en harmonie : soit que ma conviction est en désaccord avec
celle de mon voisin, soit que mes convictions propres se contredisent

ou sont instables. Dans tous ces cas on commence spontanément à

argumenter, à raisonner. On ne se tait pas comme un sceptique
devrait le faire. On commence à dialoguer avec le voisin, même si

ce n'est peut-être que sous forme d'une querelle: on lui fait des

reproches ou profère des injures... Mais le plus souvent on essaye aussi

de défendre son point de vue avec des arguments rationnels. Et de

même dans le cas d'un conflit intérieur: là aussi on commence un
dialogue, un dialogue intérieur avec soi-même, où l'on essaye de

tirer les choses au clair, de peser le pour et le contre, de raisonner...
(avec quel succès, cela reste évidemment une autre question).

Mais tout cela veut dire qu'on articule sa position, qu'on formule
des énoncés. On essaye de trouver des justifications, des réponses aux
questions de l'adversaire. On argumente. Des relations logiques
s'établissent entre les énoncés: si A alors B; ou bien B ou bien C; C

parce que D; etc. Et ainsi on obtient pour chaque point de vue, pour
chaque position, un réseau d'énoncés de plus en plus large, de plus
en plus élaboré et complexe. C'est-à-dire on obtient des théories.

Il y a donc un chemin naturel, le chemin du dialogue, qui mène de la
compréhension intuitive aux théories explicitement formulées, aux théories rationnelles.

4. Mais il faut aussi souligner la relation opposée : en fait, la construction

d'une théorie rationnelle repose toujours sur des expériences
vécues, sur une compréhension intuitive et spontanée. Car une théorie
n'est pas seulement un calcul, un pur jeu de symboles. Une machine

électronique, par exemple, peut bien manipuler mécaniquement les

symboles d'un formalisme, mais on ne peut pas dire qu'elle comprenne
la théorie en question, qu'elle comprenne cette théorie en tant que
théorie explicative d'une certaine réalité.

J'aimerais souligner trois points:

4.1. Même une théorie purement logique est plus qu'un simple calcul

Dans les années trente régnait la tendance de traiter la logique
comme un pur calcul syntactique2, mais aujourd'hui, même les théories

2 Cf. R. Carnap Logische Syntax der Sprache Vienne 1934.

93



purement logiques sont traitées de façon sémantique: les formules
reçoivent des interprétations, le calcul est mis en relation avec le modèle

qu'il décrit. Mais s"'il y a une corrélation sémantique entre les

éléments d'un calcul syntactique et les éléments d'un modèle de la
réalité, c'est que la déduction logique d'une formule dans le calcul
n'est plus seulement une opération syntactique, mécanique; les relations

logiques elles aussi sont des relations sémantiques pourvues de

sens.

Si on comprend donc par une théorie formelle non seulement une
théorie explicitement formulée, avec des règles de déduction exactes,
mais un formalisme qui a des interprétations, cela n'exclut plus une
compréhension intuitive. Au contraire, les foncteurs logiques d'une
théorie formelle peuvent alors être compris comme des explicitations

(en anglais: «explications») de concepts ne bénéficiant auparavant
que d'une compréhension irréfléchie et intuitive. Par exemple le mot
«ou» (comme dans la phrase «C'était un lapin ou un animal noir»)
est explicité dans la logique des propositions par deux foncteurs de

vérité qui ont respectivement la matrice 0110 et la matrice 1110, et

qui correspondent à l'usage exclusif et à l'usage non exclusif du mot
«ou». De même la logique de l'expression «a croit que/)», dont nous

avons au départ une compréhension purement intuitive, est explicitée
dans les systèmes de logique épistémique à l'aide d'un modèle de

mondes possibles: en effet, «a croit que/)» équivaut à dire que a pense

que le monde actuel est contenu dans un certain ensemble de mondes

possibles qui est l'ensemble de tous les mondes possibles où p est le

cas.

4.2. Chaque théorie empirique doit en tant qu'empirique
être reliée à l'expérience spontanée que nous avons du domaine

qu'elle veut expliquer

Une théorie empirique ne veut pas analyser une fiction, une
chimère, mais une réalité. Le modèle scientifique d'une telle théorie doit
donc nécessairement être en connexion avec l'expérience spontanée

que nous avons de cette réalité, il doit être relié d'une façon ou d'une
autre à l'image spontanée que nous nous faisons dans l'expérience
ordinaire de cette réalité. Ceci vaut même dans le cas où le modèle

scientifique prétend corriger cette première image spontanée.
En phénoménologie, l'image du monde que nous projetons dans

l'expérience spontanée de la vie de tous les jours s'appelle « Lebens-

94



weit»; mais on en parle aussi en philosophie analytique, là le terme

en vogue est « image manifeste » (Wilfrid Seilars).

L'articulation, la formulation de la Lebenswelt ou de l'image manifeste

se fait dans le langage ordinaire (ordinary language), dans la

langue normale non technique de tous les jours. De nos jours on est en

général d'accord pour dire que l'image scientifique du monde doit
être mise en relation avec l'image manifeste, avec la Lebenswelt. On
sait que le langage scientifique a pris naissance dans le langage
ordinaire et que pour faire comprendre le langage scientifique à un
novice, on est obligé de donner des explications dans le langage
ordinaire; c'est dire que le langage ordinaire est employé comme méta-

langue. Le désaccord dans la philosophie contemporaine concerne

plutôt la question de savoir laquelle des images est plus véridique,
plus proche de la réalité: est-ce l'image manifeste, comme le pensent
les phénoménologues et les philosophes du langage ordinaire, ou
est-ce l'image scientifique, comme le pensent les philosophes qui
préfèrent les langues artificielles de la logique symbolique?

Je ne veux pas entrer ici dans le débat concernant la manière

exacte dont se présente cette relation entre l'image scientifique et

l'image manifeste, entre le langage scientifique et le langage ordinaire.
Surtout en ce qui concerne les sciences naturelles et la physique, la

question de la confirmation empirique s'est avérée très complexe, et

il existe une littérature abondante à ce sujet. Depuis la première formulation

dans le Cercle de Vienne du principe de vérification et de la
notion des énoncés dits protocolaires, on est maintenant arrivé à des

conceptions beaucoup plus nuancées et plus prudentes.
Mais nous ne pouvons pas nous occuper ici de ces questions difficiles.

Retenons seulement lefait que toute théorie empirique en tant qu'empirique

doit être ancrée dans notre expérience spontanée de la réalité.

4.3. La compréhension intuitive joue un rôle fondamental
dans l'invention du modèle scientifique

Ce n'est pas seulement dans l'application qu'un modèle scientifique

doit être mis en relation avec notre expérience spontanée de la
réalité. Dans l'invention du modèle déjà, la compréhension intuitive
joue un rôle fondamental. D'ailleurs cette invention n'est pas un
processus mécanique, on ne pourrait pas la confier à une machine. Elle

présuppose des facultés proprement intuitives. Nous avons une cer-

95



taine «intuition», «une idée» qui nous inspire, et nous essayons de

l'articuler, de lJélaborer. Souvent les premiers essais de formulation
ne sont pas satisfaisants. On peut en déduire des conséquences contre-
intuitives, ce qui nous amène à les revoir, à corriger ce que nous
avons déjà mis sur le papier.

Ceci ne vaut pas seulement lorsque l'idée du modèle scientifique
provient directement de la compréhension intuitive du domaine
même que le modèle en question est censé expliquer, cela vaut aussi

dans les cas où il y a une différence fondamentale entre l'image scientifique

et l'image manifeste, comme par exemple en microphysique.
Même dans ces cas-là la formulation de la théorie est un processus
d'explication de certaines idées intuitives. Seulement, dans un tel cas,
l'idée qui nous inspire provient d'un domaine autre que celui qui doit
être expliqué. Il se peut que l'intuition est de nature purement
mathématique. Ou bien il peut s'agir d'une image «métaphorique»,
d'une analogie. Ainsi dans la théorie de la lumière on s'est basé, entre
autres, sur la notion d'onde qui nous est familière surtout dans le

domaine de l'eau.
Thomas S. Kuhn3 nous a appris qu'une révolution scientifique est

en fait caractérisée par l'irruption d'un nouveau paradigme, d'une
nouvelle façon de voir. Elle a donc sa source dans la créativité de

notre expérience spontanée.
Nous pouvons donc conclure que non seulement il y a un chemin naturel qui

conduit de chaque compréhension à l'élaboration d'une théorie rationnelle, mais

aussi que chaque théorie rationnelle a ses racines dans la compréhension intuitive,

dans l'expérience spontanée.

5. Au fond, Pascal lui aussi a vu cela comme le montrent les apho-
rismes de ses Pensées (Classiques Garnier, pp. 73-74) concernant
«l'esprit de finesse» et «l'esprit de géométrie», c'est-à-dire concernant

la compréhension intuitive et la construction rationnelle de

théories logico-mathématiques. Il me semble très intéressant de relire
ces textes en les mettant en rapport avec les courants méthodologiques
de la pensée contemporaine.

«... dans l'esprit de finesse, les principes sont dans l'usage commun
et devant les yeux de tout le monde». Dans le langage de la philosophie

contemporaine on dirait qu'elles sont contenues dans l'usage du

3 The Structure of Scientific Revolution Chicago University Press 1970; traduction

allemande Frankfurt: Suhrkamp 1973.

96



langage ordinaire et dans la façon de voir qui correspond à la Lebenswelt.

«On n'a que faire de tourner la tête, ni de se faire violence»,
c'est-à-dire on n'a pas besoin de sortir de l'attitude naturelle ou de

parler un langage artificiel; «Il n'est question que d'avoir bonne vue,
mais il faut l'avoir bonne : car les principes sont si déliés et en si grand
nombre, qu'il est presque impossible qu'il s'en échappe...» Comme
les phénoménologues et les philosophes du langage ordinaire, Pascal

insiste ici sur la richesse de l'expérience ordinaire et sur le fait
paradoxal qu'il est «presque impossible» de se rendre compte de tout ce

qu'on sait ainsi de manière implicite.
Par contre dans l'esprit de géométrie «... les principes sont

palpables, mais éloignés de l'usage commun», c'est-à-dire on y parle
plus le langage ordinaire, mais un langage technique qui a l'avantage

d'exprimer les principes d'une façon tangible et univoque, «de
sorte qu'on a peine à tourner la tête de ce côté-là, manque
d'habitude: mais pour peu qu'on l'y tourne», c'est-à-dire qu'on
s'habitue à ce langage technique, «on voit les principes à plein; et il
faudrait avoir tout à fait l'esprit faux pour mal raisonner sur des

principes si gros qu'il est presque impossible qu'ils échappent. »

«Tous les géomètres», c'est-à-dire tous les philosophes qui
emploient les langues artificielles de la logique symbolique, «seraient
donc fins», c'est-à-dire seraient phénoménologues, «s'ils avaient la

vue bonne, car ils ne raisonnent pas faux sur les principes qu'ils
connaissent; et les esprits fins», les phénoménologues, «seraient
géomètres», seraient des philosophes logiciens, «s'ils pouvaient plier leur

vue vers les principes inaccoutumés de géométrie», c'est-à-dire s'ils

pouvaient s'habituer aux langues techniques de la logique.
« Ce qui fait donc que certains esprits fins ne sont pas géomètres,

c'est qu'ils ne peuvent du tout se tourner vers les principes de

géométrie; mais ce qui fait que des géomètres ne sont pas fins, c'est

qu'ils ne voient pas ce qui est devant eux, et qu'étant accoutumés aux
principes nets et grossiers de géométrie, et à ne raisonner qu'après
avoir bien vu et manié leurs principes», c'est-à-dire après avoir
institué des règles explicites et exactes dans leur formalisme, «ils se

perdent dans les choses de finesse, où les principes ne se laissent pas
ainsi manier.» Là, en phénoménologie, les principes «on les voit à

peine, on les sent plutôt qu'on ne les voit», c'est une question de

compréhension intuitive, de sensibilité délicate; «on a des peines
infinies à les faire sentir à ceux qui ne les sentent pas d'eux-mêmes: ce

97



sont choses tellement délicates et nombreuses, qu'il faut un sens bien
délicat et bien net pour les sentir, et juger droit et juste selon ce

sentiment, sans pouvoir le plus souvent les démontrer par ordre
comme en géométrie, parce qu'on en possède pas ainsi les principes,
et que ce serait une chose infinie de l'entreprendre.» Pourquoi
l'esprit de géométrie n'est-il pas applicable? C'est parce que Pascal
estime qu'ici une analyse logique adéquate devrait être infinie, ce

qui est impossible.
«Il faut tout d'un coup voir la chose d'un seul regard, et non pas

par progrès de raisonnement, au moins jusqu'à un certain degré. Et
ainsi il est rare que les géomètres soient fins et que les fins soient
géomètres, à cause que les géomètres veulent traiter géométriquement
ces choses fines, et se rendent ridicules, voulant commencer par les

définitions, et ensuite par les principes, ce qui n'est pas la manière

d'agir en cette sorte de raisonnement. Ce n'est pas que l'esprit ne le
fasse; mais il le fait tacitement, naturellement et sans art, car
l'expression en passe tous les hommes, et le sentiment n'en appartient
qu'à peu d'hommes.» Pascal affirme ici que de fait, même dans les

choses de finesse, l'esprit peut procéder par déduction logique, seulement

il doit le faire d'une façon «tacite», c'est-à-dire non exprimée,

parce que la formulation d'une infinité d'expressions dépasse la capacité

humaine. Pascal ajoute toutefois que «peu d'hommes» possèdent
«le sentiment», c'est-à-dire la compréhension intuitive, suffisamment

puissant pour saisir de tels raisonnements inexprimés.
Pascal décrit fort bien la réaction émotionnelle des phénoménologues

vis-à-vis de la philosophie des logiciens : «... les esprits fins, au
contraire, ayant ainsi accoutumé à juger d'une seule vue, sont si étonnés, -
quand on leur présente des propositions .où ils ne comprennent rien
et où pour entrer, il faut passer par des définitions et des principes si

stériles, qu'ils ne sont point accoutumés de voir ainsi en détail, - qu'ils
s'en rebutent et s'en dégoûtent. »

Dans ses textes, Pascal semble convaincu que certaines «choses»

sont d'une complexité infinie et que seul le «sentiment» intuitif est

capable de saisir une infinité. Il doute donc que «l'esprit géométrique»
puisse analyser ces choses et en donner un modèle scientifique; mais
n'est-ce pas dangereux de penser qu'une analyse scientifique soit

a priori impossible parce qu'un phénomène paraît très compliqué,
très subtil, parce que jusqu'à présent aucun modèle scientifique n'est
encore parvenu à en capturer les finesses? De telles affirmations con-

98



cernant les limites de la science ont déjà souvent été démenties par le

progrès scientifique ultérieur. Et de plus elles sont dangereuses, non
seulement parce qu'elles pourront être démenties, mais aussi parce
qu'elles sont stériles, et sont en fait des invitations à la paresse.

Je ne nie pas la riche complexité de la vie pratique et la nécessité

d'avoir un esprit de finesse pour s'y orienter. J'admets volontiers que
la pratique nous fournit constamment des cas pour lesquels aucune
théorie rationnelle n'a encore trouvé d'analyse. D'ailleurs les théories

progressent surtout à force des contre-exemples, de cas où la théorie
existante donne une analyse fausse. Et il y a toujours des cas limites
(borderline cases) pour lesquels la théorie existante ne donne pas

d'analyse. Je ne nie donc pas les insuffisances des théories existantes.

Mais il reste toujours possible que les théories existantes soient
améliorées. Il n'existe pas de cas où des théories seraient en principe
inapplicables, il n'y a pas de domaines où il serait a priori impossible de

discuter et de raisonner.
6. L'expérience spontanée, la compréhension intuitive est la source de toute

connaissance, mais - et c'est un autre point très important que j'aimerais
souligner - c'est seulement la source.

Elle n'est pas en elle-même une connaissance absolue, absolument
certaine, irréfutable, incorrigible. La connaissance scientifique
découle de cette source. C'est la compréhension intuitive qui maintient
notre pensée en vie, qui nous fournit les inspirations, les idées pour la

construction d'un argument, d'une théorie. Mais il se peut que
l'élaboration rationnelle, la formulation explicite, montrera en bien
des cas que notre intuition, notre conviction intuitive a été fausse,

inexacte, erronée. Une certaine conviction «intuitive» donnée n'est

peut être qu'un préjugé. C'était l'erreur de la tradition cartésienne

que de croire à un donné incorrigible, absolument certain, qui serait
donné dans une intuition immédiate infaillible et qui formerait la
base inébranlable de tout savoir. La philosophie contemporaine a eu
raison de critiquer ce «mythe du donné» (W. Sellars). L'image du
savoir en tant que bâtiment construit progressivement sur le rocher
inébranlable du donné immédiat — image qui a été chère non seulement

à Descartes mais aussi aux empiristes et aux premiers néopositivistes

qui voulaient tout reconstruire à partir des donnés de sens -
a été remplacée par l'image du bateau (due à O. Neurath et chère à

Quine), selon laquelle la science est un navire flottant qui est en
reconstruction permanente et où aucune pièce n'est en principe

99



inéchangeable, où chaque pièce peut être réexaminée, remise en

question.
Cela n'équivaut pas à un scepticisme Chaque pièce peut être mise

en question. Mais toutes les pièces ne sont pas démontées en même

temps. Au lieu du doute révolutionnaire de Descartes, on emploie une
méthode de doute évolutionnaire qui maintient la science en une évolution

constante.
Nul ne doute que le bateau de la science flotte, qu'il s'améliore

même constamment. Le progrès scientifique n'est donc pas nié, au
contraire on y croit fermement.

En fait, d'un point de vue synchronique, la science peut bien être
considérée comme un bâtiment cartésien, mais dans le développement
diachronique c'est non seulement la théorie scientifique mais aussi la

compréhension intuitive qui changent. Il y a une influence

réciproque remarquable entre la compréhension intuitive et la formulation

d'une théorie rationnelle: (1) Une intuition, ou peut-être seulement

un pressentiment, inspire la formulation d'un début de théorie ;

ensuite (2) on tire de façon formelle, d'après les règles du système, les

conséquences; et (3) ces conséquences sont elles-mêmes confrontées

avec l'expérience spontanée. Il se peut qu'elles soient en harmonie
avec nos intuitions, mais il se peut aussi qu'il y ait conflit. Dans cette
deuxième éventualité, il y a deux possibilités : ou bien (4a) il s'avère
nécessaire de corriger, d'améliorer la formulation de la théorie; ou
bien (4b), à la lumière du système formulé, c'est notre intuition qui
s'améliore, soit qu'elle se précise, qu'elle se fasse moins vague, soit

qu'elle change parce qu'elle se rend compte de certains aspects qu'elle
n'avait pas remarqués auparavant, soit enfin qu'elle se corrige parce
qu'elle réalise que certaines de ses convictions ont été simplement
erronées.

La voix de la conscience morale nous fournit un bel exemple de

cette influence réciproque entre compréhension intuitive et théorie
rationnelle.4 La conscience morale est une saisie intuitive de la situation

et elle émet des impératifs catégoriques. Mais il se peut qu'elle
soit erronée, que cette voix se trompe. En effet, la doctrine traditionnelle

est d'accord que malgré le fait que nous soyons absolument
tenus à obéir à la voix de notre conscience, qu'aucune autorité ne lui

4 Cf. E. Holenstein «Gewissen und rationale Verantwortung» in Gewissen?,

hrsg. H. Holzhey, Basel: Schwabe 1975, pp. 108-135.

100



soit supérieure, c'est tout à fait possible qu'en agissant subjectivement
en harmonie avec notre conscience, nous commettions, objectivement
parlant, une faute. Il faut bien distinguer entre (a) la conscience

morale formée, comme elle existe à un certain moment du développement

historique, et (b) la conscience morale en tant que capacité
fondamentale de l'homme, par laquelle l'homme est ouvert à des

valeurs éthiques et réceptif à des raisonnements déontiques. Aussi

bien les expériences de la vie pratique que le dialogue et l'argumentation

rationnelle peuvent influencer notre compréhension intuitive
en morale.

Donc l'abandon de l'absolutisme cartésien concernant la

compréhension intuitive n'entraîne nullement un relativisme sceptique.
Bien au contraire, si on croit à la possibilité de se corriger, d'améliorer

sa «vue» sous l'influence de considérations rationnelles, cela

représente une foi ferme en nos capacités spécifiquement humaines.
7. Un aspect intéressant de l'influence réciproque entre la compréhension

intuitive et les théories rationnelles est celui de l'influence
des théories scientifiques sur la façon de voir et la perception
ordinaire des gens. C'est un domaine où, semble-t-il, on a encore fait
relativement peu d'investigations exactes.5

Bien sûr, chacun sait que la vue du monde d'un Indien de la forêt

vierge de l'Amazonie et celle d'un ingénieur habitant une cité
moderne doivent être très différentes, et que le pouvoir de discrimination

perceptive n'est certainement pas spécialisé de la même façon
dans les deux cas. Mais ceci ne répond pas encore à la question de

savoir quelle est concrètement l'influence de l'image scientifique sur
notre faculté de percevoir.

La phénoménologie a insisté sur la primauté et la richesse de la
Lebenswelt, et elle a dénoncé que les sciences naturelles opèrent une
sélection dans ce donné de l'expérience spontanée; qu'elles ne prennent

en considération que ce qui peut être mesuré et opérationnalisé.
Il y a donc chez le scientifique le danger d'un appauvrissement, de ce

qu'il ne se rende plus compte de la richesse de l'expérience spontanée.
Par contre, la phénoménologie a peu fait pour éclaircir l'influence

6 Une exception est par exemple le livre de M. H. Segall, D. T. Campbell
et M. J. Herskovits The Influence of Culture on Visual Perception Indianapolis:
Bobbs-Merrill 1966. Les auteurs ont entre autres constaté que les hommes de

notre civilisation, qui sont habitués aux lois de la perspective, sont plus sujets
à l'illusion optique de Müller-Lyer que par exemple des Zoulous.

101



positive que peuvent avoir les sciences. Car les sciences, ne démasquent-
elles pas des préjugés et n'abolissent-elles pas des illusions? On a qu'à
penser à l'influence qu'ont exercée les théories de Marx et de Freud;
ou simplement à la découverte des illusions optiques. Mais en général,

pour les phénoménologues, c'est plutôt la phénoménologie qui
démasque, et ce sont les préjugés scientifiques qui sont démasqués!
Mais il y a peut-être une influence positive des sciences non seulement

sur nos idées mais même sur notre façon de percevoir le monde. Il
serait souhaitable que la phénoménologie prenne au sérieux et thé-
matise aussi ces phénomènes-là.

Gerhard Krüger6 affirme par exemple que nous devons avoir une
autre perception du ciel que les anciens : pour les Grecs, le ciel était
une surface sphérique close, tandis que pour nous c'est un espace
ouvert à l'infini. Il est certain qu'avec les théories astronomiques, notre
imagination des espaces célestes a changé. Mais est-ce vraiment la

perception elle-même qui a changé, comme l'affirme Krüger? Si dans

une nuit claire nous sortons de la maison, est-ce vraiment un espace
infini que nous percevons?

Il y a des cas où il est évident que la perception a résisté au progrès
des conceptions scientifiques. Par exemple nous voyons toujours le

soleil se lever, malgré le fait que la science nous dise que c'est la terre
qui bouge. Et il semble que ceux qui croient à la thèse scientifique
selon laquelle les couleurs sont des phénomènes purement subjectifs

ont la même perception des pétales d'une fleur de géranium ou
d'un crayon que ceux qui croient «naïvement» que le rouge appartient

objectivement au pétale ou au crayon.
Ces façons de percevoir sont fixées par l'hérédité biologique, dira-

t-on. Mais il y a une évolution biologique, et il semblerait ne pas être
exclu qu'on puisse déceler phénoménologiquement certaines traces
de possibilités de changement. Prenons l'illusion optique du bâton
dans l'eau qui semble être brisé. Lorsqu'on apprend que réellement
le bâton en question n'est pas cassé, et lorsqu'on formule la théorie

qu'un bâton intact qui est immergé dans l'eau doit nécessairement

paraître brisé, n'y a-t-il alors pas de changement du tout dans notre
perception? Notre perception concrète de la «cassure» du bâton ne

prend-elle pas une autre forme qu'auparavant? Des investigations

0 Religiöse und profane Welterfahrung Frankfurt: Klostermann 1973.

102



phénoménologiques plus poussées pourraient peut-être donner ici des

résultats intéressants.
8. Un autre cas spécial de l'interaction entre la compréhension

intuitive et les théories rationnelles qui mérite notre attention est

celui des sciences qui ont comme objet de leur investigation précisément

les capacités intuitives de l'homme. Dans ces cas, les capacités
intuitives sont donc en même temps instrument et objet de l'investigation

scientifique. Ces dernières années, deux exemples particuliers de

telles sciences ont été au centre de l'actualité philosophique: les

théories linguistiques de Noam Chomsky7 et de ses disciples et la
théorie de la justice de John Rawls.8 Dans les deux cas ces théories
affirment explicitement qu'elles veulent décrire une faculté effectivement

présente dans l'homme: soit le sens grammatical qui nous dit
quelles locutions sont correctes, soit le sens de justice qui nous dit
quelles institutions sont équitables. C'est le troisième but de mon article

d'attirer l'attention du lecteur sur ces théories originales, car il semble que nous

pouvons entrevoir ici les bases d'une nouvelle façon d'aborder la philosophie de

l'homme.

Les théories mentionnées veulent être des théories empiriques qui
décrivent des capacités actuellement existantes et qui font des prédictions

vérifiables concernant ces capacités. Ainsi, dans la linguistique de

Chomsky, on déduit des principes de la théorie que l'anglophone

moyen accepte telle et telle expression comme une expression bien
formée et telle et telle autre expression comme mal formée (qu'il se

comporte donc de façon typiquement différente par rapport à ces

expressions). Et dans la théorie de justice de Rawls, on déduit des

principes la prédiction que selon notre sens de justice, selon notre
sens de fairness démocratique, telle et telle institution sera ressentie

comme injuste.
Mais en même temps, ces théories ont dans leur construction un

côté nettement apriorique et normatif. Ainsi la théorie générative de la

linguistique possède au fond le caractère d'une logique; Chomsky
lui-même distingue les «structures profondes» (deep structures) ca-

' Pour une première introduction, voir J. Lyons Noam Chomsky, Modem
Masters, New York: Viking Press 1970; traduction allemande Munich:
Deutscher Taschenbuchverlag 1973.

8A Theory of Justice Cambridge Mass.: Harvard University Press 1971;
traduction allemande Frankfurt: Suhrkamp 1975.

103



chées sous les structures de surface et Lakoff parle d'une «logique
naturelle » sous-jacente ; et de fait les linguistes collaborent aujourd'hui
d'une façon étroite avec les logiciens (cf. par exemple le système de

grammaire universelle développé par R. Montague9). Chez Rawls,
le choix successif des principes de justice se fait dans le modèle d'un
contrat social; donc là aussi il s'agit d'une sorte de théorie générative
et qui a un caractère tout à fait logique : c'est en fait une application
de la théorie des décisions et des jeux (game theory) et de la logique de

probabilité.
Chomsky se rattache explicitement à la tradition du rationalisme

et des idées innées. Mais il souligne en même temps la méthode

empirique. Il n'y a pas de Wesensschau infaillible de ces idées qui
formerait le point de départ inébranlable de cette science. Au
contraire, sa linguistique est une théorie explicative qui se construit sur la
base de l'expérience spontanée de tous les jours. De fait nos intuitions
linguistiques se portent d'abord sur des exemples concrets. Nous
sentons par exemple que «Il a apaisé la querelle» mais non pas «Il a

apaisé qu'ils se sont querellés» est bien formé. Et nous savons
spontanément que le raisonnement suivant est acceptable : « S'il pleut, la
route est mouillée. Il pleut en effet. Donc la route est mouillée». Nous
n'avons pas une vision mystérieuse de l'ensemble de la structure de la

langue. Mais par une réflexion rationnelle, nous commençons à

construire pas à pas un modèle explicatif, une théorie composée de

lois générales. Les lois générales forment partie de la théorie, les

comprendre vraiment c'est comprendre comment elles fonctionnent dans
l'ensemble du système, quelle est leur portée, quelles sont leurs

conséquences. Donc la compréhension parfaite ne consiste pas dans l'intuition

d'une loi isolée. On n'arrive à une connaissance sûre des lois

qu'à la fin de l'élaboration d'une théorie (cf. la théorie des ensembles

où les premières «intuitions» ont mené à des paradoxes).
La même chose vaut pour la théorie de Rawls. Notre sentiment de

justice opère dans la vie concrète. La connaissance des principes
généraux ne peut être que le fruit d'une réflexion, de la construction
d'une théorie explicative. (Le penchant intuitif pour certaines maximes,

certains slogans n'est pas encore la connaissance sûre d'un
principe.) Pourtant la théorie se développe d'une façon tout à fait
apriorique (Rawls se réclame d'ailleurs de Kant!), par des expé-

" Formai Philosophy Yale University Press 1974.

104



riences de pensée pure. Le modèle du contrat social postule qu'un
ensemble d'individus dans une situation idéalisée et purement fictive,
donc aucunement historique, doivent se mettre d'accord sur des

principes de fairness de sorte que ces principes soient rationnellement
acceptables pour chacun.

Ce curieux mélange de procédés empiriques et aprioriques semble

tout à fait approprié dans une investigation d'une faculté rationnelle
de l'homme. Car d'un côté une faculté rationnelle doit être compréhensible

en elle-même. La rationalité exige une explication qui n'est

pas seulement une hypothèse aveugle et factuelle. Mais d'autre part
l'homme est un être qui se rencontre de fait. Qui peut être décrit et

auquel la description doit s'appliquer: une confirmation empirique
est donc possible et nécessaire. Donc, ce qui est approprié pour Fexplication
d'une faculté rationnelle de l'homme, ce n'est ni un intuitionisme dogmatique

divorcé de l'expérience ni un empirisme qui ne peut pas expliquer l'aspect normatif

inhérent à ces phénomènes.

Il est utile de se rappeler qu'une faculté rationnelle n'est pas du
même ordre qu'une «capacité» d'une chose physique. Par exemple,
la capacité des métaux d'être oxydables peut être expliquée par une
théorie, mais comme cette «capacité» n'est pas «transparente à elle-

même», cette théorie ne peut pas être déduite a priori. De fait c'est une
théorie purement empirique dans laquelle figurent même des entités

hypothétiques non observables, des entités dites «théoriques».
Il est important de distinguer, comme nous l'avons déjà fait plus

haut pour le cas particulier de la conscience morale, entre (a) la
faculté rationnelle comme elle a été formée à un certain moment du
développement historique et (b) la faculté rationnelle en tant que
capacité d'être ouvert à des arguments rationnels, c'est-à-dire le

«noyau» de cette faculté.
L'existence de ce noyau se manifeste d'une façon concrète si l'on

observe comment l'oscillation pendulaire entre théorie et compréhension

intuitive tend vers un équilibre stable. Surtout dans le cas du
sens de la justice, il y a une grande variabilité, tandis que pour le sens

grammatical et logique cette variabilité est moindre. En fait, pourquoi
y a-t-il cette différence? Il semble que ce soit dû au fait que en ce qui
concerne la grammaire et la logique, l'usage courant est ipso facto

correct. Le fonctionnement d'une langue naturelle qui ne serait pas
logiquement correct est impensable : ce fonctionnement peut avoir des

imperfections concernant la complexité, l'ambiguïté, la non-exacti-

105



tude (être vague), - ceci explique d'ailleurs pourquoi il est utile en

vue de certains buts bien définis de construire des langues artificielles -
mais il ne peut être logiquement incorrect. Ici la pratique établit donc

ipso facto une norme correcte.
Pour le sens de la justice, par contre, ceci ne vaut pas. Ici un

système profondément injuste peut très bien fonctionner et survivre;
la pratique politique n'établit pas ipso facto une norme juste. Il s'ensuit

qu'une théorie rationnelle a ici une fonction spécialement importante

à remplir.
9. Je n'ai pas distingué dans ce papier entre science et philosophie:

en effet, je pense que la philosophie et les sciences (comprises dans un
sens plus restreint) présentent le même phénomène d'interaction entre
compréhension intuitive et formulation explicite, entre expérience
spontanée et construction de théories rationnelles. Et le lecteur
devinera ce qui s'ensuit : en philosophie comme dans les sciences, une
analyse phénoménologique minutieuse du donné intuitif et une
réflexion logique sur les formulations linguistiques et sur les constructions

théoriques doivent aller de pair. Donc les deux courants
méthodologiques de la philosophie contemporaine, la phénoménologie et la

philosophie analytique, loin d'être en opposition irréductible, sont

plutôt tout à fait complémentaires. C'est là un de mes thèmes favoris,
mais que j'ai élaboré ailleurs.10

10 Cf. entre autres G. Küng «Language analysis and phenomenological
analysis» Actes du XlVème Congrès International de Philosophie Vienne 2—9

septembre vol. 2 pp. 247-253; «The phenomenological reduction as epoché and
as explication» The Monist vol. 59 (1975) 63-80.

106


	Expérience spontanée et théorie rationnelle

