
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Baron Albert im Trilemma

Autor: Hülasa, Hajato

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Baron Albert im Trilemma

von Hajato Hiilasa

Karl R. Popper, Begründer des kritischen Rationalismus, liebt es

nicht, sich in ein philosophisches Streitgespräch mit seinen Kritikern
einzulassen, gleichgültig ob sie «neuzeitlichen linken» oder «rechten
Kohl» produzieren1. Denn: «Sie zu kritisieren, hieße ihnen mit
gezücktem Schwert in den Sumpf, in dem sie sowieso versinken,
nachzuspringen, um mit ihnen zu versinken.»2 Es ist ihm jedoch nicht
unangenehm, daß Hans Albert, sein «Kardinallegat für die
deutsche Provinz»3, in seinem Namen das Schwert gezogen hat.
«Hans Albert hat's gewagt, und er ist bisher noch nicht versunken.»4
Albert scheint also nach wie vor auf sicherem Grund zu stehen. Von
ihm aus hat er auf seine Weise den Sumpf seiner Gegner sondiert und

geortet. Es ist der Sumpf Münchhausens.

In diesen Sumpf geraten nach Albert die Philosophen dann, wenn
sie allzu fest stehen wollen — und das wollten sie bisher immer.
Verleitet durch das Irrlicht des methodologisch gewendeten Satzes vom
zureichenden Grund, suchen sie nach dem Archimedischen Punkt als

dem letzten Grund der einen und absoluten Wahrheit, die keine
Alternative kennt. Eben dadurch verstricken sie sich in das « Münch-
hausen-Trilemma»5 von infinitem Regreß, logischem Zirkel oder
willkürlichem Abbruch des Begründungsverfahrens: dies ist der
logische Sumpf der letztbegründenden Lügenbarone. Zu ihnen
gehören alle Vertreter des «klassischen Rationalismus», d. h. alle großen
Philosophen - ausgenommen Hans Albert, seine Vorgänger und seine

Schüler.
* * *

1 Claus Grossner: Verfall der Philosophie, Hamburg 1971, 282.
2 A.a.O., 282f.
3 Karlfried Gründer : Perspektiven für eine Theorie der Geschichtswissenschaft.

- In: Saeculum XII, 101-113, zit. 102.
4 Grossner, a.a.O., 283.
5 Hans Albert: Traktat über kritische Vernunft, Tübingen 21969, 11 ff. -

Die im Text angegebenen Seitenzahlen beziehen sich immer auf dieses Werk.

84



Alberts «kritischer» Rationalismus versteht sich als die einzig
mögliche Alternative zum «klassischen» Rationalismus. Unter
Verzicht auf das Postulat der Letztbegründung ersetzt er das Prinzip vom
zureichenden Grund durch das Prinzip der kritischen Prüfung, den

Unfehlbarkeitsanspruch rationaler Erkenntnis durch einen

konsequenten Fallibilismus, die eine Wahrheit durch eine Pluralität
konkurrierender Alternativen, das Streben nach Gewißheit durch das

Verharren in «permanenter Ungewißheit» (33). Mit seiner radikalen
Wende glaubt er, das «Münchhausen-Trilemma» vermieden und
festen Grund und Boden in einer letzten Grundlosigkeit gefunden zu
haben.

Doch wie kommt man in diese von allen Dogmen befreite und
befreiende Grundlosigkeit hinein? Durch einen zureichenden Grund
wohl kaum. Aber wie denn sonst? - Popper hat diese Schwierigkeit
in seiner «Logik der Forschung» gesehen: Wer jeden Dogmatismus
ablehnt, kann seinen Standpunkt weder dogmatisch setzen noch durch
Berufung auf eine objektive Instanz rechtfertigen; ihm bleibt nur der

Weg der persönlichen Entscheidung für die eine und gegen die andere

Alternative: der Weg der subjektiven Dezision. Die Option für den
kritischen Rationalismus «ist allein Sache des Entschlusses, über den es

einen Streit mit Argumenten nicht geben kann». Zwar läßt sich für
ihn durch den Hinweis auf seine Fruchtbarkeit und seine Konsequenzen

«werben»; aber den Versuch, ihn als den einzig möglichen zu
rechtfertigen, «würden wir für eine Verschleierung, für einen Rückfall

in den positivistischen Dogmatismus halten Wir geben also

offen zu, daß wir uns bei unseren Festsetzungen in letzter Linie von
unserer Wertschätzung, von unserer Vorliebe leiten lassen.»6 Poppers

Option entspringt zugegebenermaßen primär irrationalen
Antrieben, die dann allerdings einer sekundären Rationalisierung unterzogen

werden.
Alberts missionarischem Eifer ist diese konsequente und bescheidene

Lösung offenbar nicht genug. Er zieht auch hier sein Schwert;
aber gegen wen, sagt er für einmal nicht. Wohin er springt, läßt sich

indessen zeigen :

In der Option für den kritischen Rationalismus könnte man, so

schreibt Albert, «der Auffassung sein, daß es um sogenannte letzte

Voraussetzungen oder um oberste Prinzipien gehe, so daß eine rationale

6 Karl R. Popper: Logik der Forschung, Tübingen 31969, 12.

85



Diskussion in diesem Falle ausgeschlossen sei: de firincipiis non

disputandum» (34). Demgegenüber postuliert er, «daß gerade
grundlegende und wichtige Prinzipien rationaler Diskussion am meisten
bedürfen» (34). Er empfiehlt dafür folgendes Verfahren: Man suche

zu den in Frage stehenden Prinzipien Alternativen und halte dann
«nach übergeordneten Gesichtspunkten zur Beurteilung der
betreffenden Prinzipien Ausschau» (35). «Das alles läßt sich ohne
weiteres bewerkstelligen» (35).

Gilt das tatsächlich auch für die Diskussion der Alternative zwischen
klassischem und kritischem Rationalismus? Welche übergeordneten
Gesichtspunkte bieten sich in diesem Falle an? Etwa die eines klas-
sich-kritischen Superrationalismus? - Diese Prinzipien zu nennen,
läßt sich leider nicht «ohne weiteres bewerkstelligen», weil Albert
nicht näher auf sie eingeht, wo er von ihnen spricht, und sie nicht
eigens kennzeichnet, wo er (möglicherweise) auf sie eingeht.

Der Leser bleibt daher auf Vermutungen angewiesen: Sollte die

Vermeidung der Letztbegründung, der Dogmatisierung von
Problemlösungen und des Münchhausen-Trilemmas ein solcher

übergeordneter Gesichtspunkt sein? Sicher nicht; denn dies ist ja eben das

methodologische Postulat, durch das der kritische Rationalismus sich

vom klassischen prinzipiell und polemisch abhebt. Es kann daher nicht
als übergeordnetes Entscheidungskriterium dienen.

Sollte dem Prinzip der Widerspruchsfreiheit7 und den Forderungen
nach Gehalt8, Erklärungskraft9 und Bewährung10 diese Aufgabe
zugedacht sein? Popper11 und Albert scheinen diese Forderungen zwar
als spezifische Kriterien der kritischen Prüfung aufzufassen. Sie können

aber als allgemeine methodologische Normen durchaus auch von
klassischen Rationalismus bejaht werden. Sie wären dann tatsächlich
übergeordnete Prinzipien, erlaubten jedoch keine Entscheidung
zwischen kritischem und klassischem Rationalismus; denn beide streben
in gleichem Maß an, ihnen zu genügen. Unterschiede ergeben sich

erst dann, wenn diese abstrakten Normen durch bestimmte Kriterien
und Verfahrensweisen konkretisiert werden. Konkretisiert man zum

7 Albert, a.a.O., 43, 46, 73, 105, 180.
8 A.a.O., 45, 51.

»A.a.O., 45, 49, 51.
10 A.a.O., 43, 54.
11 Popper, a.a.O., 7f.

86



Beispiel die abstrakten Normen des Gehalts und der Bewährung in
der von Popper und Albert vorgenommenen Weise, so enthalten sie

bereits die Entscheidung für den kritischen Rationalismus, die sie erst

ermöglichen sollten; sie verlieren somit den Status übergeordneter
Kriterien.

Genau dasselbe gilt für das Postulat der «Annäherung an die
Wahrheit» (35) und für die Forderung, die Realität zur Geltung zu
bringen (33), die Albert vermutlich für die eigentlich übergeordneten
Gesichtspunkte hält: Sie sind es, solange die Begriffe «Wahrheit»
und «Realität» nicht präzisiert werden; sie sind es nicht mehr,
sobald dies geschieht.

Kurz : Die Gesichtspunkte, die Albert anbietet, sind entweder
übergeordnet, ermöglichen dann aber keine Entscheidung - oder sie sind
in Wahrheit bloß die Gesichtspunkte des kritischen Rationalismus
und als solche bereits Ergebnisse statt Kriterien der Entscheidung.

Auch Albert setzt offenbar nicht allzu großes Vertrauen in die

Objektivität seines Entscheidungsverfahrens. Denn einige Seiten

später bezeichnet er die Wahl zwischen klassischem und kritischem
Rationalismus ausdrücklich auch als eine «moralische Entscheidung»

(40 f.).
Was bedeutet diese erneute Annäherung an Popper? Etwa das

Eingeständnis, daß Albert die gesuchten übergeordneten Gesichtspunkte

nicht gefunden hat, oder gar die Einsicht, daß sie sich
grundsätzlich nicht finden lassen? Daß er sie nicht gefunden hat, haben

wir gezeigt. Ob sie sich überhaupt finden lassen, hängt davon ab, wie
die Alternative von kritischem und klassischem Rationalismus zu
verstehen ist : ob als strenge Alternative im Sinn eines kontradiktorischen
Gegensatzes oder als bloße Adjunktion, d. h. als Nebeneinander
verschiedener sich nicht ausschließender Möglichkeiten.

Albert selber ist dieser Unterscheidung ausgewichen. Er verwendet
das Wort «Alternative» meist im Plural12 und meint damit
offensichtlich eine bloße Adjunktion, so etwa, wenn er im Namen eines

theoretischen Pluralismus fordert, daß zu jeder Theorie «Alternativen»

gesucht werden sollen13. Vereinzelt scheint bei ihm das Wort
jedoch Alternative im strengen Sinn zu bedeuten, und zwar immer
dann, wenn er den kritischen Realismus als Alternative zum klassi-

12 Vgl. Albert, a.a.O., Reg.
13 A.a.O., 47ff., bes. 49.

87



sehen bezeichnet. Er spricht dann, wohl im Gegensatz zu den besonderen

Alternativen im Bereich wissenschaftlicher Theorien, von einer
«allgemeinen Alternative» (73, 87). Leider hat es Albert unterlassen,
diese Terminologie zu begründen. Tun wir es für ihn, indem wir die

«allgemeine» Alternative zwischen klassischem und kritischem
Rationalismus formulieren :

Die Idee der Letztbegründung impliziert, daß Wahrheit erreichbar
und entscheidbar ist14. Zur erreichten und entschiedenen Wahrheit
kann es nur falsche, d. h. keine Alternativen geben. Die Position
des klassischen Rationalismus läßt sich daher in den Satz zusammenfassen:

Es gibt Theorien, die keine Alternativen zulassen. Die Idee
der kritischen Prüfung dagegen impliziert, daß Wahrheit weder
erreichbar noch entscheidbar ist16. Die Wahrheitsfindung wird zum
unendlichen Prozeß. Jede Stufe der Erkenntnis ist prinzipiell überholbar

durch eine weitere, die der Wahrheit näher kommt. Deshalb muß
jede Theorie für Alternativen offen bleiben. Also läßt sich der Standpunkt

des kritischen Rationalismus in den Grundsatz zusammenfassen:

Zu allen Theorien kann und soll es Alternativen geben16.
Diese beiden Grundsätze stehen im Verhältnis der Kontradiktion,
bilden somit eine Alternative im strengen Sinn und schließen ein
Drittes aus. Kein Wunder also, daß Alberts Suche nach übergeordneten

Gesichtspunkten erfolglos geblieben ist. Kein Wunder auch,
daß er sich über das logische Verhältnis der beiden Positionen
ausschweigt; denn die Tatsache, daß es sich dabei um eine strenge
Alternative handelt, hat für ihn fatale Konsequenzen :

Sowohl der Grundsatz des klassischen wie der des kritischen
Rationalismus sind oberste Prinzipien und können, falls sie nicht fraglos
hingenommen werden sollen, nur durch Selbstanwendung geprüft
werden (ein Verfahren übrigens, das sich Alberts Gegner oft gefallen
lassen müssen)17. Soll der kritische Rationalismus seinerseits kritisierbar

sein, so führt er sich selber ad absurdum. Als kritisierbare Theorie
müßte er nämlich, dem eigenen Grundsatz gemäß, zumindest eine

grundsätzliche Alternative zulassen. Diese kann, wie gezeigt, einzig
der klassische Rationalismus sein. Läßt er diesen als Alternative zu,

14 Vgl. a.a.O., 9.
16 Vgl. a.a.O., 33ff.
10 Vgl. a. a. O., 49.
17 Vgl. z. B. Alberts Kritik an Theodor Geiger; a.a.O., 82.

88



so muß er akzeptieren, daß es zumindest eine Theorie ohne
Alternative geben kann, was seinem eigenen Grundsatz widerspricht. Läßt
er sie dagegen nicht zu, so ist er selbst eine Theorie ohne Alternative.
Mit anderen Worten: Falls der kritische Rationalismus die

Selbstanwendung zugesteht, endet er unweigerlich in einer Prinzipien-
Antinomie. Gesteht er sie aber nicht zu, endet er in einem willkürlichen

Abbruch des von ihm postulierten Begründungsverfahrens. In
beiden Fällen versinkt er im Sumpf des Dogmatismus.

* * *

Darin also hat sich Popper getäuscht: Hans Albert sitzt mit seinen

Gegnern im gleichen Sumpf, nur noch etwas tiefer. Denn sein
pseudokritischer Antidogmatismus schließt komplementär einen Dogmatismus

in sich. Damit aber versinkt sein kritischer Rationalismus ohne

jede innere Konsistenz: nämlich als meta theoretischer Monismus, der
den theoretischen Pluralismus predigt, als Theorie also, die sich selber

nicht zumuten kann, was sie von allen andern Theorien verlangt:
zumindest eine Alternative zu haben.

Gegen dieses Verdikt rettet Albert auch die über weite Strecken

gesunde Tendenz seines Denkens nicht und nicht manche begrüßenswerte

Einzelkritik. Angesichts ihrer wird man nur sagen, was dieser

Münchhausen bei seinem etwas kursorischen Studium der Philosophen

selber zuweilen gedacht haben mag: «... auch im Sumpfe
wachsen Blumen.»18

18 Karl Marx: Debatten über die Preßfreiheit, in: MEW I, 54.

89


	Baron Albert im Trilemma

