
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Die Geisteswissenschaften und die Praxis : kritische Überlegungen zu
einem Aspekt der wissenschafts-theoretischen Konzeption von Jürgen
Habermas

Autor: Franzen, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Geisteswissenschaften und die Praxis

Kritische Überlegungen zu einem Aspekt
der wissenschafts-theoretischen Konzeption

von Jürgen Habermas*

von Winfried Franken

Man darf vielleicht sagen, daß die erste «Runde» der Diskussion
über die von Jürgen Habermas unter dem Titel «Erkenntnis und
Interesse» entwickelte Konzeption abgeschlossen ist1. Diese Diskussion

hat sich bisher, wie mir scheint, auf drei Punkte konzentriert:
erstens auf die Frage nach dem Charakter der erkenntnisleitenden
Interessen, zweitens auf die Frage nach dem Status naturwissenschaftlicher

Erkenntnis und drittens auf jenen etwas diffusen dritten Komplex

innerhalb des Habermasschen Ansatzes, in dem es um die
Rezeption der Psychoanalyse sowie um die Inanspruchnahme von
Begriffen wie «Reflexion», «Selbstreflexion», «Emanzipation» und

* Der vorliegende Beitrag stellt die auf das Dreifache erweiterte Fassung
eines Vortrags dar, den ich unter dem Titel «Zur Funktion der Geisteswissenschaften

in der Konzeption von J. Habermas» auf dem XI. Deutschen
Kongreß für Philosophie (Oktober 1975) in Göttingen gehalten habe.

1 Zum einen liegt der erste Sammelband mit mehr oder weniger kritischen
Beiträgen zum Habermasschen Entwurf vor; vgl. Materialien zu Habermas'
«Erkenntnis und Interesse», hrsg. von W. Dallmayr, Frankfurt/M. 1974 (im
folgenden zitiert als «Materialien»). Zum anderen hat Habermas inzwischen
schon zum zweiten Mal seinen Kritikern geantwortet; vgl. Theorie und Praxis.

Sozialphilosophische Studien, [Neuausgabe] Frankfurt/M. 1971, und
später, Einleitung zur Neuausgabe; Erkenntnis und Interesse. Mit einem
neuen Nachwort, [Neuausgabe] Frankfurt/M. 1973 (zitiert als Eul bzw. Eul-
Nachwort; die Frankfurter Antrittsvorlesung, die gleichfalls den Titel trägt
«Erkenntnis und Interesse» und abgedruckt ist in: Jürgen Habermas:
Technik und Wissenschaft als «Ideologie», Frankfurt/M. 1968, 146—168,

wird zitiert als Eul in TWI).

52



«Kritik» geht2. Dagegen ist die Habermassche Behandlung der
Geisteswissenschaften und ihres Zusammenhangs mit dem praktischen
Interesse bisher weitgehend vernachlässigt worden3. Kritik an diesem

2 Zum ersten Punkt vgl. etwa die Beiträge von G. Rohrmoser und N. Lob-
kowicz, beide in: Materialien a.a.O.; R. Bubner: Was ist kritische Theorie?
in: K.-O. Apel u.a.: Hermeneutik und Ideologiekritik, Frankfurt/M. 1971,

160-209; M. Theunissen: Gesellschaft und Geschichte. Zur Kritik der
kritischen Theorie, Berlin 1969. Zum zweiten Punkt vgl. etwa die Beiträge von
N. Lobkowicz und L. Krüger, beide in: Materialien a.a.O.; Th. Meyer:
Zwischen Spekulation und Erfahrung. Einige Bemerkungen zur
Wissenschaftstheorie von Jürgen Habermas, Frankfurt/M. 1972; R. Münch:
Gesellschaftstheorie und Ideologiekritik, Hamburg 1973, Kap. IV. 2, S. 114-143;
R. Simon-Schaefer: Uber die Parallelisierung von Interessen und
Wissenschaftsorten, in: Natur und Geschichte. X. Deutscher Kongreß für
Philosophie (Kiel 1972), hrsg. von K. Hübner und A. Menne, Hamburg 1973,
438-443; H. Albert: Kritische Rationalität und politische Theologie, sowie:
Hermeneutik und Realwissenschaft, beide in: H. A. : Plädoyer für kritischen
Rationalismus, München 1971, 45-75 bzw. 106-149; K. Ballestrem und
A. McCarty: Thesen zur Begründung einer kritischen Theorie der Gesellschaft,

in: Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie 3 (1972) 49-62.
Zum dritten Punkt vgl. viele der vorgenannten Beiträge (Bubner, Meyer,
Münch, Ballestrem und McCarty) sowie die Beiträge von Badura, Nichols,
Hahn, Therborn, alle in: Materialien a.a.O.; H. J. Giegel: Reflexion und
Emanzipation, in : K.-O. Apel u. a. : Hermeneutik und Ideologiekritik a. a. O.
244—282; A. Lorenzer: Über den Gegenstand der Psychoanalyse oder:
Sprache und Interaktion, Frankfurt/M. 1973.

3 Eine wichtige Ausnahme bilden hier sicherlich die Attacken von H.
Albert ; s. besonders : Hermeneutik und Realwissenschaft a.a.O.; sie sind jedoch
für mein Thema weitgehend unspezifisch, da sie eher Methoden- als

Funktionsfragen der Geisteswissenschaften betreffen. In den Augen Alberts ist
Habermas nur einer von vielen Vertretern der «neuen deutschen Ideologie
des hermeneutischen Idealismus» (ebd. 149). - In einem neueren Interview
hat Albert, nach seinem Verhältnis zur Hermeneutik befragt, geäußert:
« In bezug auf Verstehen habe ich meine Anschauungen völlig geändert. »

(Die Schwierigkeiten mit der Wahrheit. Interview mit Hans Albert, in:
Information Philosophie, hrsg. von der Nova-Buchhandlung 2 [1974] H. 5

[November] 2-7, hier 6). Weiterhin gibt Albert zu, daß seine früheren Urteile
in Sachen Hermeneutik zu positivistisch gewesen seien. Da, wo Albert nach
wie vor erhebliche Vorbehalte gegenüber der Hermeneutik als philosophischer

Richtung geltend macht, hat er wohl nur noch die Heideggersche und
Gadamersche (z. T. auch noch die Apelsche) Position im Auge, während
Habermas nun offensichtlich dem Verdikt entgeht. Es scheint sogar, als ob die

Haupteinwände Alberts gegen die Hermeneutik sich inzwischen mit den
entsprechenden Einwänden von Habermas decken, nämlich in der Kritik am
Universalitätsanspruch der Hermeneutik (vgl. ebd.).

53



Teil des Habermasschen Konzepts wurde durchweg nur beiläufig
geübt - dies dann allerdings nicht ohne Schärfe. So wirft etwa Hans
Krämer Habermas vor, die handlungsorientierende Funktion der
historischen Wissenschaften und damit ihre Leistung für das Ganze
der Gesellschaft - nicht anders als zuvor Dilthey und Gadamer - nur
postuliert, diese Ansprüche aber nicht im geringsten eingelöst zu
haben4. Die Habermassche Bestimmung der Funktion der
Geisteswissenschaften - so könnte man Krämers Kritik pointiert zusammenfassen

- ist nicht praktisch genug. Genau umgekehrt argumentiert
Ludger Oeing-Hanhoff. Er macht Habermas gerade die «Umdeutung
der theoretischen Geisteswissenschaften in praktische Wissenschaften »

zum Vorwurf5. D. h. - wiederum pointiert zusammengefaßt —: in

4 H. Krämer: Zur Ortsbestimmung der historischen Wissenschaften, in:
Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie 5 (1974) 74-93, hier 79f.

6 L. Oeing-Hanhoff: Die praktische Relevanz der Philosophiehistorie, in:
Philosophie - Gesellschaft - Planung. Kolloquium Hermann Krings zum
60. Geburtstag vom 27.-29. September 1973, hrsg. von H. M. Baumgartner,
O. Höffe, Ch. Wild, München o.J., 128-151, zu Habermas 134 ff., hier 136;
vgl. auch das Protokoll der «Diskussion im Anschluß an den Beitrag von
Oeing-Hanhoff» ebd. 152-154. - Gegenüber der Oeing-Hanhoffschen Kritik
wäre zu fragen: Ist es wirklich so ohne weiteres ausgemacht, daß Habermas
die Geisteswissenschaften dadurch, daß er ihnen ein praktisches Interesse
zuordnet, auch schon einfachhin zu praktischen Wissenschaften erklärt?
Und dies gar noch in dem - von Oeing-Hanhoff (vgl. 133, 135) offenbar
unterstellten - Sinn, den der Terminus «praktische Wissenschaft» bei Aristoteles

hat? Oeing-Hanhoff übersieht meines Erachtens, daß die Pointe der
Habermasschen Zuordnung der historisch-hermeneutischen Wissenschaften

zur «Praxis» nicht, jedenfalls nicht primär, in ihrer Entgegensetzung zur
Theorie, sondern in ihrer Abgrenzung zur Technik liegt (siehe dazu unter
17f.). Insgesamt scheint es mir überhaupt problematisch, das aristotelische
Bezugssystem von Theorie und Praxis gegen Habermas auszuspielen, und es

fragt sich, ob Oeing-Hanhoff hier nicht hinter Joachim Ritter, auf den er sich
beruft, (vgl. ebd. 133) in wichtigen Punkten zurückfallt, hatte doch Ritter,
trotz mancherlei Anknüpfungen an aristotelische Positionen, gerade betont,
daß bei der Frage nach dem Ort der modernen Geisteswissenschaften
«Bestimmungen im Spiele sind, die wesentlich und grundsätzlich von dem
abweichen, wie Aristoteles das Verhältnis von Theorie und Praxis begründet
hatte» (Die Aufgabe der Geisteswissenschaften in der modernen Gesellschaft,

Münster 1963 [= Schriften der Gesellschaft zur Förderung der
Westfälischen Wilhelms-Universität zu Münster 51] 30). - Interessant ist in diesem
Zusammenhang die Deutung von Theunissen (vgl. a.a.O., z. B. lOff., 27),
der Habermas geradezu auf verborgenen aristotelischen Pfaden wandeln
sieht. Darauf kann ich hier jedoch nicht eingehen.

54



den Augen Oeing-Hanhoffs ist die Habermassche Bestimmung der
Funktion der Geisteswissenschaften viel zu praktisch6.

Nicht praktisch genug — viel zu praktisch: angesichts so konträrer
Möglichkeiten der Interpretation und Kritik scheint es angebracht,
diesen Komplex der Habermasschen Konzeption doch einmal etwas
näher ins Auge zu fassen7.

6 Die eigentliche Pointe der Oeing-Hanhoffschen Kritik kommt freilich
erst in folgender Feststellung zum Ausdruck: «Daß Habermas aber, indem
er die historischen Geisteswissenschaften zu handlungsorientierenden
praktischen Wissenschaften umdeutet ihre faktisch schon weitgehend erfolgte
Politisierung beschreibt, liegt auf der Hand» (a.a.O. 136). Dies scheint mir
so eindeutig keineswegs der Fall zu sein. Ganz im Gegenteil könnte man der
Meinung sein, daß Habermas die Geisteswissenschaften gerade von der
eigentlich politischen Dimension - etwa der von Herrschaft und Emanzipation

- gerade abgrenzt. Oeing-Hanhoffs Politisierungsphobie hat ihren
Gegenstand (und übrigens wohl auch ihre Ursache) eher in den Versuchen einer
materialistischen Hermeneutik, wie sie etwa Hans Jörg Sandkühler
unternommen hat (vgl. Zur Begründung einer materialistischen Hermeneutik
durch die materialistische Dialektik, in: Das Argument 14 [1972] 977-1005;
Praxis und Geschichtsbewußtsein. Studie zur materialistischen Dialektik,
Erkenntnistheorie und Hermeneutik, Frankfurt/M. 1973). Von dieser Position

her, die Hermeneutik materialistisch, und d. h. u. a. : in parteilicher
Absicht, zur Stärkung eines identischen revolutionären Geschichtsbewußtseins
und als «quellenkritisches Organon der Ideologiewissenschaft» inaugurieren
will (Zur Begründung einer materialistischen Hermeneutik a.a.O. 1004),
muß Habermas' Funktionsbestimmung der Geisteswissenschaften wiederum-
obzwar anders als bei Krämer - als zu wenig praktisch, weil zu wenig politisch,
erscheinen. In der Tat kritisiert Sandkühler genau in dieser Richtung die
Habermasschen Auffassungen, wenn auch nicht explizit dessen Thesen zu den
Geisteswissenschaften (vgl. Praxis und Geschichtsbewußtsein a. a. O. 74-79). -
Im übrigen zeigen auch andere Positionen, daß man durchaus den
Geisteswissenschaften praktische Funktionen zusprechen kann, ohne gleich ihrer
Politisierung das Wort zu reden (siehe dazu unten 22f. und die entsprechenden
Anmerkungen) ; anführen könnte man hier auch so manche Diskussion über
die Funktion der Philosophie. Zwar verhält es sich hier in vielen Punkten
anders als bei den historischen Geisteswissenschaften, aber das eine zeigen
diese Diskussionen, nämlich daß man die Philosophie durchaus für eine

praxisorientierende Wissenschaft halten kann, ohne sie gleich unmittelbar
politisieren zu wollen; vgl. dazu besonders die Beiträge von H. Lübbe, aber
etwa auch die von M. Riedel oder H. Lenk, zu einer Diskussion, die unter
dem Titel «Die Rolle der Philosophie aus wissenschaftspolitischerPerspek-
tive» dokumentiert ist (in: Wirtschaft und Wissenschaft 21 [1973],
Sonderheftjuli 1973).

7 Was die Intentionen der folgenden Bemerkungen angeht, so möchte ich
sie, mit Theunissen (a.a.O. 2), als den Fall einer Kritik verstanden wissen,

55



Die Systematik der Habermasschen Konzeption8 macht auf den

ersten Blick einen gelungen-glatten Eindruck : den drei Wissenschaftsgruppen

Natur-, Geistes-, Sozialwissenschaften entsprechen drei
Erkenntnisinteressen, das technische, das praktische, das emanzipato-
rische, und ebenso drei - wie Habermas sich ausdrückt - « Medien der
Vergesellschaftung»0, Arbeit, Sprache, Herrschaft10. Bei näherem
Hinsehen zeigen sich jedoch Unstimmigkeiten. So fallen beispielsweise

unter die empirisch-analytischen, nomologisches Wissen hervorbringenden

Wissenschaften nicht nur die Natur-, sondern auch Teile der
Sozialwissenschaften, nämlich die «systematischen Handlungswissenschaften»

(Ökonomie, Soziologie, Politik)11. Diesem Teil der
Sozialwissenschaften müßte also gleichfalls ein technisches Interesse

zugesprochen werden. Das würde bedeuten, daß es nicht nur die
Naturwissenschaften sind, in die ein technisches Interesse eingeht, und daß

umgekehrt das emanzipatorische Erkenntnisinteresse nicht in die

gesamte, sondern nur in einen Teil der Sozialwissenschaft eingeht12.
Man könnte zwar einwenden, daß Habermas ja in der Tat im
Zusammenhang mit dem emanzipatorischen Interesse nicht von den
Sozialwissenschaften, sondern meist von den «kritisch orientierten
Wissenschaften» spricht13; mit derlei Entschuldigungen würde jedoch

die nur das glaubt « kritisieren [zu] können und [zu] wollen, was man
grundsätzlich zu akzeptieren vermag». Habermas hat ja recht, wenn er konstatiert,
daß «nur exponierte Stellungen diskursive Angriffe und Verteidigungen,
d. h. substantielle Argumentation möglich machen» (Theorie und Praxis.
Einleitung zur Neuausgabe a.a.O. 21).

8 Vgl. Eul in TWI 155 ff.
9 Ebd. 162.
10 Auf die in der Diskussion immer wieder (z. B. von Krämer a.a.O. 78

und Albert, Hermeneutik und Realwissenschaft a. a. O. 111 f.) erwähnte
Ähnlichkeit der Habermasschen Einteilung mit derjenigen von Max Scheler
(vgl. Die Wissensformen und die Gesellschaft, Bern/München 21960 [=
Gesammelte Werke Bd. 8] 205 ff.) will ich meinerseits nur hinweisen, nicht aber
näher eingehen.

11 Eul in TWI 158.
12 Und zwar sogar (zumindest wenn man die Praxis der Sozialwissenschaften

betrachtet) in deren weitaus kleineren Teil. Wohlgemerkt: Habermas
zufolge verfahren die systematischen Handlungswissenschaften durchaus
zurecht nomologisch; er macht ihnen also keineswegs ihre nomologische
Orientierung zum Vorwurf. - Krämer hält «die Festlegung der Sozialwissenschaften

auf's Emanzipatorische [für] willkürlich» und fragt: «... warum nicht
das Gegenteil oder keines von beiden? .» (a.a.O. 79).

13 Eul in TWI 155, 159; 158 heißt es: «kritische Sozialwissenschaft».

56



der Anspruch der Habermasschen Konzeption, für jene Trias von
Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften die entsprechende Trias von
Interessen aufzudecken - ein Anspruch, der bei Habermas doch
sicherlich impliziert ist - von vornherein hinfällig14. Soweit der Hinweis

zur ersten und zur dritten Wissenschaftsart im Ansatz von
Habermas.

Was nun die zweite Wissenschaftsart angeht, so scheint zunächst
einmal klar zu sein, daß hier in der Tat jene Gruppe von Wissenschaften

gemeint ist, die man seit Dilthey in Deutschland « Geisteswissenschaften»

nennt15 und die institutionell bis vor kurzem in erster Linie
durch die Philosophischen Fakultäten der Universitäten zusammengehalten

wurden. Offensichtlich betrachtet Habermas seine Thesen

u. a. auch als Beitrag zur Diskussion über den «Dualismus von Natur-
und Geisteswissenschaften», der ja auch Gegenstand eines Teils seines

Literaturberichts «Zur Logik der Sozialwissenschaften» ist16.

Terminologisch ergibt sich jedoch ein nicht so eindeutiges Bild.
Hier konkurrieren im Habermasschen Sprachgebrauch vor allem drei
Bezeichnungen miteinander: «Geisteswissenschaften», «hermeneu-

14 Aufjeden Fall wird Habermas durchweg im Sinne dieses Anspruchs
verstanden. Freilich drückt sich die Verlegenheit, die darin besteht, daß die
einzelnen Erkenntnisinteressen sich mit den Wissenschaftsorten nicht überall
und nicht immer genau decken, schon in der Terminologie aus. Dies zeigt der
Satz, mit dem Habermas erstmals seine Abgrenzungen einführt: «In den
Ansatz der empirisch-analytischen Wissenschaften geht ein technisches, in den
Ansatz der historisch-hermeneutischen Wissenschaften ein praktisches und in den
Ansatz kritisch orientierter Wissenschaften jenes emanzipatorische Erkenntnisinteresse

ein ...» (Eul in TWI 155, Hervorhebungen von mir). Man sieht:
die Bezeichnungen für die drei Wissenschaftsarten sind im Rückgriff auf
jeweils unterschiedliche Klassifikationsmöglichkeiten gewählt: «empirisch-
analytisöh» ist eine methodologische Zuordnung, «historisch-hermeneu-
tisch» eine teils methodologische, teils inhaltliche, «kritisch orientiert»
weder das eine noch das andere, sondern eher eine Funktionsbestimmung.
Habermas steckt in einem Dilemma: einerseits will er offensichtlich seine

Konzeption an eine der üblichen Wissenschaftsklassifikationen (Natur-,
Geistes-, Sozialwissenschaften) anschließen, andererseits kann er sie aber
nicht so einfach mit dem Konzept der erkenntnisleitenden Interessen zur
Deckung bringen; siehe dazu unten 18f. und 29ff., auch Krämer a.a.O. 79.

15 Zur Begriffsgeschichte vgl. neuerdings den Artikel «Geisteswissenschaften»

von A. Diemer in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hrsg. von
J. Ritter, Bd. 3 (Basel/Stuttgart 1974) 211-215.

10 Neuausgabe Frankfurt/M. 1970, 71-124.

57



tische Wissenschaften» und schließlich «historisch-hermeneutische
Wissenschaften». Der Terminus «Geisteswissenschaften» wird
verständlicherweise vor allem im Zusammenhang der Dilthey-Interpre-
tation verwendet17. Ansonsten aber spricht Habermas anscheinend
lieber von «hermeneutischen Wissenschaften» («hermeneutischer
Forschung», «hermeneutischem Wissen» etc.)18, möglicherweise um
dem vom Terminus «Geisteswissenschaften» leicht provozierten
Idealismus-Vorwurf zu entgehen. In der systematischen Explikation
seines Ansatzes in der Frankfurter Antrittsvorlesung schließlich
verwendet er vor allem den Ausdruck «historisch-hermeneutische
Wissenschaften»19. Diese Doppelbezeichnung wirft Probleme auf. Abgesehen

davon, daß sich die Termini «historisch» und «hermeneu-
tisch» — worauf Krämer hinweist20 - nicht decken, sondern nur
überschneiden, stellt sich die Frage, ob Habermas hier diejenigen unter
den Geisteswissenschaften, die nicht ohne weiteres als historische und
wohl auch nicht als hermeneutische bezeichnet werden können, nicht
stillschweigend unterschlägt21. Wenn er der zweiten Wissenschaftsgruppe

die «Auslegung von Texten»22 als ihre Aufgabe und «die
Welt des tradierten Sinnes»23 als ihren Gegenstand zuweist, so sind
damit nur die historisch, nicht aber die systematisch orientierten
Wissenschaften abgedeckt24. Der im Habermasschen Ansatz doch
wohl implizierte Anspruch, mit der Zuordnung zum praktischen
Interesse die Geisteswissenschaften insgesamt zu erfassen, ist also bloß
erschlichen: in Wirklichkeit wird bloß ein Teil von ihnen erfaßt.

" Vgl. Eul 178 ff.
18 Vgl. ebd., z. B. 220f., 238, 240; Eul in TWI 158, 166.
19 Vgl. Eul in TWI 148, 155, 157.
20 Krämer a.a.O. 83, Anm. 19.
21 Krämer (a.a.O. 79) wirft Habermas vor, die systematischen von den

historischen Geisteswissenschaften nicht unterschieden zu haben ; dies trifft zwar
auch zu, wichtiger jedoch ist, daß Habermas die systematischen
Geisteswissenschaften nicht in sein Konzept miteinbezieht.

22 Eul in TWI 157.
23 Ebd. 158.
24 Freilich setzt Habermas hier nur eine besonders in Deutschland schon

lange bestehende Tendenz fort, in der die Geisteswissenschaften in der Tat
mit den historischen Wissenschaften weitgehend identifiziert werden; vgl.
dazu wiederum Diemer a. a. O. - Auch Krämer (a. a. O. 79) kritisiert, daß
Habermas «offenbar dem bei Dilthey und Gadamer vorgegebenen
Gesprächsmodell der Textinterpretation erlegen» ist.

58



Nun hat Habermas inzwischen selbst diese Lücke in seinem Konzept

erkannt, sie allerdings anders lokalisiert. Er habe nämlich - so

heißt es sowohl in der Einleitung zur Neuausgabe von «Theorie und
Praxis»25 als auch im Nachwort (1973) zu «Erkenntnis und
Interesse»26 - innerhalb des dritten Wissenschaftsbereiches nicht genügend
zwischen Nachkonstruktion und Selbstreflexion unterschieden. Für
unsere Überlegungen ist dabei vor allem interessant, daß die
systematischen Geisteswissenschaften, die an der einen Stelle des Haber-
masschen Ansatzes nicht vorkamen, nun zumindest teilweise an einer
anderen Stelle auftauchen. Mit der rationalen Nachkonstruktion von
«anonymen Regelsystemen»27 sind nämlich u. a. Wissenschaften wie
die Linguistik gemeint28, daneben freilich auch Disziplinen wie
Logik, Metamathematik und Erkenntnistheorie, die - Habermas
zufolge - «bis heute den Kern der philosophischen Disziplinen»
bilden29. Diese Wissenschaften in seinem Konzept der Erkenntnisinteressen

unterzubringen, fällt Habermas nun allerdings nicht leicht.
Einerseits sind sie weder dem technischen noch dem praktischen
Erkenntnisinteresse zugeordnet, vielmehr von beiden «unberührt»30.
Andererseits haben sie zum emanzipatorischen Interesse nur «eine
indirekte Beziehung»31, die darin besteht, daß sich die theoretische

Ausbildung der Selbstreflexion an derartige Nachkonstruktionen
anlehnen muß. Offensichtlich ist darin impliziert, daß nachkonstruierendes

Erkennen als solches keinem emanzipatorischen Interesse und
somit - da auch keinem technischen oder praktischen - im Grunde

überhaupt keinem Interesse entspringt, jedenfalls nicht in dem Sinne,
in dem — Habermas zufolge - die erkenntnisleitenden Interessen
wissenschaftskonstituierende Funktion haben. Habermas bemerkt
denn auch, daß «dieser Typus von nachkonstruierendem Wissen stets

den Status eines besonderen, eines <reinen) Wissens beansprucht»
hat32 - ob zurecht, läßt Habermas hier offen, obwohl man sich vor

25 Theorie und Praxis a.a.O. 28ff.
26 Eul 411 ff.
27 Theorie und Praxis a.a.O. 29.
28 Vgl. ebd. und 30, auch Eul-Nachwort 411 f.
22 Theorie und Praxis a.a.O. 30.
30 Ebd.
31 Ebd. 31.
32 Ebd. 30.

59
5 Studia Philosophica XXXVI



Augen halten muß, daß ein Teil der Emphase des Ansatzes von
«Erkenntnis und Interesse» gerade aus der Ambition entsprang, die
Möglichkeit «reinen» Wissens als Fiktion zu erweisen. Ich will es bei
der Feststellung bewenden lassen, daß durch den Typus der
nachkonstruierenden Wissenschaften - so wie Habermas sie versteht - die

Konzeption des unweigerlichen Zusammenhanges von Erkenntnis
und Interesse an einer Stelle irritiert wird33.

Ich sagte absichtlich «so wie Habermas sie versteht»; denn ich
meine, man kann diese Wissenschaften, die als nachkonstruierende
aufzufassen im übrigen auch nicht ganz unproblematisch ist, durchaus

im Habermasschen Konzept der Erkenntnisinteressen
unterbringen. Es ist ja keineswegs einzusehen, warum einer Wissenschaft
wie der Linguistik ein praktisches Erkenntnisinteresse nicht zukommen
soll, und das, obwohl dem praktischen Interesse als Medium gerade
die Sprache zugeordnet ist. Zwar könnte man einwenden: genausowenig

wie die Verknüpfung des technischen Interesses mit dem
Medium «Arbeit» bedeutet, daß die Naturwissenschaften Arbeit zu
ihrem Gegenstand oder Thema machten, genausowenig impliziert die

Verknüpfung des praktischen Interesses mit dem Medium «Sprache»,
daß die dem praktischen Interesse sich verdankenden Wissenschaften

Sprache als solche nun ihrerseits zum Thema machten. Dies ist
zweifellos richtig. Andererseits jedoch ist folgendes zu bedenken : im
Begriff der erkenntnisleitenden Interessen ist sicher nicht nur deren
transzendentale oder «quasitranszendentale»34 Funktion für die Er-

33 Vom Typus des nachkonstruierenden Wissens sagt Habermas, daß er
«für die objektivierenden Wissenschaften nicht konstitutiv» sei (Theorie
und Praxis 30) ; damit dürfte wohl auch gemeint sein, daß diese Art von Wissen

auch selbst nicht als objektivierende Wissenschaft aufgefaßt werden kann.
Daraus wiederum könnte man schließen, daß - Habermas zufolge - Sprache
nicht in dem Sinne Objekt einer Wissenschaft sein könne wie etwa Natur
Gegenstand der Naturwissenschaften und daß aus diesem Grunde der Begriff
eines erkenntnisleitenden Interesses (als eines Interesses, welches Gegenstände

konstituiert) hier nicht geltend gemacht werden könne. Aber erstens ist es

keineswegs ausgemacht, ob man die Linguistik nicht doch als objektivierende
Wissenschaft auffassen kann, und zweitens bliebe, selbst wenn dies nicht
ginge, gleichwohl unverständlich, daß ihr kein Interesse sollte zugeordnet
werden können, solange es doch sehr wohl andere Wissenschaften (nämlich
die kritischen) gibt, die Habermas gleichfalls nicht als objektivierende begreift,
denen ein Erkenntnisinteresse (nämlich das emanzipatorische) zuzuordnen
er aber keine Schwierigkeiten sieht.

31 Theorie und Praxis a.a.O. 16.

60



kenntnis gedacht, sondern zweifellos auch die jeweilige
Zweckbestimmung einer Wissenschaft oder Wissenschaftsart irgendwie
indiziert35. Anders ausgedrückt: der Begriff der erkenntnisleitenden
Interessen gibt nicht nur Auskunft darüber, wie wissenschaftliche
Erkenntnis möglich ist, sondern auch, wozu sie gut ist86. Das

praktische Interesse ist nun definiert als «Interesse an der Erhaltung
und Erweiterung der InterSubjektivität möglicher handlungsorien-
tierender Verständigung»37. Es besteht aber kein Zweifel, daß

diejenigen Wissenschaften, die sich systematisch mit Gegenständen wie
Sprache, Kommunikation, Verständigung befassen, praktische - also

verständigungssichernde und -erweiternde — Interessen und Zwecke

36 Hinsichtlich der Naturwissenschaften haben zahlreiche Kritiker Habermas

ja gerade vorgeworfen, er behaupte Technik als deren Zweck; vgl.
Albert : Kritische Rationalität a. a. O. 57 und Hermeneutik und
Realwissenschaft a.a.O. 115fT.; Lobkowicz: Interesse und Objektivität, in:
Materialien a.a.O. 186ff.; Münch a.a.O. 120f.; Th. Meyer a.a.O. 54ff.; Oeing-
Hanhoff a.a.O. 133f. - Mir scheint, daß man bei diesem Problem zwei
Fragen unterscheiden muß, nämlich erstens, ob technische Verwertung der
Zweck der Naturwissenschaften ist, und zweitens, ob sie auch das Kriterium der

Wissenschaftlichkeit naturwissenschaftlicher Erkenntnisse, d. h. der Wahrheit
naturwissenschaftlicher Aussagen, ist. Die letzte Frage hat Habermas, durch
seine Kritiker herausgefordert, klar verneint, indem er feststellte, daß der
von ihm vertretene « transzendentale Pragmatismus mit der Auffassung,
daß der Erfolg instrumentellen Handelns ein hinreichendes Kriterium der
Wahrheit von Aussagen ist, gar nicht vereint werden kann» (Eul-Nachwort
407). Hinsichtlich der ersten Frage hat sich Habermas dagegen nicht so klar
geäußert. Man darf aber vermuten, daß er sich einer Auffassung vom
Zwecke der Naturwissenschaften im Sinne einer «Erkenntnis um der
Erkenntnis willen» kaum anschließen könnte, wenn anders die Kritik «des

ontologischen Scheins reiner Theorie, den die Wissenschaften immer noch
mit der philosophischen Tradition trügerisch teilen» (Eul in TWI 154),
weiterhin zu den Hauptimpulsen seines gesamten erkenntnistheoretischen
Ansatzes gehören soll.

36 Die aus dieser doppelten Funktion des Begriffs der erkenntnisleitenden
Interessen sich ergebende Problematik deckt sich gewiß nicht gänzlich, aber
doch teilweise mit jener von Habermas selbst mehrfach aufgeworfenen Frage
nach dem Status der erkenntnisleitenden Interessen (vgl. besonders Eul
241ff und Nachwort 410; Theorie und Praxis a.a.O. 16, 21, 27f., 46 Anm.
31). Es scheint, daß Habermas selbst die Problemsituation z.Z. noch mehr
oder weniger «aporetisch» (ebd. 27) einschätzt. (Vgl. auch ebd. 21 seine

Bezeichnung des - den Status der Interessen charakterisierenden -
Ausdrucks «quasi-transzendental» als «Verlegenheitsformel».)

37 Eul in TWI 158.

61



verfolgen und auch erfüllen, und zwar mindestens in demselben,
vielleicht sogar in größerem Maße als die historisch-hermeneutischen
Wissenschaften, von denen allein Habermas im Zusammenhang mit
dem praktischen Interesse spricht38. Denn es ist klar, daß etwa
Grammatiktheorien, Theorien des Spracherwerbs oder der Sprachbarrieren
in mindestens demselben Maße praktisch relevant (im Sinne von
kommunikationssichernd und -erweiternd) sind wie etwa Theorien
über den 30jährigen Krieg, Interpretationen der Goetheschen «

Iphigenie» oder — das macht in dieser Hinsicht keinen Unterschied -
Deutungen der Brechtschen «Drei-Groschen-Oper».

In Wirklichkeit geht es hier freilich um verschiedenartige Dinge,
die im Begriff der intersubjektiven Verständigung nicht ganz glücklich

zusammengefaßt sind. Intersubjektive Verständigung - so könnte

man sagen - liegt dann vor, wenn «man sich versteht». Der Satz

«man versteht sich» kann aber zweierlei bedeuten: Erstens kann er
bedeuten: man weiß, was man meint, d. h. der eine weiß, was der
andere meint und sagen will, und umgekehrt. Zweitens kann der
fragliche Satz bedeuten: man ist einer Meinung, man ist sich einig
darüber, was man will. Es ist offensichtlich, daß die zweite Bedeutung
mit der ersten nicht kongruent ist, sondern über sie hinausgeht :

Verständigung im zweiten, mehr inhaltlichen, Sinne setzt Verständigung
im ersten, mehr formalen Sinne, voraus - aber nicht umgekehrt.

Mit Vorbehalten kann man sagen: auf Verständigung im ersten
Sinne zielen wichtige Teile der systematischen Geisteswissenschaften,
auf Verständigung im zweiten Sinne vielleicht - darüber ist noch zu
reden - die historisch-hermeneutischen Wissenschaften.

Bei Habermas ergibt sich nun folgende Situation: Zum einen
unterscheidet er nicht die beiden möglichen Bedeutungen von
«Verständigung» und ordnet den historisch-hermeneutischen Wissenschaften

die verständigungssichernde Funktion dementsprechend undiffe-

38 Krämer a.a.O. 82f. setzt in der von ihm vorgeschlagenen Einteilung
eine Gruppe «MedienWissenschaften» an (Linguistik, Hermeneutik u. a.),
zu der die historischen Wissenschaften, prinzipiell gesehen, keine nähere
Beziehung haben als etwa zu den Naturwissenschaften. - Auch Albert
(Hermeneutik und Realwissenschaft a.a.O. 118f.) setzt der Konzeption der
historisch-hermeneutischen Wissenschaften als «Verständigungswissenschaf-
ten» (K.-O. Apel) die Alternative einer systematisch verfahrenden «objektiven

Kommunikationswissenschaft» (ebd. 119) entgegen; vgl. auch ebd.
124 ff.

62



renziert zu; zum anderen bleibt auf diese Weise unklar, daß diese

Wissenschaften, wenn überhaupt, nur auf Verständigung im zweiten

Sinne zielen; und drittens schließlich wird dadurch, daß Habermas

einseitig nur die historisch-hermeneutischen Wissenschaften hervorhebt,

unterschlagen, daß es auch noch andere Geisteswissenschaften

gibt, die einem praktischen Interesse entspringen, indem sie auf
Verständigung im ersten, mehr formalen Sinne, zielen39. Es bestätigt sich

also die Feststellung, daß mit dem, was Habermas zu der an zweiter
Stelle seiner Konzeption stehenden Wissenschaftsart sagt, weder die
Gesamtheit der Geisteswissenschaften noch das ganze Spektrum des

39 Ob man diese Wissenschaften noch «systematische Geistewissenschaften»

nennen will (weil sie ja zumindest aus solchen Disziplinen hervorgegangen

sind, die früher mit zu den Geisteswissenschaften gezählt wurden) oder ob

man einen anderen Namen für sie einführen will, ist für unsere Überlegungen
von zweitrangiger Bedeutung. - Natürlich stellen die mit Sprache, Verständigung

etc. befaßten Wissenschaften nicht selbst Verständigung her. Dieses

leistet vielmehr die Praxis des alltäglichen Umgangs mit Sprache, des

Spracherwerbs, der Sozialisation etc. Die Wissenschaften, um die es hier geht,
sind dagegen für genau das zuständig, was Habermas als Funktion des
praktischen Interesses bestimmt : einerseits für die Erhaltung, andererseits für die
Erweiterung solcher vorwissenschaftlich eingespielten sprachlichen Verständigung.

Beim ersten Fall kann man z. B. an Theorien des Spracherwerbs
bzw. der sprachlichen Sozialisation und an Disziplinen wie die Sprachpsychologie

oder die Soziolinguistik denken, deren Erkenntnisse es ermöglichen,
den Fällen von Verständigungsinsuffizienzen und -defizienzen beizukommen
(Sprachstörungen, zu gering ausgebildete sprachliche Kompetenzen u.a.m.).
Beim zweiten Fall ist vor allem an die mit den Einzelsprachen beschäftigten
Wissenschaften zu denken, daneben aber auch etwa an Übersetzungstheorien
und dergleichen; hier geht es um die Erweiterung sprachlicher Verständigung

über die Grenzen einzelner Sprachen (und damit auch Völker, Staaten
und Gesellschaften) hinaus. Über das Bedürfnis nach solcher Verständigung
braucht wohl kein weiteres Wort verloren zu werden. Der Verständigungserweiterung,

nämlich im vertikalen Sinne, dienen natürlich auch diejenigen
Wissenschaften, die sich mit «toten» Sprachen (z. B. Lateinisch) oder den

vergangenen Zuständen noch lebender Sprachen (z. B. Altenglisch) befassen.

Diese Disziplinen sind i.e.L. Hilfswissenschaften für die entsprechenden
einzelnen historischen Wissenschaften, etwa für die Geschichts- und
Literaturwissenschaften. Daneben bieten sie natürlich, zusammen mit anderen
Disziplinen, das Material für eine allgemeine Sprachtheorie. Diese schließlich
ist zwar in einem unmittelbaren Sinne praktisch kaum relevant, in einem mittelbaren

Sinne jedoch sehr wohl - z. B. durch die Bedeutung, die sie für andere
(möglicherweise unmittelbar verständigungsrelevanten) Disziplinen hat.

63



praktischen Interesses (so wie es Habermas durchaus selber versteht)
abgedeckt ist. Das Habermassche Konzept ist in diesem Sinne
unvollständig.

Fragen wir nun aber näher nach demjenigen Teil der
Geisteswissenschaften, den Habermas faktisch nahezu ausschließlich
behandelt, nach den von ihm selbst sogenannten « historisch-hermeneu-
tischen Wissenschaften»40. Hier ist zunächst einmal sehr

mißverständlich, daß Habermas diesen Wissenschaften als Vergesellschafts-
medium die Sprache zuordnet. Hans Krämer hat recht, wenn er
feststellt: «Unspezifisch ist die Sprache als Medium der zweiten

Gruppe, denn Archäologie, Kunstgeschichte und Musikwissenschaft
haben nicht mehr mit Sprache zu tun als etwa Ökonomie und
Politikwissenschaft41. » Das würde bedeuten, daß man sich in der Erwartung,
Habermas werde nach der faktischen Beschränkung auf die histo-
risch-hermeneutischen Wissenschaften nun wenigstens diese in ihrer
Gesamtheit erfassen, gleichfalls getäuscht sehen müßte. Man muß die
Sache jedoch noch grundsätzlicher sehen. Zweifellos definieren die
den Wissenschaften zugeordneten Medien zugleich auch die ihnen
gleichfalls zugeordneten Interessen; das Medium Sprache definiert
also irgendwie auch dasjenige mit, was unter dem praktischen Interesse

verstanden wird. Daher entsteht der Eindruck, die historisch-
hermeneutischen Wissenschaften verdankten sich dem praktischen
Interesse als einem Interesse an der Sicherung von Sprache überhaupt,
also von sprachlicher Verständigung als solcher. Genau dies aber,
so wurde bereits gezeigt, ist nicht der Fall. Zwar liegen die Gegenstände

vieler (obgleich nicht aller) historisch-hermeneutischen
Wissenschaften als Texte, also als «etwas Sprachliches» vor, so daß man,
wenn man den Ausdruck «Medium» in einem trivialen Sinne ver-

40 Die Kennzeichnung «historisch-hermeneutisch» ist freilich auch für die
begrenzte Gruppe der in der Tat historisch vorgehenden Wissenschaften
problematisch. So haben beispielsweise neuere Diskussionen über Status und
Methode der Geschichtswissenschaft u. a. das Ergebnis gezeitigt, daß diese
Wissenschaft keineswegs ausschließlich hermeneutische, sondern z. B. auch
analytische Methoden in Anspruch nehmen muß und es auch tut; vgl. die
Hinweise bei H. Berding: Geschichte und Politik, als Einleitung zu:
Geschichte und Politik. Daten und Fakten zum Nachschlagen, hrsg. vom
Lexikon-Institut Bertelsmann, Gütersloh/Berlin/München/Wien 1974, 14ff. ;

H.-U. Wehler: Geschichte als Historische Sozialwissenschaft, Frankfurt/M.
1973.

41 Krämer a.a.O. 79.

64



wenden will, sagen könnte: diese Wissenschaften bewegen sich im
Medium der Sprache. Das kann aber nicht bedeuten, daß die

Konstituierung des Gegenstandsbereiches der historisch-hermeneutischen
Wissenschaften einfachhin und nur eine sprachliche sei. Vielmehr ist
die Bestimmung dieser Konstituierung als einer sprachlichen zwar
notwendig, aber nicht hinreichend. Genauso wenig ist die Sicherung und

Erweiterung von sprachlicher Verständigung der fweck der historisch-
hermeneutischen Wissenschaften. Denn Interpretationen etwa von
historischen und literarischen Texten intendiert etwas anderes als die

Sicherung und Erweiterung der Möglichkeit, sprachlich zu verstehen,
was wir meinen, wenn wir etwas sagen42. Sie intendieren, wenn man
so will, mehr. Interpretationen und ähnliche historisch-hermeneutische

Veranstaltungen sind - wenn sie es sind: dieser Vorbehalt gilt ja nach
wie vor - bezogen auf Verständigung in der zweiten der von mir
unterschiedenen Bedeutungen, d. h. auf Verständigung im Sinne des

Sich-einig-werdens. Diese Verständigung setzt bloßes sprachliches
Sich-verstehen-können zwar voraus ; aber es ist damit weder identisch,
noch erschöpft es sich darin.

Die Habermassche Zuordnung der historisch-hermeneutischen
Wissenschaften zum Medium «Sprache» ist auch deshalb irreführend43,

weil die nähere Bestimmung des Erkenntnisinteresses, welches
diese Wissenschaften leitet, von Habermas faktisch dann durchaus
auch in jenem zweiten Sinne von Verständigung vorgenommen wird,
wenn auch ohne explizite Bemühung um Abgrenzung gegenüber
der ersten Bedeutung des bloßen sprachlichen Sich-verstehen-kön-

42 Natürlich soll nicht geleugnet werden, daß die Beschäftigung etwa mit
literarischen Texten auch den Effekt einer Erweiterung sprachlicher Verständigung

haben kann. (Wer sich mit Literatur befaßt, kann sich u. U. «besser

ausdrücken».) Dies betrifft aber nur am Rande die Frage nach Sinn und
Zweck der historisch-hermeneutischen Wissenschaften.

43 Vielleicht wäre Habermas besser beraten gewesen, wenn er für die
fraglichen Zuordnungen Bezüge in Anspruch genommen hätte, die er in seiner

Interpretation von Hegels «Jenenser Philosophie des Geistes» herausgearbeitet

hatte. Sprache erscheint hier in der Tat als Voraussetzung von
Interaktion (und übrigens nicht nur von Interaktion, sondern auch von Arbeit) ;

vgl. Arbeit und Interaktion, in: Technik und Wissenschaft als «Ideologie»
32, auch 24f. - H. Kimmerle betont ebenfalls, daß Sprache nicht selbst das

Korrelat des Verstehens ist, sondern dieses nur auf allen seinen Stufen durchzieht;

vgl. Die Bedeutung der Geisteswissenschaften für die Gesellschaft,
Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1971, 88.

65



nens. So stellt Habermas etwa bei der näheren Bestimmung des

Zusammenhangs der historisch-hermeneutischen Wissenschaften mit
dem praktischen Interesse fest: «. die hermeneutischen Verfahren
[gehen] darauf aus, die Intersubjektivität der Verständigung in der
umgangssprachlichen Kommunikation und im Handeln unter
gemeinsamen Normen zu sichern.»14 Was die umgangssprachliche
Kommunikation angeht, so gelten - sollte Habermas damit das bloße

sprachliche Sich-verstehen-können meinen - die soeben vorgebrachten

Einwände, die besagen, daß solche Kommunikation handlungs-
orientierende Verständigung zwar ermöglicht, nicht aber selbst schon
ist. Wichtiger aber ist nun, daß Habermas in der Tat den historisch-
hermeneutischen Wissenschaften auch eine «handlungsorientierende»
Funktion zuordnet45. D. h. Habermas zufolge haben diese
Wissenschaften die Funktion, dazu beizutragen, nicht nur daß man weiter
miteinander sprechen kann, sondern auch, daß man sich einigen
kann: hermeneutisches Verstehen «ermöglicht die Form zwanglosen
Konsensus»46; es soll «die Möglichkeit zwangloser Einigung und
gewaltloser Anerkennung» garantieren47. Habermas stellt sogar explizit

fest: «Weil diese [sc. die zwanglose Einigung bzw. gewaltlose
Anerkennung] die Voraussetzung von Praxis ist, nennen wir das

erkenntnisleitende Interesse der Geisteswissenschaften ,praktisch'.»48
Aus all dem ergibt sich: als Vergesellschaftungsmedium, welches

den historisch-hermeneutischen Wissenschaften und dem sie leitenden
Teil des praktischen Interesses entspricht, müßte nach Habermas'
eigenen Intentionen nicht Sprache als solche fungieren, sondern

Interaktion, die freilich als kommunikativ ermöglichte bestimmt
bleibt49.

Möglicherweise ist die Zuordnung des praktischen Interesses zum
Medium Sprache auch nur ein Notbehelf, zumal sie von Flabermas

44 Eul 221. Diese und andere Sätze stehen im Zusammenhang der Dilthey-
Deutung; offenbar geben sie aber auch Habermas' eigene Auffassung an.

45 Eul in TWI 158, vgl. 162; Eul 221, 223, 236.
46 Eul 221.
47 Ebd. 222.
48 Ebd.
49 Das hätte auch den Vorteil, daß Wissenschaften wie Archäologie,

Kunst- und Musikgeschichte nicht von vornherein ausgeschlossen würden,
wie es der Fall ist, wenn sie dem Medium Sprache zugeordnet werden (s.o.
S. 13).

66



ja auch nicht durchgehend vorgenommen wird, sondern nur an
wenigen Stellen, darunter allerdings auch in der einschlägigen
Passage der Frankfurter Antrittsvorlesung, was deshalb ins Gewicht fällt,
weil Habermas hier seine Konzeption systematisch vorstellt. Das

ursprüngliche Motiv der von Habermas seit Beginn der 60-er Jahre
(seit der Untersuchung über den «Strukturwandel der Öffentlichkeit»)50

verfolgten kritischen und systematischen Intentionen ist

nämlich nicht so sehr durch die Trias «Arbeit - Sprache -
Herrschaft», sondern besser durch das Gegensatzpaar «Arbeit und
Interaktion» bezeichnet. Die primäre Stoßrichtung des Habermasschen

Programms ist, erkenntnis- bzw. wissenschaftstheoretisch gesprochen,
der Positivismus oder Szientismus51, politisch-ideologisch gesprochen,
das technokratische Bewußtsein52. Dabei geht es um die «fundamentale

Unterscheidung zwischen Arbeit und Interaktion»53. Hegels

Jenenser «Philosophie des Geistes» interpretierend, stellt Habermas
fest: «Eine Zurückführung der Interaktion auf Arbeit oder eine

Ableitung der Arbeit aus Interaktion ist nicht möglich.»54 Die Gefahr
solcher Reduktionen besteht freilich vor allem in der einen Richtung,
nämlich in der Reduzierung der Interaktion auf Arbeit. Wo diese

50 Neuwied/Berlin 1962.
51 Vgl. besonders: Analytische Wissenschaftstheorie und Dialektik, sowie:

Gegen einen positivistisch halbierten Rationalismus, beide in: Th. W. Adorno
u. a. : Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Sonderausgabe
Neuwied/Berlin 1972, 155-191, 235-266. - Zum ominösen Positivismusstreit
kann ich hier nicht Stellung nehmen, auch nicht zu der Frage, ob der «Kritische

Rationalismus» zurecht als positivistisch bezeichnet werden kann und
ob nicht Habermas Popper und Albert vieles unterstellt, was sie weder
meinen noch gar sagen.

52 Vgl. die Aufsätze: Technik und Wissenschaft als «Ideologie», sowie:
Technischer Fortschritt und soziale Lebenswelt, beide in: Technik und
Wissenschaft als Ideologie a.a.O. 48-103, 104-119, aber auch schon: Dogmatismus,

Vernunft und Entscheidung - Zu Theorie und Praxis in der
verwissenschaftlichten Zivilisation (1963), in: Theorie und Praxis a.a.O. 307-335. -
Zur Analogie zwischen der Habermasschen Unterscheidung von Arbeit und
Interaktion einerseits und der aristotelischen von poiesis und praxis andererseits

vgl. Theunissen a.a.O. 20f.
53 Technik und Wissenschaft als «Ideologie» a.a.O. 62; vgl. auch das

Folgende; hier wie auch an zahlreichen anderen Stellen findet man auch die
terminologischen Varianten «kommunikatives Handeln», «symbolisch
vermittelte Interaktion».

54 Arbeit und Interaktion a.a.O. 33.

67



vollzogen wird, ist genau das eingetreten, worin nach Habermas das

technokratische Bewußtsein besteht: «die Eliminierung des

Unterschieds von Praxis und Technik»55.

Am Ursprung des Habermasschen Konzepts gibt es also zunächst
einmal eine fweiheil, die von Arbeit und Interaktion. Sie beherrscht

nun durchaus auch den Ansatz und — dann allerdings in Konkurrenz
zur Trias «Arbeit - Sprache - Herrschaft» - die Durchführung der

Konzeption von «Erkenntnis und Interesse». Die für den Ansatz
konstitutiven Marx-Kapitel des ersten Teils56 betonen immer wieder
den Unterschied zwischen instrumentellem oder technischem Handeln

einerseits, kommunikativem, symbolisch vermitteltem Handeln
andererseits und heben häufig auch wörtlich auf das Gegensatzpaar
«Arbeit und Interaktion» ab57. Dasselbe geschieht - und zwar mit
wünschenswerter Eindeutigkeit - bei der Definition des Begriffs
«Interesse»; sie lautet: «Interessen nenne ich die Grundorientierungen,
die an bestimmten fundamentalen Bedingungen der möglichen
Reproduktion und Selbstkonstitutierung der Menschengattung, nämlich

an Arbeit und Interaktion, haften.»58 Es ist demnach klar, daß im
Habermasschen Ansatz die Zweiheit «Arbeit — Interaktion»
ursprünglicher ist als die Dreiheit «Arbeit - Sprache - Herrschaft».
Mit Interaktion ist - zunächst einmal ohne Differenzierung - der
gesamte Bereich der Praxis gemeint, den vom Bereich des Technischen

abzugrenzen Habermas' erste Intention war. Nachdem diese erfüllt
war, ergab sich jedoch die Notwendigkeit, innerhalb des durch den

Begriff «Interaktion» bezeichneten Bereichs weiter zu differenzieren.
Insbesondere mußte «einer Lebenspraxis, d. h. einem ,Gegenstandsbereich',

der unter Bedingungen systematisch verzerrter Kommunikation
und einer scheinhaft legitimierten Repression erst entsteht», Rechnung

getragen werden59. Wissenschaftstheoretisch gesehen, mußte

66 Technik und Wissenschaft als «Ideologie» a.a.O. 91; vgl. auch 96,
ferner Dogmatismus, Vernunft und Entscheidung a.a.O. 308f., 332f.

66 Eul 2. und 3. Kapitel (36ff., 59ff).
57 Vgl. z. B. ebd. 71, 73, 85. - Eben diesen Dualismus von Arbeit und

Interaktion haben marxistische Kritiker Habermas sehr übel genommen;
vgl. als repräsentatives Beispiel E. Hahn: Die theoretischen Grundlagen der
Soziologie von Jürgen Habermas, in: Materialien a.a.O. 220-243. Habermas

hat diese Kritik kurz zurückgewiesen; vgl. Eul-Nachwort 382, Anm. 27.
68 Eul 242; auf derselben Seite noch zweimal «Arbeit und Interaktion»,

ähnlich massiv ebd. 351.
59 So nachträglich in Eul-Nachwort 400.

68



Habermas sich hüten, nach der Zurückweisung szientistischer

Universalitätsansprüche nun dem Universalitätsanspruch der Hermeneutik

anheimzufallen60. Zu diesem Zweck nahm er nun nicht etwa innerhalb

des zweiten Bereichs (also innerhalb des praktischen Interesses und

entsprechend des Mediums «Interaktion») weitere Unterteilungen
und Abgrenzungen vor; vielmehr fügte er den beiden zuvor einander

entgegengesetzten Bereichen nun noch einen dritten hinzu, in Gestalt
des emanzipatorischen Interesses; entsprechend wurde auch ein drittes

Vergesellschaftungsmedium eingeführt: Herrschaft61. Dadurch
kam Habermas aber nun in Schwierigkeiten mit dem Begriff der

«Interaktion», Herrschaft wird ja nicht außerhalb des Bereichs der
Interaktion ausgeübt, sondern als - wenn auch «gestörte» - Form der

Interaktion. Der Begriff der Interaktion verlor nun die Prägnanz, die

er in der Entgegensetzung zu dem der Arbeit gewonnen hatte.
Habermas verzichtete daher auf ihn gerade an der Stelle, wo er der

nun herausgestellten Dreiheit der Interessen auch eine Dreiheit der

Vergesellschaftungsmedien zuordnete. In der Reihe «Arbeit -
Sprache - Herrschaft» kommt «Interaktion» nicht mehr vor. Dafür
taucht nun die Sprache auf. Sie war zwar, als noch der Gegensatz
«Arbeit - Interaktion» primär war, nicht unterschlagen, vielmehr
auf der Seite der Interaktion miteinbezogen; aber solange dieser

Gegensatz vorherrschte, definierte sie nicht das dem praktischen Interesse

zugeordnete Medium. Dort, wo statt des Zweier-Gegensatzes die
triadische Einteilung überwiegt, wird Sprache nun selbst zum
Vergesellschaftungsmedium erhoben. So ist zwar, rein äußerlich gesehen,
die Analogie einer jeweils dreifachen Einteilung auf den drei Ebenen
der Wissenschaftsarten, der Erkenntnisinteressen und der
Vergesellschaftungsmedien hergestellt. Aber die Wirklichkeit - besonders die
der Wissenschaftstypen - fügt sich, wie wir nun auch am Beispiel der
Geisteswissenschaften gesehen haben, diesem glatten Schema an vielen

Stellen nicht. Dazu noch weitere Andeutungen.
Die strukturellen Schwächen des Habermasschen Systems betreffen

zum einen jede der drei genannten Ebenen. Bei den Medien werden,
wie gesagt, durch die Konkurrenz der Zweiteilung «Arbeit -
Interaktion» mit der Dreier-Reihe «Arbeit - Sprache - Herrschaft»

60 Vgl. Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik, in: K.-O. Apel u. a. :

Hermeneutik und Ideologiekritik a.a.O. 120-159.
61 Eul in TWI 158, 162 f.

69



gewisse «Interferenzen» erzeugt62. Bei den Interessen gibt es den
Status-Unterschied zwischen den primären, tiefersitzenden Interessen,
nämlich dem technischen und praktischen, einerseits und einem sekundären,

mehr abgeleiteten Interesse, nämlich dem emanzipatorischen,
andererseits63, wobei dieses emanzipatorische Interesse auch noch
recht heterogene Dinge abdecken muß, wie z. B. Kritik, Emanzipation,

Reflexion, Selbstreflexion, Rekonstruktion64.

Auf der Ebene der Wissenschaftsarten schließlich konkurrieren bei
Habermas schon in der Terminologie verschiedene Einteilungsmöglichkeiten

miteinander, so die Einteilung nach dem Gegenstand einer
Wissenschaft (vgl. Natur-, Geistes-, Sozialwissenschaften) mit der
nach ihrer Methode (empirisch-analytisch, hermeneutisch) oder der
nach ihren Intentionen (kritisch, emanzipatorisch). Ferner sind einige
Wissenschaften nicht oder nur unzureichend erfaßt (z. B. Linguistik,
auch Logik, Mathematik, etc.).

Die Schwierigkeiten potenzieren sich bei der Zuordnung der drei
Ebenen zueinander. Am klarsten ist noch die Reihe: Arbeit —

technisches Interesse - Naturwissenschaften. Jedoch gibt es, wie wir be-

02 Theunissen stellt beispielsweise fest: «Nun ist es aber Habermas bisher
nicht gelungen, das Verhältnis von Interaktion und Selbstreflexion
zureichend deutlich zu bestimmen. Bisweilen subsumiert er die Selbstreflexion
unter das kommunikative Handeln, dann wieder trennt er sie davon ab»
(a. a. O. 25). - Solche Interferenzen indizieren möglicherweise auch einen
Mangel an Prägnanz im Begriff des «Mediums der Vergesellschaftung», was
sich auch am Schwanken zwischen verschiedenen Ausdrücken zeigt: «fundamentale

Bedingungen der möglichen Reproduktion und Selbstkonstituierung
der Menschgattung» (Eul 242), «Existenzbedingungen» (ebd.), «kulturelle
Bedingungen» (ebd.).

63 Diese Unterscheidung hinsichtlich des Status' der Interessen erfolgt so

explizit erst nachträglich, vgl. Eul-Nachwort 400f.; die Sonderstellung des

emanzipatorischen Interesses hatte Habermas allerdings auch vorher schon

hervorgehoben. Wegen dieser Sonderstellung kann man sich freilich
fragen, ob das emanzipatorische Interesse überhaupt noch die oben (17)
angeführte Habermassche Definition des Begriffs «Interesse» (Eul 242) erfüllt.

34 Zum Unterschied zwischen Selbstreflexion und Nachkonstruktion vgl.
Eul-Nachwort 411 ff. - Der diffuse Umriß des emanzipatorischen Interesses

(vgl. auch Lobkowicz a.a.O. 193ff.) hat Habermas u. a. auch den Vorwurf
eingetragen, er reduziere Emanzipation auf Selbstreflexion ; vgl. z. B. B. Ba-
dura: Ein neuer Primat der Interpretation? in: Materialien a.a.O. 386—400,

etwa 389, 392; auch Lorenzer a.a.O. 135ff.

70



reits am Anfang gesehen haben65, bei den Sozialwissenschaften auch

gewisse Teile (nämlich die systematischen Handlungswissenschaften),
in die nicht so sehr ein emanzipatorisches als vielmehr gleichfalls ein
technisches Erkenntnisinteresse eingeht, was zugleich bedeutet, daß
die Naturwissenschaften kein «Monopol» aufs technische Interesse
haben. Das praktische Interesse wiederum ist zunächst auf Interaktion

insgesamt bezogen. Indem es dann aber nur noch dem engen
Bereich der Geisteswissenschaften zugeordnet wird, wird es auf
Sprache, Kommunikation und Verständigung eingeschränkt. Auf
Kommunikation - wenn auch wohl nicht nur auf Kommunikation —

ist andererseits aber auch das emanzipatorische Interesse bezogen66.

Umgekehrt werden die Folgen der dem emanzipatorischen Interesse

gleichfalls zugeordneten Selbstreflexion als praktische bezeichnet67.

Man könnte die Reihe solcher und ähnlicher Punkte noch weiter
fortsetzen. Ich muß sie hier abbrechen und stattdessen schon ein
Fazit ziehen: das auf den ersten Blick so einleuchtende Konzept der

jeweils dreiteiligen Zuordnung von Interessen, Medien und
Wissenschaftsarten weist im Detail so viele Lücken, Überschneidungen und
sonstige Unstimmigkeiten auf, daß es schwerlich in dieser Form
aufrechtzuerhalten sein dürfte. Es fragt sich, ob Habermas gerade im
«Interesse» seiner Hauptintentionen, die man nach wie vor akzeptieren

kann, nicht besser beraten gewesen wäre, wenn er sich in seiner

Vorliebe für glatte Entsprechungen, Zuordnungen, Analogien,
Parallelen und Symmetrien etwas mehr zurückgehalten hätte zugunsten
einer Strategie von detaillierten, präzisen und vorsichtigen «Von-

65 Siehe oben S. 2.
06 Vgl. außer den Psychoanalyse-Kapiteln in Eul etwa auch: Theorie und

Praxis a.a.O. 11, 30. - Man könnte ja die Sicherung und Erweiterung
«normaler» Kommunikation einerseits und die Wiederherstellung gestörter,
verzerrter Kommunikation andererseits für komplementäre Aufgaben halten,
denen ein übergreifendes praktisches Interesse zuzuordnen wäre. Habermas
unterscheidet jedoch hier zwei Interessen (das praktische und das emanzipatorische),

die überdies noch nicht einmal den Status miteinander teilen, wie dies
beim technischen und praktischen Interesse (die sonst kaum etwas miteinander

zu tun haben) noch wenigstens der Fall ist (siehe oben S. 19 und
Anm. 63).

67 Vgl. Theorie und Praxis a.a.O. 40.

71



Fall-zu-Fall-Zuordnungen»6S. Auf die allgemeinen Probleme einer
Wissenschaftseinteilung, die damit angesprochen sind, komme ich
am Schluß noch zurück; vorerst will ich das engere Thema der
Geisteswissenschaften weiter verfolgen.

Die Zuordnung der Geisteswissenschaften zum praktischen Interesse

ist zwar nicht insgesamt, wohl aber in dieser Ausschließlichkeit
problematisch, und zwar in zweifacher Richtung. Zum einen nämlich
erscheint es mir höchst irreführend, das praktische Interesse nur den
Geisteswissenschaften zuzuordnen und nicht auch anderen
Wissenschaften. Und zum anderen muß man sich fragen, ob denn ausnahmslos

alle Bemühungen und Veranstaltungen der historisch-hermeneu-
tischen Wissenschaften von einem praktischen Interesse geleitet sind.
Ein Teil dieser Bemühungen ist es zweifellos. In welchem Sinne, das

ist freilich jetzt noch zu klären.
Bei Habermas selbst ist die Situation wiederum nicht ganz

eindeutig. Die historisch-hermeneutischen Wissenschaften - soviel ist
klar - «richten sich»69 irgendwie auf Orientierung im Handeln unter
gemeinsamen Normen und Traditionen70. Fraglich aber ist, ob nach
Habermas diese Wissenschaften zur Handlungsorientierung nur
beitragen, oder ob sie Handlungsorientierung selber auch schon bewerkstelligen.

Fraglich ist, ob sie «nur» an der Auseinandersetzung über
Handlungsnormen auch beteiligt sind, etwa als Lieferanten von
Argumenten, Analysen, Vergleichsmaterial etc., oder ob sie darüber hinaus
auch schon über die Kompetenz verfügen, solche Normen zu finden
bzw. aufzustellen und als verbindlich zu erweisen71. Habermas scheint

68 Die Reaktivierung kantischer Impulse zeigt sich bei Habermas auch in
diesem Hang zur Systematisierung, ohne sich freilich immer nur positiv
auszuwirken. Die drei Zuordnungsreihen könnte man in der bei Kant üblichen
Ausdrucksweise auch als «Tafeln» (der Interessen, der Medien, der
Wissenschaftssorten) bezeichnen. An anderer Stelle hat Habermas sogar ausdrücklich

das Wort «Tafel» gebraucht («Tafel der Geltungsansprüche»:
Wahrheitstheorien, in: Wirklichkeit und Reflexion. Walter Schulz zum 60.
Geburtstag, hrsg. von H. Fahrenbach, Pfullingen 1973, 211-265, hier 222).

09 Vgl. die Formulierung Eul in TWI 158.
70 Vgl. in erster Linie die oben Anm. 45 gegebenen Belege.
71 Unter einer ähnlichen Alternative steht übrigens auch das Problem einer

möglicherweise zu rehabilitierenden praktischen Philosophie; vgl. M. Riedel
(Hrsg.): Rehabilitierung der praktischen Philosophie, 2 Bde. Freiburg 1972,
1974. Angesichts des dort vertretenen Programms schien Ch. Wild ein
«Skeptischer Einspruch gegen die Rehabilitierung der praktischen Philo-

72



hinsichtlich dieser Alternative zwischen der ersten und der zweiten

Möglichkeit zu schwanken; offenbar will er sich hier nicht festlegen.
Das heißt aber auch, daß er die zweite Möglichkeit durchaus für
gegeben hält. Es dürfte jedoch ziemlich selbstverständlich sein, daß
die historisch-hermeneutischen Wissenschaften, soweit sie tatsächlich

von einem praktischen Interesse geleitet sind, nur das erste leisten

können, keinesfalls das zweite72. Handlungsorientierungen und
Entscheidungen über praktische Normen vollziehen sich in erster Linie
in den verschiedenen Bereichen und auf den verschiedenen Ebenen
der Praxis selbst (Familie, Erziehung, Arbeitswelt, Gesellschaft,
Staat, Institutionen etc.). Daran mögen einige Wissenschaften — wie
z. B. die Rechts- und Sozialwissenschaften - in gewissem Maße sogar
direkt beteiligt sein; die historisch-hermeneutischen Wissenschaften
aber sind es nur auf eine sehr indirekte Art und Weise. Was sie in
dieser Hinsicht leisten können, will ich mit einigen wenigen
Hinweisen andeuten, wobei ich mich vielfach auf die Thesen anderer
beziehen kann.

- Die historisch-hermeneutischen Wissenschaften können zu dem

Prozeß, in dem sich Individuen, gesellschaftliche Gruppen, Schichten

und Klassen und vielleicht sogar ganze Gesellschaften, Staaten
und Kulturen ihrer sozialen, geistigen und kulturellen Identität
bewußt werden, einen gewissen Beitrag leisten73.

sophie» (in: Philosophisches Jahrbuch 81 [1974] 237-246) fällig zu sein -
mit der Quintessenz: «Praktische Philosophie realisiert sich nicht als
normale Theorie, sondern als Theorie der Normativität. Ihre Frage ist deshalb
nicht: Welche Norm ist allgemein gültig und wahr? sondern: wie ist
Allgemeinverbindlichkeit und Wahrheit von Normen möglich?» (242).

72 Vgl. in dieser Richtung auch die Argumente von L. Krüger : Überlegungen

zum Verhältnis wissenschaftlicher Erkenntnis und gesellschaftlicher
Interessen, in: Materialien a.a.O. 200-219, hier 215.

73 Wohlgemerkt: die Geisteswissenschaften können zu solchen Prozessen

beitragen-, sie können aber nicht selber solche Identitäten herstellen. Daher ist
die im Zusammenhang einer (übrigens an Habermas direkt anknüpfenden)
Bestimmung des Verhältnisses von «Geschichtswissenschaft und Gesellschaft»

(Manuskript eines Referats im Rahmen des Studium Generale der Justus
Liebig-Universität Gießen vom Dezember 1973) von K. Bergmann vertretene
These, die Geschichtswissenschaft ermögliche es «Gruppen, Schichten und
Klassen, ihre historische Identität zu finden, die ihnen bisher enteignet war»
(7), zumindest in der Formulierung mißverständlich. - Aus der Perspektive
einer marxistischen Version der Hermeneutik ergibt sich bei H. J. Sandkühler
die These: «Die materialistische Hermeneutik rekonstruiert historische Iden-

73



— Sie können — individuell wie kollektiv — helfen, sich der eigenen
Herkunft zu vergewissern, um so den Standort für die Gestaltung
der Zukunft zu gewinnen.

- An dem historischen Material, das sie aufarbeiten, können sie -
so Heinz Kimmerle - «Orientierungshilfen und Handlungsimpulse»

für die Gegenwart freisetzen74.

- Sie können - mit Schelsky zu sprechen - die «kompensatorische
Aufgabe» erfüllen, «den bloßen Gegenwartshorizont zu öffnen auf
die Vielfalt menschlicher Möglichkeiten aus der Vergegenwärtigung
seiner Geschichte»75.

— Sie können auf diese Weise bestimmte, jeweils gegenwärtige
Standpunkte relativieren und mögliche Alternativen aus der Ver-

titäts- bzw. Nicht-Identitätsformen materialisierten Bewußtseins» (Zur
Begründung einer materialistischen Hermeneutik a.a.O. 1004). Sie genügt so

ihrer Aufgabe, «beizutragen zur Rekonstruktion einer revolutionären
historischen Identität» (ebd. 1005).

74 Kimmerle a. a. O. 33 ; vgl. 22. Einige andere Thesen Kimmeries sind mir
freilich weniger plausibel, so etwa seine Ansicht zur Entstehung der modernen
Geisteswissenschaften (vgl. ebd. 20 f.) und vor allem seine Hauptthese, die das
Reflexionswissen zur reinen Funktion des Produktionswissens macht und
sogar «als eine eigene Produktivkraft» begreift (87). Interessanterweise ist
dies eine Auffassung, die Kimmerle mit Sandkühler teilt, der ebenfalls die
Hermeneutik - wenngleich nur «auch» - als Produktivkraft bezeichnet.
(Zur Begründung a.a.O. 1005.)

76 Einsamkeit und Freiheit. Idee und Gestalt der deutschen Universität
und ihrer Reformen, Düsseldorf 21971, S. 214. Eben darin erblickt Schelsky
die «kritische und mahnende Funktion» (ebd.) der Geisteswissenschaften.
Ähnlich begründet H. Berding (a.a.O. 17) die Funktionsbestimmung der
Geschichte als einer kritischen Wissenschaft, die dazu anhalten kann,
«Vergangenheit und Gegenwart vor dem Hintergrund ergriffener und versäumter
und vielleicht noch bestehender Möglichkeiten zu begreifen». Freilich
betont Berding auch, daß die Geschichtswissenschaft nicht fähig ist, unmittelbare

Handlungsanweisungen zu geben (vgl. ebd. 10, 16). — Nach H. Lübbe,
für den die Philosophie selbst «eine intellektuelle Kunst der Reflexion mit
dem Ziel der Lösung von Orientierungskrisen» ist, verwaltet die Philosophie-
geschichte - diese ist ja für unsere Überlegungen interessant - die «Urkunden
unserer bisherigen Orientierungsgeschichte, auf die man, indem man ihre
Kenntnis präsent hält, bei auftretenden Krisen zur Primärorientierung
zurückgreifen kann - ähnlich wie ein englischer Richter auf seine Präzedenz-
sammlung» (Wissenschaftspolitik, Gegenaufklärung und die Rolle der
Philosophie, in : Die Rolle der Philosophie aus wissenschaftspolitischer
Perspektive a.a.O. 3-9, hier 3, 4f.).

74



gangenheit für die Zukunft sichtbar machen76. Dies kann auch

heißen, daß sie - wie es der Gießener Historiker Klaus Bergmann
ausdrückt -, indem sie nach «potentieller Zukunft in der
Vergangenheit fragen», «über bestehende Gesellschaft diszipliniert»
hinausdenken77.

Ich will hier wiederum abbrechen und ein Fazit ziehen. Die
praktische Funktion der historischen Geisteswissenschaften besteht vor
allem darin, daß sie Möglichkeiten im Hinblick auf Praxis aufzeigen
und präsent halten können. Mehr aber nicht. Habermas, so scheint

mir, räumt den historisch-hermeneutischen Wissenschaften Ansprüche
ein, die sie nicht — vielleicht : nicht mehr - erfüllen können. Zwar mag
es zutreffen, daß - wie Habermas glaubt - «die Möglichkeit zwangloser

Einigung und gewaltloser Anerkennung» als «Bedingung des

Uberlebens» genauso «elementar ist wie die komplementäre
Bedingung des Erfolgs instrumentalen Handelns»78. Daraus kann man
aber keinesfalls schließen, daß die historisch-hermeneutischen
Wissenschaften genauso wichtig fürs kommunikative Handeln wären
wie die Naturwissenschaften fürs instrumentelle. Indem Habermas
dies offensichtlich meint und so die Funktion der Geisteswissenschaf-

76 So Krämer a.a.O. 88f., der dies allerdings mit einem auf Theorien

eingeschränkten Bezug sagt. Im übrigen scheint mir Krämer über's Ziel
hinauszuschießen, wenn er Historie einzig noch als Organon der Systematik (und
das heißt bei ihm: der systematischen Wissenschaften) (vgl. ebd. 92) und
«auch die Geisteswissenschaften grundsätzlich instrumentell» auffassen will
(90).

77 Bergmann a.a.O. 7. - Natürlich darf man nicht dem Irrtum verfallen,
sämtliche geisteswissenschaftlichen Unternehmungen seien direkt auf die hier
angedeuteten Funktionen bezogen. So ist etwa eine Disziplin wie die historische

Quellenkritik selber noch nicht darauf angelegt, etwa alternative
Handlungsmöglichkeiten sichtbar zu machen; in einem indirekten Sinne trägt sie

aber sehr wohl dazu bei, indem sie nämlich den Zugang zu dem Material
eröffnet und sichert, aus dem solche Alternativen sich ergeben könnten. Man
muß hier also u.U. eine ganze Reihe von Vermittlungsstationen und -ebenen
in Rechnung stellen, z. B. auch den Fall, daß geisteswissenschaftliche
Erkenntnis vielfach «nur» als Hintergrundwissen relevant ist - eine Möglichkeit,

auf die Krämer (a.a.O. 88) hinweist, der in diesem Zusammenhang
übrigens von einer «Mediatisierung zweiten Grades» spricht (ebd.); «zweiten

Grades» deshalb, weil für ihn ja ohnehin die historischen Wissenschaften

nur auf indirekte Weise, also im Zuge einer Mediatisierung ersten Grades

(vgl. 80f.), praktisch wirksam werden können (siehe vorige Anmerkung).
78 Eul 222.

75
6 Studia Philosophica XXXVI



ten überschätzt, sitzt er möglicherweise den Implikationen seiner

Dilthey-Deutung und -Rezeption auf, die historisch ihrerseits zu
relativieren er zu seinem Schaden unterläßt. Man muß ja sehen, daß die
Geisteswissenschaften die handlungsorientierende Funktion, die sie

zumal in der deutschen Gesellschaft des 19. Jahrhunderts tatsächlich
hatten (zu einer Zeit also, als Dilthey ihr Theoretiker wurde),
inzwischen - schlicht empirisch gesehen — nur noch in erheblich
reduziertem Maße erfüllen. Habermas trägt diesem Umstand wenig
Rechnung. Man könnte sich fragen, ob er damit nicht - malgré soi -
die Resistenz gewisser Reste eines bildungsbürgerlichen Bewußtseins

unter Beweis stellt, das ansonsten doch wohl auch seiner Einschätzung
nach obsolet geworden ist79.

Halten wir also nochmals fest: Die Funktion handlungsorientie-
render Verständigung haben die historisch-hermeneutischen
Wissenschaften nur in einem indirekten Sinn ; in diesem Sinn freilich ist ihre
praktische Relevanz dann auch nicht von der Hand zu weisen80. Es

70 Zu der Tatsache, daß der gesellschaftliche Wandel eine Reduzierung
der Funktion der Geisteswissenschaften zur Folge hatte, vgl. Schelsky a.a.O.,
besonders deutlich etwa 169. Freilich hat Habermas diesen Thesen ausdrücklich

widersprochen (vgl. Zur Logik der Sozialwissenschaften a.a.O. 93ff.) —

Übrigens argumentiert auch Krämer mit dem «Zerfall des Bildungsbürgertums»

(a.a.O. 90). Berding sieht geradezu den Sinn historischen Arbeitens
verfehlt und verfälscht, «wenn sich die Geschichte nicht von ihrer
bildungsbürgerlichen Tradition löst» (Geschichtswissenschaft und Gesellschaft,
Manuskript eines Referats im Rahmen des Studium Generale an der Justus
Liebig-Universität in Gießen vom Dezember 1973, S. 9).

80 Man kann die ganze Frage nach der Funktion der Geisteswissenschaften
natürlich auch unter den Aspekten wissenschaftspolitischer Legitimation
stellen: Was muß man als Funktion der Geisteswissenschaften ausgeben,
damit die politischen und gesellschaftlichen Instanzen (Kultus- und
Finanzministerien, Schulbehörden, Universitätsverwaltungen, Bildungsräte,
Forschungsgemeinschaften etc.) den sachlichen, personellen, finanziellen und
organisatorischen Erfordernissen geisteswissenschaftlicher Forschung und
Lehre Rechnung tragen? Hier, so meine ich, sind die Geisteswissenschaften
schlecht beraten, wenn sie in Sachen Unentbehrlichkeit unbedingt mit den
Naturwissenschaften (incl. Medizin, Ingenieurwissenschaften etc.) konkurrieren

wollen. Besser als die überschwengliche Behauptung von Kompetenzen,

denen man dann doch nicht gerecht werden kann, scheint mir die
Inanspruchnahme durchaus eingeschränkter Funktionen zu sein, die man in
dieser Einschränkung dann aber als unverzichtbar und dementsprechend
finanzierungswürdig erweisen kann.

76



ist aber noch zu fragen, ob es neben dieser praktischen nicht auch noch
andere Funktionen gibt, die diese Wissenschaften erfüllen.

Wie steht es beispielsweise mit Disziplinen wie der Literatur-,
Kunst- und Musikgeschichte? Schon die wissenschaftliche Beschäftigung

mit der Geschichte der Literatur läßt sich nicht als ausschließlich

durch ein praktisches Interesse motiviert kennzeichnen; noch

weniger geht dies im Fall der Kunstgeschichte, von der Musikwissenschaft

ganz zu schweigen. Man muß daher innerhalb der historisch
orientierten Wissenschaften nochmals Unterscheidungen vornehmen.
Es gibt hier Wissenschaften, denen in der Tat primär eine handlungs-
orientierende Funktion im ausgeführten indirekten Sinn zukommt;
dies trifft insbesondere für die Geschichtswissenschaften zu81. Es gibt
aber auch andere Wissenschaften, die solche praktische Funktion in
geringerem Maße oder jedenfalls nicht als einzige Funktion erfüllen.
Natürlich trägt beispielsweise die literaturgeschichtliche Forschung
auch zur historischen Erkenntnis in dem Sinne bei, der von den
Geschichtswissenschaften intendiert wird. Entsprechend wäre es

unsinnig, dieser Forschung praktische Relevanz einfachhin
abzusprechen. Auf der anderen Seite muß man aber sehen, daß die
Geschichte der Literatur, der bildenden Kunst und der Musik als

wissenschaftlicher Gegenstand zugleich auch ein unerschöpflliches Reservoir

von Kunstwerken ist, die es für künstlerische Betätigung, sei sie

schöpferisch, reproduzierend oder rezeptiv, zu vergegenwärtigen, zu
verstehen und präsent zu halten gilt. Über Funktion und Relevanz
dieser Wissenschaften zu reden, heißt zugleich, über Funktion und
Relevanz der Kunst selbst (im weiteren Sinne des Wortes) zu reden.
Dies hier zu tun, ist freilich nicht möglich. Nur soviel sei gesagt:
Kunst hat natürlich mit Erkenntnis, Aufklärung und Wahrheit zu
tun, mindestens im gleichen Maße aber auch mit Unterhaltung,
Vergnügen und Glück82. Diese Dimensionen der Kunst kann man

81 Vgl. u.a. die bereits mehrfach zitierten Thesen von Bergmann und
Berding.

82 In neueren Diskussionen zu einer materialistischen Kunsttheorie werden,
wie mir scheint, diese Dimensionen der Kunst (Unterhaltung, Vergnügen,
Glück etc.) leicht unterschlagen. Dann allerdings - wenn nämlich Kunst fast
ausschließlich als Form der Erkenntnis gesehen wird - ist es nur konsequent,
daß die Theorie der Kunst auch als Erkenntnistheorie, marxistisch also als

Abbildtheorie, betrieben wird; vgl. Th. Metscher: Ästhetik als Abbildtheorie,
in: Das Argument 14 (1972) 919-976. Was die Kategorien «Abbildung»

77



kaum als praktische im handlungsorientierenden Sinne bezeichnen.

Entsprechend sollte man sich hüten, den damit befaßten Wissenschaften

ausschließlich praktische Funktionen zuzuschreiben. Den
Vorwurf, eben dies getan zu haben, kann man Habermas kaum ersparen.

Um meine Argumente angesichts der gegenwärtigen Diskussionssituation

vor Mißverständnissen zu schützen, möchte ich betonen :

Es geht mir nicht darum, der Kunst und den Wissenschaften, die
sich mit ihr befassen, praktische Relevanz insgesamt abzusprechen.
Natürlich hat z. B. Literatur in vielen Fällen praktische - etwa
kommunikative, emanzipatorische, gesellschaftskritische — Funktionen
und Intentionen. Bildende Kunst und Musik können sogar
ausgesprochen technologische Funktionen (im weiteren Sinne) wahrnehmen,

etwa wenn sie arbeitspsychologisch oder therapeutisch eingesetzt

werden. Es geht mir auch nicht darum, verschiedene Funktionen
der Kunst säuberlich voneinander zu trennen oder gar gegeneinander

auszuspielen83. Und schließlich will ich auch keineswegs die

gesellschaftliche Bedingtheit von Kunst und entsprechend die
wissenschaftliche Relevanz von literatur-, kunst- und musiksoziologischen
Fragestellungen in Zweifel ziehen. Es soll lediglich konstatiert werden,
daß Kunst nicht gänzlich auf praktische Funktionen reduzierbar ist
und daß entsprechend diejenigen unter den historischen Wissenschaften,

die sich mit Kunst befassen, nicht ausschließlich von einem

praktischen Interesse geleitet sind.
Ob man jenen aufs Praktische nicht gänzlich reduzierbaren

Funktionen der Kunst und der sich mit ihr befassenden Wissenschaften
einen eigenen Namen geben will, ist dabei von zweitrangiger Bedeutung.

Desgleichen kann hier nicht auf die Frage eingegangen werden,
ob es - im Sinne des Abrückens von bildungsbürgerlichen Illusionen -
nicht tunlich ist, Kunst realistisch als Befriedigung eines, wenn auch

oder «Widerspiegelung» betrifft, so mag man ihre Relevanz für Literatur
und bildende Kunst immerhin noch für diskutabel halten. Im Falle der Musik
sind solche Kategorien aber nahezu unbrauchbar. - Übrigens sieht auch
Kimmerle die Funktion der Kunst einseitig in der Vermittlung von Erkenntnis,

von «Einsicht in die Strukturen des Lebens und Zusammenlebens»
(a.a.O. 22f.).

83 In der Tradition der Ästhetik ist ja immer wieder betont worden, daß
die Kunst da, wo sie auch Erkenntnis und Wahrheit vermittelt, dies eben
als Kunst, d. h. auf ihre spezifische - eben künstlerische - Art und Weise tut.
In traditioneller Terminologie würde man z. B. sagen: Die Kunst belehrt,
indem sie vergnügt etc.

78



sozusagen «höheren» Bedürfnisses und künstlerische Betätigung oder

Kunstgenuß als Freizeitbeschäftigung anzusehen und dementsprechend

die wissenschaftliche Beschäftigung mit der Kunst als

dienstleistungsähnliche Aufgabe im Zusammenhang einer solche Bedürfnisse

befriedigenden «Kulturindustrie» zu verstehen84. Die Entscheidung

über diese und ähnliche Fragen ändert nichts an dem Befund,
daß die historisch-hermeneutischen Wissenschaften nicht gänzlich
auf praktische Relevanzen im Sinne von Handlungsorientierung
beschränkt werden können85.

84 Vgl. Schelsky a.a.O. 171, der sich hier auf Adorno beruft.
85 Diese und ähnliche Gesichtspunkte hat besonders Oeing-Hanhoff

(a.a.O.) hervorgehoben - und freilich zugleich seinerseits verabsolutiert:
«Die Geisteswissenschaften sind selbst Inhalte eines kultivierten guten
humanen Lebens. Sie sind, wie auch die Kunst, Selbstzweck.» (ebd. 133,

vgl. auch 140) Indem Oeing-Hanhoff dann einerseits, in Anknüpfung an
Aristoteles, die theoretische Betätigung zum wahrhaft «höchsten Glück» im
Sinne «äußerster Erfüllung menschlichen Seinkönnens» (138) und andererseits

die Geisteswissenschaften zur «neuzeitlichen Weise eines theoretischen
Lebens» (140) erklärt, erweckt er den Eindruck, als sei geisteswissenschaftliche
Betätigung die höchstmögliche Form menschlicher Selbstverwirklichung.
Hier muß er sich, falls er dies wirklich so meinen sollte (was freilich nicht ganz
eindeutig ist), in der Tat den Vorwurf eines «hypertrophierten Seminarbewußtseins»

(Protokoll der «Diskussion im Anschluß an den Beitrag Oeing-
Hanhoff» a. a. O. 152) gefallen und sich fragen lassen, mit welchem Recht die
Beschäftigung mit der Geschichte oder der Kunst als etwas «Höheres», gar als

höhere Form des Glücks, gelten soll als zahlreiche andere Möglichkeiten - der
Theorie wie auch der Praxis -, in denen Menschen, und zwar durchaus auch

zweckfrei, Selbstverwirklichung und Glück suchen und finden (Natur, Technik,

Spiel etc.). Ist etwa das Glück des Radiobastlers oder des

Hobby-Naturwissenschaftlers, der im Keller kleine Experimente durchführt, geringer
einzuschätzen als das Glück desjenigen, der historische Biographien oder romantische

Gedichte liest? Wenn sich die Geisteswissenschaften - so ein
kurzschlüssiger Politisierungsabsichten Unverdächtiger - « als den einzigen Bereich
der Bildung» behaupten, «so beschwören sie heute die Gefahr, von der Handlung

und der Gestaltung der Welt abzulenken in jenen < Selbstgenuß der
Humanität) um des Wissens, der schon die fatale Seite des Bildungsgedanken

Humboldts und anderer Humanisten war; setzt sich das
geisteswissenschaftlich-historische Wissen als Bildungsgut weiterhin absolut, so führt es in
die unreale Existenz und damit in die reale Geschichtslosigkeit». (Schelsky
a.a.O. 214) - Vgl. auch wiederum Berding (Geschichtswissenschaft und
Gesellschaft a.a.O. 9), der den Sinn der Geschichtswissenschaft verfehlt sieht,
«wenn sie kritik- und funktionslos historisches Wissen als Ballast produziert,
der das Interesse an der Vergangenheit erstickt». Oder auch im Sinne einer

79



Ziehen wir ein Resümee: Es ist durchaus legitim, den
Geisteswissenschaften ein praktisches Interesse zuzuordnen. Aber erstens ist
es fragwürdig, solch ein praktisches Interesse nur den Geisteswissenschaften

zuzuordnen - und nicht auch anderen Wissenschaften. Und
zweitens ist es fragwürdig, den Geisteswissenschaften nur ein praktisches
Interesse zuzuordnen - und nicht auch andere Interessen. Dies führt
abschließend zu der Frage, ob es nicht überhaupt ein recht einseitiges

Unterfangen ist, derartige «ein-eindeutige» Zuordnungen
vorzunehmen. Die hier anläßlich der Geisteswissenschaften angestellten
Überlegungen zeigen, daß die von Habermas vorgenommenen glatten

Einteilungen und Abgrenzungen an vielen Stellen unstimmig
sind. Das, was man in Deutschland seit etwa einem Jahrhundert «die
Geisteswissenschaften» nennt, ist ein Panorama von wissenschaftlichen

Tätigkeiten, Institutionen, Theorien und Resultaten, das sich

nicht auf einen einzigen Nenner bringen läßt. Dies gilt - wie gezeigt -
im Hinblick auf das jeweils leitende Interesse und die Funktion; es

gilt auch im Hinblick auf die Methode: die Geisteswissenschaften

verfahren keineswegs nur hermeneutisch, sondern auch analytisch86,
sie wollen nicht nur verstehen, sondern auch erklären87; das Gesagte

gilt auch hinsichtlich der wissenschaftlichen Zielsetzung: das Interesse

der historischen Wissenschaften gilt nicht nur singulären
Ereignissen, sondern auch allgemeinen Gesetzen; und schließlich gilt das

Gesagte auch hinsichtlich des wissenschaftlichen Gegenstandes : eine

vorgeschichtliche Siedlungsanlage, eine antike Mythologie, ein
politisches Vertragswerk, ein Gedicht, ein Gemälde, eine Symphonie —

empirischen Bestandsaufnahme: «Heutzutage findet das von Nietzsche
kritisierte antiquarische Interesse kaum noch Anklang, es steht auch nicht mehr
das bewahrende Interesse Rankes oder das ästhetische Interesse Burck-
hardts» - dem die Oeing-Hanhoffsche Position doch ziemlich
nahezukommen scheint - «oder das nationalpolitische Interesse Treitschkes im
Vordergrund». (Geschichte und Politik a.a.O. 10) Von Interesse ist hier die
gerade von deutschen Historikern in letzter Zeit geführte Diskussion über die
Funktion der Geschichtswissenschaft; vgl. u.a.: Geschichtsstudium -
Geschichtsunterricht. Podiumsdiskussion während der 29. Versammlung
Deutscher Historiker in Regensburg 1972, hrsg. vonJ. Leuschner, W. Schmitt-
henner, R. Vierhaus, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 24

(1973) 391-426.
88 Vgl. wiederum Berding: Geschichte und Politik a.a.O. 14f.
87 Vgl. z.B. Albert: Hermeneutik und Realwissenschaft a.a.O. 124 ff.,

bes. 130 ff.

80



dies sind höchst unterschiedliche Gegenstände geisteswissenschaftlicher

Erkenntnis.
Auch die Abgrenzung der Geisteswissenschaften «nach außen»,

also gegenüber anderen Wissenschaftsarten, läßt sich nicht mehr überall

eindeutig vollziehen. Wohin gehört etwa die Rechtsgeschichte
oder die Wissenschaftsgeschichte, wohin Literatur- oder Musiksoziologie,

wohin Ideologiewissenschaft, Psychologie und Pädagogik (um
einige Beispiele zu nennen) Läßt sich überhaupt die seit Jahrzehnten
gebräuchliche Einteilung in Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften

noch aufrechterhalten? Soll man stattdessen vielleicht andere —

z. T. auch schon seit geraumer Zeit vorgeschlagene — Einteilungen
bevorzugen, etwa die grundsätzliche Unterscheidung zwischen
systematischen (bzw. theoretischen) Wissenschaften einerseits und historischen

Wissenschaften anderseits88? Oder aber ist es nicht - gerade
auch im Zeitalter interdisziplinärer Emphase - angebracht, in Sachen
Wissenschaftsklassifikation von den griffigen Schemata, den vermeintlich

vollständigen Disjunktionen, den einfachen Dichotomien und
Trichotomien etwas wegzukommen zugunsten der Herausarbeitung
von Beziehungen, Zuordnungen und Abgrenzungen, die enger an der

heutigen Wissenschaftsrealität orientiert sind? Als Alternative könnte
hier vielleicht das von Wittgenstein in einem ganz anderen Zusammenhang

propagierten Modell der «Familienähnlichkeiten» und
«Verwandtschaften» dienen89. Gilt nicht auch für die Wissenschaften -
und zwar sowohl für Wissenschaft insgesamt als auch für einzelne

88 Etwa im Sinne Poppers, demzufolge die theoretischen Wissenschaften sich
mit der Entdeckung und Prüfung universaler Gesetze befassen, die historischen

Wissenschaften dagegen mit der Entdeckung und Prüfung singulärer
Sätze (vgl. z. B. Das Elend des Historizismus, Tübingen 31971, 112 f. ; auch
Albert, Hermeneutik und Realwissenschaft a.a.O.). Ohne die bei Popper
spezifische Pointe in Richtung auf «Einheit der Methode» (vgl. a.a.O. die
Absätze 28 bis 30), vielmehr wohl eher an Thesen der analytischen
Geschichtsphilosophie anknüpfend, hält Simon-Schaefer (a. a. O. 443) der Habermas-
schen Dreiteilung die «Unterscheidung von systematischen und Geschichten
erzählenden Wissenschaften» entgegen. Auch Krämer empfiehlt, «als
oberste Dichotomie die Zweiteilung von systematischen und historischen
Wissenschaften anzusetzen» (a.a.O. 82). Sein Versuch, die systematischen
Wissenschaften ihrerseits weiter einzuteilen (in fünf Gruppen: Natur-, Sozial-,
Medien-, übrige Humanwissenschaften, Philosophie) (vgl. a.a.O. 82f.), kann
freilich auch nicht an allen Stellen überzeugen.

89 Vgl. Philosophische Untersuchungen, besonders §§ 65-67.

81



Wissenschaftsarten -, was Wittgenstein am Begriff des Spiels demonstriert:

«... wenn du sie» - die Spiele, für unsere Überlegung: die
Wissenschaften - «anschaust, wirst du zwar nicht etwas sehen, was
allen gemeinsam wäre, aber du wirst Ähnlichkeiten, Verwandtschaften,

sehen, und zwar eine ganze Reihe»90. Das Fazit, das Wittgenstein

zieht, könnte auch für wissenschaftsklassifikatorische Fragen
relevant sein: «Wir sehen ein kompliziertes Netz von Ähnlichkeiten,
die einander übergreifen und kreuzen. Ähnlichkeiten im Großen und
Kleinen»91. Unter solchen Aspekten wären die verschiedensten Fälle
möglich, z. B. der, daß ein und dieselbe Wissenschaft mit verschiedenen

Methoden arbeitet, oder der, daß zwei Wissenschaften, die sich

mit unterschiedlichen Typen von Gegenständen befassen, dieselbe

Methode anwenden, oder der, daß eine Wissenschaft mit einer anderen

zwar die wissenschaftliche Zielsetzung teilt, nicht aber die
gesellschaftliche Funktion usw. usf. Manche Wissenschaften sind sich in der
einen, manche in einer anderen Beziehung ähnlich. Es gibt
Wissenschaften, die direkt, und solche, die nur «über ein paar Ecken»
miteinander verwandt sind. Man kann Wissenschaften nach ihrer
Methode klassifizieren und nach ihrem Gegenstand, nach ihrer
wissenschaftlichen Zielsetzung und nach ihrer gesellschaftlichen Funktion,
nach ihrer Organisationsform und nach ihrem Finanzbedarf92, und
wahrscheinlich noch nach einigen anderen Gesichtspunkten. Wer
sagt, daß alle diese Möglichkeiten deckungsgleich sein müssen?

Freilich sind dies alles nur Andeutungen aus Anlaß des Wittgen-
steinschen Modells - einer bloßen Metapher, wenn man so will. Die
konkreten Beziehungen können nur durch Einzelanalysen
herausgearbeitet werden. Nur soviel sei am Schluß noch gesagt: wissen-

schaftsklassifikatorische Dichotomien (unter denen die Unterschei-

80 Ebd. § 66.
81 Ebd.
02 Bei einer Klassifikation unter dem Gesichtspunkt des Finanzbedarfs

würde beispielsweise die Theoretische Physik in eine andere Gruppe gehören
als die Experimentalphysik.

83 Nach Fertigstellung des Manuskripts erschien: R. Simon-Schaefer und
W. Ch. Zimmerli: Theorie zwischen Kritik und Praxis - Jürgen Flabermas
und die Frankfurter Schule, Stuttgart 1975. Die dort geübte Kritik deckt sich
in manchen Punkten mit meinen Einwänden gegenüber Habermas; dies gilt
besonders für den Begriff des Verstehens (vgl. Simon-Schaefers Ausführungen
S. 161 und meine Bemerkungen oben S. 5).

82



dung zwischen historischen und systematisch-theoretischen
Wissenschaften, wie sie etwa Popper vertritt, vermutlich die wichtigste ist)
oder Trichotomien (unter denen die auch von Habermas
aufgegriffene Dreiteilung von Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften

möglicherweise immer noch am akutesten ist) können die Funktion
erfüllen, die wichtigsten Knotenpunkte in jenem Netz von Beziehungen

zu markieren, gleichsam im Kontinuum wissenschaftlicher
Verwandtschaften doch noch gewisse «Sippen» zu identifizieren. Wenn
sie jedoch einseitig oder gar verabsolutiert gehandhabt werden,
verfehlen sie die Vielfalt jener Realität, die wir «Wissenschaft» nennen.

83


	Die Geisteswissenschaften und die Praxis : kritische Überlegungen zu einem Aspekt der wissenschafts-theoretischen Konzeption von Jürgen Habermas

