
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Rubrik: Diskussion

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Jean-Pierre Schobinger: Meine Damen und Herren, hiermit eröffne ich die
Diskussion, die ich folgendermaßen durchzuführen gedenke: Zuerst werde
ich den drei Referenten Gelegenheit geben, miteinander ins Gespräch zu
kommen, in das anschließend auch Sie einbezogen werden sollen. Ich werde
jedem Referenten zwei Fragen stellen. Die erste erfolgt in der Absicht, ihnen
die Möglichkeit zu geben, uns noch einmal kurz, in kritischem Sinne, an ihre
Ausführungen zu erinnern. Mit der zweiten Frage möchte ich die in den
einzelnen Vorträgen angelegten wechselseitigen Beziehungsmöglichkeiten wek-
ken. Meine erste Frage an Sie, Herr Mittelstraß, betrifft den Status der
Legitimation einer Unterscheidung, die Ihre Ausführungen in sagen wir
einmal operativem Sinne beherrscht haben. Ich meine die Unterscheidung
von historischer und systematischer Bildung, von historischem und systematischem

Interesse. Wie läßt sich der Geltungsanspruch dieser Unterscheidung
begründen und welchen Status hat diese Begründung? Ist sie selbst systematischer

Natur oder historischer Herkunft. Oder ist sie etwa beides, so daß sich

an ihr diese Unterscheidung nicht mehr bewähren würde? Oder ist sie
vielleicht von dritter, noch ungenannter Art? In Ihrer Terminologie könnte diese

Frage vielleicht auch so formuliert werden: Wie läßt sich überhaupt der
Gebrauch dieser Unterscheidung erlernen, wenn - ich zitiere Sie - «das Ziel des

Lernens immer ein Stück vernünftiger Autonomie» sein soll? - Die zweite
Frage geht auf das Verhältnis Ihrer schematischen Aufgliederung des
systematischen Interesses an der Philosophiegeschichte zu den beiden andern
Vorträgen. Angenommen, diese Vorträge hätten die Bedingungen dessen,

was Sie ein systematisches Interesse an der Philosophiegeschichte genannt
haben, erfüllt, so stellt sich die Frage nach dem Ort der Ausführungen der
Herren Voelke und Holzhey in diesem Schema. Waren diese Vorträge von
einem dogmatischen oder historisch-hermeneutischen oder konstruktiv-
hermeneutischen Verständnis geleitet?

Jürgen Mittelstraß: Die Unterscheidung historisch/systematisch bzw.
historische Bildung/systematische Bildung ist selbst eine systematische
Unterscheidung. Unter historischer Bildung verstehe ich ein Wissen um Entwicklungen,

unter systematischer Bildung ein Wissen mit Gründen. Ein Wissen
mit Gründen kann dabei selbst wiederum auf historische Entwicklungen
rekurrieren, also seinerseits von historischer Bildung, in Begründungszusammenhängen,

Gebrauch machen. In diesem Falle läßt sich dann auch sagen,
daß hier systematische Bildung Teile einer historischen Bildung zur Voraussetzung

hat. Der systematische Charakter der angeführten Unterscheidung
wird davon nicht berührt. Wenn diese Unterscheidung gleichwohl in
gewisser Weise auch als eine historische gelten kann, dann in dem Sinne, daß
sie sich selbst einer historischen Entwicklung verdankt. Am Anfang von
Philosophie und Wissenschaft, worunter ursprünglich ein und dieselbe
Bemühung um rationale Orientierungen verstanden wurde, bestand kein
Grund, zwischen «historisch» und «systematisch», bzw. «historischer
Bildung» und «systematischer Bildung» zu unterscheiden. Philosophie (Wissen-

37



Schaft) wurde (1) über die Existenz von Begründungszusammenhängen
definiert und (2) über den Gegensatz zur historia, d. h. einer ursprünglich an
Augenzeugenberichte geknüpften «Kenntnis». Mit anderen Worten: Als
«philosophisch» (bzw. «wissenschaftlich») einerseits und «historisch»
andererseits, wurden systematisch gesehen gegensätzliche Orientierungsmöglichkeiten

bezeichnet. Daß aus diesem Gegensatz später ein Gegensatz innerhalb
der philosophischen Orientierung wurde, ist Resultat einer philosophischen
Entwicklung; die Unterscheidung zwischen einem systematischen und einem
historischen Selbstverständnis der Philosophie von daher (auch) eine
historische. Soviel zur ersten Frage. Die zweite ist ein wenig delikat, da in meinem
Versuch, drei Typen eines Interesses der Philosophie an ihrer Geschichte zu
unterscheiden, der dritte Typ deutlich ausgezeichnet ist und meine Argumentation

als Plädoyer für diesen Typ verstanden werden muß. Aber ich will kein
Spielverderber sein und rechne umgekehrt mit dem Wohlwollen der Beteiligten

angesichts unvermeidlich nuancenarmer Einordnungen. Was zunächst
die Position von Herrn Voelke betrifft, so will ich einmal trotz des Umstandes,
daß hier ein methodologischer Vorschlag gemacht wurde, behaupten, daß
sie sich auf dem Hintergrund meiner Unterscheidungen als tendenziell
dogmatisch bezeichnen läßt. Philosophiegeschichte erscheint hier als ein
topisches Arsenal, auf das ein gegenwärtiges Philosophieren (nach Belieben?)
zurückgreifen kann. Es bleibt noch offen, mit welchem philosophischen Interesse

ein solcher Rückgriff erfolgt, bzw. erfolgen soll. Natürlich legt dies darum
auch nicht auf ein cartesisches Interesse fest. Deswegen wähle ich die
vorsichtige Formulierung: tendenziell dogmatisch. — Auch die Einordnung der
Position von Herrn Holzhey ist nicht ohne systematisch gesehen unbefriedigende

Verkürzungen möglich. Herrn Holzheys Phänomenologie der Epi-
gonalität und sein Plädoyer für eine bestimmte Form von Epigonalität ließe
sich z. B. als Differenzierung und Ergänzung meines Typisierungsvorschlags
auffassen. Ich will aber auch an dieser Stelle mitspielen und schlage vor, die
hier dargestellte Position als tendenziell historistisch-hermeneutisch zu
bezeichnen. Zur Begründung: Wenn es heißt, daß der Epigon einen
Zusammenhang nach rückwärts stiftet und das Neue relativiert, dann bleibt wiederum
offen, welches systematische Interesse dabei leitend ist, bzw. leitend sein soll.
Es sei denn, man wollte bereits den Hinweis, daß der Epigon eine naive
Voraussetzung (Geschichte der Philosophie als Geschichte des Zuwachses an
Vernünftigkeit) in Frage stellt, als ausreichend für die Angabe eines
systematischen Interesses ansehen. Aus diskussionsdienlichen Zwecken möchte
ich dies bezweifeln und hier eher eine Unterstützung des historistisch-
hermeneutischen Interesses diagnostizieren.

J.-P- Schobinger: Ich danke Ihnen für Ihre Antwort. Ich möchte sogleich
meine Fragen an Flerrn Voelke stellen, anschließend an Herrn Holzhey und
zum Schluß den Herren zur Replik noch das Wort erteilen und dann die
Hörer um ihre Voten bitten.

Herr Voelke, ich bitte Sie nun, zu der von Herrn Mittelstraß vorgeschlagenen

Charakterisierung ihrer Ausführungen Stellung zu nehmen und, sei es

im Laufe dieser Stellungnahme, sei es anschließend, auf die folgenden Fragen

38



einzugehen : Die erste Frage betrifft wiederum den Status einer Geltung, und
zwar der der Unterscheidung, die Ihren Ausführungen zugrunde liegt und
die Sie zu Beginn Ihres Referates im Satz ausgesprochen haben: «En effet,
la structure d'un discours philosophique et les concepts qu'il met en œuvre
comptent autant que les thèses ou propositions qu'il défend» (S. 2). Wir können,

um uns nicht in eine fachterminologische Diskussion zu verirren,
vielleicht von einer Unterscheidung zwischen der Rede- oder Textstruktur einerseits

und dem Thesen- oder Behauptungsbereich anderseits sprechen. Dieser
Unterscheidung, so scheint mir, entsprechen die anderen, von Ihnen
beigezogenen Unterscheidungen zwischen heuristischer und argumentativer Funktion

der Rede sowie zwischen der Kraft der Rede (force du discours) und der
Wahrheit der Rede. Fällt nun diese Unterscheidung selbst unter eines der
unterschiedenen Momente oder ist sie von anderer Natur? Und hat Ihr
Beispiel, der Beizug eines antiken Textes zum Verständnis eines wittgenstein-
schen Themas, wobei ich jetzt von der Frage nach der Uberzeugungskraft
dieses Beispiels absehe, nicht gerade gezeigt, daß diese, heute besonders im
französischen Sprachbereich gepflegte Unterscheidung zwischen signifiant
textuel und signifié textuel zwei Momente trennt, die im Verstehensprozeß
des historischen Gedankengutes nie eindeutig auseinandergehalten werden
können? Da aber Ihre Ausführungen die Vermutung nahelegen, daß Sie

anderer Meinung sind, bitte ich Sie, die Unterscheidung, sagen wir von Redekraft

und Redewahrheit, auf die Vorträge der Herren Mittelstraß und Holzhey

anzuwenden.

André Voelke: Eh bien, je vais tenter de donner une réponse aux questions
de M. Schobinger. Tout d'abord, M. Schobinger reprend dans mon exposé
trois distinctions: la distinction entre la structure du discours et les propositions

que le discours met en oeuvre, puis la distinction entre la fonction
argumentative et la fonction heuristique de la topique et enfin entre force et vérité
du discours. Et si je comprends bien la question de M. Schobinger, il suppose
que ces trois distinctions reposent sur le même fondement, expriment la même
distinction fondamentale de trois manières différentes. - Je ne crois pas que
ce soit le cas. Je ne crois pas qu'en distinguant une structure du discours et les

propositions, ou bien un aspect argumentatif et un aspect heuristique, ou une
force et une vérité du discours, je fasse trois distinctions qui finalement
exprimeraient de trois manières différentes la même distinction fondamentale;
pour moi, ce sont trois distinctions différentes. Par exemple, entre ce que
j'appelle l'aspect argumentatif et l'aspect heuristique d'une topique, et ce que
j'appelle d'autre part la force et la vérité d'un discours, je ne vois pas de
correspondance rigoureuse. En effet, je peux m'interroger sur la manière de

poser des questions à un discours: c'est l'aspect heuristique; je peux aussi

m'interroger sur la valeur argumentative d'un discours ou m'intéresser à la
manière dont je trouverai de nouveaux arguments. Je crois que c'est autre
chose que de parler de la force d'un discours et de la vérité d'un discours.
De même pour la distinction entre structure et proposition: il ne me semble

pas qu'elle puisse recouvrir la distinction entre un aspect argumentatif et un
aspect heuristique. Je vois mal comment on peut établir là une correspon-

39



dance. Vous me demandez de prendre position à l'égard des exposés de mes
deux collègues et de dire dans quelle mesure la distinction qui est
fondamentale dans mon exposé, la distinction entre force et vérité du discours, je
peux la retrouver dans ces exposés. En ce qui concerne d'abord l'exposé de

M. Mittelstrass, il me semble que son exposé est entièrement fondé sur l'idée
d'une vérité du discours philosophique. Si je le comprends bien, quand il
parle d'un intérêt systématique - appelé p. ex. ein begründbares Interesse an
einer philosphischen Geschichte - il me semble que pour lui ce qui peut
fonder cet intérêt c'est finalement une exigence de vérité, et il ne me semble

pas que la notion de force puisse facilement apparaître dans son exposé.

Quant à l'exposé de M. Holzhey, il me semble que dans une grande mesure,
quand il définit le statut de l'épigone comme statut du philosophe qui a la
conscience de ne pas pouvoir dire mieux que ses devanciers et qui va donc soit
les citer, soit les lire, soit prolonger leur pensée en prétendant en tous les cas

être leur fidèle continuateur, l'épigone se réclame aussi d'une exigence de
vérité et admet que les discours de ses prédécesseurs, les discours que lui-
même lit, prolonge et reprend, sont des discours vrais. Je pense donc que
l'idée de vérité du discours, en tout cas, joue un grand rôle dans la manière
dont vous fondez et justifiez dans votre plaidoyer le statut d'un philosophe qui
serait un épigone. Mais je pense d'un autre côté qu'à un certain moment de

votre exposé vous faites un pas dans ma direction. En effet, parmi les fonctions
qui sont celles de l'épigone, vous distinguez d'abord deux fonctions, sur
lesquelles je ne reviens pas, puis vous parlez d'une troisième fonction, et là, je
vous cite: «Eine dritte mögliche Leistung des Epigonen hängt mit den eben

genannten orientierenden Funktionen zusammen: er hält Texten in der
epigonalen Tradierung eine Wirkungsmöglichkeit offen.» Au moment où vous
mettez l'accent sur le fait que l'épigone, par le lien qu'il entretient avec
certains textes traditionels, offre à ces textes le moyen d'avoir une action, leur
donne ce que vous appelez une Wirkungsmöglichkeit, il me semble que vous
n'êtes pas loin de ce que j'ai appelé la force du discours, c'est-à-dire le pouvoir
du discours d'agir aujourd'hui encore sur celui qui le lit, sur celui qui l'interprète.

Et d'autre part, j'aimerais encore dire ceci: vous essayez, et cela m'a
beaucoup intéressé, de montrer qu'il y a une certaine rationalité, eine
eigentümliche Vernünftigkeit, de l'épigone. Je traduirai cela dans le langage que
j'ai employé en disant: vous essayez de montrer que l'épigone cherche à

dégager ce qui dans des textes traditionnels, peut intéresser la raison du philosophe

actuel. Donc, il me semble que d'une certaine manière on pourrait dans

votre exposé retrouver, évidemment d'une manière voilée et non pas développée

pour elle-même, la distinction entre une force du discours et une vérité
du discours. Voilà comment je prendrais position à l'égard des exposés de

mes deux collègues.

J.-P. Schobinger: Je vous demande si vous voulez encore répondre à M.
Mittelstrass, qui caractérise votre discours comme dogmatique.

A. Voelke: Cela m'amuse de me sentir classé parmi ceux qui ont une
tendance dogmatique. Je ne sais pas, c'est peut-être le cas. Mais, lorsque vous
décrivez l'attitude dogmatique et lorsque vous la rattachez en particulier à

40



Descartes, moi, j'ai l'impression d'être très loin de Descartes sur ce point-là.
Et je voudrais rapidement justifier ma prise de position. Je pense que toute
l'attitude de Descartes à l'égard de la tradition est fondée essentiellement ou
uniquement sur une exigence de vérité. Il se demande si la tradition a dit vrai
ou non. Et comme, dans une grande mesure, pour lui la tradition n'a pas dit
vrai, il éprouve la nécessité de constituer une nouvelle philosophie. Je pense

- cela me permet de revenir sur ma distinction entre force et vérité du
discours -, je pense que si l'on fonde une interrogation de la tradition uniquement

sur le souci de vérité, on arrive presque inévitablement à voir dans la
tradition, comme je crois que c'est le cas chez Descartes, avant tout le
catalogue des erreurs humaines. On y trouvera probablement bien peu de
vérité; à la limite on arrivera, en poussant à l'extrême l'attitude cartésienne,
à l'attitude qu'on peut trouver chez Malebranche, disant à propos des

«sectateurs» - terme que M. Holzhey avait employé - d'Aristote: «Il est

inutile à ceux qui vivent présentement de savoir, s'il y a jamais eu un homme
qui s'appelât Aristote; si cet homme a écrit les livres qui portent son nom;
s'il entend une telle chose ou une autre dans un tel endroit de ses ouvrages.
Cela ne peut faire un homme ni plus sage ni plus heureux, mais il est très

important de savoir si ce qu'il dit est vrai ou faux en soi. » (Recherche de la

vérité, II, 5.) Alors, je crois que, comme Malebranche le dit ici, on a uniquement

le souci de la vérité. On se demande si les anciens ont dit vrai ou faux et
puis on en vient à ne plus même se demander exactement ce qu'ils ont
entendu. La raison pour laquelle j'attache une grande importance à l'idée d'une
force des significations, c'est que cela me permet de justifier un intérêt pour la
tradition même si j'admets peut-être que la tradition contient beaucoup
d'erreurs. Donc j'aurais de la peine à me reconnaître dans le premier volet
du triptyque de M. Mittelstrass.

J.-P. Schobinger: Herr Holzhey, in Ihrem Plädoyer haben Sie die
Vorstellung als naiv qualifiziert, wonach sich das Philosophieren nur unter der
Voraussetzung lohne, daß die Geschichte der philosophischen Denkarbeit
eine Geschichte des Fortschrittes, des Zuwachses an Vernünftigkeit sei. Damit
haben Sie implizit das epigonale Reden, das wohl nicht dieser Naivität
bezichtigt werden will, als ein solches bestimmt, das nicht in gleichem Maße
vom Fortschrittsglauben getragen sei. Schon expliziter stellten Sie dann das

epigonale Reden in den Glaubensschatten an einen Gerichtshofder Vernunft.
Hier will ich zu meiner Frage ansetzen: Besteht im tradierten Selbstverständnis

dieser Gerichtsmetapher die Aufgabe des Gerichtshofes nicht darin, nach
Maßgabe des Zuwachses an Vernünftigkeit zu urteilen? Und ist der von Ihnen
beschriebene Epigone nicht gerade ein solcher, der im Zitieren, Auslegen und
Wiederholen das Gültige oder - ich übernehme Ihre Terminologie -
Vernünftige vor dem Untergang zu bewahren trachtet und im Weiterschreiben
die ihm präsente Fülle des Vernünftigen zu erweitern sucht? Hat der so

gefaßte Epigone nicht als vielleicht doch elitärer Diener des Glaubens an
eine an sich vollendete Vernunft zu gelten, mit dem Auftrag, diese Vernunft
auch für uns wirksam werden zu lassen, so daß wir auch in ihm einen
ausgezeichneten Vermehrer der Vernünftigkeit zu begrüßen hätten? Meine

41



zweite Frage lautet: Da keiner Ihrer Vorredner explizit den Anspruch auf
volle Originalität erhoben hat, beide somit den weiten Bezirk der Epigonali-
tät irgendwie betreten haben, darf ich wohl die Frage aufwerfen, ob sich die
Ausführungen der Herren Mittelstraß und Voelke einem der drei von Ihnen
entwickelten Typen der Bewertung von Epigonalität zuordnen lassen?

Helmut Holzhey: Wenn ich Sie recht verstanden habe, dann deuten Sie mit
Ihrer ersten Frage auf eine Spannung, wenn nicht sogar auf einen Widerspruch

am Schluß meines Vortrags, an jener Stelle also, an der ich vom
«Plädoyer» zu etwas anderem überzugehen versuche. Auf diesen Ubergang
oder Bruch kommt es mir nun aber ganz wesentlich an. Die Epigonalität
kann hinsichtlich ihres Beitrags zur philosophischen Identität nicht mehr in
der Redeweise des Plädoyers beurteilt werden. Diese Redeweise des Plädoyers
schien mir angezeigt, solange es sich um eine Deskription und um die quaestio
facti bezüglich der Leistungen des Epigonen handelt, nicht mehr jedoch dort,
wo es um die philosophische Begründung, die Selbstbegründung des

philosophischen Epigonen geht. Für diese letzte Aufgabe habe ich den Gerichtshof

der Vernunft (im Blick auf den Kantischen Gebrauch dieser Metapher)
berufen, aber nun nicht einfach im Sinne einer Instanz, die nach Maßgabe
fragloser Vernünftigkeit urteilt. Der kritische Maßstab selbst differenziert
sich in der dreifachen Stellungnahme zur Epigonalität. Ich habe ja zunächst
je eine Bestimmung von Philosophie vorangestellt: Philosophie sei Denken
des Wahren, sei Kritik des Unwahren, sei in der Kritik der Vernunft Kritik
der Wahrheit als ihrer eigenen Zielsetzung; dann aber die hier je am Werk
befindliche «Vernunft», in bezug auf den Philosophen und sein Selbstverständnis,

charakterisiert als ein Sichdenken im ersten, als ein Sichverstehen
im zweiten und als ein Sichfragen im dritten Falle. Im dritten, dessen Fall
auch schon diese Differenzierung ist, geht es um die «Vernünftigkeit» der
philosophischen Frage, eine «Vernünftigkeit», in die die Erfahrung —

Erfahrung der Brüchigkeit der Vernunft - eingegangen ist.
Nun zur zweiten Frage. Zunächst möchte ich betonen, daß es mir nicht

darauf ankommen kann, die beiden anderen Referate unter die Differenz von
Epigonalität und Originalität zu stellen, weil ich einen Begriff von Epigonalität

entwickle, der nicht von dieser Differenz, sondern gegen diese Differenz
bestimmt ist. Herrn Mittelstraß würde ich darin zustimmen, daß sich die
Beschreibung des epigonalen Syndroms, jedenfalls partiell, als Differenzierung
seines Typisierungsvorschlags auffassen ließe, und auch darin, daß mit dem
Epigonen, wo ich ihn schildere, ein historistisch-hermeneutisch orientiertes
Verhältnis zur Tradition zur Sprache kommt. Was hingegen das systematische

Interesse betrifft, das sich in der Aufnahme des Themas «Epigonalität»
und in der Beurteilung des Epigonen artikuliert, so ist das weder

historistisch-hermeneutisch orientiert noch überhaupt in einer Theorie von
Philosophiegeschichte zu erfüllen. Gewiß, das Verfahren des systematisch geführten
Problemlösungsinteresses erweist sich in der praktischen philosophiegeschichtlichen

Forschung häufig als sehr fruchtbar. Frage ich mich nun aber weiter,
wie dieses Interesse selbst begründet werden könnte, so ergeben sich jene

42



Probleme, von denen ich am Schluß gesprochen habe. Ich kann es vielleicht
auch so sagen: Mein Exposé insistierte auf dem Zwang, mit der Tradition zu
tun zu haben, wenn man Philosophie betreibt. Ich wollte nicht Formen
fruchtbaren Umgangs mit der Historie unter methodologischem Gesichtspunkt

diskutieren. Deshalb muß ich auch daraufverzichten, die Ausführungen
von Herrn Mittelstraß einem der drei Typen der Bewertung der Epigonalität
zuzuordnen. Und dasselbe gilt gegenüber dem Referat von Herrn Voelke,
das m.E. mit demjenigen von Herrn Mittelstraß im Ansatz der Frage nach der
Fruchtbarkeit der Aneignung von Tradition, nach der Bereicherung des

gegenwärtigen Diskurses durch die Tradition übereinkommt. Der Anwendung
der Unterscheidung von vérité und force auf meine Darlegungen kann ich
wiederum nur partiell zustimmen. Schon das Plädoyer für den Epigonen
reflektiert ja als solches die Krise der Wahrheit. Innerhalb der Überlegungen
zur Krise der Wahrheit ist nun allerdings notwendig von demjenigen zu
reden, was Sie unter dem Stichwort «force» zur Sprache gebracht haben.
Und ich bin Ihnen dankbar, daß Sie in diesem Zusammenhang den fragilen
Begriff der Vernünftigkeit aufgenommen haben, in dem Ihr Interesse an der
Verhältnisbestimmung von force und vérité und mein Interesse an der
Neubeurteilung philosophischer Epigonalität zu konvergieren scheinen.

Gerhard Huber: Meine Damen und Herren, wir haben jetzt nicht nur drei
subtile Referate gehört, sondern dank der Strategie unseres Präsidenten auch
ein sehr elegantes Fechten unter den Referenten, wobei es eine gewisse

Schwierigkeit für die Epigonen in der Diskussion bedeutet, ohne die so
differenzierte Vorbereitung in die Debatte einzugreifen. Ich möchte dies aber
trotzdem versuchen, und zwar zunächst einmal in der Weise, daß ich
ausgehe von der von Herrn Mittelstraß aufgenommenen Unterscheidung
zwischen systematischer und historischer Fragestellung in der Philosophie, wobei

- wenn ich Herrn Mittelstraß richtig verstanden habe - die Frage nach der
Wahrheit für ihn wesentlich in der systematischen Ebene angesiedelt ist und
das Historische eigentlich nur in einer vorbereitenden Weise, anderseits als

Aufgabe der richtigen Rekonstruktion in Frage kommt. Wir stehen hier vor
dem Problem, warum wir in der philosophischen Überlegung, von der ich
auch meinen würde, daß die systematische Fragestellung die eigentlich
entscheidende ist, die historische Betrachtung eine so wesentliche und heute in
vieler Hinsicht dominierende Rolle spielt. Ich weiß nun nicht, ob in den drei
Referaten für diesen Sachverhalt eine zureichende Begründung gegeben
worden ist. Vielleicht bei Herrn Voelke, der in seinem heuristischen Ansatz für
das Geschichtsverständnis die Topologie herangezogen hat. Möglicherweise
könnte man diesen Ansatz vertiefen, indem man zeigt, daß für die
systematische Bemühung selbst die Geschichte in ihrer ganzen Dimension der
eigentliche Topos ist, Topos nicht im Sinne einer rhetorischen Figur, sondern
des Ortes, wo Entscheidendes geschieht, wo der Systematiker die Vermutung
haben darf, daß er auf Wahrheit stößt, oder besser, auf ein Wahrheitsangebot,
das er von all den Voraussetzungen her, die ihm verfügbar sind, systematisch,
kritisch und zugleich unter maximaler Besinnung auf die historischen
Zusammenhänge zu prüfen hat. Und dann, würde ich meinen, gewinnt wohl

43
4 Studia Philosophica XXXVI



auch der Begriff der Epigonalität eine etwas andere Bedeutung. Herr Holzhey
ist vom Immermannschen und seither dominierenden Verständnis des

Epigonalen ausgegangen. Man könnte vielleicht daran erinnern, daß die
ursprüngliche Bedeutung der epigonai aus dem Bereich des griechischen Epos
stammt. Dort waren die Epigonen die Nachkommen der Sieben gegen
Theben, die nach dem gescheiterten Versuch, Theben zu erobern, später
einmal — ich glaube zehn Jahre später — wiederkommen und nun in der Tat
Theben erobern. Man kann das vielleicht so verstehen, daß sich ein noch
positiverer Begriff der Epigonalität als den ironisch gebrochenen von Herrn
Holzhey finden läßt, wenn wir den geschichtlichen Zusammenhang als den
Ort sehen, an dem die systematisch aufzuhellende und in gewissem Umfang
zu begründende Wahrheit begegnet. Der Epigone ist derjenige, der wiederkommt

und in eine Auseinandersetzung, die früher geführt worden ist, von
seinem eigenen, geschichtlich reflektierten Standpunkt eingereift und in
einer durch die geschichtliche Entwicklung bedingten Weise und nicht auf
dem Weg über irgendwelche Theoreme die Wahrheitsfrage wieder aufnimmt.
Ich kann in dieser Kürze wohl nicht zulänglich verdeutlichen, was ich meine,
aber vielleicht hat sich die Richtung meiner Frage doch andeutungsweise
abgezeichnet.

Lassen Sie mich mit einer direkten Frage an Herrn Mittelstraß schließen,
nämlich mit der Frage, ob mit seinen Darlegungen nicht so etwas wie ein

Fortschrittsprinzip in die Geschichte eingeführt werde. Wie ist im Zusammenhang

Ihres Verständnisses von Systematik begründbar, daß der Gang der
Geschichte irgendwie hegelisch als auf Fortschritt hin angelegt verstanden
werden darf? Ich würde demgegenüber meinen, daß wir durchaus mit der
Möglichkeit zu rechnen haben, daß nicht spätere und vielleicht letzte Stufen
des philosophisch-historischen Bewußtseins der Wahrheit am nächsten sind,
sondern daß der geschichtliche Fortschritt auch ein Fortschritt im Irrtum
sein kann, und daß es darum entscheidend darauf ankommt, daß wir nicht
am Leitfaden einer Chronologie, sondern in direkter Auseinandersetzung mit
dem geschichtlichen Wahrheitsangebot unsere systematische Besinnung
durchzuführen versuchen. Dies würde, wie mir scheint, am Ende in die
Richtung weisen, in die vielleicht auch die Frage von Herrn Schobinger
zielte, nämlich daß wir die deutliche Polarisierung der Kategorien
«systematisch» und «historisch» wieder aufheben müßten, um die philosophische
Wahrheitsfrage in ihrer Unmittelbarkeit und in der ganzen Breite der uns
zugänglichen Geschichte wieder zur Geltung zu bringen.

J--P. Schobinger: Ich danke, Herr Huber. - Wollen Sie sogleich antworten?

J. Mittelstraß: Ich bin mir bewußt, daß die von mir vorgeschlagenen
Unterscheidungen den Eindruck nahelegen, daß dem historischen Interesse
in der Philosophie im Grunde nur eine untergeordnete Rolle (gewissermaßen
als Korrektiv gegenüber allzu hoch gesteckten systematischen Erwartungen)
zukommt und die hier vorgetragenen Überlegungen primär in der Absicht
erfolgten, angesichts dieses Umstandes dem historischen Interesse doch noch

44



einen gewissen systematischen Reiz abzugewinnen. Doch das wäre ein
Mißverständnis. Ich möchte vielmehr die These unterstreichen, daß nur der
Systematiker Geschichte wirklich ernst nimmt und sich in Auseinandersetzung

mit einem dogmatischen Verständnis der Philosophie einerseits und
einem historistisch-hermeneutischen Verständnis der Philosophie andererseits
eine Verpflichtung, Geschichte ernst zu nehmen, herleiten läßt. Die
Argumentation zielt insofern auf eine systematische Begründung des historischen
Interesses. Ergänzend dazu sei noch einmal darauf hingewiesen, daß ein
historisches Interesse systematisch gesehen erst dort Bedeutung gewinnt, wo
Rationalität auf Entwicklungen baut, d. h. selbst Geschichte hat. Das ist,
auch für die Philosophie, kein Problem für den Anfang. Und damit gleich
zum zweiten Teil der Frage: Wiedereinführung eines Fortschrittsprinzips,
ja oder nein? Es mag sein, daß die vorgeschlagenen Unterscheidungen
Schwierigkeiten hinsichtlich der Abgrenzung gegenüber einem solchen Prinzip

mit sich führen. Tatsächlich wollte ich hier keiner Fortschrittsideologie
das Wort reden. Meine Behauptung, die sich auf die Formulierung eines aus

Argumentationen bei Leibniz, Kant und Hegel herausgezogenen herme-
neutischen Prinzips stützte, war die, daß ohne eine Vermutung über die
Vernünftigkeit von Entwicklungen Rekonstruktionsbemühungen, also historische
Analysen in einem ernsthaften Sinne, gar nicht erst ansetzen können. Das
bedeutet nicht, daß mit dieser Vermutung bereits ein Fortschrittsschema
impliziert wäre. Es wird lediglich dafür argumentiert, in historischen Analysen,

für die ihrerseits ein systematisches Interesse in Anspruch genommen
wird, mit einer Vernunftunterstellung zu arbeiten. Diese kann sich als richtig
oder falsch erweisen, entscheidend ist die Absicht, auch hier wiederum (für
Zwecke, die der Erläuterung bedürfen) zu lernen. Eine Vorentscheidung
über die Vernunft von (faktischen) Entwicklungen ist damit in keiner Weise
bereits gefallen. Es kann sich also durchaus im Rahmen bestimmter
Entwicklungen z. B. herausstellen, daß diese im wesentlichen aus einer Ausarbeitung

Platonischer oder Aristotelischer Einsichten unter Einschluß auch
erheblicher Rückschritte hinter bereits Erreichtes bestehen. Mit der Möglichkeit,

daß Geschichte in Teilen Verfallsgeschichte ist, muß immer gerechnet
werden. Dem steht auch die hier aus methodischen Gründen formulierte
Vernunftunterstellung nicht entgegen. - Abschließend noch eine kurze Bemerkung

zu der von Herrn Holzhey verwendeten Begrifflichkeit : Originalität -
Epigonalität. Mir ist die damit getroffene (im Referat bereits problemati-
sierte) Unterscheidung nicht geheuer. Sie mag in der Literaturwissenschaft
sinnvolle Anwendungen haben, nicht jedoch, wie ich meine, in der
Philosophie. In philosophischen Zusammenhängen könnte eine solche Unterscheidung

nämlich dazu führen, befolgte Einsichten als epigonal zu bezeichnen.

Im Grunde würde das (philosophisch unsinnig) die Befolgung von Einsichten,
die man nicht selbst als erster gewonnen hat, unter der üblichen negativen
Einschätzung von Epigonalität verbieten. Anders ausgedrückt: Einsichten
sollten nicht mit dem Maßstab der Originalität gemessen werden. Hinter der
Vermutung, Einsichten hätten originell zu sein, steckt selbst eine vertrackte
Ideologie, die ihren Ursprung in einer Theorie der Kunst, nicht in einer

45



Theorie philosophischer Rationalität hat und nachträglich auf diese
übertragen eher Verwirrung als Klärung bringt. Kurzum, ich habe Sorge, daß
schon über die Wahl der Begrifflichkeit Originalität — Epigonalität das
Geschäft der Philosophie in ein schiefes Licht geraten könnte. Mit den
Beispielen des Referats gesprochen : Wenn Kant recht hat, dann sind diejenigen,
die weiterarbeiten, wo Kant aufgehört hat, keine Epigonen ; ebensowenig wie
man sagen kann, daß Newton in seiner Ausarbeitung der klassischen
Mechanik ein Epigone Galileis war.

J--P- Schobinger: Herr Holzhey, möchten Sie noch das Wort?

H. Holzhey: Ich bin Herrn Mittelstraß dankbar für diese Klärung. Der
Begriff der Epigonalität wird bei Immermann aus dem Begriff der Originalität

geboren. Dieses Geburtsmal macht ihn verdächtig. Ich hatte aber bereits
formuliert, daß es in der Frage der Epigonalität heute wohl um das Problem
der philosophischen Identität - statt Originalität - gehen dürfte. Was Herr
Mittelstraß nun kritisch zur Verwendung des Wortes «Epigonalität»
ausführt, betrifft die Verwendung des Terminus als philosophie-historische Kategorie.

Diese ist zweifellos und ganz unabhängig von ihrem systematischen
Ausweis höchst problematisch, wie ein Blick auf den literarischen Ursprung
des Begriffs und insbesondere auf seine Verwendung in der
Philosophiegeschichtsschreibung zeigen. Anders sehe ich es, wo es um den Stellenwert
epigonaler Phänomene im systematischen Selbstverständnis des Philosophen
und der Philosophie - in ihrem notwendigen, in ihrem unüberholbaren
Traditionsbezug - geht. Hier hatten meine Ausführungen ihre Pointe. Um
sie noch schärfer hervortreten zu lassen, muß ich sagen, daß mir die Disjunktion

zwischen einem systematisch geführten historischen Interesse und einem
bloßen Interesse an historischer Bildung nicht vollständig zu sein scheint,
daß ich unter dem Stichwort «Trauerarbeit» sozusagen für eine dritte Position

eingetreten bin, die weder einfach von einem systematisch geführten
Interesse bestimmt ist noch dahin zurückfällt, bloß Interesse an historischer
Bildung zu sein. Ob es sich nahelegt, diese «Position» durch den Ausdruck
«Epigonalität» zu kennzeichnen, daraufkommt es mir, als ein eher terminologisches

Problem, nicht wesentlich an.

Hermann Lübbe: Ich hätte zwei Fragen an Herrn Mittelstraß. Die erste Frage
lautet, ob Sie in Ihrer Typologie des Verhältnisses zwischen den Philosophen
und ihrer eigenen Geschichte auch das Interesse an einer Philosophiegeschichte

unterbringen können, die die Geschichte anderer Philosophen ist.

Ich meine jetzt auch kulturell-historisch andere. Es gibt ja das Phänomen,
daß sich Philosophen plötzlich für Geschichten zu interessieren beginnen,
die die Geschichten ganz anderer sind; so erwachte etwa im Barockzeitalter
das Interesse an chinesischer Geschichte, in der Aufklärung das Interesse an
indischer Geschichte. Ein analoges Interesse wäre vielleicht das Ihrige an der
Neuscholastik, denn diese gehört auch nicht zu der geschichtlichen Tradition,

in der Sie stehen. Wohin gehört ein solches Interesse, das ja nun selbst
ein elementarer Bestandteil unserer philosophie-historischen Überlieferung

46



ist? - Und dann die zweite Frage: Würden Sie auch eine Verwendung Ihrer
Typologie gestatten, die die verschiedenen Typen nicht als sich ausschließende

Möglichkeiten ansieht, sondern als ein Ensemble von Möglichkeiten, von
denen wir jede brauchen, um Geschichte zu begreifen. Zum Teil verläuft die
Geschichte so chaotisch, wie sie Descartes erschien, zum Teil ist sie bloße

Wirkungsgeschichte und zum Teil ist sie auch offenkundig eine Geschichte,
die zustimmungsfahige Fortschritte aufzuweisen hat.

J. Mittelstraß: Die vorgeschlagene Typologie orientiert sich in der Tat an
einer Geschichte der Philosophie, für die ein Wirkungszusammenhang
konstitutiv ist. Das historische Interesse der Philosophie findet hier u. a. seine

Rechtfertigung darin, daß philosophische Orientierungen immer auch als das

Resultat eines Stückes historischer Arbeit begriffen werden müssen. Trotzdem
glaube ich, daß sich von einem begründeten philosophie-historischen Interesse

auch im Hinblick auf solche Geschichten sprechen läßt, die keine
Teilstücke des eigenen Wirkungszusammenhanges sind. Voraussetzung ist, daß
es sich bei diesen Geschichten um Orientierungen handelt, die mindestens in
Konkurrenz zu den in einem bestimmten Wirkungszusammenhang
lokalisierbaren eigenen Orientierungen stehen, bzw. sich mit (systematischen)
Gründen so darstellen lassen. Dann gibt es nämlich, wenn man eine dogmatische

Position vermeiden will, keine Möglichkeit, ein Interesse an diesen
Geschichten von vornherein als unbegründet auszuschließen. Umgekehrt gilt
die Verpflichtung des Systematikers, Geschichte ernst zu nehmen, auch für
diesen Fall eines nicht schon entwicklungsgeschichtlich verbürgten
Zusammenhangs mit der eigenen Geschichte. Im Grunde geht es, argumentationssoziologisch

betrachtet, lediglich darum, auch diejenigen zu Worte kommen
zu lassen, die physisch nicht anwesend sind. Voraussetzung für die Anwendbarkeit

dieses simplifizierten Bildes einer philosophischen Diskussionsgemeinschaft,

zu der dann nicht etwa nur die lebenden Philosophen, sondern
z. B. auch Piaton und Aristoteles, aber eben auch Konfuzius oder Laotse

(potentiell) gehören, ist eine Auffassung von Philosophie als problemlösungs-
orientierter Rationalität und der im Einzelfalle zu führende Nachweis, daß
es um «dieselbe Sache» geht. Die Existenz von historischen Wirkungszusammenhängen

ist in diesem Falle nicht ausschlaggebend für die Rechtfertigung
eines entsprechenden historischen Interesses. - Die weitere Frage, ob sich die
vorgeschlagene Typologie unterschiedlicher Interessen der Philosophie an
ihrer Geschichte im Sinne eines Ensembles von Möglichkeiten darstellen läßt,
die wir allesamt brauchen, um Geschichte zu verstehen, möchte ich positiv
beantworten. Allerdings ist damit, wie mir scheint, der Fall ins Auge gefaßt,
wo eine historische Reflexion primär nicht der philosophischen Orientierung
im engeren Sinne dienen soll, sondern externen Gesichtspunkten, z. B. einem
Rekonstruktionsinteresse der Fachwissenschaften, folgt. So schreibt in gewissem

Sinne auch der Physikhistoriker Philosophiegeschichte, nur eben mit
einem anderen Erkenntnisinteresse als der Philosoph, für den allein die
gegebene Typisierung normative Implikationen haben soll. Andererseits steht
hinter dem hier als konstruktiv-hermeneutisch bezeichneten und in der
Darstellung ausgezeichneten Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte, das

47



mit einer unterstellten Vernünftigkeit von Entwicklungen arbeitet, u. a. die

Absicht, zwischen begründeten Entwicklungen und Fehlentwicklungen zu
unterscheiden. Geschieht dies und schreibt man nun auch die Geschichte von
Fehlentwicklungen, so befindet man sich tendenziell in der Lage Descartes',
d. h., in der hier verwendeten Terminologie, die Darstellung nimmt dogmatischen

Charakter an. Insofern gehörte dann in der Tat auch ein dogmatisches
Interesse zum Ensemble systematisch gerechtfertigter philosophischer
Analysemöglichkeiten.

Rudolf Meyer: Meine Frage richtet sich an Herrn Dr. Holzhey. Es scheint
mir, daß es im Augenblick um das Verhältnis der Philosophen zu ihrer
Geschichte geht und das entspricht - glaube ich - nicht unbedingt dem
Thema, das dem Symposium voransteht: Tradition und das philosophische
Selbstverständnis. Darüber müßte man sich vielleicht noch unterhalten.
Meine eigentliche Frage ist jedoch die: Sie haben den originellen Begriff der
Trauerarbeit eingeführt, ein Begriff, der, wenn ich recht sehe, auf Freud
zurückgeht, und sie interpretieren offenbar das Verhältnis des Philosophen
zu seiner Geschichte als ein Stück Trauerarbeit. Könnten Sie noch etwas
näher ausführen, wie Sie das sehen. Das Bild ist schön, aber wie verstehen
Sie es?

J.-P. Schobinger: Eine kurze Zwischenfrage: Warum glauben sie, daß wir
vom Symposiumsthema abgekommen sind?

R. Meyer: Tradition ist ein sehr weiter Begriff und nicht unbedingt identisch

mit Geschichte der Philosophie oder Philosophiehistorie. Insofern meine
ich, daß sich jetzt die Diskussion etwas zu sehr einschränkt auf die Frage
nach dem Verhältnis der Philosophie zu ihrer Geschichte und nicht zur
Tradition überhaupt.

H. Holzhey: Die Einführung des Freudschen Begriffes der Trauerarbeit ist
ein Vorschlag, die Bestimmung des Traditionsverhältnisses, die Gadamer im
Begriff des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins gibt, teils zu präzisieren,
teils zu korrigieren. Worin differieren denn Epigonalität und
wirkungsgeschichtliches Bewußtsein? Darauf geben meine Schlußbemerkungen eine

vorläufige Antwort, die von der Kritik an den hegelianischen Komponenten
im Vernunftbegriff Gadamers, auf die Herr Mittelstraß hingewiesen hat,
ausgeht. Auch die Epigonalität muß «vernünftig» sein. Worin könnte ihre
«Vernünftigkeit» bestehen? Der Traditionsbezug der Botmäßigkeit ist

sozusagen selbstverständlich. Der Ausdruck «Trauerarbeit» bietet sich insofern
zur Beschreibung dessen an, was der epigonale Philosoph in der Selbstkritik
der Vernunft tut, als er die Bewegung vom geliebten Objekt weg, die aber
im Bezug auf das geliebte Objekt bleibt, bedeutet. Nietzsches Bild vom tollen
Menschen sollte anzeigen, wie die trauernde Distanzierung einerseits am
Orte desjenigen geschieht, von dem sie sich distanziert, nämlich in den
Kirchen ihr Requiem anstimmt, anderseits aber eben ein Requiem anstimmt.
In eine philosophieüblichere Ausdrucksweise übersetzt: Die Vernünftigkeit
des Epigonen der metaphysischen Tradition gegenüber bildet sich aus gegen

48



die Extreme, ihre Problematik einfach auf sich beruhen zu lassen oder
Bestände dieser Tradition bloß zu wiederholen. Sie erfragt sich im Ende der
Metaphysik (z. B. mit der Artikulation der angeblichen Unmöglichkeit eines

ontologischen Gottesbeweises).

Hans-Wolfgang Schaffnit: Jemand hat auf die Schwierigkeit hingewiesen,
die sich stellt, wenn man die Epigonalität einführen will in das philosophische
Gespräch, die Schwierigkeit nämlich, ob man in dieser Reflexion, in dieser

Darstellung der Trauerarbeit, wie sie genannt wurde, nicht die Leistung der
Vernunft verliert. Die Schwierigkeit ließe sich nur dann beheben, wenn man
vom Epigonen nicht nur ein Selbstverständnis seiner Epigonalität voraussetzte,

so daß diese Epigonalität aufgehoben wäre in diesem Wissen ihrer
selbst, sondern wenn es auch gelänge, nach dem Subjekt dieser Epigonalität
zu fragen, so daß das philosophische Subjekt nicht verloren ginge, verloren
in der Trauer darüber, daß kein Subjekt da sei. Mit andern Worten, man
müßte auch auf das Subjekt reflektieren und nicht nur auf das Verhältnis des

Subjekts zur Tradition, um so die Darstellung der Epigonalität nicht zu einer
Sache der bloßen Literatur zu machen. Die Frage aber ist, ist ein Subjekt
denkbar, das seiner Vernunft entsagen und zugleich vernünftig sein kann.

H. Holzhey: Die Frage, ob man Plotin oder bloß J. Schultz - um einen
orthodoxen Kantianer herauszugreifen - als einen Epigonen bezeichnen soll,
kann ich nicht ohne Differenzierung der Fragehinsichten beantworten. In
philosophie-historischen Zusammenhängen nämlich, für die die Kennzeichnung

als Epigone mit derjenigen als origineller Denker gepaart ist, bietet es

sich an, nicht Plotin einen Epigonen zu nennen, sondern allenfalls Schultz
oder C.L. Reinhold oder meinetwegen auch die Neukantianer. Aber diese

philosophie-historische Verwendung der Kategorie Epigonalität geht von
Voraussetzungen aus, die fragwürdig sind, indem nämlich Phänomene wie
das Zitieren, das Nachdenken und Weiterschreiben von vornherein auf Grund
eines philosophisch nicht ausgewiesenen Begriffs von Vernunft disqualifiziert
werden. Demgegenüber die genannten Funktionen als im Philosophie-Vollzug

faktisch existente vorurteilslos zur Kenntnis zu nehmen - dafür sollte hier
zunächst plädiert werden. Man würde zweifelsohne Elemente epigonalen
Philosophie-Vollzugs auch bei Plotin finden, Belege - die aber gerade nicht
in dén Dienst philosophie-historischer Qualifikation Plotins als Epigone
gestellt werden dürften. - Wenn man nun aber reflektierend Epigonalität für
die Selbstbeurteilung des Philosophen in Anschlag bringt, dann darf
möglicherweise nicht nur Plotin, sondern gerade auch Piaton in der erinnernden
Wiederholung des Wahren als Epigone gelten. Epigonalität wird damit, statt
bloß als philosophie-historische Kategorie, als Kategorie einer Philosophie der
Philosophiegeschichte zur Diskussion gestellt. Mit den drei Typen
philosophischer Bewertung der Epigonalität Abgrenzungen zwischen philosophiehistorischen

Erscheinungen zu verbinden, lag mir fern ; ich gab Beispiele zur
«Veranschaulichung» der Typologie. Wenn Herr Mittelstraß sagte, es sei

für ihn klar, daß derjenige, der Einsichten folgt, eben kein Epigone ist, so

bezieht er nun einen Standpunkt in der Nähe des zweiten der von mir unter-

49



schiedenen Typen der Bewertung von Epigonalitat. Ich sehe hier vielmehr
eine Unklarheit. Der Einsichtige, also derjenige, der Einsichten folgt und sich
so als Philosoph versteht, hat nicht einerlei Gestalt. Und der Traditionszusammenhang

kann auch nicht nur dann als philosophisch gerechtfertigt,
nämlich auf ein systematisch geführtes Interesse zurückgeführt gelten, wenn
er als ein Lernzusammenhang definiert wird. Es gibt — und darauf zielte die
Erinnerung an den Epigonen - ein Traditionsverhältnis, das nicht einfach
das des Lern- und Lehrzusammenhanges ist, sondern so etwas wie einen
Lebenszusammenhang darstellt; und weil vom - nicht biologistisch
mißzuverstehenden - Leben des Philosophen, war auch in erster Linie vom
Philosophen und nicht von der Philosophie zu sprechen. Deswegen bleibt die Frage
nach dem Subjekt der philosophischen Trauer höchst bedenkenswert.

A. Voelke: C'est une remarque qui m'est suggérée par la dernière intervention

de Monsieur Mittelstrass et par la question qui a été posée, et c'est au
fond une question en même temps à Monsieur Holzhey: il a été question de
certains auteurs anciens qui font des commentaires, de grands commentateurs
d'Aristote p. ex. D'une manière plus générale, dans l'Antiquité - et je pense à
d'autres époques aussi - on voit des philosophes qui parlent d'eux-mêmes en
se posant d'une manière tout à fait nette, je dirais comme des épigones, même
si dans l'Antiquité le mot n'a pas eu le sens qu'il a pris ensuite, et qui pourtant
tout en se posant comme des épigones développent finalement une pensée qui
est sur certains points tout à fait différente ou sensiblement différente de celle
du modèle dont ils s'inspirent, et une pensée qui peut-être va devenir elle-
même un système nouveau. J'aimerais demander à Monsieur Holzhey s'il
les considère comme des épigones ou non, parce que je pense qu'ils ne prennent

pas place facilement dans son schéma. Pour préciser, je donne un
exemple, celui de Plotin qui déclare lui-même de ses logoï, de ses discours:
nos discours ne sont pas nouveaux, ces discours ont été dits depuis longtemps
(V. 1, 8). Il est clair qu'il se réfère ainsi à Platon en se posant comme un simple
continuateur de Platon qui n'apporte rien de nouveau. Et pourtant, tout le
monde admet qu'il construit une philosophie nouvelle. Alors, est-ce que vous
le faites entrer dans votre schéma des épigones, et où le mettriez-vous?

H. Holzhey: Erlauben Sie mir an dieser Stelle eine Anmerkung, die noch
einmal an die zuvor geäußerten Bedenken anschließt und die Frage betrifft,
ob man den Begriff der Epigonalität wirklich so positiv fassen sollte, wie hier
vorgeschlagen wird. Ich sehe an zwei Stellen keine Probleme: (1) Wer
Einsichten folgt, indem er diese mit Gründen vertritt, ist kein Epigone. (2)
Epigonal ist ein Denken, in dem eine philosophische Kompetenz allein zu Dar-
stellungs- und Interpretationszwecken eingesetzt wird. In diesem Sinne muß
etwa die philosophische Tätigkeit der Aristoteleskommentatoren, die als

«philologische» Leistung für sich genommen großartig ist, als epigonal gelten.

Der Versuch einer Aufwertung des Begriffs der Epigonalität im Sinne
einer Anwendung auf den Fall (1) muß notwendig die mit (2) gegebenen
Gesichtspunkte als Abgrenzungsschwierigkeiten nach sich ziehen. Warum also
sich diese Schwierigkeiten selbst erst schaffen? Hinzu kommen gewisse nega-

50



tive Folgen bzw. wiederum Abgrenzungsprobleme für den hier ebenfalls
angesprochenen Begriff der Schulbildung. Auf Schulen trifft jetzt per defini-
tionem der Begriff der Epigonalität zu. Das mag unter einem negativ
bestimmten Begriff von Epigonalität unproblematisch sein, sofern Schulen
häufig dadurch zustande kommen, daß sich, pointiert formuliert, solche,
denen nichts mehr einfällt, unter einem anderen, für den das nicht gilt, oder
im Andenken an eine große philosophische Leistung zusammenschließen.
Daneben gibt es aber auch den Typ der Schulbildung, der sich als fester
Diskussionszusammenhang begreifen läßt und in dem Einsichten, wenn sie
einmal gewonnen wurden, auch wirklich ernst genommen werden. Dieser Typ
gerät nun ebenfalls in den Schlagschatten des Epigonalen, womit gleichzeitig
mittelbar die irreführende Meinung gefördert wird, ein wirklicher Philosoph
sei jemand, der stets allein arbeitet und auf die Werkzeuge anderer nicht
angewiesen ist. Genau dagegen sollte man sich wenden. Wo immer Einsichten
vorliegen, sich als solche ausweisen lassen, wo immer Instrumente begründet
zur Verfügung stehen, da sollte man den Einsichten auch folgen und sollte
man die Instrumente auch benutzen können, ohne damit gleich die
Charakterisierung als Epigonalität, die zwangsläufig aus dem Gegensatz zur
Originalität lebt, auf sich zu ziehen. Deswegen meine ich auch, daß der Begriff
der Epigonalität, selbst wenn versucht wird, ihm eine positive Bedeutung zu
geben, die Durchsetzung philosophischer Einsichten und ein methodisch
unbefangenes Verhältnis der Philosophie zu ihrer Geschichte eher behindert als
befördert.

51


	Diskussion

