Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft
Band: 36 (1976)

Rubrik: Diskussion

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Jean-Pierre Schobinger: Meine Damen und Herren, hiermit eréfine ich die
Diskussion, die ich folgendermaBen durchzufiithren gedenke: Zuerst werde
ich den drei Referenten Gelegenheit geben, miteinander ins Gesprach zu
kommen, in das anschlieBend auch Sie einbezogen werden sollen. Ich werde
jedem Referenten zwei Fragen stellen. Die erste erfolgt in der Absicht, ihnen
die Moglichkeit zu geben, uns noch einmal kurz, in kritischem Sinne, an ihre
Ausfithrungen zu erinnern. Mit der zweiten Frage mochte ich die in den ein-
zelnen Vortragen angelegten wechselseitigen Beziehungsmoglichkeiten wek-
ken. Meine erste Frage an Sie, Herr MittelstraB3, betrifft den Status der
Legitimation einer Unterscheidung, die Ihre Ausfithrungen in sagen wir
einmal operativem Sinne beherrscht haben. Ich meine die Unterscheidung
von historischer und systematischer Bildung, von historischem und systema-
tischem Interesse. Wie 1463t sich der Geltungsanspruch dieser Unterscheidung
begriinden und welchen Status hat diese Begriindung? Ist sie selbst systema-
tischer Natur oder historischer Herkunft. Oder ist sie etwa beides, so daf3 sich
an ihr diese Unterscheidung nicht mehr bewihren wiirde? Oder ist sie viel-
leicht von dritter, noch ungenannter Art? In Ihrer Terminologie kénnte diese
Frage vielleicht auch so formuliert werden: Wie 148t sich iiberhaupt der Ge-
brauch dieser Unterscheidung erlernen, wenn — ich zitiere Sie — «das Ziel des
Lernens immer ein Stiick verniinftiger Autonomie» sein soll? — Die zweite
Frage geht auf das Verhiltnis Threr schematischen Aufgliederung des syste-
matischen Interesses an der Philosophiegeschichte zu den beiden andern
Vortragen. Angenommen, diese Vortriage hatten die Bedingungen dessen,
was Sie ein systematisches Interesse an der Philosophiegeschichte genannt
haben, erfiillt, so stellt sich die Frage nach dem Ort der Ausfithrungen der
Herren Voelke und Holzhey in diesem Schema. Waren diese Vortrige von
einem dogmatischen oder historisch-hermeneutischen oder konstruktiv-
hermeneutischen Verstandnis geleitet?

Jiirgen Mittelstrafi: Die Unterscheidung historisch/systematisch bzw. histo-
rische Bildung/systematische Bildung ist selbst eine systematische Unter-
scheidung. Unter historischer Bildung verstehe ich ein Wissen um Entwick-
lungen, unter systematischer Bildung ein Wissen mit Griinden. Ein Wissen
mit Griinden kann dabei selbst wiederum auf historische Entwicklungen
rekurrieren, also seinerseits von historischer Bildung, in Begriindungszusam-
menhingen, Gebrauch machen. In diesem Falle 148t sich dann auch sagen,
daB hier systematische Bildung Teile einer historischen Bildung zur Voraus-
setzung hat. Der systematische Charakter der angefithrten Unterscheidung
wird davon nicht beriihrt. Wenn diese Unterscheidung gleichwohl in ge-
wisser Weise auch als eine historische gelten kann, dann in dem Sinne, daf}
sie sich selbst einer historischen Entwicklung verdankt. Am Anfang von
Philosophie und Wissenschaft, worunter urspriinglich ein und dieselbe Be-
mithung um rationale Orientierungen verstanden wurde, bestand kein
Grund, zwischen «historisch» und «systematisch», bzw. «historischer Bil-
dung» und «systematischer Bildung» zu unterscheiden. Philosophie (Wissen-

37



schaft) wurde (1) iiber die Existenz von Begriindungszusammenhangen defi-
niert und (2) iiber den Gegensatz zur historia, d. h. einer urspriinglich an
Augenzeugenberichte gekniipften «Kenntnis». Mit anderen Worten: Als
«philosophisch» (bzw. «wissenschaftlich») einerseits und «historisch» ande-
rerseits, wurden systematisch gesehen gegensatzliche Orientierungsmoéglich-
keiten bezeichnet. Daf3 aus diesem Gegensatz spiter ein Gegensatz innerhalb
der philosophischen Orientierung wurde, ist Resultat einer philosophischen
Entwicklung; die Unterscheidung zwischen einem systematischen und einem
historischen Selbstverstandnis der Philosophie von daher (auch) eine histo-
rische. Soviel zur ersten Frage. Die zweite ist ein wenig delikat, da in meinem
Versuch, drei Typen eines Interesses der Philosophie an ihrer Geschichte zu
unterscheiden, der dritte Typ deutlich ausgezeichnet ist und meine Argumen-
tation als Pladoyer fiir diesen Typ verstanden werden muB3. Aber ich will kein
Spielverderber sein und rechne umgekehrt mit dem Wohlwollen der Beteilig-
ten angesichts unvermeidlich nuancenarmer Einordnungen. Was zuniachst
die Position von Herrn Voelke betrifft, so will ich einmal trotz des Umstandes,
daB hier ein methodologischer Vorschlag gemacht wurde, behaupten, dal3
sie sich auf dem Hintergrund meiner Unterscheidungen als tendenziell dog-
matisch bezeichnen laBt. Philosophiegeschichte erscheint hier als ein topi-
sches Arsenal, auf das ein gegenwirtiges Philosophieren (nach Belieben?)
zuriickgreifen kann. Es bleibt noch offen, mit welchem philosophischen Inter-
esse ein solcher Riickgriff erfolgt, bzw. erfolgen soll. Natiirlich legt dies darum
auch nicht auf ein cartesisches Interesse fest. Deswegen wihle ich die vor-
sichtige Formulierung: tendenziell dogmatisch. — Auch die Einordnung der
Position von Herrn Holzhey ist nicht ohne systematisch gesehen unbefriedi-
gende Verkiirzungen moglich. Herrn Holzheys Phanomenologie der Epi-
gonalitit und sein Plidoyer fiir eine bestimmte Form von Epigonalitat lieBe
sich z. B. als Differenzierung und Erganzung meines Typisierungsvorschlags
auffassen. Ich will aber auch an dieser Stelle mitspielen und schlage vor, die
hier dargestellte Position als tendenziell historistisch-hermeneutisch zu
bezeichnen. Zur Begriindung: Wenn es heiB3t, daB3 der Epigon einen Zusam-
menhang nach riickwérts stiftet und das Neue relativiert, dann bleibt wiederum
offen, welches systematische Interesse dabei leitend ist, bzw. leitend sein soll.
Es sei denn, man wollte bereits den Hinweis, dafl der Epigon eine naive Vor-
aussetzung (Geschichte der Philosophie als Geschichte des Zuwachses an
Verniinftigkeit) in Frage stellt, als ausreichend fiir die Angabe eines syste-
matischen Interesses ansehen. Aus diskussionsdienlichen Zwecken méchte
ich dies bezweifeln und hier eher eine Unterstiitzung des historistisch-
hermeneutischen Interesses diagnostizieren.

J.=P. Schobinger: Ich danke Ihnen fiir IThre Antwort. Ich méchte sogleich
meine Fragen an Herrn Voelke stellen, anschlieBend an Herrn Holzhey und
zum Schlufl den Herren zur Replik noch das Wort erteilen und dann die
Horer um ihre Voten bitten.

Herr Voelke, ich bitte Sie nun, zu der von Herrn Mittelstral3 vorgeschla-
genen Charakterisierung ihrer Ausfithrungen Stellung zu nehmen und, sei es
im Laufe dieser Stellungnahme, sei es anschlieBend, auf die folgenden Fragen

38



einzugehen: Die erste Frage betriflt wiederum den Status einer Geltung, und
zwar der der Unterscheidung, die Ihren Ausfithrungen zugrunde liegt und
die Sie zu Beginn Ihres Referates im Satz ausgesprochen haben: «En effet,
la structure d’un discours philosophique et les concepts qu’il met en ceuvre
comptent autant que les théses ou propositions qu’il défend» (S. 2). Wir kén-
nen, um uns nicht in eine fachterminologische Diskussion zu verirren, viel-
leicht von einer Unterscheidung zwischen der Rede- oder Textstruktur einer-
seits und dem Thesen- oder Behauptungsbereich anderseits sprechen. Dieser
Unterscheidung, so scheint mir, entsprechen die anderen, von Ihnen beige-
zogenen Unterscheidungen zwischen heuristischer und argumentativer Funk-
tion der Rede sowie zwischen der Kraft der Rede (force du discours) und der
Wabhrheit der Rede. Fallt nun diese Unterscheidung selbst unter eines der
unterschiedenen Momente oder ist sie von anderer Natur? Und hat Ihr Bei-
spiel, der Beizug eines antiken Textes zum Verstindnis eines wittgenstein-
schen Themas, wobei ich jetzt von der Frage nach der Uberzeugungskraft
dieses Beispiels absehe, nicht gerade gezeigt, daB3 diese, heute besonders im
franzosischen Sprachbereich gepflegte Unterscheidung zwischen signifiant
textuel und signifié textuel zwei Momente trennt, die im Verstehensprozel3
des historischen Gedankengutes nie eindeutig auseinandergehalten werden
kénnen? Da aber Ihre Ausfithrungen die Vermutung nahelegen, dal3 Sie
anderer Meinung sind, bitte ich Sie, die Unterscheidung, sagen wir von Rede-
kraft und Redewahrheit, auf die Vortrige der Herren Mittelstra und Holz-
hey anzuwenden.

André Voelke: Eh bien, je vais tenter de donner une réponse aux questions
de M. Schobinger. Tout d’abord, M. Schobinger reprend dans mon exposé
trois distinctions: la distinction entre la structure du discours et les proposi-
tions que le discours met en ceuvre, puis la distinction entre la fonction argu-
mentative et la fonction heuristique de la topique et enfin entre force et vérité
du discours. Et si je comprends bien la question de M. Schobinger, il suppose
que ces trois distinctions reposent sur le méme fondement, expriment la méme
distinction fondamentale de trois maniéres différentes. — Je ne crois pas que
ce soit le cas. Je ne crois pas qu’en distinguant une structure du discours et les
propositions, ou bien un aspect argumentatif et un aspect heuristique, ou une
force et une vérité du discours, je fasse trois distinctions qui finalement
exprimeraient de trois maniéres différentes la méme distinction fondamentale;
pour moi, ce sont trois distinctions différentes. Par exemple, entre ce que
j’appelle I’aspect argumentatif et ’aspect heuristique d’une topique, et ce que
j’appelle d’autre part la force et la vérité d’un discours, je ne vois pas de cor-
respondance rigoureuse. En effet, je peux m’interroger sur la maniére de
poser des questions a4 un discours: c’est I’aspect heuristique; je peux aussi
m’interroger sur la valeur argumentative d’un discours ou m’intéresser a la
maniere dont je trouverai de nouveaux arguments. Je crois que c’est autre
chose que de parler de la force d’un discours et de la vérité d’un discours.
De méme pour la distinction entre structure et proposition: il ne me semble
pas qu’elle puisse recouvrir la distinction entre un aspect argumentatif et un
aspect heuristique. Je vois mal comment on peut établir 1a une correspon-

39



dance. Vous me demandez de prendre position a ’égard des exposés de mes
deux collégues et de dire dans quelle mesure la distinction qui est fonda-
mentale dans mon exposé, la distinction entre force et vérité du discours, je
peux la retrouver dans ces exposés. En ce qui concerne d’abord I’exposé de
M. Mittelstrass, il me semble que son exposé est entierement fondé sur I'idée
d’une vérité du discours philosophique. Si je le comprends bien, quand il
parle d’un intérét systématique — appelé p. ex. ein begriindbares Interesse an
einer philosphischen Geschichte — il me semble que pour lui ce qui peut
fonder cet intérét c’est finalement une exigence de vérité, et il ne me semble
pas que la notion de force puisse facilement apparaitre dans son exposé.
Quant a I’exposé de M. Holzhey, il me semble que dans une grande mesure,
quand il définit le statut de 1’épigone comme statut du philosophe qui a la
conscience de ne pas pouvoir dire mieux que ses devanciers et qui va donc soit
les citer, soit les lire, soit prolonger leur pensée en prétendant en tous les cas
étre leur fidéle continuateur, ’épigone se réclame aussi d’une exigence de
vérité et admet que les discours de ses prédécesseurs, les discours que lui-
méme lit, prolonge et reprend, sont des discours vrais. Je pense donc que
I'idée de vérité du discours, en tout cas, joue un grand réle dans la maniére
dont vous fondez et justifiez dans votre plaidoyer le statut d’un philosophe qui
serait un épigone. Mais je pense d’un autre c6té qu’a un certain moment de
votre exposé vous faites un pas dans ma direction. En effet, parmi les fonctions
qui sont celles de ’épigone, vous distinguez d’abord deux fonctions, sur les-
quelles je ne reviens pas, puis vous parlez d’une troisiéme fonction, et la, je
vous cite: «Eine dritte mogliche Leistung des Epigonen hingt mit den eben
genannten orientierenden Funktionen zusammen: er halt Texten in der epi-
gonalen Tradierung eine Wirkungsmoglichkeit offen.» Au moment ou vous
mettez ’accent sur le fait que ’épigone, par le lien qu’il entretient avec cer-
tains textes traditionels, offre a ces textes le moyen d’avoir une action, leur
donne ce que vous appelez une Wirkungsmaoglichkeit, il me semble que vous
n’étes pas loin de ce que j’ai appelé la force du discours, c’est-a-dire le pouvoir
du discours d’agir aujourd’hui encore sur celui qui le lit, sur celui qui I'inter-
prete. Et d’autre part, j’aimerais encore dire ceci: vous essayez, et cela m’a
beaucoup intéressé, de montrer qu’il y a une certaine rationalité, eine eigen-
tiimliche Verniinftigkeit, de I’épigone. Je traduirai cela dans le langage que
j’ai employé en disant: vous essayez de montrer que I’épigone cherche a
dégager ce qui dans des textes traditionnels, peut intéresser la raison du philo-
sophe actuel. Donc, il me semble que d’une certaine maniére on pourrait dans
votre exposé retrouver, évidemment d’une maniére voilée et non pas dévelop-
pée pour elle-méme, la distinction entre une force du discours et une vérité
du discours. Voila comment je prendrais position a I’égard des exposés de
mes deux collégues.

J.-P. Schobinger: Je vous demande si vous voulez encore répondre a2 M.
Mittelstrass, qui caractérise votre discours comme dogmatique.

A. Voelke: Cela m’amuse de me sentir classé parmi ceux quiont une ten-
dance dogmatique. Je ne sais pas, c’est peut-étre le cas. Mais, lorsque vous
décrivez I'attitude dogmatique et lorsque vous la rattachez en particulier a

40



Descartes, moi, j’ai Pimpression d’étre trés loin de Descartes sur ce point-la.
Et je voudrais rapidement justifier ma prise de position. Je pense que toute
Pattitude de Descartes a 1’égard de la tradition est fondée essentiellement ou
uniquement sur une exigence de vérité. Il se demande si la tradition a dit vrai
ou non. Et comme, dans une grande mesure, pour lui la tradition n’a pas dit
vral, il éprouve la nécessité de constituer une nouvelle philosophie. Je pense
— cela me permet de revenir sur ma distinction entre force et vérité du dis-
cours —, je pense que si ’on fonde une interrogation de la tradition unique-
ment sur le souci de vérité, on arrive presque inévitablement a voir dans la
tradition, comme je crois que c’est le cas chez Descartes, avant tout le cata-
logue des erreurs humaines. On y trouvera probablement bien peu de vé-
rité; a la limite on arrivera, en poussant a ’extréme [’attitude cartésienne,
a l’attitude qu’on peut trouver chez Malebranche, disant a propos des
«sectateurs» — terme que M. Holzhey avait employé — d’Aristote: «Il est
inutile a ceux qui vivent présentement de savoir, s’il y a jamais eu un homme
qui s’appelat Aristote; si cet homme a écrit les livres qui portent son nom;
s’il entend une telle chose ou une autre dans un tel endroit de ses ouvrages.
Cela ne peut faire un homme ni plus sage ni plus heureux, mais il est tres
important de savoir si ce qu’il dit est vrai ou faux en soi.» (Recherche de la
verite, 11, 5.) Alors, je crois que, comme Malebranche le dit ici, on a unique-
ment le souci de la vérité. On se demande si les anciens ont dit vrai ou faux et
puis on en vient a ne plus méme se demander exactement ce qu’ils ont en-
tendu. La raison pour laquelle j’attache une grande importance a I'idée d’une
force des significations, c’est que cela me permet de justifier un intérét pour la
tradition méme si j’admets peut-étre que la tradition contient beaucoup
d’erreurs. Donc j’aurais de la peine 2 me reconnaitre dans le premier volet
du triptyque de M. Mittelstrass.

J.-P. Schobinger: Herr Holzhey, in Ihrem Plidoyer haben Sie die Vor-
stellung als naiv qualifiziert, wonach sich das Philosophieren nur unter der
Voraussetzung lohne, daB3 die Geschichte der philosophischen Denkarbeit
eine Geschichte des Fortschrittes, des Zuwachses an Verniinftigkeit sei. Damit
haben Sie implizit das epigonale Reden, das wohl nicht dieser Naivitat
bezichtigt werden will, als ein solches bestimmt, das nicht in gleichem Ma@le
vom Fortschrittsglauben getragen sei. Schon expliziter stellten Sie dann das
epigonale Reden in den Glaubensschatten an einen Gerichtshof der Vernunft.
Hier will ich zu meiner Frage ansetzen: Besteht im tradierten Selbstverstand-
nis dieser Gerichtsmetapher die Aufgabe des Gerichtshofes nicht darin, nach
MaBgabe des Zuwachses an Verniinftigkeit zu urteilen? Und ist der von Thnen
beschriebene Epigone nicht gerade ein solcher, der im Zitieren, Auslegen und
Wiederholen das Giiltige oder — ich iibernehme Ihre Terminologie — Ver-
niinftige vor dem Untergang zu bewahren trachtet und im Weiterschreiben
die ihm prisente Fiille des Verniinftigen zu erweitern sucht? Hat der so
gefaBte Epigone nicht als vielleicht doch elitirer Diener des Glaubens an
eine an sich vollendete Vernunft zu gelten, mit dem Auftrag, diese Vernunft
auch fiir uns wirksam werden zu lassen, so dal3 wir auch in ihm einen ausge-
zeichneten Vermehrer der Verniinftigkeit zu begriilen hitten? Meine

41



zweite Frage lautet: Da keiner Ihrer Vorredner explizit den Anspruch auf
volle Originalitit erhoben hat, beide somit den weiten Bezirk der Epigonali-
tat irgendwie betreten haben, darf ich wohl die Frage aufwerfen, ob sich die
Ausfithrungen der Herren Mittelstral3 und Voelke einem der drei von Thnen
entwickelten Typen der Bewertung von Epigonalitit zuordnen lassen?

Helmut Holzhey: Wenn ich Sie recht verstanden habe, dann deuten Sie mit
Threr ersten Frage auf eine Spannung, wenn nicht sogar auf einen Wider-
spruch am Schlu8 meines Vortrags, an jener Stelle also, an der ich vom
«Pladoyer» zu etwas anderem iiberzugehen versuche. Auf diesen Ubergang
oder Bruch kommt es mir nun aber ganz wesentlich an. Die Epigonalitit
kann hinsichtlich ihres Beitrags zur philosophischen Identitit nicht mehr in
der Redeweise des Pladoyers beurteilt werden. Diese Redeweise des Pladoyers
schien mir angezeigt, solange es sich um eine Deskription und um die quaestio
facti beztglich der Leistungen des Epigonen handelt, nicht mehr jedoch dort,
wo es um die philosophische Begriindung, die Selbstbegriindung des philo-
sophischen Epigonen geht. Fiir diese letzte Aufgabe habe ich den Gerichts-
hof der Vernunft (im Blick auf den Kantischen Gebrauch dieser Metapher)
berufen, aber nun nicht einfach im Sinne einer Instanz, die nach MafBgabe
fragloser Vernilinftigkeit urteilt. Der kritische Mal¥stab selbst differenziert
sich in der dreifachen Stellungnahme zur Epigonalitit. Ich habe ja zunichst
je eine Bestimmung von Philosophie vorangestellt: Philosophie sei Denken
des Wahren, sei Kritik des Unwahren, sei in der Kritik der Vernunft Kritik
der Wahrheit als ihrer eigenen Zielsetzung; dann aber die hier je am Werk
befindliche «Vernunft», in bezug auf den Philosophen und sein Selbstver-
standnis, charakterisiert als ein Sichdenken im ersten, als ein Sichverstehen
im zweiten und als ein Sichfragen im dritten Falle. Im dritten, dessen Fall
auch schon diese Differenzierung ist, geht es um die « Verniinftigkeit» der
philosophischen Frage, eine «Verniinftigkeit», in die die Erfahrung — Er-
fahrung der Briichigkeit der Vernunft — eingegangen ist.

Nun zur zweiten Frage. Zunichst mochte ich betonen, dal3 es mir nicht
darauf ankommen kann, die beiden anderen Referate unter die Differenz von
Epigonalitiat und Originalitit zu stellen, weil ich einen Begriff von Epigonali-
tat entwickle, der nicht von dieser Differenz, sondern gegen diese Differenz
bestimmt ist. Herrn MittelstraB wiirde ich darin zustimmen, dalB sich die
Beschreibung des epigonalen Syndroms, jedenfalls partiell, als Differenzierung
seines Typisierungsvorschlags auffassen liee, und auch darin, daB3 mit dem
Epigonen, wo ich ihn schildere, ein historistisch-hermeneutisch orientiertes
Verhaltnis zur Tradition zur Sprache kommt. Was hingegen das systema-
tische Interesse betrifft, das sich in der Aufnahme des Themas « Epigonali-
tat» und in der Beurteilung des Epigonen artikuliert, so ist das weder histo-
ristisch-hermeneutisch orientiert noch tiberhaupt in einer Theorie von Philo-
sophiegeschichte zu erfiillen. GewiB3, das Verfahren des systematisch gefiihrten
Problemlgsungsinteresses erweist sich in der praktischen philosophiegeschicht-
lichen Forschung haufig als sehr fruchtbar. Frage ich mich nun aber weiter,
wie dieses Interesse selbst begriindet werden kénnte, so ergeben sich jene

42



Probleme, von denen ich am SchluB3 gesprochen habe. Ich kann es vielleicht
auch so sagen: Mein Exposé insistierte auf dem Zwang, mit der Tradition zu
tun zu haben, wenn man Philosophie betreibt. Ich wollte nicht Formen
fruchtbaren Umgangs mit der Historie unter methodologischem Gesichts-
punkt diskutieren. Deshalb muB ich auch darauf verzichten, die Ausfithrungen
von Herrn MittelstraB3 einem der drei Typen der Bewertung der Epigonalitit
zuzuordnen. Und dasselbe gilt gegeniiber dem Referat von Herrn Voelke,
das m.E. mit demjenigen von Herrn Mittelstral3 im Ansatz der Frage nach der
Fruchtbarkeit der Aneignung von Tradition, nach der Bereicherung des
gegenwartigen Diskurses durch die Tradition iibereinkommt. Der Anwendung
der Unterscheidung von vérité und force auf meine Darlegungen kann ich
wiederum nur partiell zustimmen. Schon das Pladoyer fiir den Epigonen
reflektiert ja als solches die Krise der Wahrheit. Innerhalb der Uberlegungen
zur Krise der Wahrheit ist nun allerdings notwendig von demjenigen zu
reden, was Sie unter dem Stichwort «force» zur Sprache gebracht haben.
Und ich bin Ihnen dankbar, daB3 Sie in diesem Zusammenhang den fragilen
Begriff der Verniinftigkeit aufgenommen haben, in dem Ihr Interesse an der
Verhiltnisbestimmung von force und vérité und mein Interesse an der Neu-
beurteilung philosophischer Epigonalitiat zu konvergieren scheinen.

Gerhard Huber: Meine Damen und Herren, wir haben jetzt nicht nur drei
subtile Referate gehort, sondern dank der Strategie unseres Prasidenten auch
ein sehr elegantes Fechten unter den Referenten, wobei es eine gewisse
Schwierigkeit fiir die Epigonen in der Diskussion bedeutet, ohne die so dif-
ferenzierte Vorbereitung in die Debatte einzugreifen. Ich méchte dies aber
trotzdem versuchen, und zwar zunichst einmal in der Weise, daB ich aus-
gehe von der von Herrn Mittelstra3 aufgenommenen Unterscheidung zwi-
schen systematischer und historischer Fragestellung in der Philosophie, wobei
— wenn ich Herrn Mittelstral3 richtig verstanden habe — die Frage nach der
Wabhrheit fiir ihn wesentlich in der systematischen Ebene angesiedelt ist und
das Historische eigentlich nur in einer vorbereitenden Weise, anderseits als
Aufgabe der richtigen Rekonstruktion in Frage kommt. Wir stehen hier vor
dem Problem, warum wir in der philosophischen Uberlegung, von der ich
auch meinen wiirde, daB3 die systematische Fragestellung die eigentlich ent-
scheidende ist, die historische Betrachtung eine so wesentliche und heute in
vieler Hinsicht dominierende Rolle spielt. Ich weill nun nicht, ob in den drei
Referaten fiir diesen Sachverhalt eine zureichende Begriindung gegeben
worden ist. Vielleicht bei Herrn Voelke, der in seinem heuristischen Ansatz fiir
das Geschichtsverstindnis die Topologie herangezogen hat. Moglicherweise
konnte man diesen Ansatz vertiefen, indem man zeigt, daB fiir die syste-
matische Bemiihung selbst die Geschichte in ihrer ganzen Dimension der
eigentliche Topos ist, Topos nicht im Sinne einer rhetorischen Figur, sondern
des Ortes, wo Entscheidendes geschieht, wo der Systematiker die Vermutung
haben darf, daB3 er auf Wahrheit st68t, oder besser, auf ein Wahrheitsangebot,
das er von all den Voraussetzungen her, die ihm verfiigbar sind, systematisch,
kritisch und zugleich unter maximaler Besinnung auf die historischen Zu-
sammenhinge zu priifen hat. Und dann, wiirde ich meinen, gewinnt wohl

43
4 Studia Philosophica XXXVI



auch der Begriff der Epigonalitit eine etwas andere Bedeutung. Herr Holzhey
ist vom Immermannschen und seither dominierenden Verstindnis des Epi-
gonalen ausgegangen. Man konnte vielleicht daran erinnern, daB3 die ur-
sprungliche Bedeutung der epigonai aus dem Bereich des griechischen Epos
stammt. Dort waren die Epigonen die Nachkommen der Sieben gegen
Theben, die nach dem gescheiterten Versuch, Theben zu erobern, spater
einmal — ich glaube zehn Jahre spiter — wiederkommen und nun in der Tat
Theben erobern. Man kann das vielleicht so verstehen, dal3 sich ein noch
positiverer Begriff der Epigonalitét als den ironisch gebrochenen von Herrn
Holzhey finden laf3t, wenn wir den geschichtlichen Zusammenhang als den
Ort sehen, an dem die systematisch aufzuhellende und in gewissem Umfang
zu begriindende Wahrheit begegnet. Der Epigone ist derjenige, der wieder-
kommt und in eine Auseinandersetzung, die frither gefiihrt worden ist, von
seinem eigenen, geschichtlich reflektierten Standpunkt eingereift und in
einer durch die geschichtliche Entwicklung bedingten Weise und nicht auf
dem Weg iiber irgendwelche Theoreme die Wahrheitsfrage wieder aufnimmt.
Ich kann in dieser Kiirze wohl nicht zulanglich verdeutlichen, was ich meine,
aber vielleicht hat sich die Richtung meiner Frage doch andeutungsweise
abgezeichnet.

Lassen Sie mich mit einer direkten Frage an Herrn Mittelstral3 schlieBen,
namlich mit der Frage, ob mit seinen Darlegungen nicht so etwas wie ein
Fortschrittsprinzip in die Geschichte eingefiihrt werde. Wie ist im Zusammen-
hang Ihres Verstindnisses von Systematik begriindbar, dal der Gang der
Geschichte irgendwie hegelisch als auf Fortschritt hin angelegt verstanden
werden darf? Ich wiirde demgegeniiber meinen, daf3 wir durchaus mit der
Maoglichkeit zu rechnen haben, daf3 nicht spatere und vielleicht letzte Stufen
des philosophisch-historischen BewuBltseins der Wahrheit am néchsten sind,
sondern dal3 der geschichtliche Fortschritt auch ein Fortschritt im Irrtum
sein kann, und dal3 es darum entscheidend darauf ankommt, dall wir nicht
am Leitfaden einer Chronologie, sondern in direkter Auseinandersetzung mit
dem geschichtlichen Wahrheitsangebot unsere systematische Besinnung
durchzufiithren versuchen. Dies wiirde, wie mir scheint, am Ende in die
Richtung weisen, in die vielleicht auch die Frage von Herrn Schobinger
zielte, niamlich daB wir die deutliche Polarisierung der Kategorien «syste-
matisch» und «historisch» wieder aufheben miif3ten, um die philosophische
Wabhrheitsfrage in ihrer Unmittelbarkeit und in der ganzen Breite der uns
zuganglichen Geschichte wieder zur Geltung zu bringen.

J.-P. Schobinger: Ich danke, Herr Huber. — Wollen Sie sogleich antworten?

J. Mittelstraf: Ich bin mir bewuBt, daB die von mir vorgeschlagenen
Unterscheidungen den Eindruck nahelegen, daB3 dem historischen Interesse
in der Philosophie im Grunde nur eine untergeordnete Rolle (gewissermafien
als Korrektiv gegeniiber allzu hoch gesteckten systematischen Erwartungen)
zukommt und die hier vorgetragenen Uberlegungen primir in der Absicht
erfolgten, angesichts dieses Umstandes dem historischen Interesse doch noch

44



einen gewissen systematischen Reiz abzugewinnen. Doch das wire ein Mi3-
verstindnis. Ich mochte vielmehr die These unterstreichen, dall nur der
Systematiker Geschichte wirklich ernst nimmt und sich in Auseinanderset-
zung mit einem dogmatischen Verstindnis der Philosophie einerseits und
einem historistisch-hermeneutischen Verstindnis der Philosophie andererseits
eine Verpflichtung, Geschichte ernst zu nehmen, herleiten 1a83t. Die Argu-
mentation zielt insofern auf eine systematische Begriindung des historischen
Interesses. Erginzend dazu sei noch einmal darauf hingewiesen, dal3 ein
historisches Interesse systematisch gesehen erst dort Bedeutung gewinnt, wo
Rationalitit auf Entwicklungen baut, d. h. selbst Geschichte hat. Das ist,
auch fiir die Philosophie, kein Problem fiir den Anfang. Und damit gleich
zum zweiten Teil der Frage: Wiedereinfithrung eines Fortschrittsprinzips,
ja oder nein? Es mag sein, daB8 die vorgeschlagenen Unterscheidungen
Schwierigkeiten hinsichtlich der Abgrenzung gegeniiber einem solchen Prin-
zip mit sich fithren. Tatsichlich wollte ich hier keiner Fortschrittsideologie
das Wort reden. Meine Behauptung, die sich auf die Formulierung eines aus
Argumentationen bei Leibniz, Kant und Hegel herausgezogenen herme-
neutischen Prinzips stiitzte, war die, dal3 ohne eine Vermutung iiber die Ver-
niinftigkeit von Entwicklungen Rekonstruktionsbemiihungen, also historische
Analysen in einem ernsthaften Sinne, gar nicht erst ansetzen kénnen. Das
bedeutet nicht, daB3 mit dieser Vermutung bereits ein Fortschrittsschema
impliziert ware. Es wird lediglich dafiir argumentiert, in historischen Analy-
sen, fiir die ihrerseits ein systematisches Interesse in Anspruch genommen
wird, mit einer Vernunftunterstellung zu arbeiten. Diese kann sich als richtig
oder falsch erweisen, entscheidend ist die Absicht, auch hier wiederum (fir
Zwecke, die der Erliuterung bediirfen) zu lernen. Eine Vorentscheidung
iiber die Vernunft von (faktischen) Entwicklungen ist damit in keiner Weise
bereits gefallen. Es kann sich also durchaus im Rahmen bestimmter Ent-
wicklungen z. B. herausstellen, daf3 diese im wesentlichen aus einer Ausarbei-
tung Platonischer oder Aristotelischer Einsichten unter Einschlul3 auch er-
heblicher Riickschritte hinter bereits Erreichtes bestehen. Mit der Moglich-
keit, daB3 Geschichte in Teilen Verfallsgeschichte ist, mul3 immer gerechnet
werden. Dem steht auch die hier aus methodischen Griinden formulierte Ver-
nunftunterstellung nicht entgegen. — AbschlieBend noch eine kurze Bemer-
kung zu der von Herrn Holzhey verwendeten Begrifflichkeit: Originalitat —
Epigonalitat. Mir ist die damit getroffene (im Referat bereits problemati-
sierte) Unterscheidung nicht geheuer. Sie mag in der Literaturwissenschaft
sinnvolle Anwendungen haben, nicht jedoch, wie ich meine, in der Philo-
sophie. In philosophischen Zusammenhingen kénnte eine solche Unterschei-
dung némlich dazu fiihren, befolgte Einsichten als epigonal zu bezeichnen.
Im Grunde wiirde das (philosophisch unsinnig) die Befolgung von Einsichten,
die man nicht selbst als erster gewonnen hat, unter der iiblichen negativen
Einschiatzung von Epigonalitiat verbieten. Anders ausgedriickt: Einsichten
sollten nicht mit dem Ma@Bstab der Originalitit gemessen werden. Hinter der
Vermutung, Einsichten hitten originell zu sein, steckt selbst eine vertrackte
Ideologie, die ihren Ursprung in einer Theorie der Kunst, nicht in einer

45



Theorie philosophischer Rationalitit hat und nachtriglich auf diese iiber-
tragen eher Verwirrung als Klarung bringt. Kurzum, ich habe Sorge, daf3
schon iiber die Wahl der Begrifflichkeit Originalitit — Epigonalitit das
Geschift der Philosophie in ein schiefes Licht geraten kénnte. Mit den Bei-
spielen des Referats gesprochen: Wenn Kant recht hat, dann sind diejenigen,
die weiterarbeiten, wo Kant aufgehort hat, keine Epigonen ; ebensowenig wie
man sagen kann, dal Newton in seiner Ausarbeitung der klassischen Me-
chanik ein Epigone Galileis war.

J.-P. Schobinger: Herr Holzhey, méchten Sie noch das Wort?

H. Holzhey: Ich bin Herrn Mittelstral3 dankbar fiir diese Klirung. Der
Begriff der Epigonalitit wird bei Immermann aus dem Begriff der Originali-
tat geboren. Dieses Geburtsmal macht ihn verdachtig. Ich hatte aber bereits
formuliert, dal3 es in der Frage der Epigonalitit heute wohl um das Problem
der philosophischen Identitit — statt Originalitat — gehen diirfte. Was Herr
Mittelstral3 nun kritisch zur Verwendung des Wortes «Epigonalitit» aus-
fiihrt, betrifft die Verwendung des Terminus als philosophie-historische Kate-
gorie. Diese ist zweifellos und ganz unabhingig von ihrem systematischen
Ausweis hochst problematisch, wie ein Blick auf den literarischen Ursprung
des Begriffs und insbesondere auf seine Verwendung in der Philosophie-
geschichtsschreibung zeigen. Anders sehe ich es, wo es um den Stellenwert
epigonaler Phinomene im systematischen Selbstverstindnis des Philosophen
und der Philosophie — in ihrem notwendigen, in ihrem uniiberholbaren
Traditionsbezug — geht. Hier hatten meine Ausfithrungen ihre Pointe. Um
sie noch schirfer hervortreten zu lassen, mul3 ich sagen, daf3 mir die Disjunk-
tion zwischen einem systematisch gefiithrten historischen Interesse und einem
bloBen Interesse an historischer Bildung nicht vollstindig zu sein scheint,
daB ich unter dem Stichwort « Trauerarbeit» sozusagen fiir eine dritte Posi-
tion eingetreten bin, die weder einfach von einem systematisch gefiihrten
Interesse bestimmt ist noch dahin zuriickfillt, bloB Interesse an historischer
Bildung zu sein. Ob es sich nahelegt, diese « Position» durch den Ausdruck
«Epigonalitit» zu kennzeichnen, darauf kommt es mir, als ein eher termino-
logisches Problem, nicht wesentlich an.

Hermann Liibbe: Ich hitte zwel Fragen an Herrn Mittelstraf3. Die erste Frage
lautet, ob Sie in Ihrer Typologie des Verhaltnisses zwischen den Philosophen
und ihrer eigenen Geschichte auch das Interesse an einer Philosophiege-
schichte unterbringen kénnen, die die Geschichte anderer Philosophen ist.
Ich meine jetzt auch kulturell-historisch andere. Es gibt ja das Phanomen,
daB sich Philosophen plétzlich fiir Geschichten zu interessieren beginnen,
die die Geschichten ganz anderer sind; so erwachte etwa im Barockzeitalter
das Interesse an chinesischer Geschichte, in der Aufklarung das Interesse an
indischer Geschichte. Ein analoges Interesse ware vielleicht das Thrige an der
Neuscholastik, denn diese gehort auch nicht zu der geschichtlichen Tradi-
tion, in der Sie stehen. Wohin gehort ein solches Interesse, das ja nun selbst
ein elementarer Bestandteil unserer philosophie-historischen Uberlieferung

46



1st? — Und dann die zweite Frage: Wiirden Sie auch eine Verwendung Ihrer
Typologie gestatten, die die verschiedenen Typen nicht als sich ausschlieBende
Moglichkeiten ansieht, sondern als ein Ensemble von Maoglichkeiten, von
denen wir jede brauchen, um Geschichte zu begreifen. Zum Teil verlauft die
Geschichte so chaotisch, wie sie Descartes erschien, zum Teil ist sie bloBe
Wirkungsgeschichte und zum Teil ist sie auch offenkundig eine Geschichte,
die zustimmungsfahige Fortschritte aufzuweisen hat.

J. Mittelstraf: Die vorgeschlagene Typologie orientiert sich in der Tat an
einer Geschichte der Philosophie, fiir die ein Wirkungszusammenhang kon-
stitutiv ist. Das historische Interesse der Philosophie findet hier u. a. seine
Rechtfertigung darin, daB3 philosophische Orientierungen immer auch als das
Resultat eines Stiickes historischer Arbeit begriffen werden miissen. Trotzdem
glaube ich, daB sich von einem begriindeten philosophie-historischen Inter-
esse auch im Hinblick auf solche Geschichten sprechen 148t, die keine Teil-
stiicke des eigenen Wirkungszusammenhanges sind. Voraussetzung ist, dal3
es sich bei diesen Geschichten um Orientierungen handelt, die mindestens in
Konkurrenz zu den in einem bestimmten Wirkungszusammenhang lokali-
sierbaren eigenen Orientierungen stehen, bzw. sich mit (systematischen)
Griinden so darstellen lassen. Dann gibt es nidmlich, wenn man eine dogma-
tische Position vermeiden will, keine Moglichkeit, ein Interesse an diesen
Geschichten von vornherein als unbegriindet auszuschlieBen. Umgekehrt gilt
die Verpflichtung des Systematikers, Geschichte ernst zu nehmen, auch fiir
diesen Fall eines nicht schon entwicklungsgeschichtlich verbiirgten Zusam-
menhangs mit der eigenen Geschichte. Im Grunde geht es, argumentations-
soziologisch betrachtet, lediglich darum, auch diejenigen zu Worte kommen
zu lassen, die physisch nicht anwesend sind. Voraussetzung fiir die Anwend-
barkeit dieses simplifizierten Bildes einer philosophischen Diskussionsge-
meinschaft, zu der dann nicht etwa nur die lebenden Philosophen, sondern
z. B. auch Platon und Aristoteles, aber eben auch Konfuzius oder Laotse
(potentiell) gehoren, ist eine Auffassung von Philosophie als problemlosungs-
orientierter Rationalitit und der im Einzelfalle zu fithrende Nachweis, dal3
es um «dieselbe Sache» geht. Die Existenz von historischen Wirkungszusam-
menhéngen ist in diesem Falle nicht ausschlaggebend fiir die Rechtfertigung
eines entsprechenden historischen Interesses. — Die weitere Frage, ob sich die
vorgeschlagene Typologie unterschiedlicher Interessen der Philosophie an
ihrer Geschichte im Sinne eines Ensembles von Méglichkeiten darstellen 1a03t,
die wir allesamt brauchen, um Geschichte zu verstehen, méchte ich positiv
beantworten. Allerdings ist damit, wie mir scheint, der Fall ins Auge gefaft,
wo eine historische Reflexion priméir nicht der philosophischen Orientierung
im engeren Sinne dienen soll, sondern externen Gesichtspunkten, z. B. einem
Rekonstruktionsinteresse der Fachwissenschaften, folgt. So schreibt in gewis-
sem Sinne auch der Physikhistoriker Philosophiegeschichte, nur eben mit
einem anderen Erkenntnisinteresse als der Philosoph, fiir den allein die
gegebene Typisierung normative Implikationen haben soll. Andererseits steht
hinter dem hier als konstruktiv-hermeneutisch bezeichneten und in der Dar-
stellung ausgezeichneten Interesse der Philosophie an ihrer Geschichte, das

47



mit einer unterstellten Verntinftigkeit von Entwicklungen arbeitet, u. a. die
Absicht, zwischen begriindeten Entwicklungen und Fehlentwicklungen zu
unterscheiden. Geschieht dies und schreibt man nun auch die Geschichte von
Fehlentwicklungen, so befindet man sich tendenziell in der Lage Descartes’,
d. h., in der hier verwendeten Terminologie, die Darstellung nimmt dogmati-
schen Charakter an. Insofern gehorte dann in der Tat auch ein dogmatisches
Interesse zum Ensemble systematisch gerechtfertigter philosophischer Ana-
lysemoglichkeiten.

Rudolf Meyer: Meine Frage richtet sich an Herrn Dr. Holzhey. Es scheint
mir, dal es im Augenblick um das Verhiltnis der Philosophen zu ihrer
Geschichte geht und das entspricht — glaube ich — nicht unbedingt dem
Thema, das dem Symposium voransteht: Tradition und das philosophische
Selbstverstindnis. Dariiber miiite man sich vielleicht noch unterhalten.
Meine eigentliche Frage ist jedoch die: Sie haben den originellen Begriff der
Trauerarbeit eingefiihrt, ein Begriff, der, wenn ich recht sehe, auf Freud
zuriickgeht, und sie interpretieren offenbar das Verhiltnis des Philosophen
zu seiner Geschichte als ein Stiick Trauerarbeit. Kénnten Sie noch etwas
naher ausfithren, wie Sie das sehen. Das Bild ist schén, aber wie verstehen
Sie es?

J-P. Schobinger: Eine kurze Zwischenfrage: Warum glauben sie, daB wir
vom Symposiumsthema abgekommen sind?

R. Meyer: Tradition ist ein sehr weiter Begriff und nicht unbedingt iden-
tisch mit Geschichte der Philosophie oder Philosophichistorie. Insofern meine
ich, daB sich jetzt die Diskussion etwas zu sehr einschrankt auf die Frage
nach dem Verhiltnis der Philosophie zu ihrer Geschichte und nicht zur Tra-
dition tiberhaupt.

H. Holzhey: Die Einfithrung des Freudschen Begriffes der Trauerarbeit ist
ein Vorschlag, die Bestimmung des Traditionsverhiltnisses, die Gadamer im
Begriff des wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins gibt, teils zu prazisieren,
teils zu korrigieren. Worin differieren denn Epigonalitit und wirkungs-
geschichtliches BewuBtsein? Darauf geben meine SchluBbemerkungen eine
vorlaufige Antwort, die von der Kritik an den hegelianischen Komponenten
im Vernunftbegriff Gadamers, auf die Herr Mittelstrall hingewiesen hat,
ausgeht. Auch die Epigonalitat muf3 «verniinftig» sein. Worin kénnte ihre
«Verniinftigkeit» bestehen? Der Traditionsbezug der BotmiBigkeit ist sozu-
sagen selbstverstandlich. Der Ausdruck «Trauerarbeit» bietet sich insofern
zur Beschreibung dessen an, was der epigonale Philosoph in der Selbstkritik
der Vernunft tut, als er die Bewegung vom geliebten Objekt weg, die aber
im Bezug auf das geliebte Objekt bleibt, bedeutet. Nietzsches Bild vom tollen
Menschen sollte anzeigen, wie die trauernde Distanzierung einerseits am
Orte desjenigen geschieht, von dem sie sich distanziert, namlich in den
Kirchen ihr Requiem anstimmt, anderseits aber eben ein Requiem anstimmt.
In eine philosophieiiblichere Ausdrucksweise tibersetzt: Die Verniinftigkeit
des Epigonen der metaphysischen Tradition gegeniiber bildet sich aus gegen

48



die Extreme, ihre Problematik einfach auf sich beruhen zu lassen oder Be-
stande dieser Tradition bloB zu wiederholen. Sie erfragt sich im Ende der
Metaphysik (z. B. mit der Artikulation der angeblichen Unmoglichkeit eines
ontologischen Gottesbeweises).

Hans-Wolfgang Schaffnit: Jemand hat auf die Schwierigkeit hingewiesen,
die sich stellt, wenn man die Epigonalitit einfithren will in das philosophische
Gesprich, die Schwierigkeit namlich, ob man in dieser Reflexion, in dieser
Darstellung der Trauerarbeit, wie sie genannt wurde, nicht die Leistung der
Vernunft verliert. Die Schwierigkeit lieBe sich nur dann beheben, wenn man
vom Epigonen nicht nur ein Selbstverstandnis seiner Epigonalitat voraus-
setzte, so daB3 diese Epigonalitit aufgehoben wire in diesem Wissen ihrer
selbst, sondern wenn es auch gelinge, nach dem Subjekt dieser Epigonalitat
zu fragen, so daf3 das philosophische Subjekt nicht verloren ginge, verloren
in der Trauer dariiber, daB3 kein Subjekt da sei. Mit andern Worten, man
miil3te auch auf das Subjekt reflektieren und nicht nur auf das Verhiltnis des
Subjekts zur Tradition, um so die Darstellung der Epigonalitat nicht zu einer
Sache der bloBen Literatur zu machen. Die Frage aber ist, ist ein Subjekt
denkbar, das seiner Vernunft entsagen und zugleich verniinftig sein kann.

H. Holzhey: Die Frage, ob man Plotin oder bloB J. Schultz — um einen
orthodoxen Kantianer herauszugreifen — als einen Epigonen bezeichnen soll,
kann ich nicht ohne Differenzierung der Fragehinsichten beantworten. In
philosophie-historischen Zusammenhingen namlich, fiir die die Kennzeich-
nung als Epigone mit derjenigen als origineller Denker gepaart ist, bietet es
sich an, nicht Plotin einen Epigonen zu nennen, sondern allenfalls Schultz
oder C.L. Reinhold oder meinetwegen auch die Neukantianer. Aber diese
philosophie-historische Verwendung der Kategorie Epigonalitit geht von
Voraussetzungen aus, die fragwiirdig sind, indem namlich Phidnomene wie
das Zitieren, das Nachdenken und Weiterschreiben von vornherein auf Grund
eines philosophisch nicht ausgewiesenen Begriffs von Vernunft disqualifiziert
werden. Demgegeniiber die genannten Funktionen als im Philosophie-Voll-
zug faktisch existente vorurteilslos zur Kenntnis zu nehmen — dafiir sollte hier
zunachst pladiert werden. Man wiirde zweifelsohne Elemente epigonalen
Philosophie-Vollzugs auch bei Plotin finden, Belege — die aber gerade nicht
in den Dienst philosophie-historischer Qualifikation Plotins als Epigone
gestellt werden diirften. — Wenn man nun aber reflektierend Epigonalitat fir
die Selbstbeurteilung des Philosophen in Anschlag bringt, dann darf mogli-
cherweise nicht nur Plotin, sondern gerade auch Platon in der erinnernden
Wiederholung des Wahren als Epigone gelten. Epigonalitat wird damit, statt
blof3 als philosophie-historische Kategorie, als Kategorie einer Philosophie der
Philosophiegeschichte zur Diskussion gestellt. Mit den drei Typen philoso-
phischer Bewertung der Epigonalitit Abgrenzungen zwischen philosophie-
historischen Erscheinungen zu verbinden, lag mir fern; ich gab Beispiele zur
«Veranschaulichung» der Typologie. Wenn Herr Mittelstral3 sagte, es sei
fiir ihn klar, daB3 derjenige, der Einsichten folgt, eben kein Epigone ist, so
bezieht er nun einen Standpunkt in der Nahe des zweiten der von mir unter-

49



schiedenen Typen der Bewertung von Epigonalitat. Ich sehe hier vielmehr
eine Unklarheit. Der Einsichtige, also derjenige, der Einsichten folgt und sich
so als Philosoph versteht, hat nicht einerlei Gestalt. Und der Traditionszu-
sammenhang kann auch nicht nur dann als philosophisch gerechtfertigt,
namlich auf ein systematisch gefiihrtes Interesse zuriickgefiihrt gelten, wenn
er als ein Lernzusammenhang definiert wird. Es gibt — und darauf zielte die
Erinnerung an den Epigonen — ein Traditionsverhiltnis, das nicht einfach
das des Lern- und Lehrzusammenhanges ist, sondern so etwas wie einen
Lebenszusammenhang darstellt; und weil vom — nicht biologistisch miBzu-
verstehenden — Leben des Philosophen, war auch in erster Linie vom Philo-
sophen und nicht von der Philosophie zu sprechen. Deswegen bleibt die Frage
nach dem Subjekt der philosophischen Trauer hochst bedenkenswert.

A. Voelke: C’est une remarque qui m’est suggérée par la derniére interven-
tion de Monsieur Mittelstrass et par la question qui a été posée, et c’est au
fond une question en méme temps 2 Monsieur Holzhey: il a été question de
certains auteurs anciens qui font des commentaires, de grands commentateurs
d’Aristote p. ex. D’une mani¢re plus générale, dans I’Antiquité — et je pense a
d’autres époques aussi — on voit des philosophes qui parlent d’eux-mémes en
se posant d’une maniére tout a fait nette, je dirais comme des épigones, méme
si dans ’Antiquité le mot n’a pas eu le sens qu’il a pris ensuite, et qui pourtant
tout en se posant comme des épigones développent finalement une pensée qui
est sur certains points tout a fait différente ou sensiblement différente de celle
du modeéle dont ils s’inspirent, et une pensée qui peut-étre va devenir elle-
méme un systéme nouveau. J’aimerais demander 2 Monsieur Holzhey s’il
les considére comme des épigones ou non, parce que je pense qu’ils ne pren-
nent pas place facilement dans son schéma. Pour préciser, je donne un
exemple, celui de Plotin qui déclare lui-méme de ses logoi, de ses discours:
nos discours ne sont pas nouveaux, ces discours ont été dits depuis longtemps
(V. 1, 8). Il est clair qu’il se réfere ainsi a Platon en se posant comme un simple
continuateur de Platon qui n’apporte rien de nouveau. Et pourtant, tout le
monde admet qu’il construit une philosophie nouvelle. Alors, est-ce que vous
le faites entrer dans votre schéma des épigones, et ol le mettriez-vous?

H. Holzhey: Erlauben Sie mir an dieser Stelle eine Anmerkung, die noch
einmal an die zuvor geduBerten Bedenken anschlieBt und die Frage betrifft,
ob man den Begriff der Epigonalitiat wirklich so positiv fassen sollte, wie hier
vorgeschlagen wird. Ich sehe an zwei Stellen keine Probleme: (1) Wer Ein-
sichten folgt, indem er diese mit Griinden vertritt, ist kein Epigone. (2) Epi-
gonal ist ein Denken, in dem eine philosophische Kompetenz allein zu Dar-
stellungs- und Interpretationszwecken eingesetzt wird. In diesem Sinne mul}
etwa die philosophische Titigkeit der Aristoteleskommentatoren, die als
«philologische» Leistung fiir sich genommen groBartig ist, als epigonal gel-
ten. Der Versuch einer Aufwertung des Begriffs der Epigonalitit im Sinne
einer Anwendung auf den Fall (1) muf3 notwendig die mit (2) gegebenen Ge-
sichtspunkte als Abgrenzungsschwierigkeiten nach sich ziechen. Warum also
sich diese Schwierigkeiten selbst erst schaffen? Hinzu kommen gewisse nega-

50



tive Folgen bzw. wiederum Abgrenzungsprobleme fiir den hier ebenfalls
angesprochenen Begriff der Schulbildung. Auf Schulen trifft jetzt per defini-
tionem der Begriff der Epigonalitit zu. Das mag unter einem negativ be-
stimmten Begriff von Epigonalitit unproblematisch sein, sofern Schulen
haufig dadurch zustande kommen, daB sich, pointiert formuliert, solche,
denen nichts mehr einfillt, unter einem anderen, fiir den das nicht gilt, oder
im Andenken an eine groBe philosophische Leistung zusammenschlieBen.
Daneben gibt es aber auch den Typ der Schulbildung, der sich als fester Dis-
kussionszusammenhang begreifen 148t und in dem Einsichten, wenn sie ein-
mal gewonnen wurden, auch wirklich ernst genommen werden. Dieser Typ
gerat nun ebenfalls in den Schlagschatten des Epigonalen, womit gleichzeitig
mittelbar die irrefithrende Meinung geférdert wird, ein wirklicher Philosoph
sei jemand, der stets allein arbeitet und auf die Werkzeuge anderer nicht
angewiesen ist. Genau dagegen sollte man sich wenden. Woimmer Einsichten
vorliegen, sich als solche ausweisen lassen, wo immer Instrumente begriindet
zur Verfiigung stehen, da sollte man den Einsichten auch folgen und sollte
man die Instrumente auch benutzen kénnen, ohne damit gleich die Charak-
terisierung als Epigonalitit, die zwangsldufig aus dem Gegensatz zur Origi-
nalitit lebt, auf sich zu ziehen. Deswegen meine ich auch, daB3 der Begriff
der Epigonalitit, selbst wenn versucht wird, ihm eine positive Bedeutung zu
geben, die Durchsetzung philosophischer Einsichten und ein methodisch un-
befangenes Verhaltnis der Philosophie zu ihrer Geschichte eher behindert als
befordert.

ol



	Diskussion

