
Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift für Philosophie =
Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss
journal of philosophy

Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Philosophische Epigonalität : ein abbrechendes Plädoyer in einer neu
zu beurteilenden Sache

Autor: Holzhey, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-883211

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-883211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Est-il besoin d'ajouter qu'en posant au départ l'exigence de mettre
la tradition au service de la philosophie d'aujourd'hui, cette démarche

ne réduit pas la tradition au rôle de simple instrument? Est-il nécessaire

de préciser qu'elle débouche sur une exigence complémentaire,
celle de vivifier la tradition en faisant resurgir dans toute leur force
les significations dont celle-ci est porteuse? N'est-ce pas en effet cette
force qui leur donne le pouvoir de poser des questions intéressant la
raison

PHILOSOPHISCHE EPIGONALITÄT
Ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu beurteilenden Sache

von Helmut Holzhey

Mit ihren Gedanken in ein Überlieferungsgeschehen einzurücken1,
gewollt oder ungewollt, ist eine alte Erfahrung der Philosophen. Die
moderne Reflexion des Verstehens hat diese Erfahrung im Begriff des

wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins festgehalten2 und mit einem
universalen Geltungsanspruch verknüpft. Auch der eigensinnigste
Selbstdenker soll sich als geschichtlich bestimmt wissen, nicht frei von
Tradition und nicht frei ihr gegenüber, Selbstdenker vielmehr erst

im Wissen um diese seine geschichtliche Abhängigkeit. Es würde
nicht einleuchten, wollte man «Epigonalität» so weit fassen, daß ihr
Begriff mit dem des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins zusammenfiele.

Denn das epigonale Verhältnis zur Tradition ist primär durch
Botmäßigkeit charakterisiert, sei diese nun bewußt oder auch nicht
bewußt; der Epigone ist der Uberlieferung gegenüber willfährig,
unterzieht sich ihr und tut das teils mit der Klage über die eigene

Schwäche, nicht anders zu können, teils bewußtlos, von der Tradition
gewissermaßen «angesteckt»3, die so als vis a tergo ihre Wirkung hat.
Aneignung, Bewältigung, Distanzierung, ja Zersetzung der Tradition

- diese Stufen eines selbstbewußten wirkungsgeschichtlichen Be-

1 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik (Tübingen, 1960) S. 275.

2 Vgl. Hans-Georg Gadamer: Kleine Schriften I Philosophie Hermeneutik

(Tübingen, 1967) S. 158.
3 Max Scheler: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsätze.

Gesammelte Werke 3 (Bern, 1955) S. 284f.; vgl. Alice Kohli-Kunz: Erinnern
und Vergessen. Das Gegenwärtigsein des Vergangenen als Grundproblem
historischer Wissenschaft (Berlin, 1973) S. 55 ff.

24



wußtseins werden vom Epigonen nicht erschritten. So scheint Epigo-
nalität nur eine Seite des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins, den

Wirkungszusammenhang, zu verkörpern, und nicht auch jene andere,
eines durch Erkenntnis bestimmten, freien Verhältnisses zur Autorität
der Tradition4. Aber auch die so verbleibende Gemeinsamkeit ist eine

scheinbare. Gadamers Rehabilitierung geschichtlicher Autorität
opponierte dem abstrakten Gegensatz von Tradition und Vernunft, nachdem

dieser sowohl in der Erfahrung ohnmächtigen Ausgeliefertseins
an die stumme Gewalt der Vergangenheit5 wie im scheinbar
vorurteilslosen Umgang mit der Historie, den das historistische Bewußtsein

praktizieren wollte, aufgespürt war. Epigonalität ist in diesem Gegensatz

nicht zu bestimmen, nicht in einem seiner Extreme, dem Extrem
vernunftloser Traditionshörigkeit, obwohl das eben noch so schien,
und nicht im Resultat der Vermittlung. Der Epigone unterliegt der

Tradition so, daß dieses Unterliegen noch eine eigentümliche
Vernünftigkeit haben kann, weniger die des anerkennenden Bewußtseins,
«daß der andere einem an Urteil und Einsicht überlegen ist»6, als die
im klassischen Epigonentum begegnende «Vernünftigkeit» der Klage,
daß der andere - der frühere ist und deshalb Autorität besitzt, die

«Vernünftigkeit» der Erinnerung und der Fortsetzung. Im
allgemeinen wird dem Epigonentum Vernünftigkeit gerade bestritten. Es

impliziert ja, wie man mit Recht feststellt, eigentlich keinen Lernoder

Bildungsprozeß und also keinen Zuwachs an ausweisbarem
Wissen. Die epigonale «Vernünftigkeit» ist nicht die autonome, die
nach dem Selbstverständnis der Aufklärung in den Gegensatz zur
Tradition tritt, und nicht die Distanz zur Tradition gewinnende
Vernunft des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins. Das Verdikt, dem
ein - wie man auf dem Standpunkt vernünftiger Orientiertheit wohl

sagen müßte - so «schmieriges» Traditionsverhältnis im allgemeinen
unterliegt, hat seine Entsprechung in der polemischen Verwendung
der Worte «Epigone» und «Epigonentum» in Kritikzusammenhängen.

Diesen Krieg der Gerechten will ich hier nicht fortsetzen. Um
das terminologisch anzuzeigen, verwende ich den reichlich künstlichen

Ausdruck «Epigonalität». Meine Frage richtet sich auf die

möglicherweise spezifische Vernünftigkeit, die eine durch dieses

4 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.O. S. 264f.
6 Max Scheler, a.a.O. S. 300.
6 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, a.a.O. S. 263.

25



Stichwort umgrenzte Traditionsbeziehung auszeichnet, also auf das

philosophische Eigenrecht epigonalen Redens. Einem Vorschlag von
Röttgers folgend7 will ich versuchen, das Phänomen weitgehend über
das Verhältnis von Texten zu beschreiben und nicht psychologische
oder soziologische Kategorien zu verwenden. Andeutend und
vorläufig gesagt soll von einem epigonalen Verhältnis zur Tradition dort
die Rede sein, wo man einen Text zitiert, wo man einen Text, sein

Gesagtes «bloß» wiederholend, auslegt oder einen Text
weiterschreibt.

Zum Einzugsbereich der Epigonalität rechne ich also auch
Phänomene wie Eklektizismus, Anhängerschaft, immanente Textinterpretation.

Der Begriff des Epigonentums im, wenn man so sagen
dürfte, «klassischen» Sinne war enger gefaßt. Jungdeutsche Literaten
und Junghegelianer, die Goethe und Hegel «Nachgekommenen»,
identifizierten sich als Epigonen. Karl Leberecht Immermann
gebrauchte 1830 als erster das Wort «Epigonentum» in der fortan
charakteristischen Bedeutung, in der es das beklagenswerte Schicksal
einer Generation ausdrückt, der keine andere Wahl als die zwischen

getragenen Röcken geblieben sein soll. «Die alten Jahrhunderte
haben uns ihre Röcke hinterlassen, in die steckt sich die jetzige
Generation. Abwechselnd kriecht sie in den frommen Rock, in den

patriotischen Rock, in den historischen Rock, in den Kunstrock und
in wie viele Röcke noch sonst! Es ist aber immer nur eine Faschings-
mummerei.8» Die Klage schlug im Munde derjenigen, die sich im
älteren Sinne des Wortes als die erfolgreichen Söhne wissen wollten und
sich dergestalt zu «Progonen» erklärten9, in Polemik um; Immermann
war einer der ersten, die nun des Epigonentums bezichtigt wurden10.

Der negativen Bewertung des Epigonentums entspricht genau die

positive Einschätzung der Originalität, der schöpferischen Produktivität
und sei es des Schöpferischen in der Wiederholung. Der Epigone ist
der unschöpferisch, ja mechanisch Nachahmende, der Nachbeter und

7 Kurt Röttgers: Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs
von Kant bis Marx (Berlin, 1975) S. 80.

8 Karl Leberecht Immermann: Die Epigonen (Roman). Werke, hg.
Mayne (Leipzig und Wien, 1906) Bd. III, S. 55, zit. nach Manfred Windfuhr

: Der Epigone. Begriff, Phänomen und Bewußtsein, in : Archiv für Be-

griffsgeschichte 4 (1959) 182-209, S. 186.
9 Robert Prutz, Julius Hart; zit. nach Manfred Windfuhr, a.a.O. S. 187.
10 U. a. von Th. Mündt, nach M. Windfuhr, a.a.O. S. 187.

26



Nachäffer11. Der abwertende Gehalt ist dem Wort auch in der —

heute allerdings kaum noch aktuellen - MteraXvccgeschichtlichen

Verwendung zueigen geblieben. In der Nomenklatur der Philosophiege-

schichtsschreibung hat der Begriff des Epigonentums nie einen festen

Platz gefunden, obwohl die mit ihm gemeinte Sache geradezu als

Ordnungsprinzip bei der Bewältigung des historischen Stoffes diente ;

man sprach im 18. Jahrhundert von «Eklektikern» und «Sektierern»,
heute apostrophiert man nachkommende Philosophen als « Anhänger »

bzw. «Gegner» (die mit den «Anhängern» in der Struktur ihrer
Traditionsbeziehung durchaus zusammentreffen können) und faßt
«Schüler» in «Schulen» zusammen. Fälle aufdringlichen Epigonentums

in der Philosophiegeschichte der neueren Zeit geben die orthodoxen

Kantianer ab, die Kant selbst als seine «bloß nachbetenden

Anhänger» abgeschrieben hat12, sodann die Verwalter der Hegel-
schen Erbschaft, deren Stellung Friedrich Förster am Grabe Hegels
mit derjenigen der Satrapen nach Alexanders Tode verglich13.
Hingegen ist die Verwendung des Stichworts «Epigonen» in zwei Buchtiteln,

dem des 1846 bis 48 erschienenen Wigandschen Jahrbuches
und dem der für die Herausbildung des Neukantianismus wichtigen
Abhandlung von Otto Liebmann, eher provokativer Natur. Denn
Otto Wigand, der Freund Arnold Ruges, produziert ein Organ für
Epigonen wohl, aber selbstbewußte Epigonen der französischen
Revolution, die deren religions- und philosophiekritisches Erbe weiterführen

sollen und werden. Und Otto Liebmann, der 1865 «Kant und
die Epigonen» konfrontiert und seine Kapitel refrainartig mit dem

ceterum censeo beschließt: «Also muß auf Kant zurückgegangen
werden», arbeitet den Primat Kants nicht «jene[n] im äußern

Formenwesen der kantischen Lehre befangenen subalternen Köpfe[n]»
gegenüber heraus, «welche sich besonders Kantianer nannten, weil
ihre Hauptkategorie das 'aÙTOç s<pa' war», sondern den Hauptver-

11 M. Windfuhr, a.a.O. S. 197.
12 An K.L. Reinhold, 21. September 1791. Ges. Schriften (Akademie-

Ausgabe) Bd. 11, S. 287. - Einen Beleg für die pejorative Einschätzung der

Epigonen des 17. Jahrhunderts, der «sectateurs», bietet der Brief von Leibniz
an Malebranche vom 13. Januar 1679: «Je voudrois que vous n'eussiés pas
écrit pour les Cartésiens seulement, comme vous avoués vous même ; car il me
semble que tout nom de secte doit estre odieux à un amateur de la vérité. »

(Die philosophischen Schriften, hg. Gerhardt, Bd. 1, S. 327).
13 Nach Hermann Lübbe: Politische Philosophie in Deutschland. Studien

zu ihrer Geschichte (Basel/Stuttgart, 1963) S. 39.

27
3 Stadia Philosophica XXXVI



tretern der Philosophie des 19. Jahrhunderts gegenüber. «Fichte,
Schelling, Hegel, Herbart, Fries und Schopenhauer» sind hier die

Epigonen, mit deren Nachkommenschaft kein Erkenntnisfortschritt,
weil keine wirkliche Bereinigung der durch Kant aufgeworfenen
Problematik erzielt wurde14.

Gleichwohl - kein Philosoph von heute wird sich als Epigone
deklarieren, selbst wenn der eine oder andere Grund genug hätte, über
seine abgetragenen Röcke zu klagen. Unser Traditionsbewußtsein
ist nicht das epigonale, «ganz vergessener Völker Müdigkeiten»
(Hofmannsthal) austragen zu müssen. Ich möchte das darauf zurückführen,

daß die Selbsteinschätzung der Philosophen nicht mehr vom
erreichten Grad an Originalität bestimmt wird, daß das Ideal des

Selbstdenkers verblaßt ist. Hierin sind sich diejenigen, die an der Idee
einer philosophia perennis festhalten, mit denjenigen einig, die
Philosophie eher als eine bestimmte Sorte des Problemlösungsverhaltens
definieren. An die Stelle des Originalitäts- ist das Identitätsproblem
getreten.

Kein Epigonenbewußtsein, kein Epigonentum im engeren Sinne,
wie es für die nachgoethesche Zeit charakteristisch war - und doch
lassen sich im zeitgenössischen Philosophieren unschwer epigonale
Züge finden. Ich nenne zunächst zwei keineswegs neuartige Phänomene:

die Gruppen-, Schul- und -ismenbildung (die Gruppe der an
P. Lorenzen orientierten «Erlanger», die «Frankfurter Schule», der

«Kritische Rationalismus») und die inflationäre Verbreitung
einzelner Begriffe (z.B. «Kritik»); dann die philosophiehistorischen
«Anschlüsse», die zwar nicht mehr als -ismen auftreten, aber in
Sonderkongressen (für die Hegel, Kant und Leibniz, nicht zu
vergessen die Phänomenologie, die bevorzugten Namensbezeichnungen
abgeben), entsprechenden Sonderorganen und überhaupt in der
einseitigen Orientierung am Werk bestimmter Philosophen bzw. « Schulen»

ihren Ausdruck finden; die rege Verwendung philosophiegeschichtlicher

Referenzen in systematischen Zusammenhängen ; schließlich

die sofortige Verarbeitung von relativ originellen Philosophemen
in Sekundärliteratur.

Diese Bestandesaufnahme ist an theoriepragmatischen Gesichtspunkten

orientiert. Sie beschreibt die epigonalen Züge zeitgenössi-

11 Otto Liebmann: Kant und die Epigonen (1865, Neudruck Berlin,
1912) S. 5 f.

28



sehen Philosophierens «von außen», im Blick auf praktische Vorkehrungen

philosophierender Individuen und Gruppen, praktische
Vorkehrungen und Umstände, in denen Philosophie (wie andere

Wissenschaften) ihren Betrieb hat und sich öffentlich darstellt. Läßt
sich philosophische Epigonalität auch «von innen» beschreiben,
d. h. mittels Kategorien, die der abgrenzenden Selbstverständigung
des philosophisch Denkenden dienen? Ich möchte dazu im folgenden,

wie schon angedeutet, eine am Verhältnis von Text und
philosophischem Denken entwickelte Deskription der Epigonalität
versuchen.

Drei Weisen epigonaler Traditionsbeziehung sind zu unterscheiden :

1. Das Machlesen und Zitieren. Ein Text wird gelesen oder zitiert.
Warum «liest» einer, wie er sagt, wieder einmal «seinen Piaton»?
Das Moment der Wieder-holung, das solche Lektüre charakterisiert,
tritt deutlicher noch beim Zitat in Erscheinung. Wir kennen das

kleine Zitat hauptsächlich im Kontext interpretierender Aussagen,
während das (schmückende) Dichter- und überhaupt das Klassikerzitat

in systematisch-philosophischen Kontexten nahezu ausgestorben
ist. Das Zitat hat die Funktion, den Autor selber sprechen zu lassen,

teils aus stilistischen oder rhetorischen Gründen, teils weil sich der

Interpret nicht anders, besser, ausdrücken will oder ausdrücken zu
können glaubt, teils als Mittel historischer Verfremdung. Das Zitat
ist nicht zu verwechseln mit dem Gebrauch kuranter «Stehsätze»,
das Nachsprechen nicht mit dem bloßen Nachreden. Und doch wird
man befremdet fragen : die zitierende Wiederholung, ist das Vollzug
von Philosophie? Ich nenne ein besonders drastisches Beispiel. Vom
alten Cohen wird berichtet, daß er - in den Jahren des 1. Weltkriegs
nochmals vertretungsweise in Marburg lehrend - in seinem Seminar
wieder die «Kritik der reinen Vernunft» durchgenommen und zwar
so durchgenommen habe, daß er aus dem Buche vorlas, unregelmäßig

betonend, stockend, zischend, donnernd vorlas und auf diese

Art im Zitat - offenbar eindrücklich - den Gehalt des Werkes seinen

Hörern näherbrachte. Die nächste Parallele zu dieser Art
Nachsprechen bildet das kultische Zitat, in unserem Gottesdienst also die

Bibellesung. (Man könnte zum Vergleich auch die Dichterlesung
heranziehen.) Das philosophische wie das liturgische Zitat haben die

Funktion der Erinnerung; sie unterscheiden sich darin, daß im Falle
des liturgischen Zitats ein vorgängig schon als erinnerungswürdig
geltender, ein kanonischer Text gelesen wird, um den sich eine

29



Hörergemeinde bildet, während im philosophischen Zitat die

Erinnerungswürdigkeit nicht selbstverständlich vorausgesetzt ist. Ein
Platonischer Text etwa entfaltet seine sanfte Autorität erst in und mit
der Lektüre; es gibt keinen Kanon philosophischer Texte.

2. Das Nachdenken oder Nachvollziehen. Die erinnernde Wiederholung
ist beim philosophischen Text mit dem Anspruch auf Verstehen und
meist auch auf Verständnisgewinn verbunden. Diesen Anspruch
erfüllt das Nach-denken. Diese Form des Nachsprechens ist aber als

solche nicht mehr an den integralen Wortbestand des tradierten
Textes gebunden. Zum Beleg einer derartigen Praxis außerhalb der

Philosophie kann die Rogers-Therapie dienen, in der Philosophie
selbst fungiert so das Hineinschlüpfen in ein fremdes System, moderner

gesagt: die immanente Textinterpretation. Cohen, um wieder dasselbe

Beispielsreservoir zu benutzen, hat mit seinem 1871 erschienenen

Buch «Kants Theorie der Erfahrung» dieses epigonale Verfahren
besonders eindringlich durchgeführt; besonders eindringlich darum,
weil es ihm gelang, das beanspruchte sachliche Recht des historischen,
des «urkundlich vorhandenen» Kant gegenüber seinen zeitgenössischen

Kritikern auszuweisen, also das bessere Argument in
wiedererinnerten Text zu finden. «Ich sah, wie systematischer Gegensatz
und historischer Irrtum wechselweise einander bedingten.15» Ein
Problem gelingenden Traditionsanschlusses wird aber hier auch
sofort deutlich. Es soll nicht beim besseren Argument allein bleiben,
sondern die «Kantische Autorität» wiederaufgerichtet werden.
«Wenn der Philosophie, wie es heutzutage viele aussprechen, nur
durch Kant wieder aufgeholfen werden kann, so tut vor allem die

Einsicht not, daß dieser ein Genius ist.16» Cohen schwächt zwar noch
dieses Postulat zur methodischen Vorschiift einer genauen, «mit
Ernst und Eifer» zu vollziehenden Analyse der «schwierigen Sätze»

Kants ab, aber die Verbindung zwischen der historisch zuverlässigen,
immanenten Interpretation der Schriften eines philosophischen
Autors, hier Kants, und der Herausbildung einer Richtung oder

Schule, hier des Kantianismus, ist antezipiert. Das nachdenkende
Wiederholen eines philosophischen Textes, das sich dessen Autorität
unterwirft und sie ineins damit konstituiert, wird leicht zur blinden

15 Hermann Cohen: Kants Theorie der Erfahrung (Berlin, 1871) S. IV.
10 Ebd. S. VII; vgl. O. Liebmann, a.a.O. S. 8: «Und Kant suchte die

Wahrheit; und Kant war ein Edler.»

30



Hörigkeit gegenüber der nun autoritär geltenden Tradition; Anzeichen

dafür ist die Personalisierung des Traditionsbezuges: man denkt
nicht mehr so sehr einen Text als die Gedanken eines bedeutenden
Mannes nach.

3. Das Fortsetzen als Weiterschreiben. Ein Text wird weitergeschrieben,
indem sein Grundgedanke ausgeführt, beleuchtet und verdeutlicht,
in aufs Ganze gesehen unwichtigen Details vielleicht auch korrigiert
und in verschiedenen Bereichen angewendet wird. Diese «Innenseite»
eines Schulbildungsprozesses ist an der Entwicklung der Marburger
Schule sehr schön zu beobachten. Ich greife einen Vorgang heraus.

Cohen und Natorp nutzten die an der Philosophischen Fakultät
bestehende Einrichtung der Preisaufgaben recht extensiv17 und seit
1896 auch erfolgreich dazu aus, begabte Schüler gleichsam testmäßig
Themen bearbeiten zu lassen, die die Cohensche These vom Idealismus

in der Naturwissenschaft18, vor allem historisch, entfalten sollten.
Fiel der Test positiv aus, konnte das gekrönte opus zu einer Dissertation

überarbeitet werden19. Mit diesem Verfahren wurde - durchaus
öffentlichkeitswirksam - der Cohensche Ansatz ausgeschrieben. Aber
wieder zeigt sich der Januskopf von Epigonalität. Die historische und
wissenschaftliche Richtigkeit dieser Schüler-Untersuchungen war
vielleicht mit Ausnahme des Cassirerschen Leibnizbuches20 nie
unbestritten. Das Weiterschreiben von Cohens «Logik der reinen Erkenntnis»

- das grundlegende systematische Werk der Schule - mißlang
sogar vollständig: es wurde von den Schülern immer nur
nachgesprochen.

17 Die mathematisch-naturwissenschaftliche Sektion protestierte denn auch
im Dezember 1905 gegen ihre statistisch ausgewiesene Benachteiligung bei
der Preisaufgabenausschreibung.

18 Vgl. die Briefe Cohens an H. Lewandowsky vom 3. 10. 1870 und
15. 8. 1871, in: Briefe, ausgew. und hg. v. B. und B. Strauß (Berlin, 1939)
S. 28f., 31.

19 So geschah es in bezug auf «das Verhältnis des Aristoteles zur Mathematik»

(Bearbeiter: Albert Görland, 1896), die «Vorarbeit» Leibnizens
«zu einem System der Grundbegriffe und Grundsätze der Wissenschaft»

(Ernst Cassirer, 1898), die logischen Grundlagen von Galileis Bewegungslehre

(Enrico de Portu, 1900), «Faraday's Bestreitung der Atomistik» (Otto
Buek, 1902).

20 Ernst Cassirer: Leibniz' System in seinen wissenschaftlichen Grundlagen

(Berlin, 1902).

31



Zum Typus des weiterschreibenden Fortsetzens gehört — bei
größerem zeitlichen Abstand zum vorbildlichen Text - das Verfahren,
statt im unmittelbaren Anschluß einen «Grundtext» auszuschreiben,
vielmehr einen neuen Text im Geiste des tradierten und unter Berufung

auf einen tradierten Text zu produzieren. Beispiel hierfür wäre
Cohens eigene Systematik «in platonischem Geiste». Solcher Art
sind oft auch die zeitgenössischen philosophie-historischen
«Anschlüsse» und Referenzen. Es handelt sich hier um Grenzfälle
epigonaler Traditionsbeziehung, insofern keine Überlegenheit des

berufenen Textes vorausgesetzt sein muß. Die Berufung auf historische

Vorgänger kann überdies, in der Fußnoteninflation geläufig, zur
formelhaften Attitüde erstarren.

Die Deskription allein, auch wenn sie Zustimmung finden sollte,
wird kaum befriedigen. Es gilt eine Würdigung, es gilt die Frage nach
dem philosophischen Eigenrecht epigonalen Redens, nach der ihm
eigenen «Vernünftigkeit» zu beantworten. Kann man sich, auf die

geschilderte Weise Texte zitierend, Texte nach-denkend, Texte
weiterschreibend, einen Philosophen nennen? Bescheidener: Hat man
das Recht, sich als Epigone einen spezifischen Beitrag zur Philosophie
zugutezuhalten? Solange die Beantwortung dieser Frage noch eine
Sache des Plädoyers für die Neubeurteilung der Epigonalität ist, kann

nur die quaestio facti gestellt werden. Was leistet - von den
philosophiegeschichtlichen Fakten her gesehen - der epigonale, der lesende,

wiederholende, erinnernde, weiterschreibende Philosoph? N.
Hartmann räumt ein, daß der Epigone das Kontinuum sieht, das sich

«dem Umsturzbewußtsein der Lebenden» verbirgt21. Zwei Funktionen

des Epigonen lassen sich aus dieser Überlegung, die Epigonalität
im Spannungsfeld von Wandel und Beharrung situiert, ableiten. Er
sieht und stiftet Zusammenhang nach rückwärts - einen Zusammenhang,

den der Revolutionär um seiner Legitimität willen verleugnen
mußte; und er relativiert das Neue nicht nur durch Kontinuierung
ins Vorher, sondern auch durchs Aus- und Weiterschreiben. Das beste

Beispiel für diese Funktionen bietet aus jüngster Zeit der Umgang mit
der reichen Erbschaft der Jahre nach dem ersten Weltkrieg; der

«schöpferischen» Periode, die das Pathos der Diskontinuität pflegte,

21 Nicolai Hartmann: Das Problem des geistigen Seins (Berlin und Leipzig,

1933) S. 176; vgl. Der philosophische Gedanke und seine Geschichte, in:
Kleinere Schriften II (Berlin, 1957) S. 1-48, 31 ff.

32



folgte in den 50er Jahren die epigonale, die Bestimmung des

philosophiegeschichtlichen Ortes der Philosopheme, die zunächst historisch

ortlos erschienen waren, und ihr wiederholendes Ausschreiben. -
Eine dritte mögliche Leistung des Epigonen hängt eng mit den eben

genannten orientierenden Funktionen zusammen: er hält Texten in
der epigonalen Tradierung eine Wirkungsmöglichkeit offen.

Mein Plädoyer für die Epigonali tat zielt nicht auf die Verketzerung
der Kategorie «Novum» und propagiert nicht den konservativen

Standpunkt. Es stellt nur die naive Voraussetzung in Frage, daß die
Geschichte der philosophischen Denkbarkeit eine Geschichte des

Fortschritts, d. h. eine Geschichte des Zuwachses an Vernünftigkeit,
sein muß, wenn es sich überhaupt lohnen soll, Philosophie zu betreiben.

Dieses Plädoyer richtet sich des weiteren gegen das alte Vorurteil
fürs Neue per se; die Kraft dieses Vorurteils bekundet sich noch darin,

daß ich selbst mit diesem Vortrag unter Beweis stelle, in wie hohem
Maße Epigonalität als rechtfertigungspflichtig gilt. Und was sich für
diese spezifische Traditionsbeziehung sagen läßt, schließt die Kritik
an den sich stetig erneuernden Bestrebungen ein, mit der Philosophie
einen radikalen Neuanfang zu unternehmen, sich also blind zu
machen für das Schicksal, am schon Gesagten die Grenze des eigenen

Sagens zu finden, eine Erfahrung, der die Klage des Epigonen
Ausdruck leiht.

Kann der Philosoph in der Epigonalität aber seine Identität finden?
Hier muß ich das Plädoyer abbrechen. Das kann nur der Philosoph
nach den Kriterien seines Philosophseins, und was sollen das andere
als Vernunftkriterien sein, entscheiden. Das Wort hat nun, um in der

einmal gewählten Metaphorik zu bleiben, der Gerichtshof der
Vernunft. Kann Epigonalität Moment oder sogar Schwerpunkt
philosophischen Selbstverständnisses sein? Eine Antwort hat zu
berücksichtigen, daß der Epigone schon in der Beschreibung zwei Gesichter

zeigte: das Zitat nämlich den Text erproben, aber auch in Rezitation
verfallen kann; die immanente Textinterpretation und das

Weiterschreiben das Syndrom eines person- statt sachbezogenen
autoritärunterwürfigen Verhältnisses zur Texttradition ausbilden können.
Diese Verfallsformen der Epigonalität sind im allgemeinen so

aufdringlich, daß man wohl die Verwendbarkeit des Ausdrucks zur
Kennzeichnung philosophiehistorischer Abhängigkeitsverhältnisse
zugesteht, aber ihn nicht zur Bestimmung des Selbstverständnisses eines

Philosophen als geeignet ansehen möchte. Ich muß dieses termino-

33



logische Problem offen lassen. Ob Epigonalität Moment philosophischer

Identität sein kann oder sogar sein muß, hängt der Sache nach

ganz von der Selbstbeurteilung, dem Selbstverständnis des philosophisch

Denkenden ab. Dieses Selbstverständnis ist strittig und in
seiner Strittigkeit das eigentliche Ärgernis der Philosophie. Dem
jeweiligen Selbstverständnis gehören unterschiedliche Bewertungen der

Epigonalität zu. Ich möchte zum Schluß drei Stellungnahmen
erwägen :

1. Philosophie sei Denken des Wahren; wer sich so denkt, müßte die
erinnernde Wiederholung des wahren Gedankens als der Sache der

Philosophie angemessen auffassen. Der Philosoph ist, schreibt Piaton,
«mit seiner Erinnerung stets nach Kräften bei jenen Dingen, dank
denen ein Gott eben göttlich ist, dadurch, daß er sich mit ihnen
beschäftigt»22. Hegel deutet die Epigonalität des wahren Philosophen
damit an, daß er seine «Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse» mit einem griechischen Zitat aus Buch XII,
Kap. 7 der Metaphysik des Aristoteles beschließt, das das göttliche
Denken (vörjOig) feiert, seine Logik aber als die «Darstellung Gottes

wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur
und eines endlichen Geistes ist», bestimmt23. Der Philosoph als

Epigone Gottes!24

2. Philosophie sei Kritik des Unwahren und als solche nie vollendbar,

als sowohl sprachlich wie geschichtlich vermittelte Kritik immer
aufgegebene Kritik; das philosophische Denken habe - wenn
überhaupt - erst in der Zukunft seine Wahrheit. Wer sich so versteht, wird
sich auch partiell nicht als Epigone identifizieren können. Nichts ist

ihm einfach erinnerungswürdig, alles vielmehr kritikwürdig. Derart
kritische Vernunft kann Epigonalität nicht legitimieren. «Sehen

wir...», schreibt David Hume, «die Bibliotheken durch, welche

Verwüstungen müssen wir da nicht anrichten?»25

22 Phaidros 249c (Übers. Rufener).
23 G.W.F. Hegel: Wissenschaft der Logik, hg. G. Lasson (Hamburg,

1963) S. 31.
24 Die gefahrliche Nähe zum Gläubigen in seinem Verhältnis zum

kanonischen Text hat der «Kritische Rationalismus» pointiert zur Diskussion
gestellt.

25 An Enquiry concerning human understanding, sect. XII, 3, dt. v.
R. Richter (Hamburg, 1973) S. 193.

34



3. Philosophie sei in der Kritik der Vernunft die Kritik der Wahrheit

als Kritik ihrer eigenen Herkunft wie Zukunft; wer so fragt, was
denn Wahrheit sein wollte und was sie noch oder eben nicht mehr
sein könne, wer so fragt und nicht einfach als an der Wahrheit
Enttäuschter auch der Tradition gänzlich den Rücken kehrt, gibt sich

auf eine Weise der Erinnerung hin, die man mit dem Freudschen
Ausdruck «Trauerarbeit»26 bezeichnen könnte. Und damit schließt
sich der hier entwickelte Diskurs. Der durch die Trauerarbeit der

Metaphysik definierte epigonale Philosoph lebt die mit dem Begriff
des wirkungsgeschichtlichen Bewußtseins deklarierte Vermittlung von
Tradition und Vernunft, die Vermittlung von Botmäßigkeit und
Freiheit dem immer schon Gesagten gegenüber - aber so, daß seine

Botmäßigkeit von Angst durchzogen und seine Freiheit die der
Trauer ist. Ich schließe mit zwei Zitaten. Der epigonale Philosoph
hat, so denke ich, sein Bild im tollen Menschen Nietzsches gefunden,
der auf dem Markt sein «Gott ist tot» ausschreit und noch «des-

selbigen Tages in verschiedene Kirchen» stürzt, um dort sein

Requiem aeternam deo anzustimmen27. Die trauernde Distanzierung
zur Tradition charakterisiert die «Vernünftigkeit» des Epigonen;
Nietzsches Bild zeigt den Menschen, der die Erfahrung des Todes der
Wahrheit macht, an eben dem Ort, den Kirchen, wo die Wahrheit
gesagt wurde. Er zitiert die Wahrheit im Requiem. - Mein zweites,
ein gebrochenes Zitat: In der trauernden Ablösung, in der «Ver-

26 Zum ersten Mal gebraucht in S. Freud: Trauerund Melancholie (1916),
Ges. Werke X, S. 428-446, 430. Freud schreibt: «Trauer ist regelmäßig die
Reaktion auf den Verlust einer geliebten Person oder einer an ihre Stelle
gerückten Abstraktion wie Vaterland, Freiheit, ein Ideal usw. Worin
besteht nun die Arbeit, welche die Trauer leistet? Ich glaube, daß es nichts
Gezwungenes enthalten wird, sie in folgender Art darzustellen: Die
Realitätsprüfung hat gezeigt, daß das geliebte Objekt nicht mehr besteht, und
erläßt nun die Aufforderung, alle Libido aus ihren Verknüpfungen mit diesem

Objekt abzuziehen. Dagegen erhebt sich ein begreifliches Sträuben Das
Normale ist, daß der Respekt vor der Realität den Sieg behält. Doch kann
ihr Auftrag nicht sofort erfüllt werden. Er wird nun im einzelnen unter
großem Aufwand von Zeit und Besetzungsenergie durchgeführt und unterdes
die Existenz des verlorenen Objekts psychisch fortgesetzt Tatsächlich
wird aber das Ich nach der Vollendung der Trauerarbeit wieder frei und
ungehemmt.» Vgl. auch Alexander und Margarete Mitscherlich : Die
Unfähigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens (München, 91973).

27 Die fröhliche Wissenschaft, Nr. 125.

35



windung» der Metaphysik, auf dem Weg zu einer unbekannten Freiheit

wird der epigonale Philosoph - mit Paulus zu reden - zitieren,
als zitierte er nicht; auslegend wiederholen, als wiederholte er nicht;
weiterschreiben, als schriebe er nicht28.

28 Vgl. 1. Kor. 7, 29-31.

36


	Philosophische Epigonalität : ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu beurteilenden Sache

