Zeitschrift: Studia philosophica : Schweizerische Zeitschrift fir Philosophie =

Revue suisse de philosophie = Rivista svizzera della filosofia = Swiss

journal of philosophy
Herausgeber: Schweizerische Philosophische Gesellschaft

Band: 36 (1976)

Artikel: Philosophische Epigonalitét : ein abbrechendes Pladoyer in einer neu
zu beurteilenden Sache

Autor: Holzhey, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-883211

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-883211
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Est-il besoin d’ajouter qu’en posant au départ I'exigence de mettre
la tradition au service de la philosophie d’aujourd’hui, cette démarche
ne réduit pas la tradition au réle de simple instrument? Est-il néces-
saire de préciser qu’elle débouche sur une exigence complémentaire,
celle de vivifier la tradition en faisant resurgir dans toute leur force
les significations dont celle-ci est porteuse? Nest-ce pas en eflet cette
force qui leur donne le pouvoir de poser des questions intéressant la
raison?

PHILOSOPHISCHE EPIGONALITAT

Ein abbrechendes Plidoyer in einer neu zu beurteilenden Sache
von Helmut Holzhey

Mit ihren Gedanken in ein Uberlieferungsgeschehen einzuriickenl,
gewollt oder ungewollt, ist eine alte Erfahrung der Philosophen. Die
moderne Reflexion des Verstehens hat diese Erfahrung im Begriff des
wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins festgehalten® und mit einem
universalen Geltungsanspruch verknipft. Auch der eigensinnigste
Selbstdenker soll sich als geschichtlich bestimmt wissen, nicht frei von
Tradition und nicht frei ihr gegeniiber, Selbstdenker vielmehr erst
im Wissen um diese seine geschichtliche Abhingigkeit. Es wirde
nicht einleuchten, wollte man «Epigonalitat» so weit fassen, daB ihr
Begriff mit dem des wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins zusammen-
fiele. Denn das epigonale Verhiltnis zur Tradition ist primir durch
BotmiBigkeit charakterisiert, sei diese nun bewufit oder auch nicht
bewuBt; der Epigone ist der Uberlieferung gegeniiber willfihrig,
unterzieht sich ihr und tut das teils mit der Klage tber die eigene
Schwiche, nicht anders zu kénnen, teils bewufB3tlos, von der Tradition
gewissermaBen «angesteckt»®, die so als vis a tergo thre Wirkung hat.
Aneignung, Bewiltigung, Distanzierung, ja Zersetzung der Tradi-
tion — diese Stufen eines selbstbewuBten wirkungsgeschichtlichen Be-

! HANs-GEORG GADAMER: Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik (Tiibingen, 1960) S. 275.

2 Vgl. Hans-GEORG GADAMER: Kleine Schriften I Philosophie Herme-
neutik (Tibingen, 1967) S. 158.

 MAx ScHELER: Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze.
Gesammelte Werke 3 (Bern, 1955) S. 284f.; vgl. Alice Kohli-Kunz: Erinnern
und Vergessen. Das Gegenwirtigsein des Vergangenen als Grundproblem
historischer Wissenschaft (Berlin, 1973) S. 55ff.

24



wulBtseins werden vom Epigonen nicht erschritten. So scheint Epigo-
nalitit nur eine Seite des wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins, den
Wirkungszusammenhang, zu verkérpern, und nicht auch jene andere,
eines durch Erkenninis bestimmten, freten Verhiltnisses zur Autoritit
der Tradition®. Aber auch die so verbleibende Gemeinsamkeit ist eine
scheinbare. Gadamers Rehabilitierung geschichtlicher Autoritat oppo-
nierte dem abstrakten Gegensatz von Tradition und Vernunft, nach-
dem dieser sowohl in der Erfahrung ohnmichtigen Ausgeliefertseins
an die stumme Gewalt der Vergangenheit’ wie im scheinbar vorur-
teilslosen Umgang mit der Historie, den das historistische BewuBtsein
praktizieren wollte, aufgespiirt war. Epigonalitit ist in diesem Gegen-
satz nicht zu bestimmen, nicht in einem seiner Extreme, dem Extrem
vernunftloser Traditionshorigkeit, obwohl das eben noch so schien,
und nicht im Resultat der Vermittlung. Der Epigone unterliegt der
Tradition so, daB3 dieses Unterliegen noch eine eigentiimliche Ver-
niinftigkeit haben kann, weniger die des anerkennenden BewuBtseins,
«dal} der andere einem an Urteil und Einsicht tberlegen ist» ¢, als die
im klassischen Epigonentum begegnende « Verniinftigkeit» der Klage,
daB3 der andere — der fruhere ist und deshalb Autoritit besitzt, die
«Verniunftigkeit» der Erinnerung und der Fortsetzung. Im allge-
meinen wird dem Epigonentum Vernunftigkeit gerade bestritten. Es
impliziert ja, wie man mit Recht feststellt, eigentlich keinen Lern-
oder BildungsprozeB und also keinen Zuwachs an ausweisbarem
Wissen. Die epigonale « Vernunftigkeit» ist nicht die autonome, die
nach dem Selbstverstindnis der Aufklirung in den Gegensatz zur
Tradition tritt, und nicht die Distanz zur Tradition gewinnende
Vernunft des wirkungsgeschichtlichen Bewuftseins. Das Verdikt, dem
ein — wie man auf dem Standpunkt vernunftiger Orientiertheit wohl
sagen mufite — so «schmieriges» Traditionsverhéltnis im allgemeinen
unterliegt, hat seine Entsprechung in der polemischen Verwendung
der Worte « Epigone» und «Epigonentum» in Kritikzusammenhin-
gen. Diesen Krieg der Gerechten will ich hier nicht fortsetzen. Um
das terminologisch anzuzeigen, verwende ich den reichlich kiinstli-
chen Ausdruck «Epigonalitit». Meine Frage richtet sich auf die
moglicherweise spezifische Verniinftigkeit, die eine durch dieses

4 HANS-GEORG GADAMER: Wahrheit und Methode, a.a.O. S. 264f.
5 MAx SCHELER, a.a.O. S. 300.
¢ HAns-GEORG GADAMER: Wahrheit und Methode, a.a.O. S. 263.

25



Stichwort umgrenzte Traditionsbezichung auszeichnet, also auf das
philosophische Eigenrecht epigonalen Redens. Einem Vorschlag von
Rottgers folgend? will ich versuchen, das Phanomen weitgehend tber
das Verhiltnis von Texten zu beschreiben und nicht psychologische
oder soziologische Kategorien zu verwenden. Andeutend und vor-
laufig gesagt soll von einem epigonalen Verhiltnis zur Tradition dort
die Rede sein, wo man einen Text zitiert, wo man einen Text, sein
Gesagtes «bloB» wiederholend, auslegt oder einen Text weiter-
schreibt.

Zum Einzugsbereich der Epigonalitit rechne ich also auch Phi-
nomene wie Eklektizismus, Anhidngerschaft, immanente Textinter-
pretation. Der Begriff des Epigonentums im, wenn man so sagen
diirfte, «klassischen» Sinne war enger gefalt. Jungdeutsche Literaten
und Junghegelianer, die Goethe und Hegel « Nachgekommenen»,
identifizierten sich als Epigonen. Karl Leberecht Immermann ge-
brauchte 1830 als erster das Wort «Epigonentum» in der fortan
charakteristischen Bedeutung, in der es das beklagenswerte Schicksal
einer Generation ausdruckt, der keine andere Wahl als die zwischen
getragenen Rocken geblieben sein soll. «Die alten Jahrhunderte
haben uns ihre Roécke hinterlassen, in die steckt sich die jetzige
Generation. Abwechselnd kriecht sie in den frommen Rock, in den
patriotischen Rock, in den historischen Rock, in den Kunstrock und
in wie viele Rocke noch sonst! Es ist aber immer nur eine Faschings-
mumimerei.®» Die Klage schlug im Munde derjenigen, die sich im
alteren Sinne des Wortes als die erfolgreichen Sohne wissen wollten und
sich dergestalt zu « Progonen» erklarten?, in Polemik um ; Immermann
war einer der ersten, die nun des Epigonentums bezichtigt wurden?®,

Der negativen Bewertung des Epigonentums entspricht genau die
positive Einschiatzung der Originalitdt, der schopferischen Produktivitit
und sei es des Schopferischen in der Wiederholung. Der Epigone ist
der unschopferisch, ja mechanisch Nachahmende, der Nachbeter und

? Kurt ROTTGERS: Kritik und Praxis. Zur Geschichte des Kritikbegriffs
von Kant bis Marx (Berlin, 1975) S. 80.

8 KARL LEBERECHT IMMERMANN: Die Epigonen (Roman). Werke, hg.
Mayne (Leipzig und Wien, 1906) Bd. ITI, S. 55, zit. nach MANFRED WIND-
FUHR: Der Epigone. Begriff, Phinomen und BewuBtsein, in: Archiv fiir Be-
griffsgeschichte 4 (1959) 182-209, S. 186.

? RoBeRrT PrUTZ, JULIUS HART; zit. nach Manfred Windfuhr, a.a.O. S. 187.

1017, a. von TH. MunpT, nach M. Windfuhr, a.a.O. S. 187.

26



Nachiffer!l, Der abwertende Gehalt ist dem Wort auch in der —
heute allerdings kaum noch aktuellen — literaturgeschichtlichen Ver-
wendung zueigen geblieben. In der Nomenklatur der Philosophiege-
schichtsschreibung hat der Begriff des Epigonentums nie einen festen
Platz gefunden, obwohl die mit ihm gemeinte Sache geradezu als
Ordnungsprinzip bei der Bewiltigung des historischen Stoffes diente;
man sprach im 18. Jahrhundert von « Eklektikern» und «Sektierern»,
heute apostrophiert man nachkommende Philosophen als « Anhinger»
bzw. «Gegner» (die mit den «Anhdngern» in der Struktur ihrer
Traditionsbeziehung durchaus zusammentreffen kénnen) und faBit
«Schiiler» in «Schulen» zusammen. Fille aufdringlichen Epigonen-
tums in der Philosophiegeschichte der neueren Zeit geben die ortho-
doxen Kantianer ab, die Kant selbst als seine «bloB nachbetenden
Anhinger» abgeschrieben hat!?, sodann die Verwalter der Hegel-
schen Erbschaft, deren Stellung Friedrich Foérster am Grabe Hegels
mit derjenigen der Satrapen nach Alexanders Tode verglich!®. Hin-
gegen ist die Verwendung des Stichworts « Epigonen» in zwei Buch-
titeln, dem des 1846 bis 48 erschienenen Wigandschen Jahrbuches
und dem der fur die Herausbildung des Neukantianismus wichtigen
Abhandlung von Otto Liebmann, eher provokativer Natur. Denn
Otto Wigand, der Freund Arnold Ruges, produziert ein Organ fir
Epigonen wohl, aber selbstbewuBte Epigonen der franzosischen Revo-
lution, die deren religions- und philosophiekritisches Erbe weiter-
fithren sollen und werden. Und Otto Liebmann, der 1865 « Kant und
die Epigonen» konfrontiert und seine Kapitel refrainartig mit dem
ceterum censeo beschlieft: «Also mufl auf Kant zurickgegangen
werden», arbeitet den Primat Kants nicht «jene[n] im duBlern For-
menwesen der kantischen Lehre befangenen subalternen Képfe[n]»
gegenuber heraus, «welche sich besonders Kanlianer nannten, weil
ihre Hauptkategorie das 'adtos &pa’ war», sondern den Hauptver-

11 M. WINDFUHR, a.a.0. S. 197.

12 An K.L. Reinhold, 21. September 1791. Ges. Schriften (Akademie-
Ausgabe) Bd. 11, S. 287. — Einen Beleg fiir die pejorative Einschitzung der
Epigonen des 17. Jahrhunderts, der «sectateurs», bietet der Brief von Leibniz
an Malebranche vom 13. Januar 1679: «Je voudrois que vous n’eussiés pas
écrit pour les Cartésiens seulement, comme vous avoués vous méme; car il me
semble que tout nom de secte doit estre odieux a un amateur de la verité.»
(Die philosophischen Schriften, hg. Gerhardt, Bd. 1, S. 327).

13 Nach Hermann LisBee: Politische Philosophie in Deutschland. Studien
zu ihrer Geschichte (Basel/Stuttgart, 1963) S. 39.

27

3 Studia Philosophica XXXVI



tretern der Philosophie des 19. Jahrhunderts gegeniiber. «Fichte,
Schelling, Hegel, Herbart, Fries und Schopenhauer» sind hier die
Epigonen, mit deren Nachkommenschaft kein Erkenntnisfortschritt,
weil keine wirkliche Bereinigung der durch Kant aufgeworfenen
Problematik erzielt wurdel4.

Gleichwohl — kein Philosoph von heute wird sich als Epigone de-
klarieren, selbst wenn der eine oder andere Grund genug hitte, iber
seine abgetragenen Roécke zu klagen. Unser TraditionsbewufBtsein
ist nicht das epigonale, «ganz vergessener Vélker Mudigkeiten »
(Hofmannsthal) austragen zu mussen. Ich méchte das darauf zurtick-
fihren, daB die Selbsteinschitzung der Philosophen nicht mehr vom
erreichten Grad an Originalitit bestimmt wird, da das Ideal des
Selbstdenkers verblaBt ist. Hierin sind sich diejenigen, die an der Idee
einer philosophia perennis festhalten, mit denjenigen einig, die Philo-
sophie eher als eine bestimmte Sorte des Problemlosungsverhaltens
definieren. An die Stelle des Originalitits- ist das Identititsproblem
getreten.

Kein EpigonenbewuBtsein, kein Epigonentum im engeren Sinne,
wie es fiir die nachgoethesche Zeit charakteristisch war — und doch
lassen sich im zeitgendssischen Philosophieren unschwer epigonale
Zige finden. Ich nenne zunichst zwei keineswegs neuartige Phiano-
mene: die Gruppen-, Schul- und -ismenbildung (die Gruppe der an
P. Lorenzen orientierten « Erlanger», die « Frankfurter Schule», der
«Kritische Rationalismus») und die inflationdre Verbreitung ein-
zelner Begriffe (z. B. «Kritik»); dann die philosophiehistorischen
«Anschlisse», die zwar nicht mehr als -ismen auftreten, aber in
Sonderkongressen (fir die Hegel, Kant und Leibniz, nicht zu ver-
gessen die Phinomenologie, die bevorzugten Namensbezeichnungen
abgeben), entsprechenden Sonderorganen und tberhaupt in der ein-
seitigen Orientierung am Werk bestimmter Philosophen bzw. «Schu-
len» ihren Ausdruck finden; die rege Verwendung philosophiege-
schichtlicher Referenzen in systematischen Zusammenhzngen ; schlie3-
lich die sofortige Verarbeitung von relativ originellen Philosophemen
in Sekundarliteratur.

Diese Bestandesaufnahme ist an theoriepragmatischen Gesichts-
punkten orientiert. Sie beschreibt die epigonalen Zige zeitgendssi-

14 Orro LieBmanNN: Kant und die Epigonen (1865, Neudruck Berlin,
1912) 8. 5f,

28



schen Philosophierens «von aullen», im Blick auf praktische Vorkeh-
rungen philosophierender Individuen und Gruppen, praktische
Vorkehrungen und Umstidnde, in denen Philosophie (wie andere
Wissenschaften) ihren Betrieb hat und sich offentlich darstellt. LaBt
sich philosophische Epigonalitit auch «von innen» beschreiben,
d. h. mittels Kategorien, die der abgrenzenden Selbstverstindigung
des philosophisch Denkenden dienen? Ich méchte dazu im folgen-
den, wie schon angedeutet, eine am Verhéltnis von Text und philo-
sophischem Denken entwickelte Deskription der Epigonalitat ver-
suchen.

Drei Weisen epigonaler Traditionsbeziehung sind zu unterscheiden:

1. Das Nachlesen und litieren. Ein Text wird gelesen oder zitiert.
Warum «liest» einer, wie er sagt, wieder einmal «seinen Platonx»?
Das Moment der Wieder-holung, das solche Lekture charakterisiert,
tritt deutlicher noch beim Zitat in Erscheinung. Wir kennen das
kleine Zitat hauptsichlich im Kontext interpretierender Aussagen,
wiahrend das (schmiickende) Dichter- und tuberhaupt das Klassiker-
zitat in systematisch-philosophischen Kontexten nahezu ausgestorben
ist. Das Zitat hat die Funktion, den Autor selber sprechen zu lassen,
teils aus stilistischen oder rhetorischen Griinden, teils weil sich der
Interpret nicht anders, besser, ausdriicken will oder ausdricken zu
kénnen glaubt, teils als Mittel historischer Verfremdung. Das Zitat
1st nicht zu verwechseln mit dem Gebrauch kuranter «Stehsitze,
das Nachsprechen nicht mit dem bloBen Nachreden. Und doch wird
man befremdet fragen: die zitierende Wiederholung, ist das Vollzug
von Philosophie? Ich nenne ein besonders drastisches Beispiel. Vom
alten Cohen wird berichtet, daf3 er — in den Jahren des 1. Weltkriegs
nochmals vertretungsweise in Marburg lehrend — in seinem Seminar
wieder die «Kritik der reinen Vernunft» durchgenommen und zwar
so durchgenommen habe, daB er aus dem Buche vorlas, unregel-
maBig betonend, stockend, zischend, donnernd vorlas und auf diese
Art im Zitat — offenbar eindriicklich — den Gehalt des Werkes seinen
Horern niherbrachte. Die nachste Parallele zu dieser Art Nach-
sprechen bildet das kultische Zitat, in unserem Gottesdienst also die
Bibellesung. (Man kénnte zum Vergleich auch die Dichterlesung her-
anziehen.) Das philosophische wie das liturgische Zitat haben die
Funktion der Erinnerung; sie unterscheiden sich darin, da3 im Falle
des liturgischen Zitats ein vorgidngig schon als erinnerungswurdig
geltender, ein kanonischer Text gelesen wird, um den sich eine

29



Horergemeinde bildet, wiahrend im philosophischen Zitat die Er-
innerungswiurdigkeit nicht selbstverstindlich vorausgesetzt ist. Ein
Platonischer Text etwa entfaltet seine sanfte Autoritit erst in und mit
der Lekttre; es gibt keinen Kanon philosophischer Texte.

2. Das Nachdenken oder Nachvollziehen. Die erinnernde Wiederholung
ist beim philosophischen Text mit dem Anspruch auf Verstehen und
meist auch auf Verstindnisgewinn verbunden. Diesen Anspruch er-
fillt das Nach-denken. Diese Form des Nachsprechens ist aber als
solche nicht mehr an den integralen Wortbestand des tradierten
Textes gebunden. Zum Beleg einer derartigen Praxis auBerhalb der
Philosophie kann die Rogers-Therapie dienen, in der Philosophie
selbst fungiert so das Hineinschlipfen in ein fremdes System, moder-
ner gesagt: die immanente Textinterpretation. Cohen, um wieder dasselbe
Beispielsreservoir zu benutzen, hat mit seinem 1871 erschienenen
Buch «Kants Theorie der Erfahrung» dieses epigonale Verfahren
besonders eindringlich durchgefithrt; besonders eindringlich darum,
weil es ihm gelang, das beanspruchte saciliche Recht des historischen,
des «urkundlich vorhandenen» Kant gegeniiber seinen zeitgenossi-
schen Kritikern auszuweisen, also das bessere Argument in wieder-
erinnerten Text zu finden. «Ich sah, wie systematischer Gegensatz
und historischer Irrtum wechselweise einander bedingten.®» Ein
Problem gelingenden Traditionsanschlusses wird aber hier auch
sofort deutlich. Es soll nicht beim besseren Argument allein bleiben,
sondern die «Kantische Autoritit» wiederaufgerichtet werden.
«Wenn . . . der Philosophie, wie es heutzutage viele aussprechen, nur
durch Kant wieder aufgeholfen werden kann, so tut vor allem die
Einsicht not, daf3 dieser ein Genius ist.18» Cohen schwicht zwar noch
dieses Postulat zur methodischen Vorschiift einer genauen, «mit
Ernst und Eifer» zu vollziehenden Analyse der «schwierigen Sitze»
Kants ab, aber die Verbindung zwischen der historisch zuverlassigen,
immanenten Interpretation der Schriften eines philosophischen
Autors, hier Kants, und der Herausbildung einer Richtung oder
Schule, hier des Kantianismus, ist antezipiert. Das nachdenkende
Wiederholen eines philosophischen Textes, das sich dessen Autoritat
unterwirft und sie ineins damit konstituiert, wird leicht zur blinden

15 HERMANN CoHEN: Kants Theorie der Erfahrung (Berlin, 1871) S. IV.
16 Ebd. S. VII; vgl. O. LieBMANN, a.a.0. S. 8: «Und Kant suchte die
Wahrheit; und Kant war ein Edler.»

30



Horigkeit gegeniiber der nun autoritir geltenden Tradition; Anzei-
chen dafiir ist die Personalisierung des Traditionsbezuges: man denkt
nicht mehr so sehr einen Text als die Gedanken eines bedeutenden
Mannes nach.

3. Das Fortsetzen als Weilerschreiben. Ein Text wird weitergeschrieben,
indem sein Grundgedanke ausgefithrt, beleuchtet und verdeutlicht,
in aufs Ganze gesehen unwichtigen Details vielleicht auch korrigiert
und in verschiedenen Bereichen angewendet wird. Diese « Innenseite»
eines Schulbildungsprozesses ist an der Entwicklung der Marburger
Schule sehr schén zu beobachten. Ich greife einen Vorgang heraus.
Cohen und Natorp nutzten die an der Philosophischen Fakultit be-
stechende Einrichtung der Preisaufgaben recht extensivl? und seit
1896 auch erfolgreich dazu aus, begabte Schiiler gleichsam testm#Big
Themen bearbeiten zu lassen, die die Cohensche These vom Idealis-
mus in der Naturwissenschaft!®, vor allem historisch, entfalten sollten.
Fiel der Test positiv aus, konnte das gekrénte opus zu einer Disserta-
tion tberarbeitet werden®. Mit diesem Verfahren wurde — durchaus
offentlichkeitswirksam — der Cohensche Ansatz ausgeschrieben. Aber
wieder zeigt sich der Januskopf von Epigonalitat. Die historische und
wissenschaftliche Richtigkeit dieser Schiiler-Untersuchungen war
vielleicht mit Ausnahme des Cassirerschen Leibnizbuches?? nie unbe-
stritten. Das Weiterschreiben von Cohens « Logik der reinen Erkennt-
nis» — das grundlegende systematische Werk der Schule — miBlang
sogar vollstindig: es wurde von den Schiilern immer nur nachge-
sprochen.

17 Die mathematisch-naturwissenschaftliche Sektion protestierte denn auch
im Dezember 1905 gegen ihre statistisch ausgewiesene Benachteiligung bei
der Preisaufgabenausschreibung.

18 Vgl. die Briefe Cohens an H. Lewandowsky vom 3. 10. 1870 und
15. 8. 1871, in: Briefe, ausgew. und hg. v. B. und B. Straul3 (Berlin, 1939)
S. 281, 31.

19 So geschah es in bezug auf «das Verhiltnis des Aristoteles zur Mathe-
matik» (Bearbeiter: Albert Goérland, 1896), die «Vorarbeit» Leibnizens
«zu einem System der Grundbegriffe und Grundsitze der Wissenschaft»
(Ernst Cassirer, 1898), die logischen Grundlagen von Galileis Bewegungs-
lehre (Enrico de Portu, 1900), «Faraday’s Bestreitung der Atomistik» (Otto
Buek, 1902).

20 ErnsT CASsIRER: Leibniz’ System in seinen wissenschaftlichen Grund-
lagen (Berlin, 1902).

31



Zum Typus des weiterschreibenden Fortsetzens gehort — bei gro-
Berem zeitlichen Abstand zum vorbildlichen Text — das Verfahren,
statt im unmittelbaren Anschlufl einen « Grundtext» auszuschreiben,
vielmehr einen neuen Text im Geiste des tradierten und unter Berufung
auf einen tradierten Text zu produzieren. Beispiel hierfiir wire
Cohens eigene Systematik «in platonischem Geiste». Solcher Art
sind oft auch die zeitgendssischen philosophie-historischen «An-
schliisse» und Referenzen. Es handelt sich hier um Grenzfille epi-
gonaler Traditionsbeziehung, insofern keine Uberlegenheit des be-
rufenen Textes vorausgesetzt sein mul3. Die Berufung auf historische
Vorganger kann uberdies, in der FuBnoteninflation gelidufig, zur
formelhaften Attitiide erstarren.

Die Deskription allein, auch wenn sie Zustimmung finden sollte,
wird kaum befriedigen. Es gilt eine Wiirdigung, es gilt die Frage nach
dem philosophischen Eigenrecht epigonalen Redens, nach der ihm
eigenen « Vernunftigkeit» zu beantworten. Kann man sich, auf die
geschilderte Weise Texte zitierend, Texte nach-denkend, Texte wei-
terschreibend, einen Philosophen nennen? Bescheidener: Hat man
das Recht, sich als Epigone einen spezifischen Beitrag zur Philosophie
zugutezuhalten? Solange die Beantwortung dieser Frage noch eine
Sache des Pladoyers fiir die Neubeurteilung der Epigonalitit ist, kann
nur die quaestio facti gestellt werden. Was leistet — von den philoso-
phiegeschichtlichen Fakten her gesehen — der epigonale, der lesende,
wiederholende, erinnernde, weiterschreibende Philosoph? N. Hart-
mann rdumt ein, dafl der Epigone das Kontinuum sieht, das sich
«dem UmsturzbewuBtsein der Lebenden» verbirgt?l. Zwei Funktio-
nen des Epigonen lassen sich aus dieser Uberlegung, die Epigonalitit
im Spannungsfeld von Wandel und Beharrung situiert, ableiten. Er
sieht und stiftet Zusammenhang nach riackwirts — einen Zusammen-
hang, den der Revolutionidr um seiner Legitimitit willen verleugnen
mubBte; und er relativiert das Neue nicht nur durch Kontinuierung
ins Vorher, sondern auch durchs Aus- und Weiterschreiben. Das beste
Beispiel fiir diese Funktionen bietet aus jiingster Zeit der Umgang mit
der reichen Erbschaft der Jahre nach dem ersten Weltkrieg; der
«schopferischen» Periode, die das Pathos der Diskontinuitit pflegte,

31 NicorAr HARTMANN: Das Problem des geistigen Seins (Berlin und Leip-
zig, 1933) S. 176; vgl. Der philosophische Gedanke und seine Geschichte, in:
Kleinere Schriften IT (Berlin, 1957) S. 1-48, 31 ff.

32



folgte in den 50er Jahren die epigonale, die Bestimmung des philo-
sophiegeschichtlichen Ortes der Philosopheme, die zunichst histo-
risch ortlos erschienen waren, und ihr wiederholendes Ausschreiben. —
Eine dritte moégliche Leistung des Epigonen hédngt eng mit den eben
genannten orientierenden Funktionen zusammen: er halt Texten in
der epigonalen Tradierung eine Wirkungsmoglichkeit offen.

Mein Plidoyer fiir die Epigonalitit zielt nicht auf die Verketzerung
der Kategorie «Novum» und propagiert nicht den konservativen
Standpunkt. Es stellt nur die naive Voraussetzung in Frage, da3 die
Geschichte der philosophischen Denkbarkeit eine Geschichte des
Fortschritts, d. h. eine Geschichte des Zuwachses an Vernunftigkeit,
sein muB}, wenn es sich tiberhaupt lohnen soll, Philosophie zu betrei-
ben. Dieses Pladoyer richtet sich des weiteren gegen das alte Vorurteil
firs Neue per se; die Kraft dieses Vorurteils bekundet sich noch dar-
in, daB ich selbst mit diesem Vortrag unter Beweis stelle, in wie hohem
MaBe Epigonalitit als rechtfertigungspflichtig gilt. Und was sich fiir
diese spezifische Traditionsbezichung sagen 148t, schlieBt die Kritik
an den sich stetig erneuernden Bestrebungen ein, mit der Philosophie
einen radikalen Neuanfang zu unternchmen, sich also blind zu ma-
chen fir das Schicksal, am schon Gesagten die Grenze des eigenen
Sagens zu finden, eine Erfahrung, der die Klage des Epigonen Aus-
druck leiht.

Kann der Philosoph in der Epigonalitét aber seine Identitit finden?
Hier muB ich das Pladoyer abbrechen. Das kann nur der Philosoph
nach den Kriterien seines Philosophseins, und was sollen das andere
als Vernunftkriterien sein, entscheiden. Das Wort hat nun, um in der
einmal gewihlten Metaphorik zu bleiben, der Gerichtshof der Ver-
nunft. Kann Epigonalitit Moment oder sogar Schwerpunkt philo-
sophischen Selbstverstindnisses sein? Eine Antwort hat zu beriick-
sichtigen, daB3 der Epigone schon in der Beschreibung zwei Gesichter
zeigte: das Zitat namlich den Text erproben, aber auch in Rezitation
verfallen kann; die immanente Textinterpretation und das Weiter-
schreiben das Syndrom eines person- statt sachbezogenen autoritér-
unterwurfigen Verhiltnisses zur Texttradition ausbilden koénnen.
Diese Verfallsformen der Epigonalitit sind im allgemeinen so auf-
dringlich, dal man wohl die Verwendbarkeit des Ausdrucks zur
Kennzeichnung philosophiehistorischer Abhéngigkeitsverhéltnisse zu-
gesteht, aber ithn nicht zur Bestimmung des Selbstverstindnisses eines
Philosophen als geeignet ansehen méchte. Ich muf3 dieses termino-

33



logische Problem offen lassen. Ob Epigonalitit Moment philosophi-
scher Identitit sein kann oder sogar sein muB, hiangt der Sache nach
ganz von der Selbstbeurteilung, dem Selbstverstindnis des philoso-
phisch Denkenden ab. Dieses Selbstverstindnis ist strittig und in
seiner Strittigkeit das eigentliche Argernis der Philosophie. Dem je-
weiligen Selbstverstindnis gehoren unterschiedliche Bewertungen der
Epigonalitit zu. Ich moéchte zum Schlufl drei Stellungnahmen er-
wéagen:

1. Philosophie sei Denken des Wahren ; wer sich so denkt, miufite die
erinnernde Wiederholung des wahren Gedankens als der Sache der
Philosophie angemessen auffassen. Der Philosoph ist, schreibt Platon,
«mit seiner Erinnerung stets nach Kriften bei jenen Dingen, dank
denen ein Gott eben gottlich ist, dadurch, daB3 er sich mit ihnen be-
schiftigt»®2. Hegel deutet die Epigonalitit des wahren Philosophen
damit an, dalB3 er seine «Enzyklopadie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse» mit einem griechischen Zitat aus Buch XII,
Kap. 7 der Metaphysik des Aristoteles beschlieBt, das das goéttliche
Denken (voyouws) feiert, seine Logik aber als die «Darstellung Got-
tes . . ., wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur
und eines endlichen Geistes ist», bestimmt?3. Der Philosoph als Epi-
gone Gottes!24

2. Philosophie sei Kritik des Unwahren und als solche nie vollend-
bar, als sowohl sprachlich wie geschichtlich vermittelte Kritik immer
aufgegebene Kritik; das philosophische Denken habe — wenn tber-
haupt — erst in der Zukunft seine Wahrheit. Wer sich so versteht, wird
sich auch partiell nicht als Epigone identifizieren kénnen. Nichts ist
ihm einfach erinnerungswiirdig, alles vielmehr kritikwiirdig. Derart
kritische Vernunft kann Epigonalitit nicht legitimieren. «Sehen
wir . . .», schreibt David Hume, «die Bibliotheken durch, welche
Verwiistungen miissen wir da nicht anrichten? »?2?

22 Phaidros 249¢ (Ubers. Rufener).

23 G.W.F. HeceL: Wissenschaft der Logik, hg. G. Lasson (Hamburg,
1963) S. 31.

24 Die gefahrliche Niahe zum Glaubigen in seinem Verhiltnis zum kano-
nischen Text hat der «Kritische Rationalismus» pointiert zur Diskussion
gestellt.

25 An Enquiry concerning human understanding, sect. XII, 3, dt. v.

R. Richter (Hamburg, 1973) S. 193.

34



3. Philosophie sei in der Kritik der Vernunft die Kritik der Wahr-
heit als Kritik ihrer eigenen Herkunft wie Zukunft; wer so fragt, was
denn Wahrheit sein wollte und was sie noch oder eben nicht mehr
sein konne, wer so fragt und nicht einfach als an der Wahrheit Ent-
tauschter auch der Tradition ginzlich den Rucken kehrt, gibt sich
auf eine Weise der Erinnerung hin, die man mit dem Freudschen
Ausdruck «Trauerarbeit»?® bezeichnen konnte. Und damit schlieBt
sich der hier entwickelte Diskurs. Der durch die Trauerarbeit der
Metaphysik definierte epigonale Philosoph lebt die mit dem Begriff
des wirkungsgeschichtlichen BewuBtseins deklarierte Vermittlung von
Tradition und Vernunft, die Vermittlung von BotmiaBigkeit und
Freiheit dem immer schon Gesagten gegeniiber — aber so, daB3 seine
BotmaBigkeit von Angst durchzogen und seine Freiheit die der
Trauer ist. Ich schlieBe mit zwei Zitaten. Der epigonale Philosoph
hat, so denke ich, sein Bild im tollen Menschen Nietzsches gefunden,
der auf dem Markt sein «Gott ist tot» ausschreit und noch «des-
selbigen Tages in verschiedene Kirchen» stirzt, um dort sein Re-
quiem aeternam deo anzustimmen??. Die trauernde Distanzierung
zur Tradition charakterisiert die « Verniinftigkeit» des Epigonen;
Nietzsches Bild zeigt den Menschen, der die Erfahrung des Todes der
Wahrheit macht, an eben dem Ort, den Kirchen, wo die Wahrheit
gesagt wurde. Er zitiert die Wahrheit im Requiem. — Mein zweites,
ein gebrochenes Zitat: In der trauernden Ablésung, in der «Ver-

26 Zum ersten Mal gebrauchtin S. FREubp: Trauer und Melancholie (1916),
Ges. Werke X, S. 428-446, 430. Freud schreibt: « Trauer ist regelmaBig die
Reaktion auf den Verlust einer geliebten Person oder einer an ihre Stelle
geriickten Abstraktion wie Vaterland, Freiheit, ein Ideal usw. ... Worin
besteht nun die Arbeit, welche die Trauer leistet? Ich glaube, daB3 es nichts
Gezwungenes enthalten wird, sie in folgender Art darzustellen: Die Reali-
tatspriifung hat gezeigt, dal3 das geliebte Objekt nicht mehr besteht, und er-
146t nun die Aufforderung, alle Libido aus ihren Verkniipfungen mit diesem
Objekt abzuziehen. Dagegen erhebt sich ein begreifliches Strauben . .. Das
Normale ist, daB der Respekt vor der Realitit den Sieg behalt. Doch kann
ihr Auftrag nicht sofort erfiillt werden. Er wird nun im einzelnen unter
groBem Aufwand von Zeit und Besetzungsenergie durchgefiihrt und unterdes
die Existenz des verlorenen Objekts psychisch fortgesetzt ... Tatsdchlich
wird aber das Ich nach der Vollendung der Trauerarbeit wieder frei und un-
gehemmt.» Vgl. auch ALEXANDER und MARGARETE MitscHERLICH: Die Un-
fahigkeit zu trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens (Miinchen, 21973).

27 Die frohliche Wissenschaft, Nr. 125.

35



windung» der Metaphysik, auf dem Weg zu einer unbekannten Frei-
heit wird der epigonale Philosoph — mit Paulus zu reden — zitieren,
als zitierte er nicht; auslegend wiederholen, als wiederholte er nicht;
weiterschreiben, als schriebe er nicht?8.

28 Vgl. 1. Kor. 7, 29-31.

36



	Philosophische Epigonalität : ein abbrechendes Plädoyer in einer neu zu beurteilenden Sache

